



بهيام وحدت إسلامي كله

## اجتهاد وتقليد پر اعتراضات كاتجزيي

جمع وترتیب سیدعابدحسین زیدی

ناشر پیغام وحدت اسلامی

#### المراق المراق المواقي المواقي

### الماجي المعادف

نام كتاب : اجتهاد وتقليد براعتراضات كاتجزيه

مؤلف : سيدعابر سين زيدي

كيوزنگ : الباسط يزنزر 1126666-021

يروف ريدنگ: سيدرضاعباس عابدي (محمد)

مطبع : الباسط يرنثرز

ايديش : ينجم

تعداد : ایک ہزار

سالطبع : ووويء

مدرسة القائم ً-

50- اربلاك 20، سادات كالوني ، فيدُّرل بي ايريا ، كراچي

ون: 021-6366644,0334-3102169,0333-2136992

ويب سائت: www.al-qaaim.com اى يل: info@al-qaaim.com

انتساب

ان عظیم المرتبت علماء ومراجع کے نام جنہوں نے اپنے قلب کے لہوکو جنہوں نے اپنے قلب کے لہوکو قلم کی سیاہی میں بدل کر شجر دین اسلام کی آبیاری کی سیاری کی



اجتہاد وتقلیدایک ایسا موضوع ہے جس پراردوزبان میں بہت کم کتب کھی ایس ہیں۔ برصغیر پاک وہند میں اگر چہ بزرگ تقلید کے فلفے ہے آگاہ ہونے کے ساتھ ساتھ عملاً اس پرگامزن بھی رہے ہیں لیکن جس انداز ہے نو جوان نسل نے فلفہ اجتہاد کو قبول کیا ہے وہ اس پر آشوب دور میں دین اسلام کی جاذبیت اور آفاقیت کی متحکم دلیل ہے۔ خاتم النہین ، آئمہ کرام میسے مسلم السلام نے اجتہاد کا دروازہ اپنی حیات ظاہری ہی میں کھلوا کر اسلام جیے دین کو ہمیشہ کے لئے ایک جمود ہے بچالیا ہے ند ہب ابلبیٹ کی یہ روش اس کو دیگر مکا تب فکر سے ممتاز کرتی ہے۔ اجتہاد کو اسلام چلانے کا انجی بھی کہا جاتا ہے۔ جہتمدافکار کے خام مال کو اس انجی کی بھٹی میں چیس کر اجتہاد کی سال کو ایس انجی کی تھٹی میں جیس کر اجتہاد کی سال کو ایس انجی کی بھٹی میں معاشرے میں سیلائی کر دیتا ہے۔ کونکہ عوام الناس کما حقہ تحقیق کئے بغیر ان افکار کو خام (CRUDE) حالت میں استعمال نہیں کر سکتے ۔ موجودہ دور کے مسلمان اسکالرز جن میں مفکر پاکتان حضرت میں مفار نے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ علامہ اقبال آگے کے صاحبزادے ڈاکٹر جسٹس جاوید اقبال نمایاں ہیں ، اس جدو جہد میں مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفروف عمل نظر آتے ہیں کہ اجتہاد جے دیگر مسلمان مکا تب فکر ترک کر چکے ہیں دوبارہ مفار کو خاص کو ترک کے مسلمان میں کر ترک کر کیگر کے دوبر کے مسلمان میں کر ترک کر ترک کر تو تو کر کے مسلمان کر ترک کر تو تو کر کے مسلمان کر ترک کر تو تو کر کے مسلمان کے دوبر کے مسلمان کر تو تو کر کے مسلمان کر ترک کر تو تو کر کے مسلمان کر ترک کر تو تو کر کے مسلمان کر تو تو کر کے مسلمان کر تو تو کر کے

قابل عمل بنایا جائے۔ اس کتاب بیس جس موضوع کوز ہر بحث لا یا گیا ہے لیجن ''اجتہادو تقلید پراعتراضات اوران کا مدل جواب 'اس ہے بل اس موضوع پرکوئی کتاب منظر عام پرنہیں آئی۔ طرز تحریب استدلال اور آیات واخبار و دکایات ہے بکمال خوبی و خوش اسلوبی ہے استفادہ کیا گیا ہے اور حقائق کو بروی سلیس اور سادہ زبان میں پوری تفصیل ہے استفادہ کیا گیا ہے اور حقائق کو بروی سلیس اور سادہ زبان میں پوری تفصیل ہے ایے انداز میں بیان فرمایا ہے کہ ہر ذبین با آسانی سمجھ لے۔ اس کتاب کی ایک اور خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس میں اختلافات مجتمدین جیسے نازک موضوع کو بروی باریک بینی ہے اس کے اسباب وعلل کا جائزہ لیتے ہوئے زیر بحث لایا گیا ہے اور سادہ مثالوں کے ذریعے سمجھانے کی کوشش کی گئی ہے تا کہ عوام الناس کو ایک طرف اس المجھن سے نجات دلائی جائے اور دوسری طرف ایسی کوششوں کا قلع قبع کرنے میں بھی اقدام کیا جائے جواج تہادی فکر کو نقصان پہنچانے کے لئے کی جار ہی ہیں تا کہ شیعیت اقدام کیا جائے جواج تہادی فکر کو نقصان پہنچانے کے لئے کی جار ہی ہیں تا کہ شیعیت اقدام کیا جائے جواج تہادی فکر کو نقصان پہنچانے کے لئے کی جار ہی ہیں تا کہ شیعیت اتی ہئی اور جود کاشکار ہوجائے جس فتنہ میں دوسرے مذا ہب گرفتار ہوئے۔

اتی ہٹا وَاور جود کاشکار ہوجائے جس فتنہ میں دوسرے مذا ہب گرفتار ہوئے۔

اتی ہٹا وَاور جود کاشکار ہوجائے جس فتنہ میں دوسرے مذا ہب گرفتار ہوئے۔

اتی ہٹا وَاور جود کاشکار ہوجائے جس فتنہ میں دوسرے مذا ہب گرفتار ہوئے۔

اتی ہٹا وَاور جود کاشکار ہوجائے جس فتنہ میں دوسرے مذا ہب گرفتار ہوئے۔

آخر میں میں قومی تفکر کے لئے اتنا کہنا ضروری سمجھوں گا کہ مذہب حقہ پر قائم رہتے ہوئے اجتہا دوتقلید پراعتراض محض جہل مقصری کےعلاوہ کچھ نہ ہوگا کیونکہ امام حسن عسکری علیہ السلام کا واضح ارشادموجود ہے کہ

"عوام الناس كے لئے ضروری ہے كہ فقہاء ليعنى احكام شريعت كوتفصيل وتحقيق كے ساتھ جانے والوں ميں سے جوشخص اپنے دين كى حفاظت كرنے والا ہو، اپنى نفسانى خواہشات كا تابع نہ ہواوررسول كا فرما نبردار ہواس كى تقليد كريں۔"

نیزامام زمانه حضرت ججت علیه السلام کاارشاد ہے۔

"زمان غیبت کبری میں پیش آنے والے حالات کے سلسلے میں ہماری حدیثوں کو بیان کرنے والے علماء کی طرف رجوع کرو کیونکہ وہ ہماری طرف سے تم پر ججت ہیں

اور میں اللہ کی طرف ہے تم پر ججت ہوں۔' آخر میں اس دعا کے ساتھ کہ پروردگار بہ تقدق محمہ وآل محمہ اس کتاب کی تصنیف وطباعت نیزعوام الناس تک پہنچانے میں تگ ودوکرنے والوں کواجرِعظیم عطا فرمائے۔

والسلام الاحقر ڈاکٹرسیدمحمد حسن رضوی

# 

| نمبرشار | عنوان                             | صغينبر |
|---------|-----------------------------------|--------|
| (1      | پیش لفظ                           | 9      |
| (٢      | اجتها دوتقليد كيا ہے؟             | 11     |
| (٢      | تقلید کے مفہوم سے نا آشنائی       | IP)    |
| (~      | اجتهاد وتقليد كاقرآن سے ثبوت      | 10     |
| (۵      | اجتها د وتقليد كااحا ديث سے ثبوت  | 10     |
| (1      | حوادث واقعه سے کیام راد ہے؟       | 1/     |
| (4      | اعتراضات اوران کا تجزیه           | rr     |
| (1      | پېلااعتراض اوراس كاجواب           | rr     |
| (9      | دوسرااعتراض اوراس كاجواب          | rr     |
| (1+     | حکم تقلید عقلی ہے                 | 14     |
| (11     | تيسرااعتراض اوراس كاجواب          | rA     |
| (Ir     | چوتھااعتراض اوراس کا جواب         | r9     |
| (11     | كيحهاوكون في تقليد كرناكب حجهورى؟ | **     |
| (10     | پانچوال اعتراض اوراس کا جواب      | ry     |
|         |                                   |        |

| <b>r</b> 9 | چھٹااعتر اض اوراس کا جواب                             | (10  |
|------------|-------------------------------------------------------|------|
| ۳۱         | ساتوال اعتراض اوراس كاجواب                            | (14  |
| ٣٢         | آ محصوال اعتراض اوراس كاجواب                          | (14  |
| 47         | نوال اعتراض اوراس كاجواب                              | (IA  |
| ۵۱         | دسوال اعتراض اوراس كاجواب                             | (19  |
| or         | گیار ہواں اعتراض اور اس کا جواب                       | (*•  |
| ٥٣         | بار ہواں اعتراض اور اس کا جواب                        | (11  |
| ۵۵         | اختلافات مجتهدين كي وجوبات                            | (rr  |
| 4.         | مستلهنمازجعه                                          | (rr  |
| 4+         | مستليمس                                               | ( ** |
| Yr         | مستلدوضو                                              | (ro  |
| Yr .       | متلتقيه                                               | (11  |
| 40         | روایات کے لکراؤ کی صورت میں مجتبدین کاعمومی طریقہ کار | (1/2 |
| 70         | مطلق ومشروط كانكراؤ                                   | (M   |
| 44         | واجب وحرام كانكراؤ                                    | (19  |
| 44         | دو برابر کی روایات کانگراؤ                            | (**  |
| ۷٠         | اقسام احاديث                                          | (11  |
| 24         | ايك قابلِ غورنكته                                     | (rr  |
| 24         | ايكسوال                                               | (~~  |
| ۷۸         | ماخذ                                                  | ( ٣٣ |
|            |                                                       |      |

Presented by www.ziaraat.com

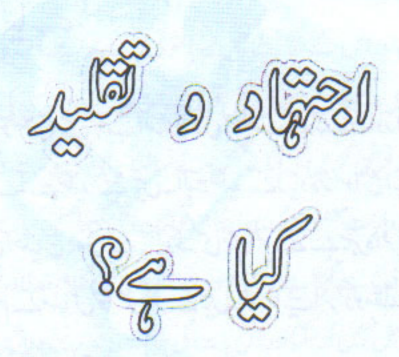


اگروسعت قلبی اور بالغ نظری ہے دیکھا جائے تواس وفت دنیا کے تمام مذاہب میں فقط اسلام ہی وہ واحد مذہب ہے جے ہر طبقے کے لوگ تیزی ہے قبول کررہے ہیں خصوصاً براعظم یورپ اورامریکہ میں اسلام جس سرعت کے ساتھ پھیل رہاہے اس کی وجہ سے اسلام وشمن طاقتیں بے حدمضطرب نظر آتی ہیں۔ہم ان حالات کو اس انداز ہے بھی کہہ سکتے ہیں کہ جدید دنیا جو خطئ زمین سے باہر پر واز کر چکی ہے دوسرے سیاروں پر وجو دِ زندگی کے متلاثی ، کا ئنات پر حکومت کرنے کا خواب و یکھنے والی تہذیب یافتہ متمذن دنیا آج زندگی کے دوراہے پر کھڑی ہے کہ یا تو دامن اسلام میں پناہ حاصل کرے یا مذہب کی قید و بند ہے آزادی حاصل کرے، اس کی وجہ غالبًا فقط ایک ہی ہے اور وہ ہے اسلام کی آفاقیت۔ چودہ سوسال پیشتر پیش کی گئی آیاتِ قرآنی آج حرف بحرف سجائی پرمنطبق ہورہی ہیں۔جوں جوں سائنس ترقی کی منازل طے کرتی جارہی ہے اسلامی احکام کی حقانیت سامنے آتی جارہی ہے۔ بیداسلامی احکام خواه آیات ِقرآنی کی صورت میں ہوں یا احادیثِ نبوی وارشاداتِ آئمہ طاہرین علیہم السلام کی صورت میں ہوں ، بن نوع انسان کے لئے بہر حال فلاح وخیر خواہی کامنبع

اب سوال یہ بیدا ہوتا ہے کہ کیا کلام الہی وارشاداتِ نبوی و آئمہ طاہرین علیہم السلام
استے سادہ ہیں کہ ہرخص انہیں با آسانی سمجھ سکے کیونکہ خودقر آن نے واضح طور پر بیان
کیا ہے کہ۔''اس قرآن کی کچھ آیات محکم ہیں اور کچھ متشابہ'۔اب یہاں سب سے
اہم مسکلہ یہ بیدا ہوتا ہے کہ ایک عام خص کیے بیچانے کہ کوئی آیت محکم ہے اور کوئی
متشابہ۔ایے ہی دیگر نکات کومل کرنے کے لئے اسلام میں ریسرچ یعنی اجتہاد کا باب
تفویض کیا گیا ہے۔ یہ جہاد ہرانسان کودعوت دے رہا ہے کہ آؤدریائے اجتہاد میں
فوطہ لگا وَا بَیْ شَنگی بجھاؤ لیکن بدشمتی ہے اس عظیم نعمت کو سجھنے سے بہت سے بلکہ اکثر
لوگ قاصر ہیں پچھائی کی وجہ سے اور پچھاسلام وشمن طاقتوں کی سازش کے نتیج

اس کتاب کے لکھنے کی وجہ یہ ہے کہ جدید دور میں اعتراضات میں بھی جدت پیدا ہوگئی ہے۔ لہذا اگر ان اعتراضات کوعقلی انداز اور نفیاتی طریقے سے جلد از جلد دور نہ کیا گیا تو اس بات کا خدشہ ہے کہ کم عقلی کی وجہ سے اجتہاد وتقلید کو اپنی ناقص و نامکمل عقل کی سوٹی پر پر کھنے والے افراد کہیں اپنے او پر اس چیز کو واجب نہ کرلیں کہ اس عظیم تحفہ اجتہاد کو مثانا ان کے فرائفن میں شامل ہے۔ ہم امید کرتے ہیں کہ معاشرے کے مختلف طبقات خصوصاً تعلیم یا فتہ طبقہ اس کتاب کا مطالعہ کرنے کے بعد معاشرے کے مختلف طبقات خصوصاً تعلیم یا فتہ طبقہ اس کتاب کا مطالعہ کرنے کے بعد بہت کی غلط فہمیوں سے نجات حاصل کریں گے۔

ناشر



#### بسم الله الرحمن الرحيم

#### اجتها دوتقلید کیا ہے؟

کسی بھی موضوع میں جب انسان کوئی مطلب سمجھ نہ سکے اور اسے دوسروں سے انباغاً اخذ کرے اسے تقلید کہتے ہیں۔ البتہ تقلید کے زیادہ ترمواقع ایسے ہیں جہاں تعلیم اور تجربے کی احتیاج ہوتی ہے۔ کیونکہ سی بھی علم سے بہرہ افراد، عالم و ماہر و تجربہ کارہی سے علم کے مسائل حاصل کرتے ہیں۔ لہذا ایسے افراد کومقلّد اور عالم و ماہر فن کواس علم وفن کا مجتبد کہا جاتا ہے۔

شرق احکام کو بیجھنے اور انہیں حاصل کرنے کے لئے پچھشر انطاکا ہونا ضروری ہے جوسب لوگوں کو میسز نہیں کیونکہ اس بات میں توشک نہیں ہے کہ ادبیانِ آسانی میں کسی دین نے اپنے پیروکاروں کو حیوانات کی طرح بلا تکلیف نہیں چھوڑ ابلکہ پچھا حکام ورستور معین کئے تا کہ ان کاعلم حاصل کر کے ان پڑمل کیا جائے۔ دین اسلام نے بھی پچھا حکام وقوانین بیان کئے ہیں جن کوقر آنی آبیات اور احادیث معصومین سے کافی وقت کے ساتھ مخصوص شرائط کو پیش نظر رکھ کر حاصل کیا جاتا ہے۔ لہذا جو شخص خور تحقیق وقت کے ساتھ مخصوص شرائط کو پیش نظر رکھ کر حاصل کیا جاتا ہے۔ لہذا جو شخص خور تحقیق

کرے اور مذکورہ بالا مدارک سے اپنے روز مرتہ ہے مسائل کو حاصل کرے وہ مجتہد ہے اور جو شخص اتنی صلاحیت نہیں رکھتا یا اتنا وفت نہیں رکھتا اس کو چاہیئے کہ وہ مجتہد کی پیروی کرے، ایسے شخص کو مقلِد کہتے ہیں۔

BETE POR LUB

معلوم ہوتا ہے کہ جولوگ تقلید کے منکر ہیں یا تقلید کے حرام ہونے کا فتو کا دیتے ہیں وہ اصلاً تقلید کے معنی و مفہوم ہے ہی عافل ہیں اور انہوں نے اس بارے ہیں علماء کی مراد نہیں بھی کیونکہ اگر تقلید کے معنی ہے لئے جا کیں کہ کوئی جمہتد ہے کہ پیغیر اور امام کا فرمان ہے اور اس کے مقابلے ہیں میرافتو کی ہے ہے تو ایسے جمہتد کی تقلید بدعت اور حرام ہے ۔ کیونکہ احکام کے حصول ہیں قرآن وسنت کے علاوہ کسی کی بات قابل قبول حرام ہے ۔ کیونکہ احکام کے حصول ہیں قرآن وسنت کے علاوہ کسی کی بات قابل قبول خہیں ۔ لیکن اگر فرض کریں کہ ایک شخص نے سالہا سال کی زحمت و تکلیف کے بعد آئیں کی طرف سے کہتا ہے تو اس صورت ہیں جو شخص کلام خدا اور فراہی آئمہ ہے احکام خدا کو حاصل نہیں کر سکتا اور اس بات کی طافت و قدرت و دفت بھی نہیں رکھتا وہ احکام خدا کو حاصل نہیں کر سکتا اور اس بات کی طافت و قدرت و دفت بھی نہیں رکھتا وہ ایپ دینی مسائل میں ایسے عالم و مجبتد کی بات مانے تو یقینا ایسی تقلید نہ فقط عقلاً سے جو بیک آئمہ کے دستور کے مطابق لازم و واجب ہے (جیسا کہ آگے چل کر روایات آئیں گی ۔

پی میہ بات واضح ہوگئی کہ مجہد کا فتویٰ دراصل خدا، رسول اور آئمہ کے فرامین سے حاصل شدہ مطلب کا بیان ہے نہ کہ جس کواس نے اپنی طرف سے بنالیا ہو۔اگرکوئی مجہد کے میری رائے اور فتویٰ اس طرح ہے تواس کا مقصد میہ ہوگا کہ جو پچھ میں نے قرآن وحدیث وفرامین آئمہ سے مجھاوہ سے ورنداس کی تقلید، رائے ، فتویٰ میں نے قرآن وحدیث وفرامین آئمہ سے مجھاوہ سے ورنداس کی تقلید، رائے ، فتویٰ

قابل قبول نہ ہوں گے اس سے پہلے کہ ہم اجتہاد وتقلید سے متعلق معترضین کے اعتراضات کا جواب دیں مناسب ہوگا کہ قرآن واحادیث سے اجتہاد وتقلید کے ثبوت فراہم کردیں۔

#### الحراد الماثر الماسيني

(۱) قرآن مجید میں سورہ توبہ کی آیت نمبر ۲۲ اے کہ

ومَا كان المومنون لينفرو كافة ط فلولا نفر من كل فرقة منهم طائفة ليتفقّهوفي الدين ولينذر قومهم اذا رجعو اليهم لعلّهم يحذرون O

ترجمہ: یعنی مومنین کے لئے اپنے وطن کوتھیلِ علم دین کے لئے چھوڑ ناممکن نہیں ہے پس حتماً ہرگروہ میں سے چندا ومیوں کاتھیلِ علم دین کے لئے جانا ضروری ہیں ہے اور جب وہ اپنے وطن واپس آئیں تو ان کو چاہیئے کہ وہ ووسروں کو دین احکام کی تعلیم دیں اور انہیں عذاب الہی سے ڈرائیں شاید وہ ان کی گفتار کی پیروی کرتے ہوئے عذاب الہی سے ڈرائیں شاید وہ ان کی گفتار کی پیروی کرتے ہوئے عذاب الہی سے ڈریس

یہ آیت شریفہ (تفقہ) یعنی تھیلی علم دین کوبعض افراد کے لئے واجب قرار دینے کے علاوہ ان احکام کودوسروں تک پہنچا نابھی لازم قرار دے رہی ہالبتہ احکام دین کوحاصل کرنے اور انہیں دوسروں تک پہنچانے کے اطریقے ہیں جوقابلِ عمل ہیں کہ آیت شریفہ جن کی تائید کررہی ہے۔



خوداصل روایت کا حاصل کرنا اور دوسروں تک پہنچانا۔غالبًا سابقہ زمانے میں

Presented by www.ziaraat.com

اصحابِ معصومین کاطریقہ بھی یہی تھا یہی وجہ ہے کہان کوراوی یا ناقلینِ حدیث کہا جاتا تھااوراسی وجہ سے بیکہا گیا کہاس آیت سے خبروا حد کی ججیت بھی ثابت ہوتی ہے۔

#### 20 1/20

یہ ہے کہ اس فن کا ماہر عالم دین ، آیات وروایات میں غور وفکر کرے اصولی وفقہی قواعد کے ذریعے تجزیہ وتحلیل کرنے کے بعد (جھے اجتہا دکہا جاتا ہے) جس نتیج پر پہنچاس کوفتو کی کی صورت میں دوسروں کوسپر دکرے ۔ جبیبا کہ آئمہ هدی " کے بعض شاگر دبھی ایسے ہی تھے اور ہار ہویں امام کی غیبت ہے لوگوں کواحکام دین پہنچانے کا میں طریقہ علماء نے اختیار کر رکھا ہے۔

لہٰذابیآ یت نقل روایت کے جحت ہونے کو بھی اور مجہّد کے فتو کی کے جحت ومعتبر ہونے کو بھی ثابت کررہی ہے۔

> ﴿ الماديث (۱) مديث (۱)

احمد ابن عباس نجاشی نے رجال نجاشی ، میں ابان ابن تغلب سے مروی امام محمد باقر کا پیقول نقل کیا ہے کہ:

"يا ابان اجلس في مسجد المدينته وافت الناس فاني احب ان يرئ في شيعتي مثلك."

(ترجمہ):اےابان کوفہ کی مسجد میں جا کر بیٹھ جا وَاورلوگوں کوفتو کی دو میں اپنے شیعوں میں تم جیسے فتو کی دینے والے لوگوں کو پسند کرتا ہوں۔ ابان جومجہداورصاحب فتوی تصامام نے انہیں فتوی دینے کا تھم صادر فرمایا تاکہ لوگ سنیں اور اس پر عمل کریں۔ امام کی نگاہ میں تمام مجہدین اور صاحبانِ فتوی ابان کی طرح ہیں۔ یعنی تھم امام کے مطابق ہر شخص کے لئے جوخود مجہد نہیں ہے ضروری ہے کہ وہ اپنے مور دِ ابتلاء مسائل میں کسی مجہد کی تقلید کرے اور اس کے فتو وَ س

& Blay By 1

اب اگرکوئی مجہدفتوئی دیتا ہے تو گویا وہ امائم کے تھم پڑمل کرتا ہے کیونکہ امائم نے وافت الناس (ہم فتوئی دو) کہا اور یہ بھی کہا کہ (فانی احب ان یوی فی شیعتی مشلک) کہ میں اس بات کو پیند کرتا ہوں کہ میر ہے تیں وہ بھی امائم ہی کے قول ہوں۔ اور جولوگ اس کا فتو کاس کراس کی بات پڑمل کرتے ہیں وہ بھی امائم ہی کے قول پڑمل کررہے ہیں۔ کیونکہ امائم کا یہ کہنا کہ اس پڑمل کریں۔ وافت الناس (لوگوں کوفتوئی دو) اس بناء پرتھا کہ لوگ فتوئی سن کراس پڑمل کریں۔ لہذا جو تحض بھی فتوئی دیتا ہے وہ قول امائم ہی پڑمل کرتا ہے اور جو تحض بھی فتوئی سن کرمل کرتا ہے وہ بھی قول امائم ہی پڑمل کرتا ہے۔ اب جو تحض بھی اجتہا دوتقلید کے خلاف ہے وہ گویا امائم کے قول کے مقابلے میں لوگوں کو ایس ہے کہ امام محصوم تو کہہ رہے ہیں کہ اجتہا دوتقلید کر واور وہ کہدر ہا ہے کہ امام محصوم تو کہہ رہا ہے کہ میری بات مانو اور تقلید نے کہ امام محصوم تو کہہ رہا ہے کہ میری بات مانو اور تقلید نے کہ امام محصوم تو کہدر ہے ہیں کہ اجتہا دوتقلید کر واور وہ کہدر ہا ہے کہ میری بات مانو اور تقلید نے کہ امام محصوم تو کہدر ہے ہیں کہ اجتہا دوتقلید کر واور وہ کہدر ہا ہے کہ میری بات مانو اور تقلید نے کہ امام محصوم تو کہدر ہے ہیں کہ اجتہا دوتقلید کر واور وہ کہدر ہا ہے کہ میری بات مانو اور تقلید نے کہ وہ

مديث (۲)

شیخ نر عاملی سے ، وسائل الشیعہ ، باب نمبر اا جلد نمبر اس کتاب القصامیں امام جعفر صادق کے امام جعفر صادق نے امام جعفر صادق نے معاذ کے واسطے سے نقل کی ہے کہ امام جعفر صادق نے معاذ سے فرمایا:

بلغني ان تقعدو في الجامع وتفتي فيه.

ی لینی معاذہم نے سناہے کہم مسجدوں میں جاکرلوگوں کوفتویٰ دیتے ہو۔ معاذ نے فرمایا: جی ہاں۔جو پچھ میں نے آپ سے حاصل کیا ہے وہ آپ کے ماننے والوں کو بیان کر دیتا ہوں۔

توامامؓ نے معاذ کی تائیرکرتے ہوئے فرمایا: (فقال لی اصنع کذا). ہاں ایباہی کیا کرو۔

معاذروایات معصومین سے استباط کر کے حکم الہی فتویٰ کے صورت میں لوگوں کو بیان کرتے تھے۔امام نے بھی معاذ کے اس عمل کی تائید فرمائی۔امام کی نظر میں معاذ اور دوسر ہے مجہدین میساں ہیں۔ یعنی مجہدین کا فتویٰ لوگوں کے لئے ججت ہے اور اس پڑمل ضروری ہے۔

مديث (٣)

شخ تُرعاملُی نے وسائل الشیعہ ، باب نمبراا کتاب القصامین نقل کیا ہے کہ:
"عبدالعزیز نامی ایک شخص امام رضاً کی خدمت آیا اور عرض کی یا حضرت میرا
گھر بہت دور ہے میں اپنے مور دِ ابتلاء مسائل پوچھنے کے لئے آپ کی خدمت میں
حاضر نہیں ہوسکتا کیا آپ یونس ابن عبدالرحان کی تائید کرتے ہیں اور میں اپنے وینی
مسائل کاحل ان سے حاصل کرسکتا ہوں؟ امام رضا نے فرمایا۔ ہاں۔ "
حدیث (۲۸)

یدروایت ایک توقع مبارک ہے جے شخ صدوق "نے" اکمال الدین و اتمام التعمہ" میں اسحاق ابن یعقوب کے حوالے سے نقل کیا ہے کہ (بحوالہ وسائل الشیعہ جلدنمبر ۱۸صفحہ ۱۰۱) اسحاق ابن یعقوب کہتے ہیں کہ میں نے محمد ابن عثمان العمری کے ذریعے حضرت جحت کی خدمت میں ایک خط لکھ کر کچھ مشکل مسائل کاحل دریافت کیا تو حضرت جحت نے اپنے قلم سے اس خط کا جواب تحریر کیا کہ:

"فاما الحوادث الواقعه فارجعو فيها الى رواة احاديثنا فانهم حجتي عليكم وانا حجة الله."

''حوادثِ واقعہ میں تم ہماری حدیث کے راویوں کی طرف رجوع کرو کیونکہ وہ لوگ میری طرف سے تمہارے اوپر ججت ہیں اور میں خدا کی طرف سے ان پر ججت ہوں۔''

#### حوادثِ واقعہ ہے کیامراد ہے؟

ان سے مراداحکام و مسائل شرعیہ تو ہیں ہی کیونکہ شیعوں کے زو کی ہی کوئی نئی بات تو نہ تھی اوراس پر متواتر روایات بھی موجود ہیں کہ مسائل شرعیہ ہیں فقہاءی طرف رجوع کرنا چاہیے اور آئمہ کے زمانے ہیں بھی شیعہ مسائل شرعیہ ہیں بھی مام فقہاء ہی کی طرف رجوع کرتے تھے۔ لہذا حضرت ججت کے دور غیبت ِ صغری میں نوابین اربعہ سے رابطہ رکھنے والے اور حضرت جحت کو خط بھینے والے بھی ہی جانتے تھے کہ مسائل شرعیہ ہیں کس طرف رجوع کرنا چاہیئے۔ لہذا حوادث واقعہ سے مراد دور غیبت میں شرعیہ ہیں کس طرف رجوع کرنا چاہیئے۔ لہذا حوادث واقعہ سے مراد دور غیبت میں ہی شرعیہ ہیں آنے والے انفرادی واجتماعی اموراور سماجی محاملات بھی ہیں جن کے بارے میں مام سوال کیا گیا ہے اورا نہی کے بارے میں حضرت جحت نے جواب دیا۔

موال بطور کی تھا اور اصولی تھا کہ جب ہم آپ تک نہیں پہنچ سکتے اور آپ سے سوال بطور کی تھا اور اصولی تھا کہ جب ہم آپ تک نہیں پہنچ سکتے اور آپ سے اصولی تھا تو ہم کیا کریں؟ بہر حال سوال موالی تھا تو امام نے بھی جواب اصولی دیا کہ حوادث و مشکلات میں مارے روا ق

حدیث بینی فقہاء کی طرف رجوع کرو کیونکہ وہ لوگ میری طرف سے تم پر ججت ہیں۔ (بحوالہ حکومت ِاسلامی ۔امام خمیتیؓ)

مديث(۵)

بیروایت شخ صدوق " نے ہمعتر طریقوں سے حضرت امیر المونین سے قل کی ہے کہ جناب امیر فرماتے ہیں کہ پنجمبرا سلام نے سمرتبہ فرمایا (السلّہ ہم اد حسم خلفائی) پروردگار میرے خلفاء پررخم فرما ۔ حضور سے بوچھا گیایار سول اللّہ آپ کے خلفاء و جانثین کون لوگ ہیں؟ تو حضور نے فرمایا وہ لوگ جومیرے بعد آئیں گے اور میری حدیث وسنت نقل کریں گے اور (فیعلمو نها الناس من بعدی) اسے میری حدیث وسنت نقل کریں گے اور (فیعلمو نها الناس من بعدی) اسے میرے بعد لوگوں کویا دکرائیں گے یعنی (برا ھائیں گے)۔

(بحوالہ جامع الاخبار۔ شخ صدوقٌ عيون الاخبار الرضاّ۔ شخ صدوقٌ مجالس)۔ برید شد (۲)

> جیسا کہ ایک اور روایت میں ہے کہ حضور نے فرمایا: "میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے انبیاء کے مثل ہیں"۔ حدیث (2)

"میں قیامت کے دن اپنی امت کے علماء پر فخر کروں گا،میری امت کے علماء پر فخر کروں گا،میری امت کے علماء مجھ سے پہلے والے انبیاء کے مثل ہیں '۔رسول خدا (جامع الاخبار)

ظاہر ہے کہ ان تمام روایات سے علمائے امت مراد ہیں نہ کہ آئمہ طاہرین ورنہ جمیں مذہب شیعہ کے اس مسلمہ عقیدہ سے دستبردار ہونا پڑے گا کہ ہمارے تمام آئمہ محضرت رسول اکرم کے سواتمام انبیاء ومرسلین سے افضل ہیں۔ لہذا یہ ہما کہ آئمہ انبیاء ومرسلین سے افضل ہیں۔ لہذا یہ ہمنا کہ آئمہ انبیاء کے وارث ہیں اور لوگوں کو آئمہ سے علم اور احادیث کو حاصل کرنا جا بیئے نہ کہ علماء سے تو

یددرست نہیں ہے۔ مزید یہ کہ آئے گے فضائل ومنا قب کے بارے میں جواحادیث پیغمبر سے وارد ہوئی ہیں وہ صاف اور صرح الفاظ میں نام بنام وارد ہوئی ہیں، زمانہ پیغمبر میں تقید کا کوئی کل بھی نہ تھا کہ رسول گنا یہ واستعارہ سے کام لیتے۔علم گامت کی فضیلت میں وارد حدیثوں اور آئے گئی فضیلت میں جواحادیث ہیں ان میں زمین و آسان کا فرق ہے۔ لہٰذاار حم خلفائی اور فیعلمو نھا الناس من بعدی اوراس کے بعد کی روایات میں علماء ہی کومرادلیا گیا ہے۔ اور خصوصافیہ علمو الناس. وہ لوگوں کو احکام سے خودان کے اور اس سے خودان کے اور تی اور اور کوئی کی طرف بدایت کی گئی ہے۔ احتہا داور لوگوں کوان سے مسائل کی تعلیم لینے کی طرف بدایت کی گئی ہے۔ حد یہی کا ور ایک کے دیں گاروں کوان سے مسائل کی تعلیم لینے کی طرف بدایت کی گئی ہے۔ حد یہی گ

عمرابن حظلہ روایت کرتے ہیں کہ امام جعفرصادق نے فرمایا:
''جو ہماری حدیثوں کی روایت کرتا ہوا ور ہمارے حلال وحرام میں گہری نظر رکھتا ہو
اور ہمارے احکامات سے واقف ہوتو اس کا حکم ماننے پر راضی ہو جاؤاس لئے کہ ہم
نے انہیں تم پر حاکم بنایا ہے اور اگر وہ کوئی حکم دے اور اسے کوئی قبول نہ کرے تو اس
نے خدا وند عالم کے حکم کو حقیر سمجھا اور ہماری بات اور حکم کو ٹھکرا دیا اور جس نے ہمارے
عکم سے سرکشی کی تو اس نے خدا سے سرکشی کی اور خدا سے سرکشی کرنا کفر و شرک ہے۔''
(بحوالہ (۱) فرائد الاصول باب تعادل و تراخ ازشخ مرتضی انصاری ا

(٢) وسائل الشيعه جلدنمبر ١٨ اباب نمبر ١١ ابواب صفات القاضى روايت اول صفحه ٩٨ (٣) وسائل الشيعه جلدنمبر ٣ صفحه ٣ (٣) الا مام الصادقٌ جلدنمبر ٣ صفحة ٣ (٣) الا مام الصادقٌ جلدنمبر ٣ صفحة ٣ (٣)

(۵) نيج المقال صفحه ۸

اب ملت اسلام کی ذمدداری کیاہے،ایے مسائل کے لئے وہ کس کی

طرف رجوع کریں؟ معصومؓ نے فرمایا کہ اختلافات میں جولوگ' حسب قواعد حلال و حرام کو جانتے ہیں، میزان عقلی وشری سے ہمارے احکام کی معرفت رکھتے ہیں، ہمارے ان روایات حدیث کی طرف رجوع کرنا چاہیئے ۔''امامؓ نے واضح طور پرفرمادیا تاکہ کوئی بین کہہ سکے کہ محدثین بھی مرجع اور حاکم ہیں ۔ کیونکہ صرف حدیث کونقل کرنا اور بات ہے اور قواعدِ حلال وحرام کا جاننا، احکام کی معرفت، اصول کا عالم ہونا، تقیہ اور خلاف واقعہ روایات کا عارف ہونا اور بات ہے۔

ہم نے انہیں تم پر حاکم بنایا ہے، تواب امام کے حکم کی وجہ ہے ہمیں ہر مسئلے کے حل کے لئے ان کے پاس جانا ہوگا اور جوان مراجع کی طرف جانے ہے روکے گاوہ امام کے مقابلے میں گویا اپنے حکم کو ماننے کی دعوت دے رہا ہے۔ حدیث (۹)

اورمتدرک میں بھی غرر کے حوالے سے بیروایت ہے کہ "العلماء حکام علی الناس" (علماءلوگوں پرحاکم ہیں)۔ صدیث (۱۰)

وسائل الشیعہ باب نمبر اکتاب القصنامیں شیخ کُر عاملیؒ نے امام حسن عسریؓ سے ایک روایت نقل کی ہے کہ جس میں امام نے فرمایا:

"فاما من كان الفقهاء صائناً لنفسه حافظاً لدينه مخالف الهواه ومطيع الامر مولاه O فللعوام ان يقلدوه.

فقہاء میں سے جو شخص بھی اپنے نفس کو بیچیا نہ ہو، دین کی حفاظت کرتا ہو،خواہشات نفسانی کی مخالفت کرتا ہو،اپنے پروردگار کامطیع وفر ما نبر دار ہو پس عوام کے لئے لازم ہے کہاس کی تقلید کرلیں۔ اعتراضات اوران کا

2

#### اعتراض (۱)

بعض لوگوں کا بیکہنا ہے کہ تقلید کے حرام ہونے پر کئی آیات وروایات ہیں جیسا کہ سورہ زخرف آیت نمبر ۲۳ میں کفار کا قول خدانے نقل کر کے تقلید کی فدمت کی ہے کہ۔

(انا و جدنا البآءَ ناً علیٰ اُمّةٍ وإِنّا علیٰ الْرُهم مقتدون 0)
"هم نے اپنے آباء واجداد کوایک طریقے پر پایا اور ہم بھی ان کی اتباع کریں
گے۔"
جواب

(۱) اولاً توبیآیات کفارسے متعلق ہیں چونکہ کفار پینمبر خدا کے خلاف ہونے اور اپنی کری اور فاسد عادات کی پیروی کرنے کے علاوہ انبیاء کے معجزات اور دلائل کے مقابلے میں اپنے آباء واجداد کے غلط عقا کداور طریقوں کی اتباع کرتے تھے اور بیہ بات واضح ہے کہ ان کے آباؤ اجداد بھی انہی کی طرح جاہل و نادان تھے، پس درحقیقت اس آیت شریفہ میں جاہلوں اور نادانوں کی تقلید سے روکا گیا ہے اور مذمت کی گئے ہے نہ کہ صاحبان علم وضل کی تقلید ہے۔

دوسری بات بید که ان آیات میں اصول دین میں تقلید کی ندمت واضح ہوتی ہے۔ جیسا کہ بعض روایات سے بھی ثابت ہے جیسا کہ شیخ مفید "نے اپنی کتاب ارشاد، میں (ترجمہ از چہاردہ معصوم جواد فاصل صفحہ ۱۸۱) ایک روایت میں امام صادق کے مخلص صحابی ہشام بن سالم کے حوالے سے قتل کی ہے کہ:

''جب منصور کے زمانے میں امام صادقؓ کی شہادت کے بعد اس وقت کے شیعہ اپنے رہبروا مام صادقؓ کے وارث کو پہچاننے کی فکر میں تھے تا کہ ان سے اپنے عہد کی تجدید کریں۔ تو جب ہشام بن سالم امام تق موٹی کاظم کی خدمت میں پہنچ تو ان سے پوچھا۔ فرزندِ رسول آپ کے پیشوا کون ہیں؟ امام نے فرمایا میرا کوئی پیشوا نہیں۔ پھر ہشام نے کہا فرزندِ رسول آپ پر قربان! ہم ایسے مکتب و مذہب کے پیروکار ہیں کہ کسی کی اندھی تقلید نہیں کرتے ہم استدلال واحتجاج کے مردمیدان ہیں اور آپ کے پدر بزرگوار نے ہماری اسی طرح تربیت کی ہے، اجازت ہے کہ آپ اور آپ کے پدر بزرگوار نے ہماری اسی طرح تربیت کی ہے، اجازت ہے کہ آپ سے کچھسوال کروں؟ امام نے فرمایا، جو پوچھنا چاہتے ہو پوچھو!۔۔۔الخ (اور پھر ہشام نے سوالات کئے اور امام نے جوابات دیئے)'۔

اس روایت میں ہشام کا یہ کہنا کہ ہم کسی کی تقلید نہیں کرتے امامت سے متعلق تھا جو کہ اصول دین میں ہے اور اس میں تقلید نہیں ہوتی اور دلیل کی ضرورت بڑتی ہے جبی ہشام نے دلیل بھی طلب کی اس کے مقابلے میں فقہی احکامات میں تقلید کی جتنی روایات ہیں ہمیں کہیں میں ماتا کہ امام نے دلیل ما تکنے کا تھم دیا ہو بلکہ مطلق تھم ہے کہ (فللعوام اُن یقلدوہ) عوام کے لئے لازم ہے کہ وہ ایسے مجتہدین کی تقلید

ورندامام کے لئے یہ بات لازم تھی کدان تمام روایات میں بیشرط ضرور لگاتے کہ فقہاء و مجتہدین سے دلیل ضرور طلب کریں۔ اعتراض (۲)

یہ مجہدین بیر چاہتے ہیں کہ مقلّدین کی طاقت ان کے ہاتھ میں رہے یعنی وہ طاقت کو اپنے ہیں رکھنا چاہتے ہیں، وہ مال کے حریص ہیں اور اس سلسلے میں ایک روایت بھی ہے جو کہ وسائل الشیعہ باب نمبر ۱ کتاب القصنا میں سفیان سے مروی ہے کہ امام صادق نے سفیان ہن خالد کو فر مایا: اے سفیان! ریاست سے چے چونکہ جو بھی

ریاست و جاہ طلبی کے پیچھے پڑا وہ ہلاک ہوا۔سفیان کہتے ہیں کہ میں نے عرض کی یا حضرت! پس ہم سب ہلاکت میں ہیں کیونکہ ہم میں سے ہر شخص بیر چاہتا ہے کہ لوگوں میں اس کا نام لیا جائے اورلوگ اس کے پاس آ کرعلم حاصل کریں۔(اوراس کی تقلید کریں)

جواب(١)

اس روایت کوآ دھانقل کرنااس روایت سے سوئے استفادہ ہے کیونکہ اس کے بعداما ٹم نے فوراً کہا۔

"میرامقصدین بیں جوتونے مجھا ہے بلکہ اس ندمت سے میرامطلب بیہ کہ
توکسی کو معصوم کی تائید کے بغیر نصب کر کے ہرموضوع میں اس کی گفتار کی تصدیق اور
لوگوں کو اس کی بات کی طرف دعوت دے۔"
جواب (۲)

امام صادق اس روایت میں فرماتے ہیں کہ لوگ خود کسی کو مقام فتویٰ اور قضاوت کے لئے مقررتہیں کرسکتے اورلوگوں کو بیق حاصل نہیں ہے بلکہ مجتہداور قاضی امام کی طرف سے منسوب ہوتے ہیں اورخودامام نے ان کے فتویٰ کو معتبر قرار دیا ہے جیسا کہ پیچھے کی روایات میں امام نے فرمایا:

(١) يا ابان ... (وافت الناس) (لوگول كوفتو كا دو)

(٢) فللعوام ان يقلدوه (لوگوں پرلازم ہے كة تقليدكريں)

(س) ہم نے فقہاء کوتم پر حاکم مقرر کیا ہے

(۲) ہم نے فقہاء کوتم پر قاضی مقرر کیا پس امام کا مجہد وفقیہہ کی تقلید کرنا خود امام کے حکم کی وجہ سے ہے نہ کہ عوام نے خود ہی کسی غیر مجتہد کونصب ومقرر کیا ہو۔ جواب (۳)

ائ روایت میں امام کا جملہ ہے کہ (ایساک ان تسنصب رجلاً دون السحجة) یعنی جحت سے مرادوہ ہے کہ جس کا قول شرعاً نافذ ہو پس اس بناء پر مجتہد بھی جحت ہے لیکن امام خدا کی طرف سے جحت ہیں اور مجتہد امام کی طرف سے جحت ہیں اور مجتہد امام کی طرف سے جحت ہیں ہے۔

لیمنی اگران مجتهدین وفقهاء کی پیروی کے لئے احادیث نه ہوتیں اور ہم خود ہی ان کی اتباع و پیروی شروع کر دیتے تو بیرام ہوتا۔

حاصل کلام بیہوا کہ تقلید کرنے والا (مقلّد) بھی خود ہی تجت (لیعنی مجتهد) کو مغین نہیں کرتا بلکہ امائم کی طرف سے منصوب ججت کی طرف رجوع کرتا ہے۔ جواب (سم)

اس روایت سے بیجی معلوم ہوتا ہے کہ مجتہداور مرجع (جس کی طرف لوگ رجوع کریں) ہوالگ مطلب ہے اور کسی کو جبت قرار دینا الگ ہے۔ پہلی صورت جائز اور دوسری صورت حرام ہے۔ کیونکہ راوی بیع خض کرتا ہے کہ یا حضرت ہماری بیع خواہش ہے کہ لوگ ہمارے پاس آئیں اور علم حاصل کریں آپ فرماتے ہیں کہ ہیں خواہش ہے کہ لوگ ہمارے پاس آئیں اور علم حاصل کریں آپ فرماتے ہیں کہ ہیں اس کی خدمت نہیں کرتا بلکہ میری خدمت اس صورت میں ہے کہ جب تم کسی کو ججت کے عنوان سے مقرر کرو گے (یہاں یقیناً کسی کو مقرر کرنے سے مراد مسئلہ تقلیدا ور تخصیل علم کے علاوہ ہے ) لیمنی حضرت نے ان لوگوں کی خدمت فرمائی جو آئمہ تھدی (جو رسول کی طرف سے منصوب ہیں ) کے مقابلے میں بنی امیہ و بنی عباس کو اولی الامراور ججت ہمجھتے ہیں جو کہ پنجم اور ان کی پاک و طاہر اولا دکو چھوڑ کر بنی اُمیہ و بنی عباس کو

اولی الامراور جحت سبحصتے ہیں اور انہی کی پیروی کرتے ہیں جن کے بارے میں کوئی دلیل نہیں ہے۔ جواب(۵)

اس روایت میں امام بیجی فرماتے ہیں کہ بیجائز ہے کہ جو پچھوہ کہاس کی تصدیق کرواوراس کی پیروی کرو۔

اس بات کا مسکد تقلید سے کوئی ربط نہیں ہے کیونکہ مقلِد اپنے مجہد کی ہر بات میں تقلید اور پیروی نہیں کرتا مثلاً اصول دین میں تقلید نہیں ہوتی اور فروع دین میں بھی، ضرور یات اور قطعیات میں تقلید نہیں ہوتی مثلاً خود نماز ، روزہ ، زکو ہ بخس و جہاد کے واجب ہونے یا مثلاً شراب ، جوا، مردار ، غضب وظلم کے حرام ہونے میں جودین اسلام میں سب کے لئے قطعی وسلم ہیں ، تقلید درست نہیں ہے۔ اگر کوئی مجہد ہے کہ نماز واجب نہیں ہے یا شراب نوشی جائز ہے تو اس کی بات بھی قابل قبول نہ ہوگ ۔ اس طرح موضوعات خارجی میں بھی تقلید نہیں ہوتی ۔ یعنی جہد ہیہ کہ کہ یہ پانی ہے شراب طرح موضوعات خارجی میں بھی تقلید نہیں ہوتی ۔ یعنی جہد ہیہ کہ کہ یہ پانی ہے شراب نہیں ہوتی ۔ یعنی جہد ہیہ کہ کہ یہ پانی ہے شراب نہیں ہوتی ۔ یعنی جہد خودا کثر اہل میں جہد اور دیگر افراد میں کوئی فرق نہیں ہے سب یکسال ہیں بلکہ ان میں جہہد خودا کثر اہل فن کامختاج ہوتا ہے۔

جرالي المرابع المرابع

تھم عقلی بھی ہے، تقاضائے فطرت بھی یہی ہے اور روش وطریقۂ عقلاء بھی یہی ہے اور روش وطریقۂ عقلاء بھی یہی ہے کہ مثلاً کوئی مریض اگرخودا ہے مرض اوراس کی دواتشخیص نہ کرسکتا ہواوراس کے لئے دو ہروں کامختاج ہواور دوسروں کی طرف رجوع کرنے کے سواکوئی چارہ بھی نہ ہوتو اس کی عقل یہ فیصلہ کرے گی کہ اسے ڈاکٹر کی طرف رجوع کرنا چاہیئے اور ڈاکٹر جو

علاج تجویز کرے اس پر عمل کرنالازم ہے۔ اگر ڈاکٹر کے موجود ہوتے ہوئے اس کی طرف رجوع نہ کرے اور خود کتا ہیں ٹول کراس میں سے اپنے لئے دوا تجویز کرے جبکہ وہ خود اہل فن نہ ہواور اس کی وجہ سے اس کا مرض بڑھ جائے یا اسے موت آ جائے تو عقلاء اس کی ندمت کریں گے اور اس کا کوئی عذر قبول نہ کریں گے۔ اب جبکہ مریض ہیں جھے کرکہ ڈاکٹر کی تشخیص ، بیاری کے اسباب اور اس کے علاج کے طریقے اس کی قدرت وطاقت سے باہر ہیں ڈاکٹر سے اپنے علاج کی دلیل طلب کرے تو یہ موردِ تقید واقع ہوگا۔ یعنی اس میں میں طلب کرناعقل کے خلاف ہوگا۔

اعتراض (٣)

اب اس مثال میں پچھافراد بیاعتراض کرتے ہیں کہ بیہ جوآپ ڈاکٹر کی مثال تقلید کے لئے پیش کرتے ہیں تو ڈاکٹر تو تقلید کے لئے پیش کرتے ہیں تو ڈاکٹر کی مثال اور مجتہد کی مثال میں فرق ہے۔ڈاکٹر تو ہم دوران علاج بدل بھی سکتے ہیں لیکن جس مجتہد کی ہم تقلید شروع کر دیں اس کی موت تک ہم اس کی تقلید سے باہر نہیں آسکتے۔

جواب

اس کا جواب ہے کہ اگر دنیا کا سب سے بڑا اور بہترین ڈاکٹر صحیح علاج کر رہا ہواوراس کے سیح علاج کے دوران ہی اگر ہم اس ڈاکٹر کو چھوڑ کر کسی اور ڈاکٹر کی طرف رجوع کرلیں تو تمام عقلاء ہماری مذمت کریں گے۔البتدا گروہ ڈاکٹر ہی سیح نہ ہو تو پھرآ ہے کی پہلی تحقیق ہی غلط تھی کہ وہ سب سے بڑا ڈاکٹر ہے اور اسے چھوڑ دینا عقلا صحیح ہوگا یا اگروہ علم کے اعتبار سے بڑا ڈاکٹر تو ہے لیکن وہ علاج میں ستی ، لا پرواہی یا نظراندازی کا مظاہرہ کرے، جے میڈیکل Ethics میں حرام کہیں گے اس کی نظراندازی کا مظاہرہ کرے، جے میڈیکل Ethics میں حرام کہیں گے اس کی

عدالت ختم ہوجائے گی تواس کو بدلنا ضروری ہوگا۔ تواب بیقا نونِ عقلی تو ہماری فقہ میں بھی جاری وساری ہوتا ہے کہ اگر مجتبدان اصولوں کی پابندی نہ کرے جس کی پابندی کرنے پر ہی امام نے اس کو قابلِ تقلید شہرایا تھا۔ یعنی اگر مجتبد کوئی گناہ کر ہے تواس کی عدالت ختم ہوجائے گی اوراس کو بھی چھوڑ وینا واجب ہوگا۔ خلاف عقل وخلاف بشرع تو اس وقت ہوتا ہے کہ جب مجتبد کی عدالت بھی ختم ہوجاتی اور پھر بھی ساری زندگی اس کی تقلید میں باقی رہنے کا حکم ویا جاتا۔ جبکہ ایسانہیں ہے۔ تو ونیا کے سب سے بڑے گا اگر اور دنیا کے سب سے بڑے عالم کی مثال میں کوئی تضاد نہیں ہے۔ جسیا کہ پچھ افراد نے اس مثال میں شبہ کا ظہار کیا ہے۔

اور ویسے بھی قانون ہے کہ مثال میں کوئی جھگڑانہیں کرنا چاہیئے۔مثال تو صرف بات کو سمجھانے کے لئے دی جاتی ہے۔مثال میں تمام جہتوں کا آنالازم بھی نہیں ہوتا۔

اعتراض (۴)

کھے افراد کی طرف سے بیاعتراض بھی ہے کہ شخ نجم الدین ابوالقاسم جو کہ الحقق کے نام سے مشہور ہیں ، وہ پہلے آ دمی ہیں کہ جنہوں نے تقلید اور تقلید اعلم کے نظر نے کورائج کیا اوران کے بعد کے سب علماء جوتقلید کے قائل ہیں وہ سب الحقق ہی کے نظر نے کے پیروکار ہیں۔ الحقق ۲۰۲ھ میں پیدا ہوئے ان سے پہلے تقلید اور تقلید اعلم رائح ہی نہ تھی اور بیہ بات ایک تاریخی حقیقت ہے۔

جواب

تاریخی حقیقت توبیہ ہے کہ اجتہاد وتقلید کا حکم توامائم کے زمانے ہی ہے شیعوں میں رائج تھا۔ آئمہ تقلید کے مکتب یا نظام کوخود قائم کرکے گئے تھے۔ جبیبا کہ بچھلے دلائل

ے ثابت ہے کہ خود چھے اما ٹم نے ابان کو وافت الناس کہہ کرفتو کا دینے کا تھم دیا بلکہ یہ بھی کہ میں آئندہ بھی اپنے شیعوں میں تم جیسے فتو کا دینے والوں لوگوں کو پہند کرتا ہوں۔ یہ فتو کا دینے کا تھم صرف ابان ہی کے لئے نہیں تھا بلکہ لوگوں کے لئے بھی یہ پیغام تھا کہ ان کے فتو کا کے پیروی کرنا۔ یا امام حسن عسکری کا یہ کہنا (فسللعوام ان پیغام تھا کہ ان کے فتو کا کے پیروی کرنا۔ یا امام حسن عسکری کا یہ کہنا (فسللعوام ان یہ فیللہ دو ہ اس کے لئے لازم ہے کہ وہ مجتمد کی تقلید کریں، یا امام زمانہ کی توقیع کہ (فساد جعو فیھا الی دواة احادیثنا)"میری حدیثوں کے راویوں کی طرف رجوع کرنایا معاذ ابن جبل کے اجتہاد پر رسول خداکی پہندیدگی کا اظہار جس روایت کو شخ الطا کفہ ابوجعفر طوی کے اپنی کتاب العدہ فی اصول الفقہ میں نقل کیا ہے کہ:

"جس وقت پینبراً سلام نے اپنی طرف سے معاذ ابن جبل گویمن جھیجے کا ادادہ فرمایا تو حضرت نے ان سے پوچھا کہ حکومت کرنے میں تبہاری روش وطریقہ کیا ہوگا؟ تو معاذ نے عرض کیا کہ کتاب خدا وسنت رسول کے مطابق عمل کروں گا تو حضرت کے فرمایا جس مسئلے میں تنہیں میراحکم نہیں سلے گا تو کیا کرو گے؟ معاذ نے عرض کیا کہ میرا فیصلہ رو چ عرض کیا کہ میرا فیصلہ رو چ عرض کیا کہ میں اس وقت اجتہاد کروں گا اورانتہائی کوشش کروں گا کہ میرا فیصلہ رو چ احکام خدا کے مطابق ہو۔ بیان کر حضرت کے معاد کی تعریف کی اوران کی تصدیق فرمائی۔،،

احادیث وروایات سے قطع نظرا گرہم تاریخ پربھی نگاہ ڈالیں تو بھی یہ بات واضح ہوجاتی ہے کہ نہ صرف تقلید بلکہ تقلید اعلم، غیبت کبری کی شروعات ہی سے رائج رہی ہے۔ بارہویں امام کی غیبت کبری سے بالکل متصل زمانہ ہمارے متقذ مین علماء کا زمانہ ہمارے متقذ مین علماء کا زمانہ ہمار سے مشہور ہیں ، کا اعلمیت کا قول پایاجا تا ہے۔ قول پایاجا تا ہے۔

تاریخ سے ثابت ہے کہ امام کی غیبت صغریٰ ۳۲۹ ھے ہیں جو کی اور وفات کبریٰ شروع ہوئی اور سید مرتضٰی علم الھدیٰ "کی پیدائش ۳۵۵ ھیں ہوئی اور وفات کبریٰ شروع ہوئی ۔ یعنی بار ہویں امام کی غیبت کبریٰ کے ۲۶ سال بعد سید مرتضٰی علم الھدیٰ پیدا ہوئے اور پھران کا خصرف یہ کہ اجتہا دوتقلید بلکہ مجتبد اعلم کی پیروی پرفتو یٰ تاریخی شہادت دے رہا ہے کہ تقلید اعلم پرغیبت کبریٰ کے اوائل ہی سے ممل کیا جاتا رہا ہے ۔ لہذا یہ کہنا کہ الحقق نے سب سے پہلے تقلید کے اس Institution کو قائم کیا جن کی پیدائش ہی ۲۰۲ ھے ، تاریخی اعتبار سے غلط ہے ۔ اور المحقق کے تقلید کے مسئلے میں کسی کر دار کی جو بات سیدا میرعلی کے حوالے سے دیتے ہیں وہ نہ صرف یہ کہ شیعی میں کسی کر دار کی جو بات سیدا میرعلی کے حوالے سے دیتے ہیں وہ نہ صرف یہ کہ شیعی فقط نظر کو ثابت نہیں کرتے بلکہ تاریخی اعتبار سے بھی سید مرتضٰی علم الھدیٰ "کا تقلید کے اعلیت کا فقلید کے اعلیت کا فتو کی اان کی تحقیق کو غلط ثابت کرتا ہے۔

البت تقلیدِ اعلم کے مسلے میں علماء میں اختلاف رائے پایا جاتا ہے۔ آیت اللہ العظمی آقائے السید ابوالقاسم الموسوی الخوئی نے اپنے درسِ خارج میں یہ بیان بھی کیا ہے کہ مارے متقد مین علماء جن کا زمانہ ،غیبت کبری کے اوائل سے بالکل متصل ہے ان میں اعلمیت کا قول پایا جاتا ہے۔ یہ قول متاقر این علماء میں ضعیف ہوگیا اور پھر متاقر المتاقرین علماء میں یہ قول پایا جاتا ہے۔ یہ قول متاقر دوبارہ آیا۔

تاریخ ہے تو یہ بھی ثابت ہے کہ اہل سنت کے یہاں چوتھی صدی ہجری یااس کے بعدا گرکوئی مجتمد پیدا ہوا تو اس کی پیروی یا تقلید نہیں کی گئی لیکن اس ہے پہلے جتنے بھی مجتمدین ہوئے وہ سب اپنے پیروکار ومقلدین رکھتے تھے۔ یعنی بیصرف فقہ شیعہ ہی نہیں کہ جس میں تقلید کا رواج تھا بلکہ چوتھی صدی ہجری سے پہلے تک اہل سنت میں بھی اجتہا و تقلید ہوتی تھی اگر چہ بعد میں انہوں نے تقلید کو سم اماموں (ابو حنیفہ، شافتی، و تقلید ہوتی تھی اگر چہ بعد میں انہوں نے تقلید کو سم اماموں (ابو حنیفہ، شافتی،

ما لک، احدا بن صنبل) میں محدود کر دیا۔ کچھ لوگوں نے تقلید کرنا کب چھوڑی؟

لہذااب سوال مینہیں ہے کہ اجتہا دوتقلید شیعت میں کب سے ہے؟ وہ تو ثابت ہو چکا کہ زمانہ رسول خدا، زمانہ آئہ اور زمانہ غیبت کبری سے لے کر آج تک جاری و ساری ہے بلکہ سوال تو بہ ہے کہ آخر چندا فرادجن کے چند پیروکار آج بھی اجتہا دوتقلید سے روگردانی کا نعرہ بلند کررہے ہیں۔انہوں نے کب شیعت کے اس مسلم اصول کو چھوڑا؟

تاریخ سے توبیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اجتہا دوتھلید سے لوگوں کوسب سے پہلے ہٹانے والے اخباری مذہب کے بانی ملامحمد امین استر آبادی تھے۔ جنہوں نے ااویں صدی ہجری کے اوائل میں اپنی کتاب فوائد المدینہ میں اپنے اجتہا دوتھلید کے خلاف نظریات کوسب سے پہلے ظاہر کیا ہے۔ بہتر ہے کہ اجتہا دوتھلید سے روگر دانی کرنے والے اس شیعہ فرقے کے متعلق گفتگو ہم شہید مطہری کے حوالے سے نقل کریں۔ جس کو آ قائے محموقیق بخشائش نے اپنی کتاب امام صادق پیشوا اور رئیسِ مذہب میں نقل کریا ہے۔

آیت الله شهیدم تضلی مطهری فرماتے ہیں کہ

"بہت تعجب اور افسوں کی بات ہے کہ گیار ہویں صدی ہجری کے اواکل میں شیعوں کے درمیان ایک نے مسلک کا ظہور ہوا جو ظاہری اور صنبلی مسلک سے بھی زیادہ جامد اور خشک تھا۔ یہ اخباری مسلک شیعت کی دنیا کا ایک بہت بڑا حادثہ تھا۔ جس کے کم وبیش آثار اب بھی پائے جاتے ہیں اور جوشیعی معاشرے کے جمود کا سبب بنے ہوئے ہیں۔ اخباری مذہب کے بانی ملا محمد امین استر آبادی تھے ان کی مشہور بھو کے ہیں۔ اخباری مذہب کے بانی ملا محمد امین استر آبادی تھے ان کی مشہور

کتاب جوان کے عقائد ونظریات کو واضح کرتی ہے وہ فوائد مدینہ ہے۔امین اسر
آبادی مطلقاً اجتہاد وتقلید کا انکار کرتے تھے بلکہ اجتہاد وتقلید کو دین کے لئے بدعت
سیجھتے تھے اور کہتے تھے کہ کوئی شخص امام معصوم کے علاوہ کسی کی تقلید کا حق نہیں رکھتا۔
مرز اامین استر آبادی اور ان کے پیرو کاروں کا پیدعویٰ ہے کہ ان کا مذہب وہی ہے جو
قدیم شیعوں کا ہے اور بیہ کہ شنخ صدوق '' کے زمانے تک شیعہ اخباری مسلک رکھتے
تھے۔(لیعنی اجتہاد وتقلید نہیں کرتے تھے) اور رفتہ رفتہ ابن ابوقتی لی ، ابن جنی ڈشخ مفیر ،
شخ مرتضی اور شخ طوی کے ذر لیع لوگ راستے سے مخرف ہوتے گئے اور احکام اللی
میں اجتہاد وتعقل کو داخل کر دیا۔،،

اس کے بعد شہید مطہری فرماتے ہیں کہ:

''حقیقت یہ ہے کہ اخباریت، بھی بھی اپنے معین اصول مثلاً غیر معصوم کی تقلید کا جائز نہ ہونا اور دلیل کا ججت ہونا جیسے اصولوں کے ساتھ ایک مکتب کی صورت میں ظہور پذیر نہیں ہوتی (یعنی یہ کہا جائے کہ شخ صدوق "اوران سے پہلے کے علماء اجتہاد وتقلید کے قائل نہ تھے بلکہ اخباری مسلک رکھتے تھے) بلکہ بات فقط اتنی ہے کہ بعض لوگوں کا مشغلہ صدیث بیان کرنا ہوتا تھا اور وہ اپنی کتابوں میں صرف حدیثیں ہی بیان کرتے تھے اور ان کے فتوے اکثر حدیثوں کا موضوع ہوا کرتے تھے۔ احادیث کی کمرت اور آئمہ اہلیت کے موجود رہنے سے ابھی یہ ضرورت بھی نہ پڑی تھی کہ کثرت اور آئمہ اہلیت کے موجود رہنے سے ابھی یہ ضرورت بھی نہ پڑی تھی کہ فروعات میں اجتہا وکیا جائے۔

خوش نصیبی ہے جمہدین اور مسئولین کے درمیان الی قد آور شخصیات وجود میں آئیں جوا خباریوں کے مقابلے میں ڈٹ کر کھڑی ہوگئیں۔جن افراد نے اخباری میں آئیں جوا خباریوں کے مقابلے میں ڈٹ کر کھڑی ہوگئیں۔جن افراد نے اخباری فکر کے خلاف سختی سے مقابلہ ومبارزہ کیا ہے ان میں سرفہرست استاد الکل آقائے وحید

بیبهانی "اورشخ مرتضی انصاری کانام نامی ہے۔ ضمناً یہ بات بھی کے بغیر ندرہ جائے کہ اخبار بیت کے خلاف بڑا ہی سخت مبارزہ تھا۔ اس لئے کہ اخباری مسلک کی ظاہری شکل وصورت بہت حق بجانب اورعوام فریب ہے۔ یہی وجہ ہے کہ امین استر آبادی کے بعداس مسلک نے تیزی سے رواج پایا۔

اس بیان کے بعدشہید مرتضی مطہری فرماتے ہیں کہ۔

''اخباری (اجتہاد وتقلید کے مخالف) اپنے آپ کوابیا ظاہر کرتے ہیں کہ گویا قول و گفتار معصوم کے وہی سے پیرو کار ہیں (جبکہ وہ اس سے کوسوں دور ہیں) شخ مرتضیٰ انصاریؒ اپنی کتاب فرائد الاصول کے مباحث براۃ واحتیاط میں ایک اخباری اجتہاد وتقلید کے نہ ماننے والے) کا قول نقل کرتے ہیں اور بیقول بظاہر عوام کوفریب دینے والا ہے کہ قیامت میں عدل الہی کے سامنے اگر کوئی اخباری کھڑا کر دیا جائے اور اس سے بیسوال کیا جائے کہ تو نے دنیا میں کس طرح عمل کیا؟ وہ جواب دے گا ور اس سے بیسوال کیا جائے کہ تو نے دنیا میں کس طرح عمل کیا؟ وہ جواب دے گا عصومؓ نہ ملا وہاں احتیاط پرعمل کیا تو کیا بیمکن معصومؓ کے قول پرعمل کیا اور جہاں قول معصومؓ نہ ملا وہاں احتیاط پرعمل کیا تو کیا بیمکن ہے کہ ایسے خص کو جہنم میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن میں دھیل دیا جائے گا اور دین سے بے پر واہ وہ لا ابالی اشخاص ربیعن مجتبدین وہ قبلدین ) کو جنت میں لے جایا جائے گا۔

'' ظاہر ہے کہ ایسے عوام فریب افکار جوشکل وصورت میں حق بجانب معلوم ہوتے ہیں ان کے ساتھ مقابلہ کس قدر دشوار ہے۔ اجتہاد وتقلید کے ذمہ دارا فراد نے اس کا جواب اس طرح دیا کہ ہم بھی معصوم کے قول واقعی کوشلیم وقبول کرتے ہیں گر آپ اخباریوں نے جوامام کے اقوال شلیم کرنے کا طریقہ اختیار کیا ہے کہ نہ توضیح و فلط احادیث میں امتیاز ہے اور نہ ہی کلام معصوم کی روح میں غور وتفکر حقیقت میں یہ قول معصوم کو شامیم کرنا ہے۔

#### اس کے بعدشہید مطہری فرماتے ہیں کہ:

" یہ بھی معلوم ہونا چاہیے کہ اگر چہ چندر ہبرانِ اجتہاد کے مردانہ وارحملوں سے ہی اخبار یوں کی صف درہم برہم ہوگئی مگراخباری گری کی فکر بالکل ختم نہیں ہوسکی ۔۔۔ آج بھی بعض جگہ اخباریت کی فکر جمود ہی کی سربراہ ہے اور بعض مطالب ایسے بھی دیکھنے جاتے ہیں کہ جومعارف اہل بیت کے نام سے بازار ہیں سامنے آتے ہیں کیکن حقیقت ہیں آئمہ اہل بیت کی تعلیمات میں خنج گھونپ رہے ہیں اور سوائے امین استر آبادی کے بچھے افکار کے علاوہ ان کے پاس اور پچھ بھی نہیں ہے، (شہید مطہری کا بیان ختم ہوا)۔

آ قائے شہید مرتضی مطہری اپنی کتاب ''عورت پردہ کی آغوش میں''صفحہ ۲۳۳ پر پردہ سے متعلق اپنے نظر بید کو بیان کرنے کے بعد فرماتے ہیں کہ ''ممکن ہے کہ میرانظر بیغلط ہو۔ میں نے بیہ بات بار بار کہی ہے کہ اس قشم کے فروعی مسائل میں ہرمخص کو بیرچا ہیئے کہ وہ اپنے جمہد کے فتو وَں پڑمل کرے۔

اعتراض(۵)

بہت سے لوگوں کو بی بھی اعتراض ہے کہ اجتہا دومر جعیت کالفظ آئمہ کے زمانے میں ہمیں نہیں ملتا یا متفد مین علماء کے دور میں بھی ہمیں کہیں بیلفظ نظر نہیں آتا۔ لہذا بیہ بعد کی ایجاد ہے۔ بعد کی ایجاد ہے۔

جواب

اس اعتراض کا جواب بھی آیت اللہ شہید مرتضی مطہریؓ نے اپنے ایک مضمون میں کیا ہے جسے ہم محموقتی بخشائش کی کتاب' امام صادقٌ پیشواا وررکیس فرہب' کے حوالے سے نقل کررہے ہیں۔

شہیدمطہریؓ فرماتے ہیں۔

''آج کل ہم شیعوں میں بہت ہی معروف ومشہور لفظ بلکہ مقد س ترین لفظ اجتہاد ومجہد ہے۔ بیس کر تعجب ہوگا کہ بیلفظ رسول خدا کے زمانہ رحلت سے لے کر مسلسل چندصد بیل تک سنی تھا۔ اس کے بعد اس لفظ نے اپنے اندر کچھ معنوی تغیر وانقلاب کے بعد شیعت کواختیار کیا ہے۔''

''اس کی وجہ یہ ہے کہ تاریخ اسلام کی ابتدائی صدیوں میں جو کہ آئمہ کے لئے یہ زمانے سے قریب ہے۔ یہ لفظ ،اجتہادا کی خاص مفہوم کا حامل تھا اور آئمہ کے لئے یہ قابل قبول نہ تھا اور لازی طور پران کی تعلیمات میں دھگی نہ پاسکتا تھا۔ کیونکہ اس زمانے میں اجتہاد کے معنی سے اپنی رائے پڑمل کرنا ، نہ کہ خدا کی مقرر کردہ دلیلوں سے تھم شریعت حاصل کرنا یعنی اجتہاد کا مطلب ذاتی رائے پڑمل کرنا ہوتا تھا۔لیکن بتدریجا اس کے معنی ومفہوم میں ایک تغیر پیدا ہوا اور فقہائے عامتہ نے اسے دوسرے معنوں میں اس کے معنی ومفہوم میں ایک تغیر پیدا ہوا اور فقہائے عامتہ نے اسے دوسرے معنوں میں

استعال کرنا شروع کردیا تو اس کے بعداس لفظ نے قہراً فقد شیعہ میں اپناراستہ پیدا کر لیا۔''

امام شافعی یے اپنی کتاب ''الرسالہ'' میں باب اجماع کے بعد دوسرا باب ،
الاجتہاد قرار دیا ہے۔ اس کے بعد باب الاسخسان کے عنوان سے تیسرا باب قرار دیا ہے۔ اس کے بعد امام شافعی آپنی بحثوں میں یہ نتیجہ ذکا لتے ہیں کہ وہ اجتہاد جوشریعت میں جائز سمجھا گیا ہے وہ قیاس میں مخصر ہے ، باقی اجتہاد کی دوسری قسمیں مثلاً اسخسان وغیرہ پرکوئی دلیل نہیں ہے۔ امام شافعی کے نز دیک قیاس کے جواز کی جو دلیلیں ہیں وہی اجتہاد کے جواز کی جو دلیلیں ہیں۔

یعنی چوتھی صدی اور پانچویں صدی تک ہم بیدد یکھتے ہیں کہ علاء جب لفظ اجتہاد استعال کرتے ہیں مثلاً شخ ابو استعال کرتے ہیں مثلاً شخ ابو جعفر طوی ؓ اپنی مشہور کتاب ' عدۃ الاصول' میں ایک موضوع پر بحث کرتے ہوئے جعفر طوی ؓ اپنی مشہور کتاب ' عدۃ الاصول' میں ایک موضوع پر بحث کرتے ہوئے قدیم علاء کی طرح جہاں لفظ اجتہاد استعال کرتے ہیں تو اس سے مراد قیاس لیتے ہیں۔ اس کے بعد ایک دوسرا باب باب الاجتہاد کے نام سے قائم کرتے ہیں اور اس میں اجتہاد سے مربوط مسئلے پر گفتگو کرتے ہیں اور اس کے بعد لکھتے ہیں، قیاس واجتہاد مشرع میں جائز نہیں ہے، شخ طوی ؓ کی اس تحریر سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس زمانے تک مشرع میں جائز نہیں ہے، شخ طوی ؓ کی اس تحریر سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس زمانے تک اس علی لفظ اجتہاد کا مقصد خاص طور پر رائے اور قیاس تھا مگر تدریجاً اس لفظ نے بہت وسیع معنی ومفہوم پیدا کر لیئے ہیں۔

صدرِاوّل پیمبر اوراصحاب کی طرف منسوب حدیثوں کی پیروی کے ساتھ جولوگ اس لفظ کواستعال کرتے تھے تو اس سے ان کا مقصد اجتہا درائے ہوا کرتا تھا۔ چنانچہ ہم دیکھتے ہیں کہ امام غزالی متوفی ۵۰۵ھا پی کتاب ''ہمستصغیٰ ''میں لفظ اجتہا دکو بار بارقیاس کے معنوں میں استعال کرتے ہیں مثلاً امام غزالی اس کتاب کی جلد نمبر ۲ صفحہ ۳۵ برفر ماتے ہیں کہ:

اختلفو جواز التعبد بالقياس والاجتهاد في زمان رسول الله. (اس بات مين اختلاف ہے كه قياس واجتهاد زماندرسول خدامين جائز ہے)۔ يہ حواله دينے كے بعد شہيد مطهري فرماتے ہيں كه:

''اس کے بعد بیلفظ رائے اور قیاس کے معنوں میں کم استعال ہونے لگا بلکہ
اس کے معنیٰ آحکام شرعی کو حاصل کرنے کے لئے علمی مجاہدہ کے لیئے لیا جانے لگا۔ اس معنوی تغیر وانقلاب کے بعداس لفظ نے فقہ شیعہ میں اپنی راہ پیدا کر لی کیونکہ شیعہ اجتہا درائے کے مخالف تھے، علمی مجاہدہ کے نہیں اور ایسا کوئی تعصب بھی نہ تھا کہ اگر ایک لفظ کسی زمانے میں غلط مفہوم رکھتا ہوتو مفہوم بدل جانے کے بعد قابل استعال ایک لفظ کسی زمانے میں غلط مفہوم رکھتا ہوتو مفہوم بدل جانے کے بعد قابل استعال نہیں ہوسکتا یقیناً علمائے شیعہ میں سب سے پہلے جنہوں نے اس لفظ کو دوسرے معنوں میں استعال کیا ہے وہ علامہ حلیٰ متوفی ۲۲ کے عنوان سے قائم کیا اور اجتہاد سے وہ کی اللصول'' میں ایک باب'' باب اللہ جتہاد'' کے عنوان سے قائم کیا اور اجتہاد سے وہ کم معنیٰ ومفہوم مراد لئے ہیں جو آج کل لئے جاتے ہیں اور یہی وہ زمانہ تھا جب لفظ اجتہاد نے قبول کیا یا دوسرے الفاظ میں شیعت نے اجتہاد کو قبول کیا۔''

شہید مطہری کی گفتگو و دلائل سے واضح ہوا کہ وہ افراد جولفظ اجتہاد وتقلید کو فظی بنیاد بنا کراس کی ولا دت چھٹی یاساتویں صدی ہجری میں بتا کرلوگوں کوشبہات میں گرفتار کرتے ہیں اس کی حقیقت کیا ہے؟ اصولاً ہمیں الفاظ کی بحث نہیں کرنی چاہیئے کہ فلاں لفظ کب رائج ہوا کب نہیں بلکہ بیرویکھا جائے کہ اجتہادی عمل کب سے جاری

ہاور وہ اوپر کے دلائل سے ثابت ہو چکا کہ زمانہ رسول وآئمہ ہی سے جاری وساری ہے۔

اعتراض (٢)

پچھافراد کا پیجی کہنا ہے کہ مجتہداعلم توایک ہی ہوسکتا ہے پھر کیا وجہ ہے کہ ۳،۳ م مجتہدین الگ الگ اپنارسالہ عملیہ چھپوا کراپنی تقلید کرواتے ہیں اور یہ بھی کہ اعلم کی تقلید غیرممکن بھی ہے۔

جواب

کوئی بھی چیز جو ناپی جاسکتی ہو، تولی جاسکتی ہویا گئی جاسکتی ہواس میں عقلائے زمانہ میں اختلاف نہیں ہوسکتا کی خقلاء کا اس بات میں اختلاف ہوکہ فلال چیز کلو ہے یا ساکلو ہے یا فلال کپڑے کی لمبائی ۲ میٹریا ۳ میٹر ہے کیونکہ یہ سب ایکی چیزیں ہیں کہ جنہیں تول کر، ناپ کریا گن کر معلوم کیا جاسکتا ہے اور عقلاء کا ان با تول میں اختلاف نہیں ہوسکتا۔ البتہ علم کیونکہ ایسی چیز نہیں ہے کہ جے گن کریا ناپ کر یا تول کر معلوم کیا جاسکتا۔ البتہ علم کیونکہ ایسی چیز نہیں ہے کہ جے گن کریا ناپ کر یا تول کر معلوم کیا جاسکتا۔ البتہ علم کا جانچنا ایک ایسی چیز ہے جس میں ہمیشہ سے زمانہ میں اختلاف ہوجاتا ہے اور علم کا جانچنا ایک ایسی چیز ہے جس میں ہمیشہ سے عقلائے زمانہ مختلف فیہ ہیں اور جس میں اختلاف کا ہونا بھی عین قرین عقل ہے۔ لہذا اب ہر شخص کی فرمدواری ہے کہ وہ وہ وہ تحقیق کرے کہ موجودہ مجتبد میں میں علم کے اعتبار سے بڑا کون ہے؟ اور شہادت عدلین (۲ عادلوں کی گواہی) یا اختبار (خود پہچائے کی صلاحیت) جیسے شرعی اصول انسان کی رہنمائی کرتے ہیں تا کہ وہ اس پریشائی ہے نکل صلاحیت) جیسے میں جہدکی تقلید کرے اور ایساز مانہ آئم میں بھی ہوتا رہا ہے جیسا کہ سے اور کی ایک معین مجتبد کی تقلید کرے اور ایساز مانہ آئم میں بھی ہوتا رہا ہے جیسا کہ سے علاوں کی ایک سے جیسا کہ سے عبداللہ شہر نے مولائے کا مناب کے ۲ شاگر دوں میں اختلاف کی صور ت

میں مولّا کا بیقول نقل کیا ہے کہ خدا افقا همهما یا ایک ننخ میں و اعلمها (ان دونوں میں جوزیادہ علم رکھتا ہویا جوزیادہ فقیہہ ہواس کی بات کومان لو)۔

اس صورت میں امام علی نے مستقبل کے لئے بھی بیاصول دیا کہ جس کاعلم سب
سے زیادہ ہواس کی بات ماننا جا ہے جبی علماء نے اختلاف فتویٰ کے علم کی صورت میں
مجتہد کے اعلم ہونے کی شرط لگائی ہے۔

امام نے اصولی جواب دیا تا کہ ان کے بعد کے مجتہدین اس اصول سے فروعات کا استنباط کریں۔جیسا کہ ایک اور موقع پرامام علی نے فرمایا:

"علينا القاء الاصول وعليكم التفريع" (بحواله جوامع حديث) (جارا كام اصول بتانا ہے اور تمہارا كام ان اصولوں سے فروعات كا استخراج و استنباط ہے)۔

علامه ابن ادریس حلی جیج مجہدا گر چ خبر واحد کو قبول نہیں کرتے اور اس پر عمل محل میں کرتے اور اس پر عمل محل میں نہیں کرتے مراس حدیث کواپی کتاب "سرائر" میں ایک شلیم شدہ اصل کی حیثیت سے بیان کیا ہے۔

نہے البلاغہ میں بھی مولائے کا تنات نے ربانی وروحانی علماء کی خصوصیات ان الفاظ میں بیان کی ہیں کہ:

"قد نصب لنفسه الله في ارفع الامور من اصدار كل وارد عليه او تصير كل فوع الى اصله"

( یعنی ربانی وروحانی عالم (مجہد) خلوص نیت اور فیضان حکمت ہے خودکو بلندترین چوٹی پر پہنچادیتا ہے اور جومشکل اور دشوار مسئلہاس کے سامنے آتا ہے تو اس کا حل وہ تلاش کرلیتا ہے )۔ ان روایات واحادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ احکام فقہ میں اجتہاد کرنا واستنباط کرنافقہی سرمایہ ہے اور اصولوں سے فروعات کے استخراج کا میدان اتناوسیے ہے کہ سی مجتہد کو ہرگز قیاس اور من گھڑت قوانین پڑمل کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ ہرگز قیاس اور من گھڑت قوانین پڑمل کرنے کی ضرورت نہیں ہے۔ اعتراض (۷)

کے اور کے بین کے ملائے ہیں کہ علماء تو فقط فقہ واصولِ فقہ ہی جانتے ہیں کہ علماء تو فقط فقہ واصولِ فقہ ہی جانتے ہیں سائنس کی اتنی ترقیوں سے قطع نظروہ بس مسجد ومدرسہ کے کمرے میں بیٹھے ہوئے فقط نجاست وطہارت یا نماز وروزہ ہی کے مسائل کا استنباط کرتے ہیں۔ جواب جواب

شائد معرضین فقہ کے معنی ہی نہیں سمجھ پائے کہ عام زندگی میں جنے مسائل پیش آتے ہیں ان سب میں فقہاء کی استنباط احکام تک تحقیق ہوتی ہے اور پھر وہ فتو کی دیتے ہیں۔ البتہ کیونکہ تحقیق کا تعلق موضوعات واضلی ہے ہموضوعات خارجی ہے نہیں اس لئے مثلاً وہ یہ تحقیق نہیں کریں گے کہ کون کون کی شراب ہے اور کون کی نہیں۔ وہ اصول بتادیں گے کہ (المنح صوحوا میں لانله مسکوون) شراب حرام ہے کیونکہ اس میں نشہ ہوتا ہے۔ اب جس جس شے میں نشہ پایا جائے خور تحقیق کرو لوگوں نے دوسرے سیاروں پر جانے کے مسائل پوچھ، جدید بید اقتصادیت سے لے کر ٹمیٹ ٹیوب بے بی تک کے مسائل دریا فت کیئے ۔ فقہاء نے لاکھوں مسائل کا حل قرآن وسنت سے استنباط کر کے بتلایا ۔ لیکن فقہاء کا کام بینہیں لاکھوں مسائل کا حل قرآن وسنت سے استنباط کر کے بتلایا ۔ لیکن فقہاء کا کام بینہیں ہیں اور اس کی Applications ہے محلق جو فقہاء ہیں سائندان نہیں ہیں اور سائنس اور اس کی Applications ہے محلق حقیق کرناان کا موضوع ہی نہیں ہے۔

وہ سائنسدان جوفز کس کو Deal کرتا ہے کیا اس سے بیات کہنا معقول ہے کہتم Biology میں تحقیق کیوں نہیں کرتے \_ کیونکہ وہ اس کا موضوع ہی نہیں ہے۔ مجہد کا کام فقط یہ ہے کہ عام محض کوزندگی میں جتنے مسائل پیش آتے ہیں ان کاحل وہ قرآن وسنت سے تلاش کرے نہ کہ وہ خارج ازموضوع مباحث میں گرفتار ہوجائے۔ اعتراض(۸)

بہت ہے لوگوں کا بیجی اعتراض ہے کہ جب ہم خود قرآن وحدیث پڑھ سکتے ہیں اور احادیث کی کتابوں سے اور قرآن سے اپنے مسائل کاحل دریافت کر سکتے ہیں تو پھر ہمیں مجہدین کی کیا ضرورت ہے؟

اگرکسی کی علوم قرآن اورعلوم حدیث میں اتنی ہی نظر ہوتو پھروہ شخص خود مجتهد ہے اورا سے واقعی کسی کی ضرورت نہیں۔ کیونکہ اگر کوئی قرآن میں ناسخ ومنسوخ ، محکم و متشابه، مطلق ومشروط آیات، لغات عرب کا عالم ہواور حدیث کے مندرجہ ذیل علوم کا ماہر ہوتو پھر واقعاً اس پر سے تقلید ہی ساقط ہوجائے گی اور وہ علوم احادیث درج ذیل ہیں جن کومجہد بننے کے لئے حاصل کرنا ضروری ہے۔

- (۱) محدّث كي صداقت كاعلم
  - (٢) اساد حديث كاعلم
  - (٣) حديث عالى كاعلم

  - "(٣) حدیث نازل کاعلم (۵) روایات موقو فه کاعلم
- (٢) ان اسناد كاعلم جس كى سندىپغىبراسلام سے ذكر نه ہو

(4) صحابة كمراتب كاعلم

(٨) احادیث مرسله اوران کے سلسلے میں پیش کی جانے والی دلیلوں کی معرفت

(٩) تابعین نے قل کی گئی احادیث کاعلم

(١٠) اسنادسلسل كاعلم

(۱۱) احادیث معنعنه کاعلم

(۱۲) روایات معصل کاعلم

(۱۳) احادیث مدرج کی پیجیان کاعلم

(۱۴) تابعین کی شناخت کاعلم

(۱۵) اتباع تابعین کی معرفت

(۱۲) اکابرواصاغر کی معرفت

(١٤) اولا دِاصحاب کی معرفت

(۱۸) علم جرح وتعدیل کی معرفت

(١٩) صحيح وسقيم كي پيچان

(٢٠) فقدالحديث كاعلم

(۲۱) ناسخ ومنسوخ احادیث کاعلم

(۲۲) منتن میں جوغریب (نامانوس)الفاظ استعمال ہوں ان کاعلم

(۲۳) احادیث مشهور کاعلم

(۲۴)غریب اور نامانوس احادیث کاعلم

(۲۵) احادیث مفرد کی پیچان

(٢٦) ان لوگول کی معرفت جوحدیث میں تدلیس کر دیتے ہیں

(۲۷) حدیث کی عِلْتوں کی پہچان

(۲۸) شاذروایات کاعلم

(۲۹) پینمبر کی ان حدیثوں کا جانچنا جودوسری احادیث ہے معارض ہوں

(٣٠) ان حدیثوں کی معرفت جن کا کوئی رُخ کسی رُخ ہے معارض نہ ہو

(m) احادیث میں الفاظِ زائد کی معرفت

(۳۲) محدثین کے مذہب کی اطلاع

(٣٣) متون كى تحريرى غلطيول سے آگاہى

(٣٣) مذاكرةُ حديث كاجانجنااور مذاكره كرتے ہوئے راستگو كى معرفت

(۳۵) اسناد میں محدثین کی تحریری غلطیوں کی اطلاع

(٣٦) صحابه، تابعین اوران کے بھائیوں، بہنوں کی عصرِ حاضرتک معرفت

(۳۷) اُن صحابہ، تابعین، تباع تابعین کی معرفت جن میں ہے بس ایک راوی نے روایت کی ہو۔

(۳۸) اصحاب تا بعین اوران کے پیروؤں میں سے جوراوی ہیں، عصرِ حاضر تک ان کے قبائل کی معرفت

(٣٩) صحابے عصر حاضرتک کے محدثین کے انساب کاعلم

( مرد الله على المحدثين كے ناموں كاعلم

(۱۷) صحابہ، تابعین، تباع تابعین اورعصر حاضر تک ان کے پیروؤں کی نیت کا جاننا۔

(٣٢) راويانِ حديث كے وطن كى پيجان

( ۱۹۳۷ ) صحابہ، تا بعین ، نتاع تا بعین کی اولا داوران کے غلاموں کی معرفت

( ۲۲ ) محدثین کی عمر کی اطلاع ۔ ولا دت سے وفات تک

(۵۵) محدثین کے القاب کی معرفت

(۲۷) ان راویوں کی معرفت جوایک دوسرے سے قریب ہیں۔

( ٢٤ ) راويوں كے قبائل، وطن، نام، كنيت اوران كے پيشوں ميں متشابہات كى پہچان

( ۴۸ ) غزواتِ پینمبر ، ان کے ان خطوط وغیرہ کاعلم جو انہوں نے بادشاہوں کوتحریر ذیب ب

(۳۹) اصحابِ حدیث نے جن ابواب کوجمع کیا ہے ان کی معرفت اور اس بات کی جنجو کہ ان میں سے کون ساحتہ ضائع ہو گیا ہے۔

(۵۰)اس کےعلاوہ احادیث کی مندرجہ ذیل اقسام کاعلم بھی ہونا جاسئے۔

(۱) کی استی (۳) نستی (۳) ضعیف

(۳) مند (۵) متصل (۲) مرفوع

(۷) موقوف (۸) مقطوع (۹) مرسل

(۱۰) معصل (۱۱) تدلیس (۱۲) شاذ

(۱۳)غریب (۱۸)معنعن (۱۵)معلق

(۱۲) مفرد (۱۲) مدرج (۱۸) مشهور

(۱۹) مصحف (۲۰) عالی (۲۱) نازل

(۲۲) ملل (۲۳) معروف (۲۳) منكر

(۲۵) مزید (۲۷) ناخ (۲۷) منوخ

(۲۸) مقبول (۲۹) مشکل (۳۰) مشترک

(m) موتلف (mr) مختلف (mr) مطروح

(۳۳) متروک (۳۵) مول (۳۲)مین

| (۳۷) مجمل   | (۳۸) معلل        | (۳۹)مضطرب  |
|-------------|------------------|------------|
| (۴۰۰)مهمل   | (۱۲) مجهول       | (۲۲) موضوع |
| (۱۳۳۰)مقلوب | (۳۴) عدیث ما نور | (۳۵) قدى   |
| 2.7 (MY)    | (۲۷)زا كدالقه    | (۴۸) موثق  |
| 7150(09)    |                  |            |

اب اگرکوئی شخص تقلید نہ کرنا چاہے تو ٹھیک ہے وہ ان تمام علوم کو حاصل کر ہے اور احادیث وقر آن سے اپنے مسائل کاحل نکا لے اور جوابیا نہ کر سکے یا اس کے پاس اتناوقت نہ ہوتو اس کے پاس سوائے تقلید کرنے کے اور کون ساراستہ رہ جاتا ہے۔

ظاہر ہے کہ تقلیدا یہ شخص کے لئے جائز نہیں ہے جواجتہا دیر قدرت رکھتا ہے،

بلکہ صرف اس شخص کے لئے جائز ہے جواجتہا دسے قاصر ہوجیسے عوام ، جہلاء یا وہ طالب علم جس میں ہنوز صلاحیت اجتہا دیریا نہ ہوئی ہو۔ ایسے لوگوں کے متعلق تواعد عامہ میں کہا گیا ہے کہ:

"الفتوی فی حق الجاهل کالاجتهاد فی حق المجتهد" (فتوی ان پڑھ کے لئے ایساہی ہے جیسے اجتہاد مجتمد کے لئے) (الجامع صفحہ ۳۲۳) یا

(فتاوى المجتهدين بالشبة الى العوام كا لادلة الشرعيه بالشبة الى المجتهدين).

(عوام کے لئے مجتبدین کے فتوؤں کی وہی حیثیت ہے جوشری ولائل کی مجتبدین کے فتوؤں کی وہی حیثیت ہے جوشری ولائل کی مجتبدین کے نزدیک) (الموافقات جلدنمبر مصفحہ ۲۹۳) اورعوام کے لئے تقلید کا جائز ہونا ایک معقول بات ہے کیونکہ اجتماعی اور

اقتصادی زندگی کا تقاضا ہے ہے کہ بعض لوگ صنعت وحرفت کے مختلف پیشوں میں مشغول ہوں۔ پس اجتہاد کے مواقع اسی شخص کو حاصل ہیں جوعلم فقہ اوراصولِ فقہ میں مشغول ہوں۔ پس اجتہاد کے مواقع اسی شخص کو حاصل نہ ہوں یا وہ مہارت تامتہ نہ رکھتا ہوتو مہارت تامتہ نہ رکھتا ہوتو اس پر مجتهدین کی تقلید عقلاً وشرعاً واجب ہے اس آیت پر ممل کرتے ہوئے کہ:

(فاسئلو اهل الذكر ان كنتم لا تعلمون).
"اگرتم علم نهيں ركھتے تو اہل علم سے پوچھو"۔
اعتر اض (۹)

بہت سے افراد بیاعتراض بھی کرتے ہیں کہ امام نے غیبت کبریٰ میں جاتے ہوئے تقلید کے لئے اپنے خصوصی نائبین کیوں نہ بنائے تا کہ ان کے وسلے سے شیعہ ان سے رابطہ کر کے اپنی مشکلات حل کرواتے۔ امام کا خصوصی نائب تقلید کے لئے مقررنہ کرنااس بات کی ولیل ہے کہ تقلید کا تھم اسلامی نہیں ہے بعد کی پیداوار ہے۔ جواب جواب

تاریخ وروایات سے پتا چاتا ہے کہ امام کے لئے اتنی مشکل تھی اور جان کا اتناخوف تھا کہ امام معصوم اپنے چوتھے نائب کے بعد غیبت کبریٰ میں چلے گئے۔ روایت میں ہے کہ امام حسن عسکری نے حضرت ججت کو بچانے کی غرض سے اپنی وصیت تک میں صاحب الامرگوا پناوسی نامزدنہ کیا۔ بلکہ آپ کی والدہ ماجدہ کو وصی بنایا تا کہ وہ اان کے کام انجام دیں۔ (اصول کافی باب مولدا بی مجمد الحسّ ابن علی ) مام حسن عسکری نے بیٹے کی بات کو جان ہو جھ کر وصیت میں پوشیدہ رکھا تا امام حسن عسکری نے بیٹے کی بات کو جان ہو جھ کر وصیت میں پوشیدہ رکھا تا کہ ان خطرات سے صاحب الامر محفوظ رہیں جو بادشاہ وقت کی طرف سے ان کولائی اس ملیلے میں اس قدر محتاط تھے اور بیٹے کی ولادت کی خبر کے سے امام حسن عسکری اس سلیلے میں اس قدر محتاط تھے اور بیٹے کی ولادت کی خبر کے

انکشاف ہے بھی اتنے ہوشیار تھے کہ بھی بھی اس قدر مجبور ہوتے تھے کہ اپنے خاص اصحاب سے بھی تقیہ برت کر اس امر کو چھپا لیتے تھے اور ان پرصورت حال کو مشتبہ بنا دیتے تھے۔ (بحار الانوار جلد نمبر ۱۵، صفحہ نمبر ۲۲، اثبات الحد اۃ جلد نمبر ۷، صفحہ ۸۵، اثبات الحد اۃ جلد نمبر ۱۹۸۵) اثبات الحد اۃ جلد نمبر ۱۹۸۵)

توجب امام معصوم کے لئے اس قدر دشمنی پائی جاتی تھی اور حضرت جنت کے چوشے نائب کے انتقال کے بعد حالات استے خراب ہو گئے تھے کداگرامام ان کے بعد کسی اور کا نام بتا کرجاتے تو دشمن ان نائبین کوبھی آزاد نہ چھوڑتے اور قل کر دیتے۔
اس کی دوسری وجہ یہ بھی ہے کہ غیبت صغریٰ کے بعد غیبت کبریٰ کا آغاز ہونا تھا اور آ ہستہ آ ہستہ لوگوں کواس بات کا عادی بنانا تھا۔ کیونکہ عوام الناس کے لئے امام اور رہبرکا نظروں سے اوجھل ہونا اور وہ بھی طویل مدت کے لئے بیا کی ایسا معاملہ ہے جو نہایت بجیب وغریب اور نامانوس ہے اور اس پرلوگوں کا یقین کرنا مشکل ہے۔ اسی وجہ نہایت بجیب وغریب اور نامانوس ہے اور اس پرلوگوں کا یقین کرنا مشکل ہے۔ اسی وجہ سے بیغیم اور آئم نے نے پختہ ارادہ کرلیا تھا کہ اس بات سے لوگوں کورفتہ رفتہ آشنا کریں اور اس کو قبول کرنے کے لئے ان کے افکار کو آمادہ کریں۔ لہذاوہ وقاً فو قناً غیبت کی خبر ور اس قبول کرنے کے دور ان لوگوں کو تکلیفوں ، غیبت سے انکار اور مکرین کی سزا ، شات قدم کا ثواب اور زمانہ ظہور کے انتظار کی با تیں لوگوں کو ساتے تھے بھی اپنی رفتار و گفتار سے مملی طور پرغیبت کی ہیں ہیں ہوگوں کو ساتے تھے بھی اپنی رفتار و گفتار سے مملی طور پرغیبت کی ہیں ہو اس کا شاتار سے مملی طور پرغیبت کی ہیں ہو کہ اس کا مقتار سے مملی طور پرغیبت کی ہیں ہو اس کو تشریت سے انگار کو تا ہو گفتار سے مملی طور پرغیبت کی ہیں ہو تھے۔

مسعودی نے اثبات الوصیۃ میں تحریر کیا ہے کہ جب امام حسن عسکری امام ہادی کی جگہ تشریف فرماہوئے تو وہ اکثر پردے کے پیچھے سے لوگوں سے کلام کرتے تھے تاکہ شیعہ بار ہویں امام کی غیبت کو قبول کرنے پر تیار ہوجا کیں۔ (اثبات الوصیة صفحہ تاکہ شیعہ بار ہویں امام کی غیبت کو قبول کرنے پر تیار ہوجا کیں۔ (اثبات الوصیة صفحہ ۲۰۲)

اگرامام حسن عسکری کی وفات کے فوراً بعد غیبت کبری شروع ہوجاتی تو ممکن تھا کہ امام زمانہ کا وجود ہی فراموش کر دیا جاتا۔ اسی وجہ سے شروع ہی میں غیبت صغریٰ کی ابتداء ہوئی تا کہ شیعہ ان دنوں میں نائبینِ امام کے وسلے سے اپنے امام سے تعلق پیدا کر کے علامتوں اور کرامتوں کا مشاہدہ کرلیں اور ان کا ایمان کامل ہوجائے۔ لیکن جب افکار ساتھ دینے گے اور رجحانِ غیبت زیادہ ہوگیا تو غیبت کبری شروع ہوگئی۔ حسین ابن احمد کہتے ہیں کہ امام کے چوتھے نائب علیٰ بن مجمد سمری کی وفات سے چندروز قبل میں ان کی خدمت میں حاضر تھا کہ ایک خط جو بارگاہِ امام سے جاری ہوا تھا انہوں نے لوگوں کے سامنے پڑھا جس کا مضمون بیتھا:

''اے علی ہن محد سمری! خداتیری موت کے سلسلے میں تیرے بھائیوں کے اجر میں اضافہ کرے اس لئے کہ تو چھ دن کے اندراندرد نیا کو خیر آباد کہددے گا، اپنا کا مکمل کرلیکن کسی کو اپنا جانشین نہ بنانا، اس لئے کہ اس کے بعد کامل غیبت شروع ہوگی'۔ (بحار الانوار جلد نمبر 10، صفحہ 11 اس

اس میں امام نے علی ابن محمد سمری کو منع بھی کر دیا کہ کوئی خاص نائب نہ بنانا کیونکہ نائب خود سے مقرر کرنے کا کام سمری کا تھا بھی نہیں اور غیبت کو بہت ہی طولانی بھی ہونا تھا۔ جس میں کسی یا چندا کیک خاص نائبین کی ضرورت نہ تھی ورنہ بہت سے امام کے نائب ہونے کا دعویٰ کرنے والے پیدا ہوجاتے اور لوگوں کو اپنے غلط افکار سے گراہ کرتے۔

روایت ہے کہ''جب علیؓ بن محمد سمری کی وفات نزدیک ہوئی توشیعوں کی ایک جماعت ان کی خدمت میں پنجی تا کہان کے جانشین کے بارے میں ان سے پوچھا جائے۔وہ فرمانے گئے کہ مجھے کسی کو جانشین بنانے کا حکم نہیں ہے۔ (بحار الانوار جلد

نمبر۵۱،صفحه۳۷)

تولہذاا ہے خاص نائبین نہ بنانے کی ایک وجہ توامت کوجھوٹے نائبین سے محفوظ رکھنا تھا۔ دوسرا یہ کہ اگر انہیں بتا بھی دیتے تو خطرہ تھا کہ انہیں قتل کر دیا جاتا اور اگر نائبین بنانے ہی ہوتے تو پھر ضروری تھا کہ غیبت کبریٰ کے فوراً بعد سے لے کر ظہورا مائم تک کے تمام نائبین کے نام بتا کر جاتے۔ جو کہ ایک غیر معقول بات ہوتی ۔ لہذا امائم کے لئے ضروری تھا کہ وہ اصول بتا کر جاتے اور امائم بتا کر بھی گئے کہ:

"فاما الحوادث الواقعه فارجعو فيها الى رواة احاديثنا فانهم حجتي عليكم وانا حجة الله".

آئندہ پیش آنے والے مسائل میں تم ہمارے داویانِ حدیث کی طرف رجوع کرو (لیمنی فقہاء ومجہدین کی طرف) کیونکہ بیمیری طرف سے تم پر ججت ہیں جس طرح ہم ان پرخدا کی طرف سے ججت ہیں۔

یہ بات بھی کے بغیر نہ رہ جائیں کہ غیبت امامؓ سے متعلق جتنی باتیں ہیں، ضروری نہیں ہے کہ ان میں سے ہرایک کی حکمت بھی ہمیں پتا ہو۔ان میں بہت ی باتیں خدائی راز ہیں۔جیسا کرمختلف روایات سے بھی ثابت ہوتا ہے۔

"عبدالله بن فضل ہاشی کہتا ہے کہ امام صادق نے فرمایا کہ:فضل! فیبت کا موضوع خدا کے رازوں میں سے ایک راز ہے۔ جب ہم خدا کوصاحبِ حکمت جانے ہیں تو ہمیں چاہیے کہ ہم اعتراف کریں کہ اس کے کاموں میں کوئی نہ کوئی حکمت کارفر ما ہوتی ہے چاہاس کی تفصیل ہمیں معلوم نہ ہو۔ (بحارالانوار۔جلدنمبر۵۳ ہفی اور تو بارہویں امام نے بتائی ہے ہمیں اسی لہذا ہماری جوذمہ داری دیگر آئمہ اورخود بارہویں امام نے بتائی ہے ہمیں اسی

لہذا ہماری جوذ مدداری دیکر آئمہ اورخود بارہویں امام نے بتائی ہے ہمیں اس کواپنانا جا ہے۔ جب امام قائم "نے فرما دیا کہ ہمارے راویانِ حدیث یعنی مجتهدین کی طرف رجوع کرو۔ کیونکہ وہ تم پر ہماری طرف سے ججت ہیں تو لہذا ہماری ذمہ داری امائم کی ججت کی پیروی کرنے پر پوری ہوجاتی ہے۔ اعتراض (۱۰)

بہت سے لوگ بیاعتراض کرتے ہیں کہ تقلید میں ساری ذمہ داری مجتهدی ہوتی ہے ہماری ذمہ داری مجتهدی ہوتی ہے ہماری ذمہ داری نہیں جبکہ آیات و روایات سے تو بیہ پتا چلتا ہے کہ ہر شخص اپنے اعمال کا خود ذمہ دارے۔

جواب

جب آیات وروایات سے ثابت ہو چکا کہ خوداما میں نے تقلید کا تھم دیا ہے کہ جہدین کی پیروی کروتواب ان مجہدین کی پیروی دراصل اما می ہی کی پیروی ہوار بیا جہدین کی پیروی دراصل اما می ہی کی پیروی ہوا بیات بھی ثابت ہوگئ کہ مجہد جو کچھ کہتا ہے وہ قر آن وحدیث ہی سے کہتا ہے۔ تواب مقلّد کا عمل مجہد کے نوگ کے مطابق ہی ہوتا ہے۔ دوسر سے الفاظ میں قر آن وحدیث کے مطابق ہوتا ہے۔ یعنی کے مقلّد کے عمل کی ذمہ داری مجہد پر بلا واسطہ اور قر آن و حدیث حدیث پر بالواسطہ جہد ہوتی ہے۔ ہاں اگر مجہد قر آن وسنت سے نوگ کی کو اخذ نہ کرتا حدیث پر بالواسطہ جہد ہوتی ہے۔ ہاں اگر مجہد قر آن وسنت سے نوگ کی کو اخذ نہ کرتا اور اپنے ذاتی تعقل کو دین میں جاری کر دیتا تو پھر اس پر بید نمہ داری ڈالنا عقلاً وشرعاً صحیح نہ ہوتا بلکہ مجہد اپنی پوری صلاحیتوں کو استعال کر کے بیفتو کی قر آن وحدیث سے اخذ کرتا ہے اس میں اگر وہ غلطی پر بھی ہو۔ ( کیونکہ بہر حال وہ غیر معصوم ہے ) تب بھی روایات سے پتا چاتا ہے کہ اس میں بھی اس کے لئے اجر ہے۔ جیسا کہ رسول اللہ نے فرمایا۔

"اذا حكم الحاكم فاجتهد، ثم اصاب فله اجران واذا حكم اجتهد ثم اخطافله اجر".

( یعنی جب کوئی مجتهد تھم دینے میں صحیح اجتہاد کریے تواس کے لئے دواجر ہیں اور اگراس نے اجتہاد میں غلطی کی تواس کے لئے ایک اجر ہے )۔ اعتراض (۱۱)

ایک اعلم کی تقلید کی کیا ضرورت ہے؟ بیددورتو Specialization کا دور ہے اس میں فقہ کے ہر شعبہ میں الگ الگ ماہر مجہدین ہونے چاہیئیں اور کسی ایک ''اعلم'' کی تقلید کی ضرورت نہیں ہے۔

جواب

ہماری فقہ کے اعتبار سے مجہدین کی دوسمیں ہیں۔ (۱) مجہدمطلق (۲) مجہدمتجزی

مجتہد مطلق وہ ہوتا ہے جو بوری فقہ کے ہر شعبہ کامکمل ماہر ہواورا گرکسی ایک شعبہ کا بھی وہ مکمل ماہر نہ ہوتو وہ مجتہد مطلق نہیں ہوسکتا۔

مجہ تر مجر کے وہ ہوتا ہے جو کسی ایک یا چندا کی فقہی ابواب میں مہارت رکھتا ہو، مکمل فقہ میں نہیں۔

اور بیفقہی مسئلہ بھی ہے کہ اگر مجہ تداعلم سے بھی اوپرنکل جائیں تو اس شعبہ میں اس مجہ ترجیزی کی تقلید ہوگی۔اورا گرفقہ کے کئی اس مجہ ترجیزی کی تقلید ہوگی۔اورا گرفقہ کے کئی ابواب کے ایسے ماہرین مجہ تدین متجزی سامنے آجائیں جن کی اپنے شعبوں میں مہارت ''اعلم'' سے بڑھ جائے تو شعبہ کے اعلم متجزی مجہ تدی اس کے اپنے شعبہ میں تقلید ہوگی۔

لیکن ایساعملاً ہوتانہیں ہے۔ مجہزمطلق کی مہارت عملی طور پرتمام فقہی ابواب میں سب سے زیادہ ہوتی ہے۔ لہذا اس کی تقلید ہر شعبہ میں کی جاتی ہے اور جہاں اس ے مسئلہ کل نہ ہوسکے تو وہ احتیاطِ واجب یا اشکال جیسے الفاظ اپنے رسالہ عملیہ میں استعمال کرتا ہے تا کہ اس کامقلِد اگر جا ہے تو اس کے بعد سب سے بڑے ماہر مجتہدی طرف اس مسئلے میں رجوع کرسکتا ہے۔

حاصل کلام یہ ہوا کہ اجتہا دوتقلید ایک شرعی تھم ہے جس پراعتر اض خدا ورسول و
امام پراعتر اض ہے اور جولوگ تقلید کے حرام ہونے کا فتویٰ دیتے ہیں اور لوگوں کوتقلید
نہ کرنے کی دعوت دیتے ہیں آیا وہ خود فتویٰ نہیں دے رہے؟ کیالوگوں کے لئے ان کی
ہاتوں کی پیروی اور تقلید کرنا غلط نہیں ہے اگر غلط ہے تو وہ لوگوں کو یہ کیوں نہیں کہتے کہ
ہماری گفتار کی پیروی اور تقلید کرنا بھی حرام ہے ، ہماری بات نہ ماننا۔
اعتر اض (۱۲)

جب خدا،اس کے رسول اور آئمہ کی باتوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے اور جب سیکہا جاتا ہے کہ مجتہدین خدا، رسول واہل ہیت ہی کے احکامات بتلاتے ہیں تو پھران کے فتو وَں میں اتنااختلاف کیوں ہوتا ہے؟

جواب

بہت عرصے سے بیاشکال دلوں سے نکل کرزبانوں پرآ رہا ہے اور پھر بیاعتراض
کرنے والے بھی دوگروہوں میں تقسیم ہو گئے ہیں۔ایک گروہ تو مجتہدین کے ساتھ بد
ظنی کے الجھاؤ میں اس قدر بھنس گیا کہ خوش اعتقادی کے باوجود شکوک کے اس بھنور
سے نکل نہیں پارہا ہے اور دوسرا گروہ اس مسئلے کوشچے طور پر سمجھے بغیر تقلید ہی کوچھوڑ بیٹھا
ہے۔

جاننا چاہئے کہ ہر شعبہ کی نظری اور فکری مسائل میں اس کے ماہرین کے درمیان اختلاف رائے پیدا ہوجا تا ہے۔ابیانہیں ہوتا کہ تمام سائنسدانوں، ڈاکٹروں اور ماہرین اس شعبے کے تمام مسائل میں ایک رائے رکھتے ہوں۔ پھر آخر اسلامی علوم ہی کے ماہرین پر سیاعتر اض کیوں کیا جائے کہ ان کی ایک رائے کیوں نہیں ہے۔ جب بھی طبق کمیش تشکیل دیئے جاتے ہیں تو ان کے اراکین کے درمیان اختلاف رائے پیدا ہو جاتا ہے۔ حتیٰ کہ بحث اور مشاورت کے باوجود وہ اختلاف رائے کودور کرنے اور اس کا کوئی ایک حل تلاش کرنے میں کا میاب نہیں ہوتے۔ اور اس کے اختلاف کی بنیاد ہے ہے کہ ہر شخص ایک خاص انداز فکر اور ذوق کا مالک ہوتا ہے۔ اور جس وقت وہ مطالعہ کرتے ہوئے مختلف شواہد، قرائن ومقد مات کو پیش نظر رکھتا ہے اور ان میں بعض کوتر جیج دیتا ہے اور بعض کور دکر دیتا ہے اور اصل بات میں نیمی ہے کہ جب بعض مسائل متعدد احتمالات کے حامل ہوتے ہیں تو صاحب نظر بھی لیمی ہے کہ جب بعض مسائل متعدد احتمالات کے حامل ہوتے ہیں تو صاحب نظر افراد کے درمیان ان کی تشری کوتو جیہہ میں بہت کم اتفاق رائے ہوتا ہے۔

اورای وجہ سے فقہاء و مجہدین کے درمیان جواختلاف رائے ہوتا ہے اس کی بنیاء ملمی و حقیق ہے۔ نفسانی خواہشات اور شخصی اغراض کا اس میں کوئی دخل نہیں ہوتا اور اگر خدا نخواستہ کوئی مجہدفتو کی کے اس مقدس مقام پر نفسانی خواہشات یا ذاتی مفادات کا شکار ہو جائے تو پھر اسلامی حکم کی وجہ سے مجہدا پنی شرائط پر پورانہیں اتر تا اور لوگ اس کی تقلیہ نہیں کر سکتے ۔ لہذا اس طرح کا اختلاف رائے علم وفن کے تمام شعبوں میں پایا جاتا ہے۔ صرف فقد اسلامی کے شعبے کے ساتھ ہی بیا ختلاف محصوص نہیں ہے اور پیراس اختلاف کا پیدا ہونا بالکل قدرتی اور فطری ہے۔ جیسا کہ ہماری ذیل کی وجو ہات سے بھی ظاہر ہوجائے گا۔

یہ بات ذہن نشین رہے کہ مجتهدین کے درمیان فقہی اختلافات زیادہ تر روایات معصومین میں اختلافات کی وجہ سے ہیں اور ان اختلافی روایات کی چندایک

د جوہات کا ہم تذکرہ کریں گے۔ حیال

رسول طالب آب تولا وعملاً خود کر کے بتلا دیتے تھے۔ وضو کا تھم آیا تو خود کر کے بتلا دیا،
رسالت آب تولا وعملاً خود کر کے بتلا دیت تھے۔ وضو کا تھم آیا تو خود کر کے بتلا دیا،
نماز کے احکامات آئے، پڑھ کر بتلا دی، وہ زمانہ سادہ تھا اور لوگوں کے اذہان بھی بہت
سادہ ہوتے تھے تو اکثر صحابہ احتمالات اور عقلیات دریافت بھی نہیں فرماتے تھے اور جو
مسئلہ بحثیت واقعہ پیش آتا تھا وہ رسول خدا سے دریافت کر لیاجاتا تھا اور جناب رسول طدا اس مسئلہ بحثیت واقعہ بیش آتا تھا وہ رسول خدا سے دریافت کر لیاجاتا تھا اور جناب رسول طدا اس مسئلے کے موافق و مناسب تھم ارشاد فرما دیتے تھے مثلاً وہ واقعہ جب ایک نابینا صحابی نے آکر حضور سے عرض کیا کہ مجھے مجد تک پہنچانے کے لئے کوئی شخص نہیں ہے محفور گئے اور اور مجد میں حاضر نہ ہوا کروں،
مجھے اس کی اجازت دیں کہ گھر بھی میں نماز پڑھ لوں اور مجد میں حاضر نہ ہوا کروں،
حضور کے اجازت دے دی اور پھر میمعلوم فرما کر کہ ان کا گھر اتنا قریب ہے کہ اذان
کی آواز ان کے گھر میں جاتی ہے ، ان کو اجازت نہ دی اور پھر مجد میں آگر شرکت نماز کا عدم معلوم ہوتا ہے کہ حضور گئے ان کا عدم میں نکی کا غذر قبول فرما کر ان کا میں میں نہ آئے کی اجازت دے دی۔

یا وہ واقعہ جس میں امام معصوم نے دوالگ الگ صحابیوں کی حالت کے مطابق ایک کو بیتھ متایا کہ خرگوش کا گوشت کھایا جاسکتا ہے ( کیونکہ امام جانتے تھے کہ وہ اس علاقے کا رہنے والا ہے جہاں خرگوش کا گوشت نہ کھانا تشیع کی پیچان تھی اور نہ کھانے پر جرم تشیع میں اس شخص کی زندگی کوخطرہ تھا) اور دوسر نے شخص کو بیتھ متایا کہ خرگوش کا گوشت نہیں کھایا جاسکتا ( کیونکہ وہ عام مونین ہی کے علاقے میں رہتا تھا) اس روایت کوشنے مرتضی انصاری نے رسائل میں اس مقام پر جہاں ' تعارض الا و لہ' پر

بحث کی ہے پیش کیا ہے اس بناء پر مختلف احکامات کو ۲ اوقات میں سننے والے جہاں جہاں جا کیں گے وہی امر نقل کریں گے جوانہوں نے اپنے کا نوں ہے معصوم سے سنا تھا کیونکہ رسول اور امام کے سامنے جو مجمع ہوتا تھا ان میں معذور، غیر معذور، توی و ضعف کے ضعیف، ہر نوع کے اشخاص ہوتے تھے اور ہر مخص کے حالات اور قوت وضعف کے اعتبار سے تھم بدل جایا کرتا ہے۔

الحاصل اختلاف روایت کی بڑی وجہ سوال پوچینے والوں کے حالات کامختلف ہونا بھی ہے کہ رسول وامام نے مختلف احوال واوقات کے لحاظ سے دو وقتوں میں دو اشخاص کوعلیحدہ علیحدہ علیحدہ علیم ارشاد فرمائے اور جس مجمع میں جو تھم بتایا گیا، دوسراتھم بتاتے وقت وہی پرانا مجمع ہونا ضروری نہیں کہ موجود ہواس لئے دو جماعتیں، دو مختلف احکامات کی ناقل بن گئیں ۔اب پچھا پیے صحابہ بھی ہوتے ہوں گے جنہوں نے دونوں تھم سنے اوران کو ضرور سے تامل اور غور وفکر کی ضرور سے بیش آئی کہ ان مختلف احکامات کی وجہ کیا ہوئی ۔ اب ذخیرہ احادیث میں ان مختلف روایات کے آنے کے بعد فقہاء و مجتبدین کا فریضہ ہوئے کہ وہ دونوں طرح کی روایات کا ماخذ اور موقع محل کر واضح ہوجائے محموقع پرمہمول فرمادیں کیکن اس کے باوجود بھی (جیسا کہ آگے چل کر واضح ہوجائے کے موقع پرمہمول فرمادیں کیکن اس کے باوجود بھی (جیسا کہ آگے چل کر واضح ہوجائے کی وجہ کے دونوں کی دونو

اب ایک عام شخص کے سامنے اگر ان سب روایات کالفظی ترجمہ ہووہ بیچارہ سوائے جرانی کے اور کیا کرسکتا ہے لامحالہ پریشان ہوگا اور مختلف قتم کے اشکالات پیش آئیں گے اس کئے بالآخران حضرات کو جوکسی کی تقلید نہیں کرتے ،سوائے تقلید کے کوئی اور راہ باتی نہیں رہتی اور علاء کے تجربے سے بھی بیہ بات سامنے آتی ہے کہ جو

لوگ اس بے علمی کی وجہ سے تقلید کو چھوڑ بیٹھتے ہیں یا تقلید ہی نہیں کرتے ، مشاہدہ بیہ ہے کہ بالآخر وہ اسلام کوسلام کر بیٹھتے ہیں اور بالکل ہی لا مذہب بن جاتے ہیں اور کسی دین و مذہب یا شریعت کے پابند نہیں رہتے اورا حکام شریعت سے فسق وخروج تو اس آزادی کا اونی نتیجہ ہے۔

£28f29

اکثر اوقات جوہمیں اختلاف روایات نظر آتا ہے وہ علت تھم کے اختلاف کی وجہ سے بھی پیش آتا ہے مثلاً روایت میں ہے کہ نبی اکرم "تشریف فرما تھے کہ ایک کافر کا جنازہ قریب سے گذرا، آپ " کھڑے ہوگئے۔علاء فرماتے ہیں کہ بعض روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور ان ملائکہ کی تعظیم کے لئے کھڑے ہوئے تھے جو جنازے کے ساتھ تھے۔ اس صورت میں اگر مومن کا جنازہ گذرے تو بطریق اولی کھڑا ہونا چاہئے لیکن دوسری روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ حضور اس لئے کھڑے ہوئے تھے کہ کافر کا جنازہ مسلمانوں کے سرسے او نچا نہ ہو کہ اس میں تو ہین کا پہلو ہے۔ تو اس صورت میں کھڑا ہوجانا صرف کا فرکے جنازے کے ساتھ مخصوص ہوا۔

غرض کہ روایات میں بعض اوقات تھم کو روایت کرنے والے نے کسی علّت پر محمول کیا اور دونوں محمول سمجھا اور دوسرے روایت کرنے والے نے کسی دوسری علّت پر محمول کیا اور دونوں اپنے اپنے اپنے ہم کے مطابق اس کوقل کریں گے جس طرح ان کے ذبن میں ہے۔

لیکن جس شخص کے سامنے دونوں روایات ہیں ، یقیناً وہ ایک علّت کوتر جج دے کر کسی ایک روایت کوامل قرار دے گا۔ دوسری کے لئے کسی تو جیہہ کی فکر کرے گا گر

ہر حدیث کے مختلف الفاظ سامنے ہوں۔ بخلاف اس شخص کے جس کے سامنے ایک ہی حدیث کا ترجمہ ہو۔ نہ اس کو کسی دوسری حدیث کے شکراؤ (تعارض) کاعلم ہواور نہ وجوہ ترجیح کی خبر ہو۔ وہ کیا علّت تھم (تھم کی وجہ) کے رجحان کو سمجھ سکتا ہے اور کیا کسی حدیث کو ترجیح دے سکتا ہے۔

20 C/F

روایات واحادیث کے اختلاف کی ایک بڑی وجہ یہی ہے کہ بہت سے الفاظ کلام معصوبین میں ایسے استعمال ہوتے ہیں جن کے لغوی معنیٰ بھی مستعمل ہیں اصطلاحی معنیٰ بھی۔ نبی یا آئمہ نے ایک معنیٰ کے لحاظ سے کلام ارشادفر مایا جبکہ سنے والوں نے دوسرے معنیٰ میں سمجھا۔ مثلاً ایک روایت کے مطابق جناب سلمان فاری خوالوں نے حضور سے عرض کیا کہ میں نے توریت میں پڑھا ہے کہ کھانے کے بعد وضوکر نا برکت طعام کا سبب ہے۔ حضور نے ارشادفر مایا کہ کھانے سے قبل اور کھانے کے بعد دونوں وقوں میں وضوکر نا برکت طعام کا سبب ہے۔ اسی جگہ سلمان نے کار میں بھی وضوکا لفظ ہاتھ دھونے کے معنوں میں ہے۔ اور جناب رسول خدا کے ارشاد میں بھی وضوکا لفظ ہاتھ دھونے کے معنوں میں ہے۔ جبکہ بعض نے اس کواصطلاحی معنوں میں لیا ہے۔

بعض اوقات مجهدین میں الفاظ روایت کامفہوم سمجھنے میں اختلاف ہو جاتا ہے۔ اور یہ بات بھی واضح ہے کہ جس طرح سے بھی ایک شعر کے معنیٰ متعین کرنے میں مختلف آ راءاورنظریات کا ظہار کیا جاتا ہے۔ مثلاً شخ سعدی کا یہ شعر:

از در بخد شندگی و بندہ نوازی
مرغ ہوا را نصیب ماہی درما

بعض کے زو یک اس کے معنیٰ میر ہیں:

''کہ شاعر کی مرادیہ ہے کہ خدانے ازراہ مہربانی بعض پرندوں کوبعض مجھلیوں کی غذابنادیا ہے۔''(ماہی سفرہ ایک خاص قتم کی مجھلی ہے جو پرندوں کو شکار کرنے کے لئے سطح آب پر تیرتی ہے)۔

بعض اس شعری تشریح اس طرح کرتے ہیں کہ:

"خدانے از راہ مہربانی مجھلیوں کو ہوا میں اڑنے والے پرندوں کی غذا بنایا

-"-

بعض شعراء كے نزد يك اس كے معنى يہ بيں كه:

''خدانے از راہ مہر بانی فضا کو پرندوں کا حصہ بنایا تا کہ وہ اس میں پرواز کریں اور دریا کومچھلیوں کا حصہ بنایا تا کہ وہ اس میں تیرتی رہیں''۔

لیکن ایک گروه ان نتیون تشریحات کوقبول نہیں کرتا اور اس طرح شعر کی تشریح کرتا ہے:

''کہ خدانے از راہ مہر بانی اور بندہ پروری پرندوں اور مجھلیوں لیعنی حیوانات کے گوشت کوانسانوں کی غذا قرار دیاہے''۔

يامثلاشاعركاييشعركه:

دم بھر نہ تھہرے دل میں نہ آبھوں میں ایک بل

اتنے سے قد پہ تم بھی قیامت شریہ ہو

بعض کے نزدیک بیشعرشاعرنے اپنے خیالی محبوب کے لئے کہا ہے اور بعض

کے نزدیک اس سے مرادآ نسوییں کہ جب دل بھرآ تاہے اور پھرآ نسوآ تکھوں میں

آجاتے ہیں تو وہ آنکھوں میں بھی نہیں تھہرتے اور بہہ جاتے ہیں۔

بالکل ای طرح روایاتِ معصومین کے بیجھنے میں بھی اختلاف ہوجایا کرتا ہے۔ بعض فقہاء کے نزد کی روایت کے ایک معنیٰ لئے جاتے ہیں اور بعض دوسرے معنیٰ کو اختیار کرتے ہیں اور کسی ایک معنیٰ کو اختیار کرنے کے لئے وہ اپنے دلائل بھی رکھتے ہیں۔ ہیں۔

#### مالالاجد

مثلاً نماز جمعہ کے وجوب میں علماء کے گی گروہ ہو گئے اور بیا ختلاف بھی زیادہ تر مفہوم حدیث کو بجھنے کی وجہ سے ہے معصوم کی حدیث ہے کہ:

لا جمعة بدون الامام.

(جعنہیں ہوسکتااگرامام نہ ہو)۔

اب یہاں لفظ امام نہ ہونے سے امام کی کیا مراد ہے؟ بعض علماء نے کہا کہ
یہاں امام سے مراد امام معصوم ہیں۔ غیبت امام میں جمعہ نہیں ہوسکتا۔ اسی لئے سید
مرتضائ کا فتو کی بیتھا کہ غیبت امام میں نماز جمعہ پڑھنی حرام ہے اور بعض علماء نے اس
کا بیمفہوم لیا کہ امام سے مراد امام جماعت ہے۔ بعنی امام بیکہنا چاہ رہے ہیں کہ نماز
جمعہ فراد کی نہیں ہوگی ہمیشہ جماعت سے پڑھی جائے گی۔ ان معنوں کو اختیار کرنے
والے علماء کے نزدیک نماز جمعہ واجب رہے گی۔

مطفس

مثلاثمس کی ادائیگی میں فقہاء کا اختلاف بھی مفہوم حدیث کو بجھنے ہی کا اختلاف ہے کہ جس میں امام معصوم نے فرمایا کہ:

''ہم نے اپنے شیعوں پرسے ٹمس کو معاف کر دیا ہے''۔

(جبکہ زیادہ تر روایات میں ہے کہ ہم ایک ایک درہم کا حساب اپنے شیعوں

ہے لیں گے)۔

اب یہاں لفظ محس معاف کردیا ہے؟ سے امام کی مراد کیا ہے۔ اس کے مفہوم میں اختلاف ہے۔ شیخ مفید" کا نظر بیتھا کہ اس سے مراد بیہ ہے کہ ہم نے اُس زحمتِ خمس کومعاف کردیا ہے کہ ہمیں لاکردو بلکہ زمین ہی میں دفن کردویعنی خمس کومعاف کردیا ہے کہ ہمیں لاکردو بلکہ زمین ہی میں دفن کردویعنی معاف نہیں کیا ہے بلکہ خمس پہنچانے کی زحمت کو معاف کیا ہے۔ کیونکہ شیخ مفید" کا زمانہ وہ تھا کہ جس کی کے متعلق بیمعلوم ہوجاتا تھا کہ بیٹس نکالتا ہے اسے قبل کردیا جاتا تھا کیونکہ خمس حکومت کا حق سمجھا جاتا تھا اور جو خمس خود لیتا ہو وہ گویا اس ملک میں دوسری خمس حکومت کا حق سمجھا جاتا تھا اور جو خمس خود لیتا ہو وہ گویا اس ملک میں دوسری کم مادیہ ہے کہ تمہاری آسانی کے لئے کہ تمہاری جانیں نی جا کیں ہم نے تم دیا ہے سے مراد بیہ ہے کہ تمہاری آسانی کے لئے کہ تمہاری جانیں نی جا کیں ہم نے تم پرلا کردیے کی زحمت معاف کردی ہے بلکہ زمین ہی میں اس کو دفن کردواور بعض کے نزدیک اس کے بھی دلائل ہیں کہ جب امام ظہور کریں گے تو زمین اپنے سارے نزدیک اس کے بھی دلائل ہیں کہ جب امام ظہور کریں گے تو زمین اپنے سارے خزانے اگل دے گی تو وہ تمس بھی امام تک پہنچ جائے گا۔

بعض متقدین کے نزدیک اس سے مرادیہ ہے کہ بالکل ہی معاف ہے۔
لیکن زیادہ تر فقہاء کا نظریہ ہے جو کہ اور دلائل کی روثنی میں ہے کہ مرادِ امام یہ ہے کہ کافروں سے یاغیر معتقد (جونمس کا اعتقاد نہیں رکھتے) سے جو مال ماتا ہے اس پر ہے نمس معاف ہے۔ یعنی دوسر سے الفاظ میں امام معصوم نے ان لوگوں کے ساتھ لین دین کی اجازت دی ہے اگر چہ بیلوگٹ نہیں دیتے ۔ یعنی اگر کسی کے مال پڑمی واجب ہواوروہ نہوں کا مال حرام ہے اور اگر حرام ہے تو اس سے خرید نا اور کاروبار کرنا سب حرام ہے۔ دوسر سے الفاظ میں امام نے ان سے کاروبار ومعاملہ کرنے کی اجازت دی ہے ورنہ اگر ان سے خرید و فروخت یا کاروبار نہ کیا جائے تو ایک زحمت و مشکل میں مونین اگر ان سے خرید و فروخت یا کاروبار نہ کیا جائے تو ایک زحمت و مشکل میں مونین

# گرفتارہوجا تیں۔

یا وہ روایت جس کامفہوم یہ ہے کہ ایک شخص خدمت امام میں آیا اور کہا مولاً میرے یاؤں پرپٹی بندھی ہے میں مسے کس طرح کروں۔امام نے فرمایا: "تم پرمعاف

اب يہال معاف ہے ہے كيا مراد ہے؟ اس كےمفہوم كوسمجھنے ميں فقہاء ميں اختلاف ہوگیا۔بعض نے کہا کہ اگریاؤں پرپٹی بندھی ہوتو پھروضوہی معاف ہے۔ یعنی تیم سے نماز پڑھنا ہے اور بعض کے نز دیک معاف ہے سے مرادیہ ہے کہ پڑا تار كرياؤل برمسح معاف ہے يعنى پئى ہى كے اوپرمسح كرلو \_ يعنى دوسرے الفاظ ميں بيدوضؤ جبیرہ کاموقع ہے۔

ياوه حديث رسول كه:

حب على يا كل الذنوب كما تاكل النار الحطب. کے علی کی محبت گنا ہوں کواس طرح کھا جاتی ہے جس طرح آ گ سوتھی لکڑی کو کھاجاتی ہے۔

ظاہری الفاظ حدیث ہے بعض نے اس کا یہی مطلب لیا کہ اگر علی کامحت گناہ كربھى لے تو على كى محبت اس كوختم كرد ہے گى ليكن بعض نے بيمطلب ليا كه الرعلي کی محبت دل میں آ جائے تو پھرمومن گناہ کرے گاہی نہیں۔ گناہ ہی ختم ہوجا کیں گے گناه کا خیال بھی دل میں نہآئے گا۔ یامثلاً وہ حدیث کہ:

الجنته تحت اقدام الامهات

(جنت مال کے قدموں تلے ہے)

بعض علماء نے اس سے بیمراد لی ہے کہ اس میں خطاب اولا دسے ہے کہ تم مال کی خدمت اور اس کے دل کوخوش کر کے جنت کو حاصل کر سکتے ہواور بعض علماء کے نزدیک اس میں خطاب مال کو ہے کہ اے مال! یہ تجھ پر منحصر ہے کہ اچھی تربیت کر کے اپنی اولا دکوجنتی بنادے ۔ یعنی تیری اولا دکی جنت تجھ پر ، اور تیری تربیت پر منحصر ہے۔ اپنی اولا دکوجنتی بنادے ۔ یعنی تیری اولا دکی جنت تجھ پر ، اور تیری تربیت پر منحصر ہے۔ ان تمام مثالوں سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ بعض اوقات مفہوم روایت سمجھنے میں اختلاف ہو جایا کرتا ہے اور جو میں قرین عقل بھی ہے۔

روایت کا باہمی گراؤبعض اوقات اختلافات مجہدین کا سبب بن جاتا ہے۔
مثلاً غسلِ جعہ کے لئے جوروایت آتی ہے ان میں آپس میں گراؤپایا جاتا ہے۔ غسل
جعہ واجب ہے یا مستحب؟ اس میں علائے تشیع میں اختلافات پایا جاتا ہے۔ کچھ
پرانے علاء مثلاً محمد ابن یعقوب کلینی "، شیخ صدوق" اور شیخ بہائی " کے نزدیک غسلِ
جعہ واجب تھا۔ لیکن موجودہ زمانے کے اکثر مجہدین غسلِ جعہ کومستحب مانتے ہیں۔
پراختلاف کیوں ہوا؟۔ احادیث ملاحظہ ہوں۔

ایک حدیث جوفروعِ کافی میں زرارہ ابن اعینؓ نے پانچویں امام ،امام محمد باقرؓ سے روایت کی ہے کہ:

ان غسل الجمعة واجب. (بشك غسل جمعه واجب )۔ دوسرى حدیث میں فرمان معصوم ہے كہ: "اگركوئی شخص غسل جمعہ نہ كرسكا تواس برغسل جمعہ رہے گا، ہفتہ تك قضا كرسكتا ""-

تيسرى حديث كه

"ا ارعنسل جعدے لئے پانی نہ ہوتو پانی خرید کرلاؤ"۔

ان تمام احادیث سے تو بظاہر بیاگتا ہے کہ مسل جعہ واجب ہے۔اب اس کے مقابلے میں فروع کافی ہی میں انہی زرارہ ابن اعین سے اور انہی امام معصوم سے روایت کی گئی ہے کہ بوچھا مولاً سنت عسل کون سے ہیں۔ پھراما تم نے سنت غسلوں کی فہرست بتائی اور اس میں غسل جعہ کا نام بھی تھا۔ (جبکہ انہی صحابی کی روایت کے مطابق غسل جمعہ واجب تھا) اور دوسری روایت جوشنے صدوق سے خصال میں لکھی ہے کہ بوچھا گیا کہ مولاً مرداور عورت کی عبادتوں میں کتنے فرق ہیں۔اما تم نے کئ فرق بتا کے۔اس میں ایک بیہ بھی تھا کہ مرد کے لئے غسل جمعہ مستحب ہے۔

(L-125)

یا مثلاً تقیّہ کے متعلق مجہدین میں اختلاف ہے کہ تقیّہ رخصت ہے یا عزیمت ہے۔ مطلب سمجھانے کے لئے کہہ سکتے ہیں کہ عزیمت ۔ ایسی سہولت جس کالینا واجب ہے۔ رخصت ۔ ایسی سہولت جس کالینا واجب ہے۔ رخصت ۔ ایسی سہولت جس کوچھوڑ بھی سکتے ہیں۔

وہ علماء جو جان کے تقیّہ کوعزیمت کہتے ہیں وہ ایسی روایت کو لے کرآتے ہیں جن سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ تقیّہ کرنا واجب ہے (جبکہ تقیّہ کا موقعہ ہومثلاً حدیث لا تقیه لمن لا دین لهٔ جس کے پاس تقیّہ ہیں اس کا کوئی وین ہیں۔)

اور وہ علماء جوتقتہ رخصت قرار دیتے ہیں وہ بیحدیث لے کرآتے ہیں۔ جس میں مسلمانوں کو کا فروں نے پکڑلیا اور کہا کہ ہمارے عقیدہ کا اقرار کرو۔ایک نے انکار کردیا تو کا فروں نے اس کوتل کردیا۔ دوسرے نے بیجالت دیکھی تو خلا فے عقیدہ

باتوں کا اقرار کرلیا۔اب وہ خدمت رسول میں آئے اور پیغیبر اسلام کوتمام حالات بتائے تورسول خدانے فرمایا''کہ پہلے نے تو جنت میں جانے میں جلدی کی اور تونے بھی جنت کو بچالیا''۔

یعنی رسول اسلام نے دونوں کوشاباش دی اور اگر تقتیہ عزیمت ہوتا اور کرنا واجب ہوتا تو پہلے والے صحابی کاعمل غلط ہوجا تا۔اب اس روایت سے تو ظاہر ہوتا ہے کہ تقتیہ رخصت ہے۔

اور یہ بھی ہوسکتا ہے کہ دومجہدین تقتیہ کے بارے میں ایک ہی فتویٰ دیں لیکن مقام استعال میں دونوں کا نظریدالگ ہوسکتا ہے۔

روایت کے نگراؤ کی صورت میں مجتهدین کاعمومی طریقه

اگردوبرابرقوت کی روایتیں باہم ککرار ہی ہوں۔ وہیں سے مجتبد کااصل امتحان شروع ہوتا ہے اور وہ ہے'' جمع بین الروایتین''، جسے مجتبد نورِاجتہاد سے حل کرتا ہے۔ اور جس میں اصولِ فقہ کے بعض قوانین سے بھی مدد لی جاتی ہے۔ مطلق اور مشر وط کا ککراؤ

مثلًا اصولِ فقه کا مسئلہ ہے کہ اگر ایک روایت مطلق ہو (بغیر کسی شرط یا قید کے ) اور دوسری روایت مقید ہو (جس میں کوئی قیدیا شرط لگائی گئی ہو ) تو اس مطلق روایت کو ہم مقید کرلیں گے۔

مثلاً اگریدروایت ہوکہ شپ قدر میں دورکعت نماز پڑھنامتحب ہے۔ تواب یہ روایت مطلق ہاوراس میں کئی شرط کا ذکر نہیں ہے۔ اب دوسری روایت آ جائے کہ صبح کے قریب دورکعت نماز پڑھنامتحب ہے۔ تواب اس روایت میں شرط ہے اور صبح کے قریب دورکعت نماز پڑھنامتحب ہے۔ تواب اس روایت میں شرط ہے اور صبح کے قریب ہونے کی قیدلگائی گئی ہے تو اب طریقہ کاریہ ہے کہ دوسری والی روایت کو

پہلی روایت پرحاوی کر دیا جائے گا اور کہیں گے کہ پہلی روایت میں بھی مراد آخر شب ہے۔ بعنی مطلق روایت جب مشروط سے تکراتی ہے تو وہ بھی مشروط ہوجاتی ہے۔ والی پھرام کا تکرا تھ

اصول فقه میں ایک اصول ہے بھی ہے کہ کسی شے کوحرام کرنے والی روایت جب
اس چیز کو واجب کرنے والی روایت سے ٹکراتی ہے تو حرام کرنے والی روایت کی
طافت عام طور پر واجب قرار دینے والی روایت سے زیادہ ہوتی ہے یااس کو کاٹ دیتی
ہے یااس کے مطلب کو کم کر دیتی ہے یااس کے دائر کے کوچھوٹا کر دیتی ہے۔ مثلاً اگر
ایک روایت میں ہو کہ علماء کا احترام کرنا واجب ہے۔ (واجب کرنے والی روایت)
اور دوسری روایت میں اگر ہو کہ خبر دار فاستی و فاجر عالم کا احترام نہ کرنا۔ (حرام کرنے والی روایت)۔

تو اب یہاں حرام کرنے والی روایت، واجب کرنے والی روایت کو چھوٹا کر دے گی اوراس کا جمع اس طرح ممکن ہوگا کہ تمام علماء کا احتر ام واجب ہے سوائے دین فروش اور فاسق و فاجر علماء کے۔

5 Per John Sales

یا جیسے مثلاً نماز جمعہ کے مسکلے میں ۲ برابر قوت کی روایتیں آپس میں مکرارہی ہیں۔

> ایک روایت کے مطابق: جمعہ کے دن نماز جمعہ پڑھنی واجب ہے۔ دوسری روایت کے مطابق: جمعہ کے دن نماز ظہر پڑھنا واجب ہے۔

### المرابط المسلمال

ہفتہ کی کل نمازیں ۳۵ ہیں۔جو یہ بتارہی ہیں کہ جمعہ کے دن بھی ۵ ہی نمازیں واجب ہیں، چھنہیں ہیں کیونکہ اگر نماز جمعہ واجب ہوتی تو ہفتے کی نمازیں ۳۶ ہو جاتيں۔

اب دونوں روایات جو برابرقوت کی ہیں ،آپس میں ٹکرار ہی ہیں۔اب یہاں نہ ایک روایت مطلق ہے نہ دوسری مقید۔ ورنہ مقید کومطلق پر حاوی کر دیتے اور نہ یہاں واجب وحرام والی روایت ہے ور نہ حرام قرار دینے والی روایت کو واجب قرار دینے والی روایت پرحاوی کر کے اس میں استثناء ڈال دیتے۔ تو اب یہاں اصول فقہ کا دوسرااصول استعال کیا گیا ہے۔ جب اروایتی آپس میں نکرائیں (مثلاً نماز جمعہ و ظہر) تواب اس میں ہمارے مجتبدین کے اگروہ ہیں۔

ایک گروہ پیکہتا ہے کہ جب۲ ایسی روایتیں مکرائیں کہ جب دونوں سے بیخے کا راسته نه ہو، نهان کو ملا سکتے ہوں ، نه جوڑ سکتے ہوں ، نه جمع کر سکتے ہوں تو اس صورت میں احتیاط واجب پیہے کہ دونوں بڑمل کرو۔ پیمسئلہ زیادہ تریرانے فقہاء کا تھا۔ان کے نز دیک نمازِ جمعہ بھی پڑھنا پڑے گی اور نمازِ ظہر بھی۔

دوسرا گروہ مجہدین بیرکہتا ہے کہ جب دوروایتیں الی ہوں کہ نہ تو ان میں مطلق ومقيد مهواور نه واجب وحرام والامسكه تو پھرييد دونوں روايتين'' واجب تخيري'' بتاتی ہیں۔ بعنی معصوم نے بیاختیار دیا ہے کہ دونوں میں سے سی کوبھی ادا کر دو۔ بعنی مثلاً نماز جمعه وظهر واجب تخيري ميں كوئي سى بھي يرا ھاو۔

روایت بالمعنیٰ کی وجہ ہے۔ یعنی صحابہ کرام ؓ اور تابعین کے ابتدائی دور میں

روایت بالفظ کا اتنا اہتمام نہیں تھا بلکہ اکثر مقامات پررسول کے ارشاد کواپے الفاظ میں نقل کر دیا جاتا تھا چونکہ روایت بالفظ مشکل تھی اس لئے روایت بالمعنیٰ بھی نقل کر دی جاتی تھی اور ای وجہ ہے بزرگ ومختاط صحابہ حضور کی طرف نسبت کم فرماتے تھے اور روایت کے بلمعنیٰ ہونے کی وجہ سے اختلاف نا گزیر تھا کیونکہ تعبیرات مختلفہ سے روایت میں اختلاف ہونی جاتا ہے۔

## ٦٤٥٥

کٹرت وسالط۔کہ احادیث کی روایات ہیں جس قدر رواسطے بڑھتے گئے سابقہ سب وجوہات کی بناء پران ہیں اتنائی اختلاف پیدا ہوتا گیا۔ یہ وجہ ظاہر ہے کہ ہر شخص اس کا تجربہ کرسکتا ہے۔ ہر شخص سجھتا ہے کہ کسی قاصد کے ہاتھ آپ ایک بات کہلا کر سجھتے ہیں لیکن اس بات کو پہنچانے ہیں اگر چند واسطے ہوجا کیں تو اس میں اختلاف لازی اور بدیمی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ فقہاء نے روایت کو ترجیح دینے کی وجوہات میں علوسند (یعنی واسطوں کے کم ہونے کو) کوایک بڑی وجہ قرار دی ہے۔ یونکہ عقلاً نقلاً علوسند (یعنی واسطوں کے کم ہونے کو) کوایک بڑی وجہ قرار دی ہے۔ یونکہ عقلاً نقلاً تجربہ ومشاہدة کثرت وسالط اختلاف کا سب ہوا کرتے ہیں۔

## الخويادج

احادیث کے راویوں کا سہوونسیان ۔ کیونکہ سہوونسیان لوازم بشر میں سے ہیں اورسب بی کے ساتھ لگے ہوئے ہیں۔ اس لئے نقل روایت میں سہوکا ہونا ممکن ہے۔ بہت ی ایسی مثالیں ہیں جہاں روایت کوفقل کرنے والوں سے باوجودان کے معتبر اور سے ہونے کے نظمی کا صدور ہوا ہے۔ اسی وجہ سے علماء نے خبر واحد پڑمل کرنے کے لئے بہت سے اصول مقرر کئے ہیں کہ ان پر روایت کو پر کھ لیا جائے ۔ اگر قواعد کے مطابق ہوتو عمل کیا جائے ورنہ نہیں اور اسی ہجہ سے آئمہ" سے منقول احادیث کی وجہ عمل کیا جائے ورنہ نہیں اور اسی ہجہ سے آئمہ" سے منقول احادیث کی وجہ

سے فقہاء ہمیشہ اس حدیث کوتر جیج دیتے ہیں جومضمونِ قرآن کے مطابق ہواگر چہ دوسری طرف کے روایت کرنے والے زیادہ ثقہ یا تعداد میں زیادہ ہی کیوں نہ ہوں۔ نویں وجہ

کتب احادیث کا ضائع ہوجانا۔ ہمارے زمانہ میں کتب حدیث کی چار بڑی کتابیں ہیں۔

(۱) اصول کافی (۲) تہذیب الاحکام عن المسائل الحلال والحرام (۳) استبصار فی مختلف من الاخبار (۳) کتاب الفقیہ لمن لا یحضر والفقیہ لکن شخ صدوق کے دور میں احادیث کی ۵ بڑی کتابیں تھیں اور پانچویں تھی مدینۃ العلم جو بارہ جلدول کی تھی اور علم حدیث کی سب سے بڑی کتاب تھی وہ غائب ہو گئی۔ اس زمانے کے علماء کے سامنے مدینۃ العلم کی احادیث تھیں جس کی بنیاد پر انہول نے فتوے دیۓ تھے۔لیکن آج کے دور کے جمہدین کے پاس وہ احادیث نہیں انہول نے فتوے کے کھا اور ہو گئے یا امام صادق نے چارسواصولوں پر شمنل کتب کھوا کیں جنہیں اصول اربعہا ق کہا جا تا ہے۔ان میں سے اب سب کی سب ہمارے پاس نہیں۔لہذا جن تک احادیث بہنیں ان کے فتاوی کی کھا ور ہو گئے اور جن تک نہیں پہنچیں ان کے فتاوی کی کھا ور ہو گئے اور جن تک نہیں

#### QU 50

ضعف روایات۔ واسطوں کی کثرت کی وجہ سے بعض راوی غیر معتبر اور ضعیف کے اور سے بعض راوی غیر معتبر اور ضعیف بھی آگئے اور یہ بھی کہ بعض راوی حافظہ کی خرابی یا کسی عارضے کی وجہ سے پھھ کا پچھ نقل کی خرابی یا کسی عارضے کی وجہ سے روایات میں گڑ بڑ ہونے لگی اور غلط روایات بھی نقل کی جہائے کی اور غلط روایات بھی نقل کی جہائے کی دوجہ سے روایات میں گڑ بڑ ہونے کئی اور غلط روایات بھی نقل کی جانے کی وجہ سے فقہاء نے حدیث پڑمل کرنے کے لئے ضروری قرار دیا ہے جانے کی سے ضروری قرار دیا ہے

کہراوی کے حالات سے مکمل واقفیت ہوا ورعلم رجال میں مکمل بصیرت رکھی جائے۔ القبیا میں میں میں القبیات کی جائے۔

یہاں بہتر ہوگا کہ ہم راویوں کے اعتبار سے چنداقسام احادیث کا تذکرہ کر

-05

(۱) حدیث متواتر

وه روایت جس کواتنے لوگوں نے بیان کیا ہو کہ بیک وقت اتنے افراد کا ایک جھوٹی بات پرجمع ہونا ناممکن ہو۔ مثلاً حدیث غدیر۔ (من کنت مولاہ فھادہ علی مولاہ). ایسی روایات حدیثِ متواتر کہلاتی ہیں۔ ص

(۲) مدیث ی

جس کے سب کے سب راوی شیعہ اور عادل ہوں۔مثلاً حدیث زهب جو آٹھویں امامؓ نے نیشا بور میں ارشا دفر مائی تھی کہ:

كلمته لا اله الا الله حصنى فمن دخل حصنى امن من عذابى.
(لا اله الا الله ميراقلعه عجواس قلعه مين داخل موكياس في عذاب خدا سان يائى)-

(۳) مديث حسن

وہ حدیث جس کے سب راوی شیعہ ہوں لیکن عادل نہ ہوں۔ مگر ممدوح ہوں (بعنی ان کی تعریف کی گئی ہو مگراتی نہیں کہوہ عادل بن جائیں)۔ (سم) حدیث قوی

جس روایت کے سب راوی شیعہ ہول لیکن ان کی مدح نہ آئی ہو، نہ قدح \_ یعنی

نەان كى برائى آئى ہونداچھائى آئى ہو۔ (۵) حديث موثق

جس روایت کے راویوں میں کوئی ایک غیر شیعہ ہوگرا پنے مذہب کا عادل ہو اور جھوٹ کوحرام سمجھتا ہو۔ بیروایات سب سے زیادہ تعداد میں ہیں۔

اس سلسلے میں اہم بات ہے کہ چھٹے امام کی شہادت کے بعد شیعوں کی دو تہائی تعداد غیر شیعہ ہوگئی۔ کیونکہ چھٹے امام کے بیٹے اور ساتویں امام کے بھائی عبداللہ افتح نے دعویٰ امامت کر دیا تھا اور ان کے مانے والوں کی تعداد ساتویں امام کے مانے والوں سے بھی زیادہ ہوگئ تھی اور اسی طرح ساتویں امام کے ایک اور بھائی اساعیل کے مانے والوں کی بھی کافی تعداد ہوگئ تھی۔ اب ان کو مانے والے اکثر دیا نتدار تھے کے مانے والوں کی بھی کافی تعداد ہوگئ تھی۔ اب ان کو مانے والے اکثر دیا نتدار تھے اور دھوکہ کھا کر اس طرف چلے گئے تھے لیکن عادل تھے۔ یعنی جتنا ساتھا چھٹے امام سے اتنابی نقل کرتے ہیں۔ ان کی حدیثیں بھی لی گئیں ہیں جو موثق کہلاتی ہیں۔ اسی طرح انتخابی نقل کرتے ہیں۔ ان کی حدیثیں بھی لی گئیں ہیں جو موثق کہلاتی ہیں۔ اسی طرح کشنی راویوں سے بھی احادیث لی گئی ہیں جو ان کے مذہب کے مطابق عادل ہوں۔

بیوہ حدیث ہے جس کا راوی غیرشیعہ بھی ہواورا بے ندہب کا غیر عادل بھی

-97

حاصل كلام

اب بہت سے علماء ایسے تھے جو یہ کہتے تھے کہ ہم صرف حدیث متواتر کولیں گے، باقی حدیثوں کو نہیں لیں گے۔ تو اب ان کے فناوی کچھاور ہو گئے۔لیکن بعض مجہدین کے نزدیک حدیث متواتر کے ساتھ ساتھ حدیث سے کو بھی لیا جائے گااور عمل کیا جائے گا۔ کیا مشل سید مرتضی حدیث سے جو پر بھی عمل کرنا غلط سمجھتے جائے گا۔لیکن معتقد میں علماء میں مثلاً سید مرتضی حدیث سے جو پر بھی عمل کرنا غلط سمجھتے

تھے۔اب سید مرتضای کا فتو کی کچھ اور ہوگا اور ان علاء کا کچھ اور ہوگا جو حدیث سے چے پر بھی عمل کرنا جائز سمجھتے ہیں۔علامہ حلی کے بعد تقریباً سب ہی مجتهدین کے نزدیک حدیث صحیح پر عمل کرنا جائز ہے اور اقسام حدیث مثلاً حدیث متواتر اور حدیث سحیح پر ان علاء کے نزدیک عمل ہوگا۔ واجب وحرام کے سلسلے میں ،لیکن مستحبات ومکر وہات کے سلسلے میں ،لیکن مستحبات ومکر وہات کے سلسلے میں حدیث حسن ، حدیث قو کی ،حدیث موثق اور بعض کے نزدیک حدیث ضعیف بھی چل جاتی ہے۔اور اس پر بھی عمل ہوسکتا ہے۔ (قاعدة السسامح فی ادلة السنن کے تحت )

اب مثلاً ہوسکتا ہے کہ آئ ہے ۔ ۱۰ سال بعد کا مجہدا گرواجب وحرام کے سلط
میں حدیث حسن کو لے گا تو اس کے فتو کی میں وہ عمل واجب ہوجائے گا۔ جبکہ موجودہ
مجہدین کے نزدنیک وہ عمل مستحب تھا اور اس طرح فتو وک میں اختلاف ہوجائے گا۔
کیونکہ ایک نقل کرنے والا ایک بات نقل کرتا ہے تو زید کے نزدیک وہ معتبر ہے
تو عمرو کے نزدیک غیر معتبر ہے، زید کے نزدیک اس کا حافظ تو ی تھا تو عمرو کے نزدیک
اس کا حافظ تو ی نہیں، تو اس طرح سے اور بہت می وجو ہات ہیں۔ تو اس لحاظ سے زید
کے نزدیک اس کی روایت تجی اور کمی اور عمرو کے نزدیک وہ نا قابل التفات۔
یہاں اس بات کا تذکرہ بھی اہم ہے کہ راوی کے حافظ کے متعلق ۵ جروح
ہیں۔

(۱) اکثر غلط روایت نقل کر دینا۔ (۲) روایات کی نقل میں غفلت کرنا۔ (۳) کسی قتم کا وہم کرنا۔ (۳) معتبر راویوں کی مخالفت کر دینا۔

## (۵) حافظهیں کسی قتم کی خرابی ہونا۔

للبذاان مختلف اسباب ضعیف کی بناء پر ایک روایت کسی ایک مجتهد کی شخفیق میں سچی ثابت ہوئی تو اس کے نز دیک وہ واجب العمل اور اس سے جو حکم ثابت ہو وہ واجب العمل \_ دوسر ے مجتمد کے نز دیک وہ روایت معیار صداقت میں درجہ کمال کو نہیں پہنچی اس وجہ ہے اس کے نز دیک اس سے حکم شرعی کا ثبوت دشوار۔اور حقیقتاً اس اختلاف کی عقل بھی تصدیق کرتی ہے کہ جب روایات واحادیث کی صحت وسقم کا دارومدار رواۃ کے احوال پر ہے اور رواۃ کے احوال میں اختلاف یحقیق بقینی ہے تو روایات واحادیث پرعمل میں اختلاف بھی یقینی ہے۔اس کی مثال اس بیار کی ہی ہے جو طبیبوں کے درمیان ہوایک ڈاکٹر کے نزدیک اس کا مرض نہایت خطرناک ہے، دوسرے کے نزدیک معمولی اور تیسرے کے نزدیک بیار کا وہم ہی اس کی بیاری کا سبب ہے۔ای طرح ایک راوی کسی مجہد کے نز دیک معتبر ہے،تو کسی کے نز دیک غیر معتبراورمطعون ہے۔تواسی حالت میں نہ ڈاکٹروں پرحملہ کیا جاسکتا ہے نہ آئمہ جرح و تعدیل پر بلکہ بیار کے تیمار داروں سے یا احادیث وشریعت کے پیرؤوں سے یہی کہا جائے گا کہ تمہاری نگاہ میں جس شخص کی شخفیق پراعتماد ہویا جس کی تم تقلید میں ہواس کے ساتھ رہونہ کہ بیم مجون مرکب بنا کرسب کا استعال شروع کر دیا جائے۔ آئمہ " حدیث نے بھی تصریح کی ہے کہ ناقدین حدیث کی مثال اس صراف کی ہی ہے کہ جو سونے کود کیچ کرتاڑ جاتا ہے کہ کھراہے یا کھوٹا۔

## and wife

جھوٹی روایات کا بنایا جانا۔ زمانہ رسول کے بعد بھی ایک دور آیا جس میں لوگوں نے عملاً جھوٹ بولنا شروع کر دیا۔ ان جھوٹے لوگوں میں بہت سے ایسے تھے جو اپنے اغراض کی وجہ سے حدیثیں گھڑ دیتے تھے۔ایسی حالت میں جس قدر اختلاف بھی روایت میں واقع ہو، کم ہے۔علاء ایک شخص کا واقعہ بھی نقل کرتے ہیں جوایک زمانے میں خوارج کا سردارتھا، پھراس کو تو بہ کی تو فیق نصیب ہوئی تو اس وقت اس نے بیہ نصیحت کی کہ حدیث حاصل کرتے وقت اس کے رواۃ کی تحقیق کرلیا کرو۔ہم لوگ جب کسی بات کو پھیلا نا چاہے تھے اس کو حدیث بنالیا کرتے تھے۔

ای طرح زناقہ نے چودہ ہزاراحادیث گھڑیں ہیں جن میں سے اکشخص عبد
الکریم ابن ابی العوجاء ہے جس کوخلیفہ مہدی کے زمانے میں سولی پر چڑھایا گیا۔جس
وفت اس کوسولی دی جارہی تھی تو اس نے کہا کہ میں نے چار ہزار حدیثیں گھڑی ہیں
جن میں حلال اشیاء کوحرام بنایا اور حرام کوحلال بنایا۔

اوربعض لوگ محض کسی امیریا بادشاہ کوخوش کرنے کے لئے حدیثیں گھڑلیا کرتے سے مثلاً معاویہ کے دور میں اس شخص کوانعام واکرام سے نوازا جاتا تھا جومن پہند اشخاص کی مدح میں حدیثیں بنا کرلائے۔

ای وجہ سے علمائے حدیث کوموضوع (جھوٹی) روایات کی ردمیں بھی کتابیں تصنیف کرنا پڑیں اور کیونکہ کچھروایات کے ساتھ ان وضعی روایات کا اختلاط بھی ہو گیا۔ لہذا اختلاف روایات کا ہونا اظہر من اشمس ہے۔

#### إرهوإلاج

آئمہ اطہار کے زمانے میں بعض احکام کا موضوع، ان احکام کی نوعیت اور ان کی خصوصیات واضح تھیں ۔ یکن بعد کے زمانے میں چونکہ وہ اصل موضوع باتی نہ رہا، اس لئے اختلاف رائے پیدا ہوا۔

مثلاً احكام نماز ہے متعلق روایات میں آیا ہے کہ اگر حالتِ نماز میں بدن یالباس

پرایک درہم ہے کم انسانی خون کا دھبہ ہوتو کوئی حرج نہیں۔

اس روایت کا جس زمانے سے تعلق ہے۔ اس زمانے میں تمام لوگ درہم کے بارے میں تمام لوگ درہم کے بارے میں موانے تھے کہ کتنا ہوتا ہے۔ لیکن بعد کے زمانوں میں درہم کی وضع قطع کے بارے میں ناوا قفیت کی بناء پرمختلف اقوال سامنے آئے۔

(۱) درجم بھیلی کے گڑھے کے برابر ہوتا ہے۔

(۲) درہم انگو تھے کے پور کے برابرہوتا ہے۔

(٣) درجم درمیانی انگلی کی پہلی پور کے برابرہوتا ہے،

(سم) درہم انکشتِ شہادت کی پہلی پور کے برابر ہوتا ہے۔

#### ąu si

تقتیہ کی وجہ سے۔ آئمہ کی کئی روایات تقتیہ کی حالت میں کہی گئی ہیں تو ان
روایات سے متعارض ہوتی ہیں جواس وقت ارشاد فر مائی گئی تھیں کہ جب حالت تقتیہ
نہیں تھی۔ تواب بہت سے مجہدین کے نزدیک ایک روایت تقتیہ کی حالت میں کہی گئی
ثابت ہوجاتی ہے، ان کا فتو کی کچھاور ہوجاتا ہے اور بعض کے نزدیک وہ موارد تقتیہ
میں سے نہیں ہوتی ان کا فتو کی کچھاور ہوجاتا ہے۔

29U 992

روایت کا سیاق وسباق معلوم نه ہونا۔

آئمہ کی بہت کی روایات کا ایک سیاق وسباق اور Back ground جس کے تناظر میں وہ کہی گئی تھیں۔موجودہ مجہدین کے سامنے وہ روایات تو آگئیں لیکن اس کا وہ خاص Back ground نہیں آیا کہ جس حالت میں وہ کہی گئی تھی اور کیونکہ پرانے علماء ومجہدین کی نگاہ میں وہ خاص سیاق وسباق تھا ان کے فتوے ان

مجتہدین کے فتو وَل سے الگ ہو گئے۔

ان وجوہات کے علاوہ بھی اختلافات ِ مجتهدین کے کئی اور اسباب بھی ہیں۔مثلاً زبان عربی میں ایک لفظ کے کئی مختلف معنیٰ کا ہونا، اصول فقہہ کے اختلافات وغیرہ جن کو خوف طوالت کے باعث ذکر نہیں کیا جارہا ہے لیکن وہ بھی اپنی جگہاہم ہیں۔

(ايكانال فراكد)

درحقیقت بیا اختلاف مجہدین جو بظاہر افتر اق معلوم ہوتا ہے۔ حقیقتاً افتر اق نہیں اور جس درجے میں ہاس میں رہنا ایک لازمی امر ہے جس کا عدم بھی امت کے لئے سخت تنگی کا سبب ہاور چونکہ اختلاف ثمرہ ہے، اختلاف روایت واحادیث کا اس لئے ان میں بھی دینی مصلحت اس بات کی متقاضی تھی کہ اس کو اجمالی حالت میں اتارا جائے۔ اگر وہ حقائق شرعیہ عقائد کی طرح سے قطعی طور پر نازل کئے جاتے تو اختلاف مجتمدین کی گنجائش نہ ہوتی اور اس وقت اختلاف گمراہی کا سبب ہوتا اور عدم اختلاف امت کے لئے تنگی کا باعث ہوتا۔

لیکن اس کا بیمطلب بھی نہیں کہ ہر خص اپنی اپنی سمجھ کے مطابق وموافق نصوص سے استنباط اور اخذ کرے خواہ اس کی قابلیت رکھتا ہو یانہیں۔ بیتخت گراہی کا سبب ہے اور بیاختلاف مدوح نہیں بلکہ مدوح اختلاف وہ ہے جو شرعی قواعد واصول کے ماتخت ہو۔

الكيال

جواس بحث سے لازمی پیدا ہوتا ہے وہ بہ ہے کہ فتویٰ کے لئے مجہدین ایک شوریٰ یا تمیٹی کیوں نہیں تشکیل دیتے اور ایک میز پر تبادلہ خیال کر کے اختلافات رائے کوٹل کیوں نہیں کر لیتے ؟ سب سے پہلے تو یہ بات جان لینی چاہئے کہ مجتہدین فتوی جاری کرنے سے
پہلے، تمام ضروری تحقیق، مطالعہ اور مشورہ اچھی طرح کر لیتے ہیں اور اس کے بعد فتویٰ
صادر کرتے ہیں اور وہ جب کسی مسئلے کے بارے میں فتویٰ دیتے ہیں تو اس مسئلے سے
متعلق تمام کتابوں اور دوسرے فقہاء کی آراء کا گہری نظر سے مطالعہ کرتے ہیں اور
اپ درس کی مجالس میں تمام مختلف نظریات کو پیش کر کے مسئلے کے تمام پہلوؤں پر سیر
حاصل بحث کرتے ہیں اور اس کے بعد کسی ایک نظریہ کورتہ جے دیتے ہیں۔

حتیٰ کہ مراجع تقلید استفتاء کی مجالس تشکیل دیتے ہیں اور ان جلسوں میں مقلّد بن کے سوالات اور ان کے مختلف بہلوؤں پر بحث ہوتی ہے اور اچھی طرح تحقیق اور علمی مشوروں کے بعد کسی بھی سوال کے جواب میں قطعی اور آخری نظر یے کوتح ریکیا جاتا ہے۔

لیکن پھر بھی ہے بات سمجھ لینی چاہئے کہ اگر چہ اس طرح کا ندا کرہ اور مشاورت
بہت سے فوائد کی حامل ہوتی ہے لیکن پھر بھی اختلاف رائے سو فیصد دور نہیں ہوتا۔
کیونکہ تمام علمی مشاور توں میں جگہ جگہ اختلاف رائے بدستور باتی رہتا ہے، مشاورت اور فدا کرہ اسے پوری طرح ختم نہیں کرسکتا۔

## ﴿ افذ ﴾

(١) البيان في النفير القرآن آ قائے خوکی" (۲) فتنه وضع احادیث سيدحسين رضوي دارالثقافتة الاسلاميه (٣) 20 جواب آیت الله مشکینی (۴)اجتهاد وتقليد (۵) امام صادقٌ پیشوااور رئیس مذہب عقیق بخشائش (٢) منبع عدل آيت الله الميني (۷)ولايت فقيهه آيت الله منتظريّ (٨)رسالةوحيد امام خميتي (٩) حكومت اسلامي (١٠) نج البلاغه سيدرضي (١١) تقارير مولانا صادق حسن صاحب قبله

حضرت امام حسن عسکری سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے فر مایا کہ ایک دن انصاری کی عورتوں میں سے ایک عورت میری جد ہ صدیقہ کبری جنا بے فاطمۃ الزہڑا کی خدمت میں آئی اورعرض کیا:

"اے دختر پینمبر امیری ماں بہت ضعیف اور کمز ورخاتون ہے اور جب وہ نماز پڑھتی ہےتو اسے نماز میں کچھشک پیدا ہوجاتے ہیں۔ اُن کے بارے میں سوال کرنے کیلئے اُس نے مجھے آئ کی خدمت میں بھیجا ہے کہ آئ سے اُن مسائل کے بارے میں پوچھوں "۔ بناب سیدہ نے فرمایا: "پوچھوں"۔

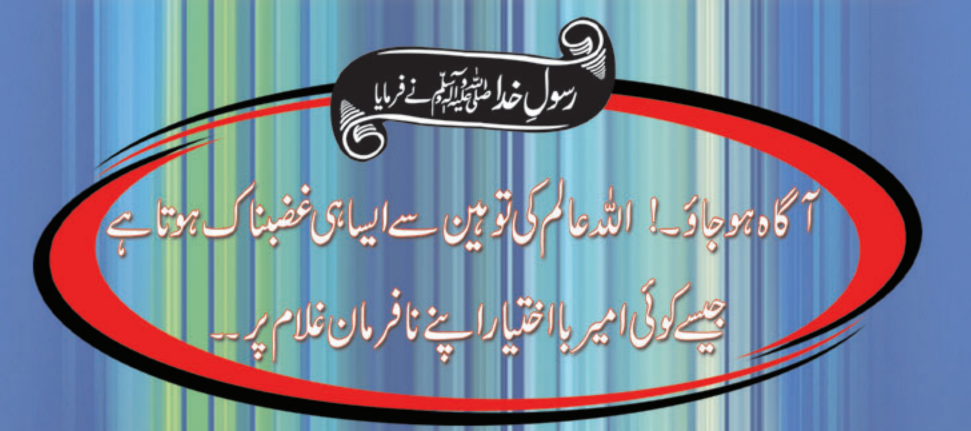
اُس عورت نے مسئلہ بیان کیا اوراُس کا جواب سنا۔اُس نے دوسرا مسئلہ بوچھا اوراُس کا جواب سنا۔اُس نے دوسرا مسئلہ بوچھا اوراُس کا جواب بنا۔اُس نے شرم محسوس کی اور کہا کہ اب میں جواب بھی سنا۔ تیسری دفعہ سوال کرنے ہے اُس نے شرم محسوس کی اور کہا کہ اب میں سوال نہیں کروں گی کیونکہ پہلے ہی کافی زحمت دے چکی ہوں۔

اس پر جناب سیدہ نے فرمایا: ''اے بی بی ! تم جتنے چاہو، سوال کر واور شرم محسوں نہ کر و کیا تم نے دیکھا ہے کہ ایک شخص کسی کے پاس ایک روز کسلئے مزدوری کرے اور اُسے کوئی سخت بو جھ بھی اُٹھانا پڑے، لیکن ایک روز کی مزدوری اُسے ایک لاکھ دینار مانا ہوتو اُسے اُس بو جھ بھی اُٹھانا پڑے، لیکن ایک روز کی مزدوری اُسے ایک لاکھ دینار مانا ہوتو اُسے اُس بو جھ کی تختی محسوس نہیں ہوگی اور اُسے وہ بوجھ ہلکا لگے گا۔ اس وقت میری حالت بھی ایس بی ہوتا کہ جور سے رہی ہوں ۔ خدا کے زویک اُس کا عظیم اجر ہے اور اُس کی قیمت زمین و آسمان کے در میان اگر جواہر بھردیئے جا کیس تو اُن سے بھی زیادہ ہے۔ اب بتاؤ کہ زیادہ مسائل کا جواب دینا کیا میرے لئے دشوار یا سخت ہو سکتی ہوں ہوگی اور اُسے کہ آپ نے فرمایا کہ شیعہ علاء قیامت کے روز ایسے لباس میں آ کیں گے جن کی قدر و قیمت اُن کے علوم سے زیادہ ہوگی یعنی حک روز ایسے لباس میں آ کیں گر و بی شریعت کسلئے سعی وکوشش زیادہ ہوگی ، قیامت کے مسلکا کم زیادہ ہوگا اور اُس کا لباس اُسی قدر قیمتی ہوگا اور اُن میں سے بعض ایسے بھی ہوں گے جن کے پاس

ہزار ہزارنورانی لباس ہوں گے جواُن کوعطا کئے گئے ہوں گے۔ اُس وفت خدا کی جانب سے منادی ندادے گا کہا ہے آل محد کے بتائ (آل محرکے بیتم سے مرادوہ شخص ہے جوآل محمد کو مانتا ہولیکن جہل کی وجہ سے اپنے امام سے دور ہواور احکام ویں میشر اور میں سے مسامل کے کھا نے والواں اُن کے فیل بننے مالوای ط



علاء کی مجالس میں زیادہ سے زیادہ نثر کت کیا کرو خواہ تہہیں وہاں گھٹنوں کے بل چل کر جانا پڑے کیونکہ اللّٰد مُردہ دلول کونور حکمت کے ساتھا اس طرح زندہ کرتا ہے جس طرح موسلا دھار بارش سے پنجر زمینوں کو فیج



جس نے علماء کا احترام کیا اُس نے خدا اور اُس کے رسول گااحترام کیا۔۔

