









كتاب علمي فني ، فلسفي ، أدبي ، تاريخي ، رواني ، اجتماعي ، حديث يفسر القرآن بالقرآن

تأليف:

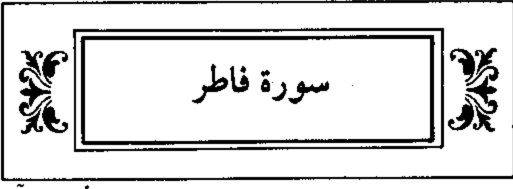
العلامة اليت يدمح مرسيين لطبا في

المناع السّافة في

منشودات مؤمت سرالأعلى للمطبوعات بشبرون - بسشنان من ب: ۲۱۲۰ الطبعة الأولى المحققة حقوق الطبع والتقليد محفوظة ومسجلة للناشر 1517 هـ - ١٩٩٧مم

تمتاز هذه الـطبعة عن غيـرها بـالتحقيق والتصحيح الكـامل وإضـافـات وتغييرات هامة من قبل المؤلف والناشر

مؤسَّسة الأعامي للمطبوعات: بيروت مثارع المطسار مقرب كلية الهسندسة مملك الاعلى مس ب ٧١٢٠ الهاتف: ٨٣٣٤٥٧ مناك ٨٣٣٤٥٧ .



مكية ، وهي خمس وأربعون آية

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

آلْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّمْوَاتِ وَآلْأَرْضِ جَاعِلِ الْمَلْئِكَةِ رُسُلًا أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَىٰ وَثُلاثَ وَرُبَاعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١) .

#### ( بیان )

غرض السورة بيان الأصول الثلاثة : وحدانيته تعالى في ربوبيته ورسالـة الرسـول والمعاد إليه وتقرير الحجة لذلك وقد توسل لذلك بعد جمل من نعمه العظيمة السماوية والأرضية والإشارة إلى تدبيره المتقن لأمر العالم عامة والإنسان خاصة .

وقد قدم على هذا التفصيل الإشارة الإجمالية إلى انحصار فتح الرحمة وإمساكها وهو إفاضة النعمة والكف عنها فيه تعالى بقوله : ﴿مَا يَفْتُحُ الله للناس مَن رحمة فلا ممسك لها﴾ الآية .

وقدم على ذلك الإشارة إلى وسائط هذه الرحمة المفتوحة والنعم الموهبوبة وهم المعلائكة المتنوسطون بينه تعالى وبين خلقه في حمل أنواع النعم من عنده تعالى وإيصالها إلى خلقه فافتتح السورة بذكرهم .

والسورة مكية كما يدل عليه سياق آياتها ، وقد استثنى بعضهم أيتين وهما قوله

تعالى : ﴿إِنَّ الذِينَ يَتَلُونَ آيَاتَ الله ﴾ الآية وقوله : ﴿ثُمَ أُورَثُنَا الْكَتَابِ الذِينَ اصطفينا ﴾ الآية وهو غير ظاهر من سياق الآيتين .

قوله تعنالى: ﴿الحمد لله فياطر السماوات والأرض﴾ الفيطر على ما ذكره الراغب هو الشق طولاً فإطلاق الفاطر عليه تعالى بعناية استعارية كأنه شق العدم فأخرج من بطنها السماوات والأرض فمحصل معناه أنه موجد السماوات والأرض إيجادا ابتدائياً من غير مثال سابق ، فيقرب معناه من معنى البديع والمبدع والفرق بين الإبداع والفطر أن العناية في الإبداع متعلقة بنفي المثال السابق وفي الفطر بيطرد العدم وإيجاد الشيء من رأس لا كالصانع الذي يؤلف مواد مختلفة فيظهر به صورة جديدة لم تكن .

والمراد بالسماوات والأرض مجموع العالم المشهود فيشملهما وما فيهما من مخلوق فيكون من قبيل إطلاق معظم الأجزاء وإرادة الكل مجازاً، أو المراد نفس السماوات والأرض اعتناء بشأنهما لكبر خلقتهما وعجيب أمرهما كما قال: ﴿لَحُلُقُ السماوات والأرض أكبر من خلق الناس﴾(١).

وكيف كان فقوله: ﴿فاطر السماوات والأرض﴾ من أسمائه تعالى أجريَ صفة لله والمراد بالـوصف الاستمرار دون الماضي فقط لأن الإيجاد مستمرُّ وفيض الوجـود غير منقطع ولو انقطع لانعدمت الأشياء .

والإتيان بالوصف بعد الوصف للإشعار بأسباب انحصار الحمد فيه تعالى كأنه قيل : الحمد لله على ما أوجد السماوات والأرض وعلى ما جعل الملائكة رسلا أولي اجنحة فهو تعالى محمود ما أتى فيما أتى إلا الجميل .

قوله تعالى: ﴿جاعل الملائكة رسلاً أُولِي اجنحة مثنى وثلاث ورباع﴾ الملائكة جمع ملك بفتح السلام وهم موجودات خلقهم الله وجعلهم وسائط بينه وبين العالم المشهود وكلهم بأمور العالم التكوينية والتشريعية عباد مكرمون لا يعصون الله فيما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون .

فقوله تعالى : ﴿ جَاعِل الملائكة رسلاً ﴾ يشعر بل يدل على كون جميع الملائكة \_ والملائكة جمع محلى باللام مفيد للعموم \_ رسلاً وسائط بينه وبين خلقه في

(١) المؤمن : ٥٧ .

إجراء أوامره التكوينية والتشريعية .

ولا موجب لتخصيص الرسل في الآية بالملائكة النازلين على الأنبياء مَالَّكُ وقد أطلق القرآن الرسل على غيرهم من الملائكة كقوله تعالى: ﴿حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا﴾(١) ، وقوله: ﴿إن رسلنا يكتبون ما تمكرون﴾(٢) ، وقوله: ﴿ولما جاءت رسلنا إبراهيم بالبشرى قالوا إنا مهلكوا أهل هذه القرية﴾(٣) .

والأجنحة جمع جناح وهو من الطائر بمنزلة اليد من الإنسان يتوسل به إلى الصعود إلى الجو والنزول منه والانتقال من مكان إلى مكان بالطيران .

فوجود الملك مجهز بما يفعل به نظير ما يفعله الطائر بجناحه فينتقل به من السماء إلى الأرض بأمر الله ويعرج به منها إليها ومن أي موضع إلى أي موضع ، وقد سماه القرآن جناحاً ولا يستوجب ذلك إلا ترتب الغاية المطلوبة من الجناح عليه وأما كونه من سنخ غالب الطير ذا ريش وزغب فلا يستوجبه مجرد إطلاق اللفظ كما لم يستوجبه في نظائره كألفاظ العرش والكرسي واللوح والقلم وغيرها .

وقوله: ﴿ أُولِي أَجنحة مثنى وثلاث ورباع ﴾ صفة للملائكة ، ومثنى وثلاث ورباع الفاظ دالة على تكرر العدد أي اثنين اثنين وثلاثة ثلاثة وأربعة أربعة كأنه قيل: جعل الملائكة بعضهم ذا جناحين وبعضهم ذا ثلاثة أجنحة وبعضهم ذا أربعة أجنحة .

وقوله : ﴿ يَوْلِهُ عَلَى الْخُلُقِ مَا يَشَاءَ ﴾ لا يخلو من إشعار بحسب السياق بأن منهم من يزيد اجنحته على أربعة .

وقوله : ﴿إِنْ الله على كل شيء قدير ﴾ تعليل لجميع ما تقدمه أو الجملة الأخيرة والأول أظهر .

# ( بحث روائي )

في البحار عن الاختصاص بإسناده عن المعلى بن محمد رفعه إلى أبي عبد الله عن البخار : إن الله عز وجل خلق الملائكة من نور ، الخبر .

وفي تفسير القمي قال الصادق مُسْلِينَهُ : خلق الله الملائكة مختلفة وقبد أتى

(١) الأنعام : ٦٦ .

(٢) يونس : ٢١ .

(٣) العنكبوت : ٣١ .

رسول الله مسلماء والأرض وقال إذا أمر الله عز وجل ميكائيل بالهبوط إلى الدنيا ملأ ما بين السماء والأرض وقال إذا أمر الله عز وجل ميكائيل بالهبوط إلى الدنيا صارت رجله في السماء السابعة والأخرى في الأرض السابعة ، وإن لله ملائكة أنصافهم من برد وأنصافهم من نار يقولون : يا مؤلفاً بين البرد والنار ثبت قلوبنا على طاعتك .

وقال : إن لله ملكاً بعـد ما بين شحمـة أذنه إلى عينـه مسيرة خمس مـائة عـام بخفقان الطير .

وقال: إن الملائكة لا يأكلون ولا يشربون ولا ينكحون وإنما يعيشون بنسيم العرش، وإن لله عز وجمل ملائكة العرش، وإن لله عز وجمل ملائكة سجداً إلى يوم القيامة.

وقال أبو جعفر مانته : إن الله عز وجل خلق إسرافيـل وجبرائيـل وميكائيـل من تسبيحة واحدة ، وجعل لهم السمع والبصر وجودة العقل وسرعة الفهم .

وقال أمير المؤمنين عليه في خلقة الملائكة: وملائكة خلقتهم وأسكنتهم سماواتك فليس فيهم فترة، ولا عندهم غفلة، ولا فيهم معصية، هم أعلم خلقك بك وأخوف خلقك منك، وأقرب خلقك منك، وأعملهم بطاعتك، لا يغشاهم نوم العيون ولا سهو العقول، ولا فترة الأبدان لم يسكنوا الأصلاب، ولم تضمهم الأرحام، ولم تخلقهم من ماء أنشأتهم إنشاء فأسكنتهم سماواتك وأكرمتهم بجوارك، وائتمنتهم على وحيك، وجنبتهم الآفات، ووقيتهم البليات، وطهرتهم من الذنوب، ولو لا قوتك لم يقووا، ولو لا تثبيتك لم يثبتوا، ولو لا رحمتك لم يطيعوا، ولو لا أنت لم يكونوا.

أما إنهم على مكانتهم منك وطاعتهم إياك ومنزلتهم عندك وقلة غفلتهم عن

أمرك لوعاينوا ما خفي عنهم منك لاحتقروا أعمالهم ، ولأزروا على أنفسهم ، ولعلموا أنهم لم يعبدوك حق عبادتك سبحانك خالقاً ومعبوداً ما أحسن بـلاءك عند خلقك .

وفي البحار عن الدر المنثور عن أبي العلاء بن سعد أن رسول الله على قال يوماً لجلسائه : أطت السماء وحق لها أن تئط ليس منها موضع قدم إلا عليه ملك راكع أو ساجد . ثم قرأ ﴿ وإنا لنحن الصافون وإنا لنحن المسبحون ﴾ .

وعن الخصال بإسناده عن محمد بن طلحة يرفعه إلى النبي المناه قال : الملائكة على ثلاثة أجزاء فجزء لهم جناحان وجزء لهم ثلاثة أجنحة وجزء لهم أربعة أجنحة .

أقول: ورواه في الكافي بإسناده عن عبد الله بن طلحة مثله، ولعل المراد بـــه وصف أغلب الملائكة حتى لا يعارض سياق الآية والروايات الأخر.

وعن التوحيد بإسناده عن أبي حيان التيمي عن أبيه عن أمير المؤمنين الله قال : ليس أحد من الناس إلا ومعه ملائكة حفظة يحفظونه من أن يتردى في بشر أو يقع عليه حائط أو يصيبه سوء فإذا حان أجله خلوا بينه وبين ما يصيبه ـ الخبر .

وعن البصائر عن السياري عن عبد الله بن أبي عبد الله الفارسي وغيره رفعوه إلى أبي عبد الله على قال : إن الكروبيين قوم من شيعتنا من الخلق الأول جعلهم الله خلف العرش لو قسم نور واحد منهم على أهل الأرض لكفاهم . ثم قال : إن موسى على أما أن سأل ربه ما سأل أمر واحداً من الكروبيين فتجلى للجبل فجعله دكا .

وعن الصحيفة السجادية وكان من دعائه على حملة العسرش وكل ملك مقرب: اللهم وحملة عرشك الذين لا يفترون من تسبيحك، ولا يسامون من تقديسك، ولا يستحسرون عن عبادتك، ولا يؤثرون التقصير على الجد في أمرك، ولا يغفلون عن الوله إليك، وإسرافيل صاحب الصور الشاخص الذي ينتظر منك الإذن وحلول الأمر فينبه بالنفخة صرعى رهائن القبور، وميكائيل ذو الجاه عندك والمكان الرفيع من طاعتك وجبريل الأمين على وحيك المطاع في سماواتك المكين لديك المقرب عندك، والروح الذي هو على ملائكة المحجب والروح الذي هو من أمرك.

اللَّهم فصل عليهم وعلى الملائكة الذين من دونهم من سكان سماواتك وأهل الأمانة على رسالاتك ، والـذين لا يدخلهم سأمة من دؤب ولا إعياء من لغوب ولا فتور ولا تشغلهم عن تسبيحك الشهوات ولا يقطعهم عن تعظيمك سهو الغفلات ، الخشع الأبصار فلا يرومون النظر إليك، النواكس الأذقان الـذين قد طالت رغبتهم فيما لديك المستهترون بذكر آلائك والمتواضعون دون عظمتك وجلال كبريائك ، والذين يقولون إذا نظروا إلى جهنم تزفر على أهل معصيتك : سبحانك ما عبداك حق عبادتك .

فصل عليهم وعلى الروحانيين من ملائكتك وأهل الزلفة عندك وحمال الغيب إلى رسلك والمؤتمنين على وحيك وقبائل الملائكة الذين اختصصتهم لنفسك وأغنيتهم عن الطعام والشراب بتقديسك وأسكنتهم بطون أطباق سماواتك ، والذين هم على أرجائها إذا نزل الأمر بتمام وعدك .

وخزان المطر وزواجر السحاب والذي بصوت زجره يسمع زجل الرعود ، وإذا سبحت به حفيفة السحاب التمعت صواعق البروق ، ومشيعي الثلج والبرد والهابطين مع قطر المطر إذا نزل ، والقوام على خزائن الرياح ، والموكلين بالجبال فلا تزول ، والذين عرفتهم مثاقيل المياه وكيل ما يحويه لواعج الأمطار وعوالجها ورسلك من الملائكة إلى أهل الأرض بمكروه ما ينزل من البلاء ومحبوب الرخاء .

والسفراء الكرام البررة والحفظة الكرام الكاتبين ، وملك الموت وأعوانه ، ومنكر ونكير ، ومبشر وبشير ، ورؤمان فتان القبور ، والطائفين بالبيت المعمور ، ومالك والخزنة ، ورضوان وسدنة الجنان ، والذين لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ، والذين يقولون : سلام عليكم بما صبرتم فنعم عقبى المدار ، والزبانية الذين إذا قبل لهم : ﴿خذوه فغلوه ثم الجحيم صلوه ﴾ ابتدروه سراعاً ولم ينظروه ، ومن ألهمنا ذكره ولم نعلم مكانه منه وبأي أمر وكلته ، وسكان الهواء والأرض والماء ، ومن منهم على الخلق .

فصل عليهم يوم تأتي كل نفس معها سائق وشهيد وصل عليهم صلاة تزيـدهم كرامة على كرامتهم وطهارة على طهارتهم . الدعاء .

وفي البحار عن الدر المنثور عن ابن شهاب أن رسول الله مُؤْنِثُ سأل جبرئيل

أن يتراءى له في صورته فقال جبرئيل : إنك لن تطيق ذلك . قال : إني أحب ذلك فخرج رسول الله مَشْنَا إلى المصلى في ليلة مقمرة فأتاه جبرئيل في صورته فغشي على رسول الله مَشْنَا حين رآه ثم أفاق وجبرئيل مسنده وواضع إحدى يديه على صدره والأخرى بين كتفيه فقال رسول الله مَشْنَا ، ما كنت أرى أن شيئاً ممن يخلق هكذا فقال جبرئيل : فكيف لو رأيت إسرافيل إن له لاثني عشر جناحاً جناح في المشرق وجناح في المغرب وإن العرش على كاهله ، وإنه ليتضال الأحيان لعظمة الله حتى يصير مثل الوصع (١) حتى ما يحمل عرشه إلا عظمته .

وفي الصافي عن التوحيد بإسناده عن أمير المؤمنين والنظم في حديث قال : وقوله في آخر الآيات : وما زاغ البصر وما طغى لقد رآى من آيات ربه الكبرى وأى جبرئيل في صورته مرتين هذه المرة وموة أخرى وذلك أن خلق جبرئيل عظيم فهو من الروحانيين الذي لا يدرك خلقهم وصفتهم إلا الله .

أقول: وهناك روايات أخرى في صفة الملائكة فوق حمد الإحصاء واردة في باب المعاد ومعراج النبي مستنال وأبواب متفرقة أخرى، وفيما أوردنياه أنموذج كاف في ذلك.

وفي التوحيد بإسناده عن زرارة عن عبد الله بن سليمان عن أبي عبد الله على الل

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿ يزيد في الخلق ما يشاء ﴾ روى أبو هريرة عن

<sup>(</sup>١) بفتح الصاد وسكونها طائر أصغر من العصفور .

النبي سَنَوْ الله على الله الوجه الحسن والصوت الحسن والشعر الحسن .

أقول: والروايات الثلاث الأخيرة من قبيل الجري والانطباق .

## (كلام في الملائكة)

تكرر ذكر الملائكة في القرآن الكريم ولم يذكر منهم بالتسمية إلا جبريل وميكال وما عداهما مذكور بالوصف كملك الموت والكرام الكاتبين والسفرة الكرام البررة والرقيب والعتيد وغير ذلك .

والذي ذكره الله سبحانه في كلامه وتشايعه الأحاديث السابقة من صفاتهم وأعمالهم هو أولاً: أنهم موجودات مكرمون هم وسائط بينه تعالى وبين العالم المشهود فما من حادثة أو واقعة صغيرة أو كبيرة إلا وللملائكة فيها شأن وعليها ملك موكل أو ملائكة موكلون بحسب ما فيها من الجهة أو الجهات ، وليس لهم في ذلك شأن إلا إجراء الأمر الإلهي في مجراه أو تقريره في مستقره كما قال تعالى : ﴿ لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون ﴾ (١)

وثانياً: أنهم لا يعصون الله فيما أمرهم به فليست لهم نفسية مستقلة ذات إرادة. مستقلة تريد شيئاً غير ما أراد الله سبحانه فلا يستقلون بعمل ولا يغيرون أمراً حملهم الله إياه بتحريف أو زيادة أو نقصان قال تعالى: ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ﴿ (٢) .

وثالثاً: أن الملائكة على كثرتهم على مراتب مختلفة علواً ودنواً فبعضهم فوق بعض وبعضهم دون بعض فمنهم آمر مطاع ومنهم مأمور مطيع لأمره ، والآمر منهم آمر بأمر الله حامل له إلى المأمور والمأمور مأمور بأمر الله مطيع له ، فليس لهم من أنفسهم شيء البتة قال تعالى : ﴿وما منا إلا له مقام معلوم ﴾(٢) وقال : ﴿مطاع ثم أمين ﴾(٤) ، وقال : ﴿قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق ﴾(٥) .

ورابعاً: أنهم غير مغلوبين لأنهم إنما يعملون بأمر الله وإرادته ﴿وما كان الله ِ ليعجزه من شيء في السماوات ولا في الأرض﴾(١) ، وقد قال الله : ﴿والله غالب على

(١) الأنبياء : ٢٧ .
 (٣) الصافات : ١٦٤ .
 (٥) سبأ : ٢٣ .

(٢) الشحريم : ٦ . (٤) التكوير : ٢١ . (٦) فاطر : ٤٤ .

أمره ١٩٥٥ ، وقال : هوإن الله بالغ أمره ١٩٥٠ .

ومن هنا يظهر أن الملائكة موجودات منزهة في وجودهم عن المادة الجسمانية التي هي في معرض الزوال والفساد والتغير ومن شأنها الاستكمال التدريجي اللذي تتوجه به إلى غايتها ، وربما صادفت الموانع والأفات فحرمت الغاية وبطلت دون البلوغ إليها .

ومن هنا يظهر أن ما ورد في الروايات من صور الملائكة وأشكالهم وهيئاتهم المجسمانية كما تقدم نبذة منها في البحث الروائي السابق إنما هو بيان تمثلاتهم وظهرواتهم للواصفين من الأنبياء والأثمة عليهم السلام ، وليس من التصور والتشكل في شيء ففرق بين التمثل والتشكل فتمثل الملك إنساناً هو ظهوره لمن يشاهده في صورة الإنسان فهو في ظرف المشاهدة والإدراك ذو صورة الإنسان وشكله وفي نفسه والخارج من ظرف الإدراك ملك ذو صورة ملكية وهذا بخلاف التشكل والتصور فإنه لو تشكل بشكل الإنسان وتصور بصورته صار إنساناً في نفسه من غير فرق بين ظرف الإدراك والخارج عنه فهو إنسان في العين والذهن معاً ؟ وقد تقدم كلام في معنى التمثل في تفسير سورة مريم .

ولقد صدق الله سبحانه ما تقدم من معنى التمثـل في قـولـه في قصـة المسيـح ومريم : ﴿ فَأَرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحنا فتمثل لها بشراً سويا﴾ (٣) وقد تقدم تفسيره .

وأما ما شاع في الألسن أن الملك جسم لطيف يتشكل بأشكال مختلفة إلا الكلب والخنزير ، والجن جسم لطيف يتشكل مأشكال مختلفة حتى الكلب والخنزير فمما لا دليل عليه من عقل ولا نقل من كتاب أو سنة معتبرة ، وأما ما ادعاه بعضهم من إجماع المسلمين على ذلك فمضافاً إلى منعه لا دليل على حجيته في أمثال هذه المسائل الاعتقادية .

\* \* \*

(۳) مريم : ۱۷ ،

(٢) الطلاق : ٣ .

(١) يوسف : ٢١ .

مَا يَفْتَحِ آللَّهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلا مُمْسِكَ لَهَا وَمَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٢) يَا أَيُهَا آلنَّاسُ اذْكُرُوا نِعْمَتَ آللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْسُرُ آللَّهِ يَسْرُزُقْكُمْ مِنَ آلسَّمَاءِ وَالأَرْضِ لَا إِلٰهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنَّى تُوْفَكُونَ (٣) وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ وَالْأَرْضِ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُو فَأَنَّى تُوْفَكُونَ (٣) وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ وَإِلَى آللَّهِ تُرْجَعُ الْأَمُورُ (٤) يَا أَيُهَا آلنَّاسُ إِنَّ وَعْدَ آللَّهِ حَقِّ فَلا تَغُرَّنَكُمُ الْحَيوةُ الدَّنْيَا وَلاَ يَغُرَّنَكُمْ بِآللَّهِ الْغَرُورُ (٥) إِنَّ آللَّهِ حَقِّ فَلا تَغُرُّورُ (٥) إِنَّ آللَّهُ عَدُوا إِلَهُمْ عَدُوا حِزْبَهُ لِيَكُونُوا مِنْ أَسُوا أَلْسَعِيرِ (٦) آلَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَآلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمُ الْحَيوةُ وَاللَّهُ مَعْفِرَةً وَأَجْرً كَبِيرٌ (٧) أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءً وَعَمُلُوا آلصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ (٧) أَفَمَنْ زُيِّنَ لَهُ سُوءً وَعَلَمِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ آللَّه يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلا تَذْهَبُ عَمُلُهِ فَرَآهُ حَسَناً فَإِنَّ آللَّه يُضِلُّ مَنْ يَشَاءُ وَيَهْدِي مَنْ يَشَاءُ فَلا تَذْهَبُ عَلَيْمٌ بِمَا يَصْغُونَ (٨) . .

### (بیان)

لما أشار إلى الملائكة وهم وسائط في وصول النعم إلى الخليقة أشار إلى نفس النعم إشارة كلية فذكر أن عامة النعم من الله سبحانه لا غير فهو الرازق لا يشاركه فيه أحد، ثم احتج بالرازقية على الربوبية ثم على المعاد وأن وعده تعالى بالبعث وعذاب الكافرين ومغفرة المؤمنين الصالحين حق، وفي الآيات تسلية للنبي عَمَلُونَهُم.

<sup>(</sup>۱) ص : ۹ .

لو أنتم تملكون خزائن رحمة ربي إذاً لأمسكتم خشية الإنفاق (١) والتعبير بالفتح أنسب مون الإرسال في الخزائن ففيه إشارة إلى أن الرحمة التي يؤتاها الناس مخزونة في خزائن محيطة بالناس لا يتوقف نيلهم منها إلا إلى فتحها من غير مؤنة زائدة.

وقد عبر عن الرزق الذي هو النعمة بالرحمة للدلالة على أن إفاضته تعالى لهذه
 النعم ناشئة من مجرد الرحمة من غير توقع لنفع يعود إليه أو كمال يستكمل به .

وقوله: ﴿وَمَا يَمَسَكُ فَلَا مُرْسَلُ لَهُ مَنْ بَعَدُهُ ۚ أَي وَمَا يَمْنَعُ مِنَ الرَّحْمَةُ فَلَا مُرْسَلُ لَهُ مِنْ دُونَهُ ، وَفِي التَّعْبِيرِ بِقُولِهُ : ﴿مَنْ بَعْدُهُ ۚ إِشَارَةً إِلَى أَنْهُ تَعْالَى أُولُ فِي الْمُنْعُ كَمَا أَنْهُ أُولُ فِي الْإَعْطَاءُ .

وقوله : ﴿ وهو العزيز الحكيم ﴾ تقرير للحكم المذكور في الآية الكريمة بالاسمين الكريمين فهو تعالى لكونه عزيزاً لا يغلب إذا أعطى فليس لمانع أن يمنع عنه وإذا منع فليس لمعط أن يعطيه ، وهو تعالى حكيم إذا أعطى أعطى عن حكمة ومصلحة وإذا منع منع عن حكمة ومصلحة وبالجملة لا معطي إلا الله ولا مانع إلا هو ، ومنعه وإعطائه عن حكمة .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اذْكُرُوا نَعْمَةُ اللهُ عَلَيْكُمْ هَـلُ مَنْ خَـالَقَ غَيْرُ اللهُ يرزقكم من السماء والأرض﴾ الخ . لما قرر في الآية السابقة أن الإعـطاء والمنع لله سبحانه لا يشاركه في ذلك أحد احتج في هذه الآية بذلك على توحده في الربوبية .

وتقرير الحجة أن الإله إنما يكون إلها معبوداً لربوبيته وهي ملكه تدبير أمر الناس وغيرهم ، والذي يملك تدبير الأمر بهذه النعم التي يتقلب فيها الناس وغيرهم ويرتزقون بها هو الله سبحانه دون غيره من الآلهة التي اتخذوها لأنه سبحانه هو الذي خلقها دونهم والخلق لا ينفك عن التدبير ولا يفارقه فهو سبحانه إلهكم لا إله إلا هو لأنه ربكم الذي يدبر أمركم بهذه النعم التي تتقلبون فيها وإنما كان رباً مدبراً بهذه النعم لأنه خالقها وخالق النظام الذي يجري عليها .

وبـذلك يـظهر أن المـراد بالنـاس المخـاطبين الـوثنيـون وغيـرهم ممن اتخـذ لله شريكاً .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٠٠ ·

وقوله : ﴿ اذْكروا نعمة الله عليكم ﴾ المراد باللذكر ما يقابل النسيان دون الذكر اللفظى .

وقوله: ﴿ هل من خالق غير الله يرزقكم من السماء والأرض ﴾ الرزق هو ما يمد به البقاء ومبدؤه السماء بواسطة الأشعة والأمطار وغيرهما والأرض بواسطة النبات والحيوان وغيرهما .

وبذلك يظهر أيضاً أن في الآية إيجازاً لطيفاً فقد بدلت الرحمة في الآية السابقة نعمة في هذه الآية أولاً ثم النعمة رزقاً ثانياً وكان مقتضى سباق الآيتين أن يُقال : هل من رازق أو هل من منعم أو هل من راحم لكن بدّل ذلك من قوله : ﴿هل من خالق﴾ ليكون إشارة إلى برهان ثان ينقطع به الخصام ، فإنهم يرون تدبير العالم لآلهتهم بإذن الله فلو قيل : هل من رازق أو منعم غير الله لم ينقطع الخصام وأمكن أن يقولوا نعم آلهتنا بتفويض التدبير من الله إليهم لكن لما قيل : ﴿هل من خالق﴾ أشير بالوصف إلى أن الرازق والمدبر هو خالق الرزق لا غير فانقطع الخصام ولم يمكنهم إلا أن يجيبوا بنفي خالق غير الله يرزقهم من السماء والأرض .

وقوله : ﴿لا إله إلا هو﴾ اعتراض بالتوحيد يفيد التعظيم نظير قوله : ﴿وقالوا اتخذ الله ولداً سبحانه﴾ .

أي لا معبود بالحق إلا هو لأن المستحق للعبادة هـو الذي ينعم عليكم ويـرزقكم وليس إلا الله .

وقوله : ﴿ فَأَنِى تَوْفَكُونَ ﴾ توبيخ متفرع على ما سبق من البرهان أي فإذا كان الأمر هكذا وأنتم تقرون ببذلك فبإلى متى تصرفون عن الحق إلى الباطل ومن التوحيد إلى الإشراك .

وفي إعراب الآية أعني قوله: ﴿هل من خالق غير الله ﴾ النع . بين القوم مشاجرات طويلة والذي يناسب ما تقدم من تقرير البرهان أن ﴿من ﴾ زائدة للتعميم ، وقوله: ﴿غير الله ﴾ صفة لخالق تابع لمحله ، وكذا قوله: ﴿يرزقكم ﴾ النع . و ﴿من خالق مبتدأ محذوف الخبر وهو موجود ، وقوله: ﴿لا إله إلا هو ﴾ اعتراض ، وقوله: ﴿فَانَى تَوْفَكُونَ ﴾ تفريع على ما تقدمه .

قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ يَكَذَّبُوكُ فَقَدْ كَذَبْتُ رَسُلُ مِنْ قَبِلُكُ وَإِلَى اللَّهُ تَرْجَعَ الْأَمُورُ ﴾

تسلية للنبي المتلفظة أي وإن يكذبوك بعد استماع هذه البراهين الساطعة فلا تحزن فليس ذلك ببدع فقد كذبت رسل من قبلك كذبتهم أممهم وأقوامهم وإلى الله ترجع عامة الأمور فيجازيهم بما يستحقونه بتكذيبهم الحق بعد ظهوره فليسوا بمعجزين بتكذيبهم .

ومن هنا يظهر أن قوله : ﴿فقد كذبت رسل من قبلك﴾ من قبيـل وضع السبب موضع المسبب وأن قـوله : ﴿وإلى الله تـرجع الأمـور﴾ معطوف على قـوله : ﴿قـد كذبت﴾ الخ .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ إِنْ وَعَدَ اللَّهِ حَقَّ فَلَا تَغْرَنَكُمُ الْحَيَاةُ الْدَنَّيَا وَلَا يغرنكم بالله الغرور ﴾ خطاب عام للناس يـذكرهم بـالمعاد كمـا كان الخطاب العام السابق يذكرهم بتوحده تعالى في الربوبية والالوهية .

فقوله: ﴿إِنْ وَعَدَ الله حَقَ﴾ أي وعده أنه يبعثكم فيجازي كل عامل بعمله إن خيراً وإن شراً حق أي ثابت واقع ، وقد صرح بهذا الوعد في قول الآتي : ﴿الذينَ كَفُرُوا لَهُمْ عَذَابُ شَدِيدُ وَالذِّينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الصالحات لَهُمْ مَغْفُرةً وَأَجْرَ كَبِيرٍ﴾ .

وقوله: ﴿ فلا تغرنكم الحياة الدنيا ﴾ النهي وإن كان متوجهاً إلى الحياة الدنيا صورة لكنه في الحقيقة متوجه إليهم ، والمعنى إذا كان وعد الله حقاً فلا تغتروا بالحياة الدنيا بالاشتغال بزينتها والتلهي بما ينسيكم يوم الحساب من ملاذها وملاهيها والاستغراق في طلبها والإعراض عن الحق .

وقوله: ﴿ وَلا يَعْرِنَكُمُ بَاللَهُ الْغَرُورِ﴾ الغرور بفتح الغين صيغة مبالغة من الغرور بالضموهو الذي يبالغ في الغرور ومن عادته ذلك ، والظاهر ـ كما قيل ـ أن المراد به الشيطان ويؤيده التعليل الواقع في الآية التالية ﴿ إن الشيطان لكم عدو﴾ الخ .

ومعنى غروره بالله توجيهه أنظارهم إلى مظاهر حلمه وعفوه تعالى تارة ومظاهر ابتلائه واستدراجه وكيده أخرى فيرون أن الاشتغال بالدنيا ونسيان الآخرة والإعراض عن الحق والحقيقة لا يستعقب عقوبة ولا يستتبع مؤاخذة ، وأن أبناء الدنيا كلما أمعنوا في طلبهم وتوغلوا في غفلتهم واستغرقوا في المعاصي والذنوب زادوا في عيشهم طيباً وفي حياتهم راحة وبين الناس جاهاً وعزة فيلقي الشيطان عند ذلك في قلوبهم أن لا كرامة إلا في التقدم في الحياة الدنيا ، ولا خبر عما وراءها وليس ما

تتضمنه الدعوة الحقة من الوعد والوعيد وتخبر به النبوة من البعث والحساب والجنة والنار إلا خرافة .

فالمراد بغرور الشيطان الإنسان بالله اغترار الإنسان بما يعامل به الله الإنسان على غفلته وظلمه .

وربما قيل : إن المراد بالغرور الدنيا الغارة للإنسان وإن قوله : ﴿وَلَا يَعْـرِنَكُمُ الْعُرُورِ﴾ تأكيد لقوله : ﴿ وَلَا يَعْـرِنَكُمُ الْحَيَاةُ الدّنيا ﴾ بتكراره معنى .

قوله تعالى : ﴿إِن الشيطان لكم عدو فاتخذوه عدواً ﴾ الخ ، تعليل للنهي المتقدم في قوله : ﴿ولا يغرنكم بالله الغرور ﴾ والمراد بعداوةالشيطان أنه لا شأن له إلا إغواء الإنسان وتحريمه سعادة الحياة وحسن العاقبة ، والمراد باتخاذ الشيطان عدواً التجنب من اتباع دعوته إلى الباطل وعدم طاعته فيما يشير إليه في وساوسه وتسويلاته ولذلك علل عداوته بقوله : ﴿إنما يدعو حزبه ﴾ .

فقوله: ﴿إنما يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير ﴾ في مقام تعليل ما تقدمه والحزب هو العدة من الناس يجمعهم غرض واحد، واللام في ﴿ليكونوا ﴾ للتعليل فكونهم من أصحاب السعير علة غائية لدعوته، والسعير النار المسعرة وهو من اسماء جهنم في القرآن.

قوله تعالى : والذين كفروا لهم عذاب شديد والدذين آمنوا وعملوا الصالحات لهم مغفرة وأجر كبير هذا هو الوعد الحق الذي ذكره الله سبحانه ، وتنكير العذاب للدلالة على التفخيم على أن لهم دركات ومراتب مختلفة من العذاب باختلاف كفرهم وفسوقهم فالإبهام أنسب ويجري نظير الوجهين في قوله : ومغفرة وأجر .

قوله تعالى: ﴿ أَفَمَن زَينَ لَهُ سُوءَ عَمَلُهُ فَرآهُ حَسَناً فَإِنَّ اللهِ يَضَلَّ مِن يَشَاءُ وَيَهُ لَكِي اللهِ اللهِ اللهِ السَّابِقَةَ أَعني تقسيم ويهدي من يشاء ﴾ تقرير وبيان للتقسيم الذي تتضمنه الآية السابقة أعني تقسيم الناس إلى كافر له عذاب شديد ومؤمن عامل بالصالحات له مغفرة وأجر كبير والمراد أنهما لا يستويان فلا تستوي عاقبة أمرهما .

فقوله : ﴿ أَفَمَنَ زَيْنَ لَهُ سُوءَ عَمِلُهُ فَرَآهُ حَسَناً ﴾ مبتـدأ خبره محـذوف أي كمن ليس كذلك ، والفاء لتفريع الجملة على معنى الآية السابقة ، والاستفهام للإنكـار ،

والمراد بمن زين له سوء عمله فرآه حسناً الكافر ويشير به إلى أنه منكسوس فهمه مغلوب على عقله يرى عمله على غير ما هو عليه ، والمعنى أنه لا يستوي من زين له عمله السيء فرآه حسناً والذي ليس كذلك بل يرى السيء سيئاً .

وقوله: ﴿ فَإِن الله يضل من يشاء ويهدي من يشاء ﴾ تعليل للإنكار السابق في قوله: ﴿ أَفْمَن زَيْنَ لَهُ سُوء عمله فرآه حسناً ﴾ أي الكافر الذي شأنه ذلك والمؤمن الذي بخلافه لا يستويان لأن الله يضل أحدهما بمشيئته وهو الكافر الذي يرى السيئة حسنة ويهدي الآخر بمشيئته وهو المؤمن الذي يعمل الصالحات ويرى السيئة سيئة .

وهذا الإضلال إضلال على سبيل المجازاة وليس إضلالاً ابتدائياً فـلا ضير في انتسابه إلى الله سبحانه .

وبالجملة اختلاف الكافر والمؤمن في عاقبتهما بحسب الوعد الإلهي بالعذاب والمرحمة لاختلافهما بالإضلال والهداية الإلهيين واختلافهما بالإضلال والهداية باختلافهما في رؤية السيئة حسنة وعدمها .

وقوله : ﴿ فَلَا تَذَهَبُ نَفْسُكُ عَلَيْهُمْ حَسَرَاتُ ﴾ الحسرات جمع حسرة وهي الغم لما فات والندم عليه ، وهي منصوبة لأنه مفعول لأجله والمراد بذهاب النفس عليهم هلاكها لأجل الحسرات الناشئة من عدم إيمانهم .

والجملة متفرعة على الفرق السابق أي إذا كانت الطائفتان مختلفتين بالإضلال والهداية من جانب الله فلا تهلك نفسك حسرات عليهم إذ كذبوك وكفروا بك فإن الله هو الذي يضلهم جزاء لكفرهم ورؤيتهم السيئة حسنة وهو عليم بما يصنعون فلا يختلط عليه الأمر ولا يفعل بهم إلا الحق ولا يجازيهم إلا بالحق.

ومن هنا يظهر أن قوله : ﴿إِن الله عليم بما يصنعون ﴾ في موضع التعليل لقوله : ﴿فلا تذهب نفسك عليهم حسرات ﴾ فلا ينبغي للرسول المتنافية أن يهلك نفسه عليهم حسرات حيث ضلوا وحقت عليهم كلمة العذاب فإن الله هو الذي يضلهم لصنعهم وهو عليم بما يصنعون .

وَآلِلَّهُ ٱلَّذِي أَرْسَلَ ٱلرِّيَاحَ فَتُثِيرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيَّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذْلِكَ ٱلنَّشُورُ (٩) مَنْ كَانَ يُريدُ الْعِـزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَمِيعاً إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ ٱلصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَٱلَّـٰذِينَ يَمْكُـرُونَ ٱلسَّيِّئَاتِ لَهُمْ عَـٰذَابٌ شَـدِيـدٌ وَمَكْـرُ أُولئِكَ هُـوَ يَبُورُ (١٠) وَٱللَّهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ مِنْ نُـطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجـاً وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرِ وَلَا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِتَابِ إِنَّ ذَٰلِكَ عَلَىٰ ٱللَّهِ يَسِيرٌ (١١) ۗ وَمَـا يَسْتَوِي الْبَحْرَانِ هٰذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وَهٰذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَمِنْ كُلُّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِّياً وَتَسْتَخْرَجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ فِيهِ مَـوَاخِرَ لِتَبْتَغُـوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٢) يُـولِجُ ٱللَّيْـلَ فِي آلنَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي آللَّيْلِ وَسَخَّرَ آلشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لْإِجَلِ مُسَمًّى ذٰلِكُمُ ٱللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرِ (١٣) إِنْ تَدْعُوهُمْ لاَ يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا ٱسْتَجَابُوا لَكُمْ وَيَـوْمَ الْقِيْمَةِ يَكْفُـرُونَ بِشِـرْكِكُمْ وَلاَ يُنَبِّئُـكَ مِثْـلُ خېير (۱٤) .

## (بیان)

احتجاجات على وحدانيته تعالى في ألوهيته بعد جملة من النعم السماوية والأرضية التي يتنعم بها الإنسان ولا خالق لها ولا مدبر لأمرها إلا الله سبحانه ، وفيها بعض الإشارة إلى البعث .

قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أُرسُلُ الرِّياحِ فَتَثْيَرُ سَحَابًا فَسَقْنَاهُ إِلَى بِلَّدُ مَيْتَ ﴾ الخ

العناية في المقام بتحقق وقوع الأمطار وإنبات النبات بها ، ولذلك قبال : ﴿ الله الذي أرسل الرياح ﴾ وهذا بخلاف ما في سورة الروم من قبوله : ﴿ الله الذي يرسل الرياح فتثير سحابا ﴾ (١) .

وقوله: ﴿فتثير سحابا﴾ عطف على ﴿أرسل﴾ والضمير للرياح والإتيان بصيغة المضارع لحكاية الحال الماضية والإثارة إفعال من ثار الغبار يشور ثوراناً إذا انتشر ساطعاً.

وقوله: ﴿ وَفَسَقَنَاهُ إِلَى بِلَدُ مِيتِ ﴾ أي إلى أرض لا نبات فيها ﴿ فَأَحِينَا بِهِ الأَرْضُ بِعَدُ مُوتِهَا ﴾ وأنبتنا فيها نباتاً بعد ما لم تكن ، ونسبة الإحياء إلى الأرض وإن كانت مجازية لكن نسبته إلى النبات حقيقية وأعمال النبات من التغذية والنمو وتوليد المثل وما يتعلق بذلك أعمال حيوية تنبعث من أصل الحياة .

ولذلك شبه البعث وإحياء الأموات بعد موتهم بإحياء الأرض بعد موتها أي إنبات النبات بعد توقفه عن العمل وركوده في الشتاء فقال : ﴿كذلك النشور﴾ أي البعث فالنشور بسط الأموات يوم القيامة بعد إحياثهم وإخراجهم من القبور .

وفي قوله: ﴿ وَسَقَنَاهُ إِلَى بِلِدُ مِيتِ ﴾ النح . التفات من الغيبة إلى التكلم مع الغير فهو تعالى في قوله: ﴿ وَسَقَنَاهُ ﴾ النح . بنعت النجلم مع الغير ولعل النكتة في ذلك هي أنه لما قال: ﴿ وَالله أرسل الرياح ﴾ أخذ لنفسه نعت الغيبة ويتبعه فيه الإرسال فإن فعل الغائب غائب ، ثم لما قال: ﴿ وَتَثَير سَحَاباً ﴾ على نحو حكاية الحال الماضية صار المخاطب كأنه يرى الفعل ويشاهد الرياح وهي تثير السحاب وتنشره في الجو فصار كأنه يرى من يرسل الرياح لأن مشاهدة الفعل كادت أن لا تنفك عن مشاهدة الفاعل فلما ظهر تعالى بنعت الحضور غير سياق كلامه من الغيبة إلى التكلم واختار لفظ التكلم مع الغير للدلالة على العظمة .

وقوله : ﴿ فَأَحبِينَا بِهِ الأَرضِ ﴾ ولم يقل : فأحبيناه مع كفايته وكذا قـوله : ﴿ بعـد موتها ﴾ مع جواز الاكتفاء بما تقدمه للأخذ بصريح القول الذي لا ارتياب دونه .

قوله تعالى : ﴿من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً ﴾ قال السراغب في

<sup>(</sup>١) الروم : ٤٨ .

المفردات : العزة حالة مانعة لـالإنسان من أن يغلب من قـولهم : أرض عزاز أي صلبة قال تعالى : ﴿ أَيبتغون عندهم العزة فإن العزة لله جميعاً ﴾ انتهى .

فالصلابة هو الأصل في معنى العزة ثم توسع فاستعمل العزيز فيمن يقهر ولا يُقهر كقوله تعالى: ﴿ وَيا أَيْهَا الْعَزِيزِ مَسْنَا ﴾ (١) . وكذا العزة بمعنى الغلبة قال تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ وَوَعَزِنِي فِي الْخَطَابِ ﴾ (٢) والعزة بمعنى القلة وصعوبة المنال ، قال تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَكُتَابِ عَزِيزٍ ﴾ (١) والعزة بمعنى مطلق الصعوبة قال تعالى : ﴿ عزيز عليه ما عنتم ﴾ (٤) والعزة بمعنى الأنفة والحمية قال تعالى : ﴿ وَبِلُ اللَّيْنِ كَفُرُوا فِي عَزَة وَشَقَاقَ ﴾ (٥) إلى غير ذلك .

ثم إن العزة بمعنى كون الشيء قاهراً غير مقهور أو غالباً غير مغلوب تختص بحقيقة معناها بالله عز وجل إذ غيره تعالى فقير في ذاته ذليل في نفسه لا يملك لنفسه شيئاً إلا أن يرحمه الله ويؤتيه شيئاً من العزة كما فعل ذلك بالمؤمنين به قال تعالى : ﴿ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ﴾ (٦)

وبذلك يظهر أن قوله: ﴿من كان يريد العزة فلله العزة جميعاً ﴾ ليس بمسوق لبيان اختصاص العزة بالله بحيث لا ينالها غيره وأن من أرادها فقد طلب محالاً وأراد ما لا يكون بل المعنى من كان يريد العزة فليطلبها منه تعالى لأن العزة له جميعاً لا توجد عند غيره بالذات .

فوضع قوله : ﴿فللَّه العزة جميعاً﴾ في جزاء الشرط من قبيل وضع السبب موضع المسبب موضع المسبب وهـو طلبها من عنـده أي اكتسابها منه بـالعبوديـة التي لا تحصل إلا بـالإيمان والعمل الصالح .

قوله تعالى : ﴿ إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ الكلم ـ كما قيل ـ اسم جنس جمعي يذكر ويؤنث ، وقال في المجمع : والكلم جمع كلمة يُقال : هذا كلم وهذه كلم فيذكر ويؤنث ، وكل جمع ليس بينه وبين واحده إلا الهاء يجوز فيه التذكير والتأنيث انتهى .

(١) يوسف : ٨٨ .

(٢) ص : ٢٣ .

(٣) حم السجدة : ٤١ . (٥) ص : ٢ .

(٤) التوبة : ١٣٨ . (٦) المنافقون : ٨ .

والمراد بالكلم على أي حال ما يفيد معنى تاماً كلامياً ويشهد به توصيف بالطيب فطيب الكلم هو ملاءمته لنفس سامعه ومتكلمه بحيث تنبسط منه وتستلذه وتستكمل به وذلك إنما يكون بإفادته معنى حقاً فيه سعادة النفس وفلاحها .

وبذلك يظهر أن المراد به ليس مجرد اللفظ بل بما أن له معنى طيباً فالمراد به الاعتقادات الحقة التي يسعد الإنسان بالإذعان لها وبناء عمله عليها والمتيقن منها كلمة التوحيد التي يرجع إليها سائر الاعتقادات الحقة وهي المشمولة لقوله تعالى: ﴿ أَلَم تر كيف ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السساء تؤتي أكلها كل حين بإذن ربها ﴾ (١) وتسمية الاعتقاد قولاً وكلمة أمر شائع بينهم.

وصعود الكلم الطيب إليه تعالى هو تقربه منه تعالى اعتلاء وهو العلي الأعلى رفيع الدرجات، وإذ كان اعتقاداً قائماً بمعتقده فتقربه منه تعالى تقرب المعتقد به منه، وقد فسروا صعود الكلم الطيب بقبوله تعالى له وهو من لوازم المعنى.

ثم إن الاعتقاد والإيمان إذا كان حق الاعتقاد صادقاً إلى نفسه صدقه العمل ولم يكذبه أي يصدر عنه العمل على طبقه فالعمل من فروع العلم وآثاره التي لا تنفك عنه ، وكلما تكرر العمل زاد الاعتقاد رسوخاً وجلاء وقوي في تأثيره فالعمل الصالح وهو العمل الحري بالقبول الذي طبع عليه بذل العبودية والإخلاص لوجهه الكريم يعين الاعتقاد الحق في ترتب أثره عليه وهو الصعود إليه تعالى وهو المعزي إليه بالرفع فالعمل الصالح يرفع الكلم الطيب .

فقد تبين بما مر معنى قوله: ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ وأن ضمير ﴿إليه ﴾ لله سبحانه والمراد بالكلم الطيب الاعتقاد الحق كالتوحيد، وبصعوده تقربه منه تعالى، وبالعمل الصالح ما كان على طبق الاعتقاد الحق ويلائمه وأن الفاعل في ﴿يرفعه ﴾ ضمير مستكن راجع إلى العمل الصالح وضمير المفعول راجع إلى الكلم الطيب.

ولهم في الآية أقوال أُخر :

فقد قيل : إن المراد بصعود الكلم الطيب قبوله والإثابة عليه كما تقدمت الإشارة

<sup>· (</sup>١) إبراهيم : ٢٥ ·

إليه ، وقيل : المراد صعود الملائكة بما كتب من الإيمان والطاعات إلى الله سبحانه ، وقيل : المراد صعوداً إلى الله وقيل : المراد صعوداً إلى الله مجازاً .

وقيل: إن فاعل ﴿يرفعه﴾ ضمير عائد إلى الكلم الطيب وضمير المفعول للعمل الصالح والمعنى أن الكلم الطيب يرفع العمل الصالح أي أن العمل الصالح لا ينفع إلا إذا صدر عن التوحيد، وقيل: فاعل ﴿يرفعه﴾ ضمير مستكن راجع إليه تعالى والمعنى العمل الصالح يرفعه الله.

وجملة هذه الوجوه لا تخلو من بعد والأسبق إلى الذهن ما قدمناه من المعنى .

قوله تعالى: ﴿والذين يمكرون السيئات لهم عذاب شديد ومكر أولئك هو يبور ﴾ ذكروا أن﴿السيئات ﴾وصف قائم مقام موصوف محذوف وهو المكرات ، ووضع اسم الإشارة موضع الضمير في ﴿مكر أولئك ﴾ للدلالة على أنهم متعينون لا مختلطون بغيرهم والمعنى والذين يمكرون المكرات السيئات لهم عذاب شديد ومكر أولئك الماكرين هو يبور ويهلك فلا يستعقب أثراً حياً فيه سعادتهم وعزتهم .

وقد بان أن المراد بالسيئات أنواع المكرات والحيل التي يتخذها المشركون وسائل الكسب العزة ، والآية مطلقة ، وقيل : المراد المكرات التي اتخذتها قريش على رسول الله مُسْلَنَة في دار الندوة وغيرها من إثبات أو إخراج أو قتل فرد الله كيدهم إليهم وأخرجهم إلى بدر وقتلهم وأثبتهم في القليب فجمع عليهم الإثبات والإخراج والقتل وهذا وجه حسن لكن الآية مطلقة .

ووجه اتصال ذيل الآية بصدرها أعني اتصال قوله: ﴿ إِلَيه يصعد ﴾ إلى آخر الآية بقوله: ﴿ مِن كَانَ يُرِيدُ الْعَزَةُ فَللَّهُ الْعَزَةُ جَمِيعاً ﴾ أن المشركين كانوا يعتزون بآلهتهم كما قال تعالى: ﴿ واتخذوا من دون الله آلهة ليكونوا لهم عزاً ﴾ (١) فدعاهم الله سبحانه وهم يطلبون العز إلى نفسه بتذكيرهم أن العزة لله جميعاً وبيّن تعالى ذلك بأن توحيده يصعد إليه والعمل الصالح يرفعه فيكتسب الإنسان بالتقرب منه عزة من منبع العزة وأما الذين يمكرون كل مكر سيء لاكتساب العزة فلهم عذاب شديد وما مكروه من المكر باثر هالك لا يصعد إلى محل ولا يكسب لهم عزاً .

<sup>(</sup>۱) مريم : ۸۱ .

سورة فاطر\_ آية ١١ ....... ١١ .... ١٥ ... ١٥ ... ١٥ المررة فاطر

قوله تعالى : ﴿وَالله خلقكم من تراب ثم من نطفة ثم جعلكم أزواجاً ﴾ الخ . يشير تعالى إلى خلق الإنسان فابتدأ خلقه من تـراب وهو المبـدأ البعيد الـذي تنتهي إليه الخلقة ثم من نطفة وهي مبدأ قريب تتعلق به الخلقة .

وقيل المراد بخلقهم من تراب خلق أبيهم آدم من تراب فإن الشيء يضاف إلى أصله وقيل : بل المراد خلق أجمالياً من تراب في ضمن خلقاً إجمالياً من تراب في ضمن خلق آدم من تراب والخلق التفصيلي هو من النطفة كما قال : ثم من نطفة .

والفرق بين الوجوه الثلاثة أن في الأول نسبة الخلق من تراب إليهم على طريق المجاز العقلي ، وفي الثاني المراد بخلقهم خلق آدم ولا مجاز في النسبة ، وفي الثالث المراد خلق كل واحد من الأفراد من التراب حقيقة من غير مجاز إلا أنه خلق إجمالي لا تفصيلي وبهذا يفارق ما قدمناه من الوجه . .

ويمكن تأييد القول الأول بقول تعالى: ﴿ خلق الإنسان من صلصال كالفخار﴾ (١) ، والثاني بنحو قوله: ﴿ وبدأ خلق الإنسان من طين ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ﴾ (٢) ، والثالث بقوله: ﴿ ولقد خلقناكم ثم صورناكم ثم قلنا للملائكة اسجدوا لأدم ﴾ (٣) ولكل وجه .

وقبوله: ﴿ ثُمَّ جَعَلَكُمُ أَزُواجًا ﴾ أي ذكبوراً وإنبائناً ، وقيبل: أي قبدر بينكم الزوجية وزوج بعضكم من بعض ، وهبو كما تبرى ، وقيل: أي أصنبافاً وشعبوباً . وهو كسابقه .

وقوله : ﴿ وما تحمل من أنثى ولا تضع إلا بعلمه ﴾ من زائدة لتأكيد النفي ، والباء في ﴿ بعلمه ﴾ للمصاحبة وهو حال من الحمل والوضع ، والمعنى ما تحمل ولا تضع أنثي إلا وعلمه يصاحب حمله ووضعه ، وذكر بعضهم أنه حال من الفاعل وأن كونه حالاً من الحمل والوضع وكذا من مفعوليهما أي المحمول والموضوع خلاف الظاهر وهو ممنوع .

وقوله ﴿ ﴿ وَمَا يَعْمَرُ مِنْ مَعْمَرُ وَلَا يَنْقُصُمُنَ عَمَرُهُ إِلَّا فِي كَتَـابِ ﴾ أي وما يمد

(١) الرحمن : ١٤ .

(٢) السجلة : ٨ .

(٣) الأعراف : ١١ .

ويزاد في عمر أحد فيكون معمراً ولا ينقص من عمره أي عمر أحد إلا في كتاب .

فقوله : ﴿وما يعمر من معمر﴾ من قبيل قوله : ﴿إنِّي أَرَانِي أَعَصَّر خَمَراً﴾(١) فوضع معمر موضع نائب الفاعل وهو أحد بعناية أنه بعد تعلق التعمير به يصير معمراً وإلا فتعمير المعمر لا معنى له .

وقوله: ﴿ولا ينقص من عمره﴾ الضمير في ﴿عمره﴾ راجع إلى ﴿معمر﴾ باعتبار موصوف المحذوف وهو أحد والمعنى ولا ينقص من عمر أحد وإلا فنقص عمر المفروض معمراً تناقض خارق للفرض.

وقوله: ﴿ إِلا في كتاب ﴾ وهو اللوح المحفوظ الذي لا سبيل للتغيير إليه فقد كتب فيه أن فلاناً يزاد في عمره كذا لسبب كذا وفلاناً ينقص من عمره كذا لسبب كذا وأما كتاب المحو والإثبات فهو مورد التغير وسياق الآية يفيد وصف العلم الثابت ولهم في قوله: ﴿ وما يعمر من معمر ولا ينقص من عمره ﴾ وجوه أخر ضعيفة لا جدوى في التعرض لها.

وقوله: ﴿إِن ذلك على الله يسير ﴾ تعليل وتقرير لما في الآية من وصف خلق الإنسان وكيفية إحداثه وإبقائه والمعنى أن هذا التدبير الدقيق المتين المهيمن على كليات الحوادث وجزئياتها المقرر كل شيء في مقره على الله يسير لأنه الله العليم القدير المحيط بكل شيء بعلمه وقدرته فهو تعالى رب الإنسان كما أنه رب كل شيء.

قوله تعالى : ﴿وما يستوي البحران هذا عذب فرات سائخ شرابه وهذا ملح أجاج﴾ إلى آخر الآية قيل : العذب من الماء طيبه ، والفرات الماء الذي يكسر العطش أو البارد كما في المجمع ، والسائغ هو الذي يسهل انحداره في الحلق لعذوبته والاجاج الذي يحرق لملوحته أو المر .

وقوله: ﴿ومن كل تأكلون لحماً طرياً وتستخرجون حلية تلبسونها اللحم الطري الغض الجديد، والمراد لحم السمك أو السمك والطير البحري، والحلية المستخرجة من البحر اللؤلؤ والمرجان والأصداف قال تعالى: ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان ﴿ والمرجان ﴿ والمرجان ﴿ والمرجان ﴿ والمرجان ﴾ (٢) .

(۱) يوسف : ۲۲ .

(٢) الرحمان : ٢٢ .

وفي الآية تمثيل للمؤمن والكافر بالبحر العذب والمالح يتبين به عدم تساوي الموؤمن والكافر في الكمال الفطري وإن تشاركا في غالب الخواص الإنسانية وآثارها فالمؤمن باق على فطرته الأصلية ينال بها سعادة الحياة الدائمة والكافر منحرف فيها متلبس بما لا تستطيبه الفطرة الإنسانية وسيعذب بأعماله فمثلهما مشل البحرين المختلفين عذوبة وملوحة فهما مختلفان من حيث البقاء على فطرة الماء الأصلية وهي العذوبة والخروج عنها بالملوحة وإن اشتركا في بعض الآثار التي ينتفع بها ، فمن كل منهما تأكلون لحماً طرياً وهو لحم السمك والطير المصطاد من البحر وتستخرجون حلية تلبسونها كاللؤلؤ والمرجان والأصداف .

فظاهر الآية أن الحلية المستخرجة مشتركة بين البحر العذب والبحر المالح لكن جمعاً من المفسرين استشكلوا ذلك بأن اللؤلؤ والمرجان إنما يستخرجان من البحر المالح دون العذب ، وقد أجابوا عنه بأجوبة مختلفة .

منها أن الآية مسوقة لبيان اشتراك البحرين في مطلق الفائدة وإن اختص ببعضها كأنه قيل: ومن كمل تنتفعون وتستفيدون كما تأكلون منهما لحماً طرياً وتستخرجون من البحر المالح حلية تلبسونها وترى الفلك فيه مواخر.

ومنها أنه شبه المؤمن والكافر بالعدب والاجاج ثم فضل الاجاج على الكافر بأن في الاجاج بعض النفع والكافر لا نفع في وجوده فالآية على طريقة قوله تعالى: وثم قست قلوبكم من بعد ذلك فهي كالحجارة أو أشد قسوة ثم قبال: ووإن من الحجارة لما يتفجر منه الأنهار وإن منها لما يشقق فيخرج منه الماء وإن منها لما يهبط من خشية الله (١).

ومنها أن قوله: ﴿وتستخرجون حلية تلبسونها ﴾ من تتمة التمثيل على معنى أن البحرين وإن اشتركا في بعض المنافع تفاوتاً فيما هو المقصود بالذات لأن احدهما خالطه ما خرج به عن صفاء فطرته والمؤمن والكافر وإن اتفقا أحياناً في بعض المكارم كالشجاعة والسخاوة متفاوتان فيما هو الأصل لبقاء أحدهما على صفاء الفطرة الأصلية دون الآخر.

<sup>(</sup>١) البقرة : ٧٤ .

ومنها أنه لا مانع من أن يخرج اللؤلؤ من المياه العـذبة وإن لم نـره فالإشكـال باختصاص الحلية بالماء المالح ممنوع .

ومنها منع أصل الدعوى وهو كون الآية ﴿وما يستوي البحران﴾ الخ . تمثيلاً للمؤمن والكافر بل هي واقعة في سياق تعداد النعم لإثبات الربوبية كقوله قبلاً : ﴿والله الذي أرسل الرياح﴾ وقوله بعداً : ﴿يولج الليل في النهار﴾ الخ . فالآية مسوقة لبيان نعمة البحر واختلافه بالعذوبة والملوحة وما فيهما من المنافع المشتركة والمختصة .

ويؤيد هذا الوجه أن نظير الآية في سورة النحل واقعة في سياق الآيات العادة لنعم الله سبحانه وهو قوله: ﴿وهو الـذي سخر البحر لتأكلوا منه لحماً طرياً وتستخرجوا منه حلية تلبسونها وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون﴾(١).

والحق أن أصل الاستشكال في غيـر محله وأن البحرين يشتـركـان في وجـود الحلية فيهما كما هو مذكور في الكتب الباحثة عن هذه الشؤون مشروح فيها(٢) .

قوله تعالى : ﴿ وَتَرَى الْفَلَكُ فِيهِ مُواخِرُ لَتَبَتَّغُوا مِنْ فَضِلَهُ وَلَعْلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ ضمير ﴿ فَيه ﴾ للبحر ، ومواخر جمع ماخرة من المخر بمعنى الشق عدت السفينة ماخرة لشقها الماء بجؤجئتها .

قيل : إنما أفرد ضمير الخطاب في قوله : ﴿ترى﴾ بخلاف الخطابات المتقدمة والمتأخرة لأن الخطاب لكل أحد يتأتى منه الرؤية دون المنتفعين بالبحرين فقط .

وقوله : ﴿لتبتغوا من فضله ولعلكم تشكرون﴾ أي مخر الفلك البحر بتسخيـره لتطلبوا من عطائه وهو الرزق ورجاء أن تشكروا الله سبحانه ، وقـد تقدم أن التـرجي

<sup>(</sup>١) النحل : ١٤ .

<sup>(</sup>٢) وقد ذكر وجود الحلية في الماء العذب في مادة صدف من دائرة المعارف للبستاني وذكر أيضاً في آمريكانا Encyclo Paedia وبريطانيا Encyclo Paedia وجودها فيه وسميت علة من الأنهار العلبة في أمريكا واوروبا وآسيا يستخرج منها اللؤلؤ .

الذي تفيده ﴿ لعل ﴾ في كلامه تعالى قائم بالمقام دون المتكلم .

وقد قيل في هذه الآية : ﴿وترى الفلك فيه مواخر لتبتغوا من فضله ﴾ وفي سورة النحل : ﴿وترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ﴾ فاختلفت الآيتان في تقديم ﴿فيه ﴾ على ﴿مواخر﴾ وتأخيره منه وعطف ﴿لتبتغوا ﴾ وعدمه .

ولعل النكتة في ذلك أن آية النحل مصدرة بكلمة التسخير فهي مسوقة لبيان كيفية التسخير والأنسب لذلك تأخير فيه ليتعلق بمواخر ويشير إلى مخر البحر فيصرح بالتسخير بخلاف ما ههنا ثم التسخير له غايات كثيرة منها ابتغاء الفضل والأنسب لذلك عطف فلتبتغوا على محذوف ليدل على عدم انحصار الغاية في ابتغاء الفضل بخلاف ما ههنا فإن الغرض بيان أنه الرازق المدبر ليرتدع المكذبون وقد تقدم ذكر تكذبيهم عن تكذيبهم ويكفي في ذلك بيان ابتغائهم الفضل غاية من غير حاجة إلى العطف . والله أعلم .

وقال في روح المعاني في المقام: والذي يظهر لي في ذلك أن آية النحل سيقت لتعداد النعم كما يؤذن بذلك سوابقها ولواحقها وتعقيب الآيات بقوله سبحانه: ﴿ وَإِن تعدوا نعمة الله لا تحصوها ﴾ فكان الأهم هناك تقديم ما هو نعمة وهو مخر الفلك للماء بخلاف ما هنا فإنه إنما سيق استطراداً أو تتمة للتمثيل كما علمت آنفاً فقدم فيه ﴿ فيه ﴾ إيذاناً بأنه ليس المقصود بالذات ذلك ، وكان الاهتمام بما هناك اقتضى أن يقال في تلك الآية: ﴿ ولتبتغوا ﴾ بالواو ومخالفة ما هنا لذلك اقتضت ترك الواو في قوله: ﴿ لتبتغوا ﴾ انتهى .

قوله تعالى: ﴿ ويولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى النخ . إيلاج الليل في النهار قصر النهار بطول الليل وإيلاج النهار في الليل قصر الليل بطول النهار ، والمراد بالجملتين الإشارة إلى اختلاف الليل والنهار في الطول والقصر المستمر في أيام السنة بتغير الأيام ولذا عبر بقوله : ﴿ ويولج ﴾ الدال على استمرار التغيير بخلاف جريان الشمس والقمر فإنه ثابت على حاله ولذا عبر فيه بقوله : ﴿ وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى ﴾ والعناية صورية مسامحية .

وقوله : ﴿ ذَلَكُمُ اللهُ رَبُّكُم ﴾ بمنزلة النتيجة لما تقدم أي إذا كان أمر خلقكم

وتدبيركم براً وبحراً وأرضاً وسماء منتسباً إليه مـدبراً بتـدبيره فـذلكم الله ربكم الذي يملككم ويدبر أمركم .

وقوله : ﴿ له الملك﴾ مستنتج مما قبله وتوطئة وتمهيد لما بعده من قبوله : ﴿ والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير ﴾ .

وقوله : ﴿ والذين تدعون من دونه مايملكون من قطمير ﴾ القطمير على ما قاله الراغب الأثر على رأس النواة وذلك مثل للشيء الطفيف ، وفي المجمع : القطمير لفافة النواة .

وقيل: الحبة في بطن النواة انتهى والكلام على أي حال مبالغة في نفي أصل الملك والمراد بالذين تدعون من دون الله آلهتهم الذين كانوا يندعونها من الأصنام وأربابها.

قوله تعالى: ﴿إِن تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم ولو سمعوا ما استجابوا لكم ﴾ الخرب الله وتقرير لما تقدم من قوله: ﴿والذين تدعون من دونه ما يملكون من قطمير ﴾ أي تصديق كونهم لا يملكون شيئاً أنكم إن تدعوهم لا يسمعوا دعاءكم لأن الأصنام جمادات لا شعور لها ولا حس وأرباب الأصنام كالملائكة والقديسين من البشر في شغل شاغل من ذلك على أنهم لا يملكون سمعاً من عند أنفسهم فلا يسمعون إلا بإسماعه .

وقوله: ﴿ وَلُو سَمَعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُم ﴾ إذ لا قدرة لهم على الاستجابة قـولاً ولا فعلاً أما الأصنام فظاهر وأما أرباب الأصنام فقدرتهم من الله سبحانه ولن يأذن الله لأحـد أن يستجيب أحداً يدعوه بالربوبية قال تعالى: ﴿ لن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون ومن يستنكف عن عبادته ويستكبر فسيحشرهم إليه جميعاً ﴾ (١).

وقوله :﴿ويوم القيامةيكفرون بشسرككم﴾ أي يردون عبادتكم إليكم ويتبرؤون منكم بدلاً من أن يكونوا شفعاء لكم ﴿إذ تبرأ الذين اتبعوا من الذين اتبعوا﴾(٢) .

فالآية في نفي الاستجابة وكفر الشركاء يوم القيامة في معنى قـوله: ﴿من أضـل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعـاثهم غافلون وإذا

(١) النساء : ١٧٢ . (٢) البقرة : ١٦٦ .

حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين♦ (١).

وقوله : ﴿ ولا ينبئك مثل خبير ﴾ أي لا يخبرك عن حقيقة الأمر مخبر مثل مخبر خبير وهو خطاب خاص بالنبي مُنِيَّنَ الله بعد الإعراض عن خطابهم لعدم تفقههم بالبيان الحق أو خطاب عام في صورة الخطاب الخاص خوطب به السامع أي من كان كقوله : ﴿ وترى الفلك فيه مواخر ﴾ الآية السابقة ، وقوله : ﴿ وترى الشمس إذا طلعت ﴾ الآية (٢) ، وقوله : ﴿ وتحسبهم أيقاظاً وهم رقود ﴾ (٢) .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قول تعالى : ﴿كذلك النشور﴾ حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن جميل بن دراج عن أبي عبد الله على الخلق أراد الله أن يبعث الخلق أمطر السماء على الأرض أربعين صباحاً فاجتمعت الأوصال ونبتت اللحوم .

أقول : وفي هذا المعنى عدة روايات أخر .

وفي الدر المنثور أخر الطيالسي وأحمد وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في الأسماء والصفات عن أبي رزين العقيلي قال : قلت : يا رسول الله كيف يحيي الله الموتى ؟ قال : أما مررت بأرض مجدبة ثم مررت بها مخصبة تهتز خضراء ؟ قال : بلى . قال : كذلك يحيي الله الموتى وكذلك النشور .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه قال: قال رسول الله مسلمة : إن لكل قول مصداقاً من عمل يصدقه أو يكذبه فإذا قبال ابن آدم وصدق قوله بعمله رفع قوله بعمله إلى الله ، وإذا قال وخالف عمله قوله رد قوله على عمله الخبيث وهوى به في النار .

وفي التوحيد بإسناده عن زيـد بن علي عن أبيه ﷺ في حـديث قال : وإن الله تبارك وتعالى بقاعاً في سماواته فمن عـرج به إلى بقعـة منها فقـد عرج بـه إليه . ألا تسمع الله عز وجل يقول : ﴿تعرج الملائكة والروح إليه ﴾ ويقول في قصة عيسى ابن

(١) الأحقاف: ٦ . (٣) الكهف: ١٧ . (٣) الكهف: ١٨ .

مريم عليهما السلام ﴿بل رفعه الله﴾ ويقول عـز وجل : ﴿إليـه يصعد الكلم الـطيب والعمل الصالح يرفعه﴾ .

أقول : وعن الفقيه مثله .

وفي نهج البلاغة: ولولا إقرارهن (١) له بالربوبية وإذعانهن له بالطواعية (٢) لما جعلهن موضعاً لعرشه ولا مسكناً لملائكته ولا مصعداً للكلم الطيب والعمل الصالح من خلقه .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر مَنْالِئَكُهُ في قوله تعالى : ﴿وَمَا يَسْتُويَ الْبِحْرَانَ هَذَا عَذَبِ فَرَاتُ سَائِغُ شَرَابِهُ وَهَذَا مَلَحَ أَجَاجِ﴾ الأجاج المر .

وفيه في قوله : ﴿والذين تبدعون من دونه ما يملكون من قطمير ﴾ قال : الجلدة الرقيقة التي على ظهر النوى .

يَا أَيُّهَا آلنَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى آللَّهِ وَآللَّهُ هُوَالْغَنِيُّ الْحَمِيدُ (١٥) إِنْ يَشَأْ يُلْهِبُكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقِ جَدِيدٍ (١٦) وَمَا ذٰلِكَ عَلَى آللَّهِ بِعَزِيزٍ (١٧) وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أُخْرَىٰ وَإِنْ تَلْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لاَ يُعْزِيزٍ (١٧) وَلاَ تَزِرُ وَازِرَةً وِزْرَ أُخْرَىٰ وَإِنْ تَلْعُ مُثْقَلَةٌ إِلَى حِمْلِهَا لاَ يُحْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِى إِنَّمَا تُنْذِرُ آلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ يَعْمَلُ مِنْهُ شَيْءٌ وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْبِى إِنَّمَا تُنْذِرُ آلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَأَقَامُوا آلصَّلُوةَ وَمَنْ تَزَكّىٰ فَإِنَّمَا يَتَزَكّىٰ لِنَفْسِهِ وَإِلَى آللَّهِ الْغَيْبِ وَأَقَامُوا آلصَّلُوةً وَمَنْ تَزَكّىٰ فَإِنَّمَا يَتَزَكّىٰ لِنَفْسِهِ وَإِلَى آللَّهِ النَّعْمِيرُ (١٨) وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ (١٩) وَلاَ آلظُلُمَاتُ وَلاَ الشَّلُورُ (٢٠) وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلاَ الشَّلُومُ وَلاَ الْخَرُورُ (٢١) وَمَا يَسْتَوِي الْأَحْيَاءُ وَلاَ الثَّهُ وَلَا آللَّهُ يُسْمِعُ مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ (٢٢) إِنْ أَنْتَ إِلَّا فَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً الْقُلُورِ (٢٢) إِنْ أَنْتَ إِلاَ نَذِيرُ (٢٣) إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِ بَشِيراً وَنَذِيراً وَلَا الْعَرِيرُ وَلَا الْخَرِيرِ (٢٢) إِنَا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقِّ بَشِيراً وَنَذِيراً

<sup>(</sup>١) الضمير للسماوات .

<sup>(</sup>٢) الطاعة .

سورة فاطر\_ آیة ۱۵ ...... ۲۵ ... ۳۳ ... ۴۳

وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ (٢٤) وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَدْ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ جَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ وَبِٱلْزُّبُرِ وَبِالْكِتَابِ الْمُنِيرِ (٢٥) ثُمَّ أَخَذْتُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ (٢٦) .

#### (بیان)

لما بين لهم أن الخلق والتدبير إليه تعالى فهو ربهم له الملك دون الذين يـدعون من دونه فهم لا يملكون شيئاً حتى يقومـوا بتدبيـره ، أخذ يبين ذلـك ببيان آخـر مشوب بالوعيد والتهديد وهو أنـه تعالى غني عنهم وهم فقـراء إليه فله أن يـذهبهم ويأت بخلق جديد إن شاء جزاء بما كسبوا .

ثم وجه الخطاب إلى النبي عَيْنَاتُ بما حاصله أن هذه المؤاخذة والإهلاك لا يشمل إلا هؤلاء المكذبين دون المؤمنين الذين يؤثر فيهم إنذار النبي عَيْنَاتُ فبينهما فرق ظاهر وهو عَيْنَاتُ نذير كالنذر الماضين وحاله كحال من قبله من المنذرين وإن يكذبوه فقدكذبت الأنبياء الماضين مكذبوا أممهم فأخذهم الله أخذاً شديداً وسيأخذ المكذبين من هذه الأمة .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ أَنْتُمَ الْفَقَـرَاءُ إِلَى اللهِ وَاللهِ هُو الْغَنِي الْحَمَيَـدُ ﴾ لا ريب أن في الآية تمهيد بـالنسبة إلى الآيتين التـاليتين يتبين بها مضمـونهما وهي مـع ذلك مستقلة في مفادها .

بيان ذلك : أن السياق يشعر بأن أعمال هؤلاء المكذبين كانت تكشف عن أنهم كانوا يتوهمون أن لهم أن يستغنوا عن الله سبحانه بعبادة آلهتهم وأن لله إليهم حاجة ولذلك يدعوهم إلى نفسه بالدعوة الإلهية التي يقوم بها رسله فهناك غنى وفقر ولهم نصيب من الغنى ولله نصيب من الفقر تعالى عن ذلك .

فرد الله سبحانه زعمهم ذلك بقوله: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسِ أَنتُم الفقراء إلى الله والله هو الغني فيه هو الغني فيه فقصر الفقر فيهم وكل الغنى فيه سبحانه ، وإذ كان الغنى والفقر وهما الوجدان والفقدان متقابلين لا يرتفعان عن موضوعهما كان لازم القصر السابق قصر آخر وهو قصرهم في الفقر وقصره تعالى في الغنى فليس لهم إلا الفقر وليس له تعالى إلا الغنى .

فىالله سبحان غني بالـذات له أن يـذهبهم ويستغني عنهم وهم فقراء بـالذات ليس لهم أن يستغنوا عنه بغيره .

والملاك في غناه تعالى عنهم وفقرهم أنه تعالى خالقهم ومدبر أمرهم وإليه الإشارة بأخذ لفظ الجلالة في بيان فقرهم وبيان غناه ، والإشارة إلى الخلق والتدبير في قوله : ﴿ إِن يَشَأَ يَذَهِبُكُم وَيَأْتُ بِخَلَقَ جَدَيْدٍ ﴾ وكذا توصيفه تعالى بالحميد وهو المحمود في فعله الذي هو خلقه وتدبيره .

فيعود معنى الكلام إلى نحو من قولنا : يا أيها الناس أنتم بما أنكم مخلوقون مدبرون لله الفقراء إلى الله فيكم كل الفقـر والحاجـة والله بما أنـه الخالق المـدبر، الغني لا غني سواه .

وعلى هذا لا ضير في قصر الفقر في الناس سواء أريد به المكذبون خاصة أو عامة الناس مع كون غيرهم من المخلوقات فقراء إلى الله كمثلهم وذلك أن عموم علمة الحكم يعمم الحكم فكأنه قيل: أنتم معاشر الخليقة الفقراء إلى خالقكم المدبر لأمركم وهو الغني الحميد.

وقد أجيب عن إشكال قصر الفقر في الناس مع عمومه لغيرهم بوجوه من الجواب :

منها أن في قصر الفقر في الناس مبالغة في فقرهم كأنهم لكثرة افتقارهم وشدة احتياجهم هم الفقراء فحسب وأن افتقار سائر الخلائق بالنسبة إلى فقرهم بمنزلة العدم ولذلك قال تعالى: ﴿ خلق الإنسان ضعيفاً ﴾ ولا يرد الجن لأنهم لا يحتاجون في المطعم والملبس وغيرهما كما يحتاج الإنسان.

ومنها أن المراد الناس وغيرهم وهـو على طريقـة تغليب الحاضـر على الغائب وأولي العلم على غيرهم .

ومنها أن الوجه حمل اللام في الناس على العهد وفي الفقراء على الجنس لأن المخاطبين في الآية هم الذين خوطبوا في قوله: ﴿ ذَلَكُمُ اللهُ رَبِكُمُ لَهُ الْمَلُكُ ﴾ الآية أي ذلكم المعبود هو الذي وصف بصفات الجلال لا اللذين تدعون من دونه وأنتم أشد الخلائق احتياجاً إليه.

ومنها أن القصر إضافي بالنسبة إليه تعالى لا حقيقي .

وغير خفي عليك أن مفاد الآية وسياقها لا يبلائم شيئًا من هـذه الأجوبة نعم يمكن توجيه الجواب الأخير بما يرجع إلى ما قدمناه من الوجه .

وتذييل الآية بصفة الحميد للإشارة إلى أنه غني محمود الأفعال إن أعطى وإن منع لأنه إذا أعطى لم يعطه لبدل لغناه عن الجزاء والشكر وكل بدل مفروض وإن منع لم يتوجه إليه لاثمة إذ لاحق لأحد عليه ولا يملك منه شيء .

قوله تعالى : ﴿إِن يَشَا يَذَهِبُكُم وَيَأْتُ بِخُلِقَ جَدِيدُ وَمَا ذَلْكُ عَلَى الله بِعَرْيرُ ﴾ أي إن يرد إذهابكم يلذهبكم أيها الناس لأنه غني عنكم لا يستضر بذهابكم ويأت بخلق جديد يحمدونه ويثنون عليه لا لحاجة منه إليهم بل لأنه حميد ومقتضاه أن يجود فيحمد وليس ذلك على الله بصعب لقدرته المطلقة لأنه الله عز اسمه .

فقد بان أن مضمون الآية متفرعة على مضمون الآية السابقة فقوله: ﴿إِن يَشَا يَذْهَبُكُم ﴾ متفرع على كونه تعالى غنياً ، وقوله : ﴿وَيَاتُ بَخَلَقَ جَدَيْد ﴾ متفرع على كونه تعالى حميداً ، وقد فرع مضمون الجملتين في موضع آخر على غناه ورحمته قال تعالى : ﴿وربك الغني ذو الرحمة إن يشأ يذهبكم ويستخلف من بعدكم ما يشاء ﴾(١) .

قوله تعالى: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى الخ . قال الراغب: الوزر بفتحتين ـ الملجأ الذي يلتجأ إليه من الجبل ، قال تعالى: ﴿كلا لا وزر والوزر بالكسر فالسكون ـ الثقل تشبيها بوزر الجبل ، ويعبر به عن الإثم كما يعبر عنه بالثقل قال تعالى: ﴿ليحملوا أثقالهم وأثقالاً مع أثقالهم ) وينبر عنه الإثم لله المعنى لا تحمل نفس حاملة للإثم إثم نفس أخرى ولازم ذلك أن لا تؤاخذ نفس إلا بما حملت من إثم نفسها واكتسبته من الوزر .

والآية كأنها دفع دخل يشعر به آخرها كأنه لما قال : إن يِشأ يـذهبكم ويأت بآخرين ، فهددهم بالإهـلاك والإفناء ، قيـل : هؤلاء المكذبـون أخذوا بـوزرهم فما حال المؤمنين؟ أيؤخذون بوزر غيرهم ؟ .

فاجيب أن لا تــزر وازرة وزر أخرى ولا تحمل نفس حمل غيرها الذي أثقلهــا

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٣٣ .

وإن كانت ذات قربى .

فهؤلاء المكذبون هم المعنيون بالتهديد ولا تنفع فيهم دعوتك وإنذارك لأنهم مطبوع على قلوبهم، وإنما ينفع إنذارك الذين يخشون ربهم بالغيب ويقيمون الصلاة والفريقان لا يستويان لأن مثلهم مشل الأعمى والبصير، والظلمات والنور، والظل والحرور، والأحياء والأموات.

فقوله : ﴿ولا تزر وازرة وزر أُخرى﴾ أي لا تحمل نفس حاملة للوزر والإثم إثم نفس أخرى حاملة .

وقوله: ﴿ وَإِنْ تَدْعُ مِثْقَلَةً إِلَى حَمَلُهَا لاَ يَحْمَلُ مِنْهُ شَيْءُ وَلُو كَانَ ذَا قَرْبَى ﴾ أي وإن تَدْعُ نفس مِثْقَلَةً أَثْقَلُهَا حَمَلُهَا مِن الإِثْمُ غَيْرِهَا إِلَى مَا حَمَلَتُهُ مِن الإِثْمُ لِيحْمَلُهُ عَنْهُا لاَ يَسْتَجَابُ لَهَا وَلاَ يَحْمَلُ مِنْ حَمَلُهَا شَيْءَ وَلُو كَانَ الْمَدْعُ وَذَا قَرْبَى للداعي كَالابُ وَالأَحْ وَالاَحْتُ .

وقوله: ﴿إنما تنذر الذين يخشون ربهم بالغيب وأقاموا الصلاة ﴾ أي هؤلاء المكذبون لا ينتفعون بالإنذار ولا تتحقق معهم حقيقة الإنذار لأنهم مطبوع على قلوبهم إنما تنذر وينفع إنذارك الذين يخشون ربهم بالغيب ويقيمون الصلاة التي هي أفضل العبادات وأهمها وبالجملة يؤمنون بالله ويعبدونه أي الذين يخشون ربهم بالغيب ويقيمون الصلاة إثر إنذارك لا أنهم يخشون ربهم ويصلون ثم ينذرون بعد ذلك حتى يلزم تحصيل الحاصل فالآية كقوله: ﴿إني أراني أعصر خمراً ﴾(١).

وقوله: ﴿وَمِن تَزَكَى فَإِنْمَا يَتَزَكَى لَنْفُسُهُ ﴾ بدل الخشية وإقامة الصلاة من التزكي للإشارة إلى أن المطلوب بالدعوة والإنذار هو التزكي وتـزكية النفس تلبسها بالخشية من الله على الغيب وإقامة الصلاة .

وفيه تقرير وتأكيد لما تقدم من كونه تعالى غنياً حميداً فهـو تعالى لا ينتفـع بما يدعو إليه من التزكي بل الذي تزكى فإنما يتزكى لنفع نفسه .

وقد ختم الآية بقوله : ﴿وَإِلَى الله المصير﴾ للدلالة على أن تزكية من تزكى لا يـذهب سدى ، فـإن كلا من الفـريقين صائـرون إلى ربهم لا محالـة وهو يحـاسبهم

<sup>(</sup>۱) يوسف : ٣٦ .

سورة فاطر۔ آیة ۱۹ ـ ۲۳ ..... ۲۳ ... ۳۷

ويجازيهم فيجازي هؤلاء المتزكين أحسن الجزاء .

قوله تعالى : ﴿وَمَا يَسْتُويَ الْأَعْمَى وَالْبُصِيرِ﴾ النظاهر أنه عطف على قبوله : ﴿وَإِلَى الله المصيرِ﴾ تعليل في صورة التمثيل لعـدم مساواة هؤلاء المتـزكين لأولئك المكذبين ، وقيل : عطف على قوله السابق : ﴿وَمَا يَسْتُويَ الْبُحْرَانَ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ولا الظلمات ولا النور﴾ تكرار حروف النفي مرة بعد مرة في الآية وما يليها لتأكيد النفي .

قوله تعالى : ﴿ولا الظل ولا الحرور﴾ الحرور شدة حر الشمس على ما قيل وقيل : هو السموم وقيل : السموم يهب نهاراً والحرور يهب ليلًا ونهاراً .

قوله تعالى : ﴿وما يستوي الأحياء ولا الأموات ﴾ إلى آخر الآية عطف على قوله : ﴿وما يستوي الأعمى والبصير ﴾ وإنما كسرر قوله : ﴿ما يستوي ﴾ ولم يعطف ﴿الأحياء ولا الأموات ﴾ على قوله : ﴿الأعمى والبصير ﴾ كرابعته لطول الفصل فاعيد ﴿ما يستوي ﴾ لشلا يغيب المعنى عن ذهن السامع فهو كقوله : ﴿كيف يكون للمشركين عهد عند الله ورسوله ﴾ إلى أن قال ﴿كيف وإن يظهروا عليكم ﴾ (١) الخ .

والجمل المتوالية المترتبة أعني قوله : ﴿وما يستوي الأعمى والبصير﴾ إلى قوله : ﴿وما يستوي الأحياء ولا الأموات﴾ تمثيلات للمؤمن والكافر وتبعات أعمالهما .

وقوله: ﴿إِنَّ الله يسمع من يشاء﴾ وهو المؤمن كان ميتاً فأحياه الله فأسمعه لما في نفسه من الاستعداد لذلك قال تعالى: ﴿أَو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نسوراً﴾(٢)، وأما النبي مَشْلُنَاتُ فإنما هو وسيلة والهدى هدى الله .

وقوله: ﴿وما أنت بمسمع من في القبور﴾ أي الأموات والمراد بهم الكفار المطبوع على قلوبهم.

قوله تعالى : ﴿إِنْ أَنْتَ إِلَا نَذَيرِ ﴾ قصر إضافي أي ليس لك إلا إنـذارهم وأما هداية من اهتدى منهم وإضلال من ضل ولم يهتد جزاء له بسيء عمـله فإنما ذلك لله سبحانه . ولم يذكر البشير مع النـذير مع كونـه وَالله الله متلبساً بـالوصفين معـاً لأن

(١) التوبة : ٨ . (٢) الأنعام : ١٢٢ .

المقام مقام الإنذار فالمناسب هو التعـرض لوصف الإنـذار مع أنـه مذكـور في الآية التالية .

قوله تعالى: ﴿إِنَا أَرْسَلْنَاكُ بِالْحَقِّ بِشَيْراً وَلَذَيْراً وَإِنْ مِنْ أَمَةَ إِلَا حَلَّا فَيَهَا لَلْمِ الْمُفَادَ عَلَى مَا يَقْتَضِيهُ السّياقِ إِنَّا أَرْسَلْنَاكُ بِالْتَبْشِيْرِ وَالْإِنْـذَارِ وَلِيسَ بِبَدَعِ مُسْتَغْرِبُ فَمَا مِنْ أَمَةً مِنَ اللَّهِ وَقَدْ خَلَّا وَمَضَى فَيْهَا نَـذَيْرِ فَـذَلْكُ مِنْ سَنِ اللهِ الجَارِية في خَلقه .

وظاهر السياق أن المراد بالنذير الرسول المبعوث من عند الله وفسر بعضهم النذير بمطلق من يقوم بالعظة والإنذار من نبي أو عالم غير نبي وهو خلاف ظاهر الآية .

نعم ليس من الواجب أن يكون نـذير كـل أُمة من أفـرادها فقـد قال تعـالى : ﴿خلا فيها﴾ ولم يقل : «خلا منها» .

قوله تعالى: ﴿وإن يكذبوك فقد كذب الذين من قبلهم جاءتهم رسلهم بالبينات وبالزبر وبالكتاب المنير﴾ البينات هي الآيات المعجزة التي تشهد على حقية الرسل ، والزبر جمع زبور ولعل المراد بها بقرينة مقابلتها للكتاب الصحائف والكتب التي فيها ذكر الله تعالى من غير أن تتضمن الأحكام والشرائع ، والكتاب المنير الكتاب المنزل من السماء المتضمن للشرائع ككتاب نوح وإبراهيم وتوراة موسى وإنجيل عيسى عليهم السلام ، ومعنى الأية ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ثم أَخذَت اللَّذِينَ كَفَرُوا فَكَيْفَ كَانَ نَكَيْرٍ ﴾ الأخذ كناية عن التعذيب، والنكير الإنكار، والباقي ظاهر.

## (كلام في معنى عموم الإِنذار)

قد تقدم في أبحـاث النبوة في الجـزء الثاني ووفي قصص نــوح عَلِشَكْم. في الجزء العاشر من الكتاب ما يدل من طريق العقل على عموم النبوة ويؤيده الكتاب .

فلا تخلو أمة من الأمم الإنسانية عن ظهور ما للدعوة الحقة النبوية فيها وأما كون نبي كل أمة من نفس تلك الأمة فلا دليل عليه ، وقد عرفت أن قول تعالى : ﴿وإن من أُمة إلا خلا فيها نذير﴾ الآية مفاده ذلك .

وأما فعلية الإنذار ـ بحيث يبلغ كل فرد فرد من الأمة مضافاً إلى أصل الاقتضاء ـ واطراد الدعوة في كل واحد واحد فحكومة العلل والأسباب المتزاحمة في هذه النشأة المادية لا توافقه كما لا توافق سائر المقتضيات العامة التي قدرها الصنع كما أن في بنية كل مولود إنساني أن يعمر عمراً طبيعياً والحوادث تحول بين أكثر الأفراد وبين ذلك ، وكل مولود إنساني مجهز بجهاز التناسل للاستيلاد والإيلاد وكثير من الأفراد يموت قبل بلوغه فلا يبلغ ذلك إلى غير ذلك من النظائر .

فالنبوة والإنذار عام لكل أمة ولا يستلزم استلزاماً ضرورياً أن تبلغ الدعوة كل شخص من أشخاصها بل من الجائز أن تبلغ بلا واسطة أو معها بعض الأمة وتتخلف عن بعض لحيلولة علل وأسباب مزاحمة بينه وبين البلوغ فمن تبوجهت منهم إليه الدعوة وبلغته تمت عليه الحجة ومن توجهت إليه ولم تبلغه لم تتم عليه الحجة وكان من المستضعفين وكان أمره إلى الله قال تعالى: ﴿ إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يستطيعون حيلة ولا يهتدون سبيلاً ﴿ (١) .

## ( بحث روائي )

في المدر المنثور في قبوله تعالى: ﴿ولا تزر وازرة وزر أخرى﴾ أخرج أحمد والترمذي وصححه والنسائي وابن ماجة عن عمرو بن الأحوص أن رسول الله نواليه الله نواليه الله نواليه والترمذي وحجة الوداع: ألا لا يجني جان إلا على نفسه لا يجني والد على ولده ولا مولود على والده .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿إِنَ الله يسمع مَنْ يَشَاءُ وَمَا أَنْتَ بَمُسَمِّعُ مَنْ في القبور﴾ قال : هؤلاء الكفار لا يسمعون منك كما لا يسمع أهل القبور .

وفي الدر المنثور أخرج أبو سهل السري بن سهل الجند يسابوري الخامس من حديثه من طريق عبد القدوس عن أبي صالح عن ابن عباس في قوله: ﴿إنك لا تسمع الموتى وما أنت بمسمع من في القبور ﴾ قال: كان النبي سَلَمَ الله يقف على القتلى يوم بدر ويقول: هل وجدتم ما وعد ربكم حقاً يا فلان بن فلان ألم تكفر بربك ؟ الم تكفر بربك ؟ الم تكفر ما تقول ؟ فقالوا: يا رسول الله أيسمعون ما تقول ؟

<sup>(</sup>١) النساء: ٩٨.

قال : ما أنتم بأسمع منهم لما أقول فـأنزل الله : ﴿إنـك لا تسمع المـوتى وما أنت بمسمع من في القبور﴾ ومثل ضربه الله للكفار أنهم لا يسمعون لقوله .

أقول: وفي الرواية ما لا يخفى من لوائح الوضع فساحة النبي عَشَيْتُهُ أجل من أن يقول ما ليس له به علم من ربه حتى ينزل الله عليه آية تكذبه فيمـا يدعيـه ويخبر به .

على أن ما نقله من الآية لا يـطابق المصحف فصدره مـأخوذ من سـورة النمل الآية ٨٠ وذيله مأخوذ من سـورة فاطر الآية ٢٢ .

على أن سياق الآية مكي في سياق آيات سابقة ولاحقة مكية .

وفي الاحتجاج في احتجاج الصادق مُنائِثُهُ: قال السائل: فأخبرني عن المجوس أفبعث إليهم نبياً؟ فإني أجد لهم كتباً محكمة ومواعظ بليغة وأمشالاً شافية ، ويقرون بالثواب والعقاب ، ولهم شرائع يعملون بها . قال : ما من أمة إلا خلا فيها نذير ، وقد بعث إليهم نبي بكتاب من عند الله فأنكروه وجحدوا كتابه .

\* \* \*

أَلُمْ تَرَ أَنَّ آللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ آلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ ثَمَرَاتٍ مُخْتَلِفًا أَلْوَانُهَا وَمِنَ الْجَبَالِ جُدَدُ بِيضٌ وَحُمْرٌ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ (٢٧) وَمِنَ آلنَّاسِ وَآلدَّوَابِ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ أَلْوَانُهُ كَذَٰلِكَ النَّمَا يَخْشَى آللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمُوا إِنَّ آللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ (٢٨) إِنَّ إَلَيْهَا يَخْشَى آللَّهَ مِنْ عَبَادِهِ الْعُلَمُوا إِنَّ آللَّهَ عَزِيزٌ غَفُورٌ (٢٨) إِنَّ آلَٰذِينَ يَتْلُونَ كِتَابَ آللَّهِ وَأَقَامُوا آلصَّلُوةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِراً وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ (٢٩) لِيُوفِيهُمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ (٣٠) وَآلَذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُو فَصْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ (٣٠) وَآلَذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُو أَوْدَيْ مُصَدِقاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ إِنَّ آللَّه بِعِبَادِهِ لَخَبِيرٌ بَصِيرٌ (٣٠) ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِتَابِ آلِيْكَ مِنَ الْكِتَابِ هُو مَنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ أَوْرَثُنَا الْكِتَابَ آلَّذِينَ آصَطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ أَوْرُثُنَا الْكِتَابَ آلَذِينَ آصَطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ

مُقْتَصِدُ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِذْنِ آللَّهِ ذَٰلِكَ هُوَ الْفَصْلُ الْكَبِيرُ (٣٢) جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلَوْلُواً وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ (٣٣) وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ آلَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَزْنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ آلَّذِي أَذْهَبَ عَنَّا الْحَرْنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) آلَّذِي أَحلَّنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِنْ فَضْلِهِ الْحَزْنَ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ (٣٤) آلَّذِي أَحلَّنَا دَارَ الْمُقَامَةِ مِنْ فَضْلِهِ لاَيَمَسُنَا فِيهَا لُغُوبُ (٣٥) وَآلَذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَالُهُ مِنْ عَلَيْهِم فَيَمُوتُوا وَلاَ يُحَقَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَٰلِكَ نَجْدِي كُلَّ كَفُودٍ (٣٦) وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلُ أُولَهُ مِنْ عَلَيْهِم مَنْ عَلَيْهِم فَيْمُونُوا وَلاَ يُحَقِّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَٰلِكَ نَجْدِي كُلَّ كَفُودٍ (٣٦) وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلُ أُولَهُ مَا يَتَذَكّرُ فِيهِ مَنْ عَذَالِهَا فَعَلَى مَالِحًا عَيْمَ لَاللَّهُ لِللَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ (٣٧) إِنَّ ٱللَّهَ عَلْمُ مَا يَتَذَكّرُ وَبِهِ مَنْ عَلَيْهُ مِنْ اللَّهُ الْمُهُمُ وَمَا يَعْمَلُ أَلُولُولُ وَلَا لَمُ لَلْلُولُ لِللَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ (٣٧) إِنَّ ٱللَّهَ عَلْمُ مَا يَتَذَكّرُ وَمِ اللَّهُ الْمُعْرِكُمُ مَا يَتَذَكّرُ وَمِ الْمَالِمُ عَيْبِ ٱلسَّمُواتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ (٣٨) إِنَّ ٱللَّهُ عَيْبِ ٱلسَّمُواتِ وَالْأَرْضِ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلصَّدُورِ (٣٨) .

## (بیان)

رجوع إلى ذكر آيات أخر من آيات التوحيد وفيها انتقال إلى حديث الكتاب وأنه حق نازل من عند الله تعالى وقد انجر الكلام في الفصل السابق من الآيات إلى ذكر النبوة والكتاب حيث قال: ﴿إنا أرسلناك بالحق بشيراً ونذيراً ﴾ وقال: ﴿جاؤا بالبينات وبالزبر وبالكتاب المنير ﴾ فكان من الحري أن يتعرض لصفة الكتاب وما تستتبعه من الأثار.

قوله تعالى: ﴿ أَلَم تَرَ أَنَّ اللهُ أَسْرُلُ مِنَ السَمَاءُ مَاءً فَأَخْرِجِنَا بِهِ ثَمُواتُ مَخْتَلُفًا الوانها ﴾ النح . حجة أخرى على التوحيد وهو أن الله سبحانه ينزل الماء من السماء بالإمطار وهو أقوى العوامل المعينة لخروج الثمرات ، ولو كان خروجها عن مقتضى طباع هذا العامل وهو واحدلكان جميعهاذا لون واحد فاختلاف الألوان يدل على وقوع التدبير الإلهي .

والقول بأن اختلافها منوط باختلاف العوامل المؤثرة فيها ومنها اختـلاف العناصـر الموجودة فيها نوعاً وقدراً وخصوصية التأليف .

مدفوع بأن الكلام منقول حينئذ إلى اختلاف نفس العناصر وهي منتهية إلى المادة المشتركة التي لا اختلاف فيها فاختلاف العناصر المكونة منها يدل على عامل آخر وراء المادة يكدبر أمرها ويسوقها ألى غايات مختلفة .

والظاهر أن المراد باختلاف ألوان الثمرات اختلاف نفس ألوانها ويلزمه اختلافات أخر من حيث الطعم والرائحة والخواص، وقيل المراد باختلاف الألوان اختلاف الأنواع فكثيراً ما يطلق اللون في الفواكه والأطعمة على النوع كما يقال: قدم فلان ألواناً من الطعام والفاكهة فهو من الكناية، وقوله بعد: ﴿ومن الجبال جدد بيض وحمر﴾ لا يخلو من تأييد للوجه الأول.

وفي قوله : ﴿فَأَخْرَجُنَا بِهِ﴾ النّج . التفات من الغيبة إلى التكلم . قيل : إن ذلـك لكمال الاعتناء بالفعل لما فيه من الصنع البديع المنبىء عن كمال القدرة والحكمة .

ونظير الوجه يجري في قوله السابق : ﴿إِنَا أَرْسَلْنَاكُ بِالْحَقّ بَشَيْراً وَنَـذَيْراً ﴾ وأما ما في الآية السابقة من قوله : ﴿ثم أخذت الذين كفروا فكيف كان نكير ﴾ فلعل الوجه فيه أن أمرهم إلى الله لا يتخلل بينه وبينهم أحد حتى يشفع لهم أو ينصرهم فينجوا من العذاب .

وقوله: ﴿ ومن الجبال جدد بيض وحمر مختلف ألوانها وغرابيب سود ﴾ الجدد بالضم فالفتح جمع جدة بضم الجيم وهي الطريقة والجادة ، والبيض والحمر جمع أبيض وأحمر ، والظاهر أن قوله: ﴿ مختلف ألوانها ﴾ صفة لجدد و ﴿ الوانها ﴾ فاعل ﴿ مختلف ولو كانت الجملة مبتدأ وخبراً لقيل: مختلفة ألوانها كما قيل ، والغرابيب جمع غربيب وهو الأسود الشديد السواد ومنه الغراب و ﴿ سود ﴾ بدل أو عطف بيان لغرابيب .

والمعنى: ألم تر أن من الجبال طرائق بيض وحمر وسود مختلف ألوانها ، والمعنى المسلوكة في الجبال ولها ألوان مختلفة ، وإما نفس الجبال التي هي خطوط مختلفة ممدودة على وجه الأرض بيض وحمر وسود مختلف ألوانها .

قوله تعالى: ﴿ومن الناس والدواب والأنعام مختلف ألوانه كذلك﴾ أي ومن الناس والدواب التي تدب في الأرض والأنعام كالإبل والغنم والبقر بعض مختلف ألوانه بالبياض والحمرة والسواد كاختلاف الثمرات والجبال في ألوانها.

وقيل: قوله: ﴿كذلك﴾ خبر لمبتدأ محذوف، والتقدير الأمر كذلك فهو تقرير الجماليّ للتفصيل المتقدم من اختلاف الثمرات والجبال والناس والدواب والأنعام.

وقيل : ﴿كذلك﴾ متعلق بقوله : ﴿يخشى﴾ في قوله : ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء﴾ والإشارة إلى ما تقدم من الاعتبار بالثمرات والجبال وغيرهما والمعنى إنما يخشى الله كذلك الاعتبار بالآيات من عباده العلماء ، وهو بعيد لفظاً ومعنى .

قوله تعالى: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾ استئناف يوضح أن الاعتبار بهذه الآيات إنما يؤثر أثره ويورث الإيمان بالله حقيقة والخشية منه بتمام معنى الكلمة في العلماء دون الجهال ، وقد مر أن الإنذار إنما ينجح فيهم حيث قال : ﴿إنما تنذر الذين يخشون ربهم بالغيب وأقاموا الصلاة ﴾ فهذه الآية كالموضحة لمعنى تلك تبين أن الخشية حق الخشية إنما توجد في العلماء .

والمراد بالعلماء العلماء بالله وهم الذين يعرفون الله سبحانه بأسمائه وصفاته وأفعاله معرفة تامة تطمئن بها قلوبهم وتنزيل وصمة الشك والقلق عن نفوسهم وتظهر آثارها في أعمالهم فيصدق فعلهم قولهم ، والمراد بالخشية حينئذ حق الخشية ويتبعها خشوع في باطنهم وخضوع في ظاهرهم . هذا ما يستدعيه السياق في معنى الآية .

وقوله : ﴿إِن الله عزيز غفور﴾ يفيد معنى التعليل فلعزته تعالى وكونه قــاهراً غيــر مقهور وغالباً غير مغلوب من كــل جهة يخشــاه العارفــون ، ولكونــه غفوراً كثيــر المغفرة للآثام والخطيئات يؤمنون به ويتقربون إليه ويشتاقون إلى لقائه .

قوله تعالى : ﴿إِن الذين يتلون كتاب الله وأقاموا الصلاة وأنفقوا مما رزقناهم سراً وعلانية يرجون تجارة لن تبور ﴾ تلاوة الكتاب قراءة القرآن وقد أثنى عليها الله سبحانه ، وإقامة الصلاة إدامة إتيانها وحفظها من أن تترك ، والإنفاق من الرزق سراً وعلانية بذل المال سراً تحذراً من الرباء وزوال الإخلاص في الإنفاق المسنون ، وبذل المال علانية ليشيع بين الناس كما في الإنفاق الواجب .

وقوله: ﴿ يرجون تجارة لن تبور﴾ أي لن تهلك بالخسران ، وذكر بعضهم أن قوله: ﴿ يرجون ﴾ المنح \_ خبر إن في صدر الآية وعند بعضهم الخبر مقدر يتعلق به قوله: ﴿ ليوفيهم ﴾ النح وأي فعلوا ما فعلوا ليوفيهم أجورهم ، النح .

قوله تعالى : ﴿ليوفيهم أُجورهم ويزيندهم من فضله إنه غفور شكور﴾ متعلق

بقوله : ﴿يتلون﴾ وما عطف عليه في الآية السابقة أي إنهم عملوا ما عملوا لأن يوفيهم ويؤتيهم إيتاء تاماً كاملاً أُجورهم وثوابات أعمالهم .

وقوله: ﴿ويزيدهم من فضله ﴾ يمكن أن يراد بهذه الزيادة تضعيف الشواب أضعافاً كما في قوله: ﴿مثل الله الله الله الله الله كمثل حبة أنبتت سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبة والله يضاعف لمن يشاء ﴾ (٢) ، ويمكن أن يراد بها زيادة ليست من سنخ ثواب الأعمال كما في قوله: ﴿لهم ما يشاؤن فيها ولدينا مزيد ﴾ (٢) .

وقوله : ﴿إنه غفور شكور﴾ تعليل لمضمون الآية وزيادة فهو تعـالى لكونـه غفوراً يغفر زلاتهم ولكونه شكوراً يثيبهم ويزيد من فضله .

قوله تعالى : ﴿والذي أوحينا إليك من الكتاب هو الحق﴾ ضمير الفصل والــلام في قوله : ﴿هو الحق﴾ للتأكيد لا للقصر أي هو حق لا يشوبه باطل .

قوله تعالى : ﴿ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا﴾ إلى آخر الآية . يقال : أورثه مالاً كذا أي تركه فيهم يقومون بأمره بعده وقد كان هو القائم بأمره المتصرف فيه ، وكذا إيراث العلم والجاه ونحوهما تركه عند الغير يقوم بأمره بعد ما كان عند غيره ينتفع به فايراث القوم الكتاب تركه عندهم يتناولونه خلفاً عن سلف وينتفعون مد

وتصح هذه النسبة وإن كان القائم به بعض القوم دون كلهم ، قال تعالى : 
﴿ولقد آتينا مسوسى الهدى وأورثنا بني إسرائيسل الكتاب هدى وذكرى لأولي الألباب ﴿نَهُ مُ وقال ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَا التوراة فيها هدى ونوريحكم بها النبيون الذين أسلموا للذين هادوا والربانيون والأحبار بما استحفظوا من كتاب الله ﴾(٥) ، وقال : ﴿وإن الذين أورثوا الكتاب من بعدهم لفي شك منه مريب ﴾(١) . فبنو إسرائيل أورثوا الكتاب وإن كان المؤدون حقه القائمون بأمره بعضهم لا جميعهم .

والمراد بالكتاب في الآية على ما يعطيه السياق هـو القرآن الكـريم كيف؟ وقولـه

(١) الأنعام : ١٦٠ .

(٢) البقرة : ٢٦١ .

(٣) ق : ٣٥ . (٥) المائدة : ٤٤ .

(٤) المؤمن : ٥٤ .
 (١) الشورى : ١٤ .

في الآية السابقة : ﴿والذي أوحينا إليك من الكتاب﴾ نص فيه ، فاللام في الكتاب للعهد دون الجنس فلا يعبأ بقول من يقول : إن اللام للجنس والمراد بالكتاب مطلق الكتاب السماوي المنزل على الأنبياء .

والاصطفاء أخذ صفوة الشيء ويقرب من معنى الاختيار والفرق أن الاختيار أخـذ الشيء من بين الأشياء بما أنه خيرها والاصطفاء أخذه من بينهابماأنه صفوتهاو خالصها .

وقوله: ﴿ من عبادنا ﴾ يحتمل أن يكون ﴿ من ﴾ للتبيين أو لـ الابتداء أو للتبعيض الأقرب إلى الله هن أن يكون بيانية وقد قال تعالى: ﴿ وسلام على عباده الله ين اصطفى ﴾ (١) .

واختلفوا في هؤلاء المصطفين من عباده من هم ؟ فقيل: هم الأنبياء ، وقيل: هم بنو إسرائيل الداخلون في قوله: ﴿إِنَّ الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين (٢) ، وقيل: هم أمة محمد والترابي فقد أورثوا القرآن من نبيهم إليه يرجعون وبه ينتفعون علماؤهم بالا واسطة وغيرهم بواسطتهم ، وقيل: هم العلماء من الأمة المحمدية .

وقيل: \_ وهو المأثور عن الصادقين عليهما السلام في روايات كثيرة مستفيضة \_ إن المراد بهم ذرية النبي المراد الله الله عن أولاد فاطمة عليها السلام وهم الداخلون في آل إبراهيم في قوله: ﴿إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم ﴾(٣) ، وقد نص النبي المسلام على علمهم بالقرآن وإصابة نظرهم فيه وملازمتهم إياه بقوله في الحديث المتواتر المتفق عليه: «إني تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتى يردا على الحوض» .

وعلى هذا فالمعنى بعد ما أوحينا إليك القرآن ـ ثم للتراخي الرتبي ـ أورثنا ذريتك إياه وهم الذين اصطفينا من عبادنا إذ اصطفينا آل إبراهيم وإضافة العباد إلى نون العظمة للتشريف .

وقوله: ﴿ فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات ﴾ يحتمل أن يكون ضمير ﴿ منهم ﴾ راجعاً إلى ﴿ الذين اصطفينا ﴾ فيكون الطوائف الشلاث

(٢) آل عمران : ٣٣ .

. (١) النمل : ٥٩ .

المظالم لنفسه والمقتصد والسابق بالخيرات شركاء في الوراثة وإن كان الوارث الحقيقي العالم بالكتاب والحافظ له هو السابق بالخيرات .

ويحتمل أن يكون راجعاً إلى عبادنا ـ من غير إفادة الإضافة للتشريف ـ فيكون قوله: ﴿فمنهم﴾ مفيداً للتعليل والمعنى إنما أورثنا الكتاب بعض عبادنا وهم المصطفون لا جميع العباد لأن من عبادنا من هو ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق ولا يصلح الكل للوراثة.

ويمكن تأييد أول الاحتمالين بأن لا مانع من نسبة الوراثة إلى الكل مع قيام البعض بها حقيقة كما نجد نظيره في قوله تعالى : ﴿وأورثنا بني إسرائيل الكتاب﴾(١) .

وما في الآية من المقابلة بين الظالم لنفسه والمقتصد والسابق بالخيرات يعطي أن المراد بالظالم لنفسه من عليه شيء من السيئات وهو مسلم من أهل القرآن لكونه مصطفى ووارئاً، والمراد بالمقتصد المتوسط الذي هو في قصد السبيل وسواء الطريق والمراد بالسابق بالخيرات بإذن الله من سبق الظالم والمقتصد إلى درجات القرب فهو أمام غيره بإذن الله بسبب فعل الخيرات قال تعالى : ﴿ والسابقون السابقون أولئك المقربون ﴾ (٢)

وقوله تعالى : ﴿ ذلك هو الفضل الكبير ﴾ أي ما تقدم من الإيراث هـ و الفضل الكبير من الله لا دخل للكسب فيه .

هذا ما يعطيه السياق وتفيده الأخبار من معنى الآية وفيها للقوم اختلاف عجيب فقد اختلف في ﴿ثم﴾ فقيل: هي للتراخي بحسب الإخبار، وقيل: للتراخي الرتبي، وقيل: للتراخي الزماني. ثم العطف على ﴿أوحينا﴾ أو على ﴿الذي أوحينا﴾.

واختلف في ﴿أورثنا﴾ فقيل: هو على ظاهره ، وقيل: معناه حكمنا بإيراثه وقدرناه ، واختلف في الكتاب فقيل: المراد به القرآن ، وقيل: جنس الكتب السماوية ، واختلف في ﴿الذين اصطفينا﴾ قيل: المراد بهم الأنبياء ، وقيل: بنو

(١) المؤمن : ٥٤ . (٢) الواقعة : ١١ .

سورة فاطر ـ آية ٣٣ ـ ٣٤ ـ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٤٧

إسرائيل ، وقيل : أمة محمد ، وقيل : العلماء منهم ، وقيل : ذريـة النبي من ولد فاطمة عليها السلام .

واختلف في ﴿من عبادنا﴾ فقيل: من للتبعيض أو للابتداء أو للتبيين ويختلف المراد من العباد بحسب اختلاف معنى ﴿من﴾ وكذا إضافة ﴿عبادنا﴾ للتشريف على بعض الوجوه ولغيره على بعضها .

واختلف في الظالم لنفسه والمقتصد والسابق فقيل : الظالم من كان ظاهره خيراً من الطنه والمقتصد من استوى ظاهره وباطنه والسابق من كان باطنه خيراً من ظاهره ، وقيل : والمقتصد من استوى ظاهره وباطنه والسابق من كان باطنه خيراً من ظاهره ، وقيل السابق هم السابقون الماضون في عهد النبي من أصحابه والمقتصد من تبع أثرهم ولحق بهم من الصحابة والظالم لنفسه غيرهم ، وقيل : الظالم من غلبت عليه السيئة والمقتصد المتوسط حالاً والسابق هو المقرب إلى الله السابق في الدرجات .

وهناك أقوال متفرقة أخر تركنا إيرادها ولو ضربت الاحتمالات بعضها في بعض جاوز الألف .

قوله تعالى : ﴿ جنات عدن يدخلونها يحلون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤ ولباسهم فيها حرير ﴾ التحلية هي التزيين والأساور جمع أسورة وهي جمع سوار بكسر السين قال الراغب : سوار المرأة معرب وأصله دستواره . انتهى .

وقوله: ﴿ جنات عدن ﴾ الخ . ظاهره أنه بيان للفضل الكبير قال في المجمع : هذا تفسير للفضل كأنه قيل : ما ذلك الفضل ؟ فقال : هي جنات أي جزاء جنات أو دخول جنات ويجوز أن يكون بدلاً من الفضل كأنه قال : ذلك دخول جنات . انتهى . والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ وقالوا الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن إن ربنا لغفور شكور ﴾ قيل : المراد بالحزن الذي يحمدون الله على إذهابه بإدخالهم الجنة الحزن الذي كان يتوجه إليهم في الحياة الدنيا وما يحف بها من الشدائد والنوائب .

وقيل : المراد به الحزن الذي كان قـد أحاط بهم بعـد الارتحال من الـدنيا ، وقيل الدخول في جنة الآخرة إشفاقاً مما اكتسبوه من السيئات .

وعلى هذا فالقول قول الظالم لنفسه منهم أو قوله وقبول المقتصد وأما السابق

بالخيرات منهم فلا سيئة في صحيفة أعماله حتى يعذب بها . وهذا الـوجه أنسب لقولهم في آخر حمدهم : ﴿إِنْ رَبّنا لَغَفُورَ شَكُورَ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ الذي أحلنا دار المقامة من فضله لا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها لغوب ﴿ المقامة الإقامة ، ودار المقامة المنزل الذي لا خروج منه ولا تحول .

والنصب بفتحتين التعب والمشقة ، واللغوب بضم الـلام : العي والتعب في طلب المعاش وغيره .

والمعنى: الذي جعلنا حالين في دار الخلود من فضله من غير استحقاق منا عليه لا يمسنا في هذه الدار وهي الجنة مشقة وتعب ولا يمسنا فيها عي ولا كلال في طلب ما نريد أي إن لنا فيها ما نشاء .

وفي قوله : ﴿من فضله﴾ مناسبة خاصة مع قوله السابق : ﴿ذلك هو الفضل الكبير﴾ .

قوله تعالى : ﴿والذين كفروا لهم نار جهنم﴾ إلى آخر الآية اللام في ﴿لهم﴾ للاختصاص ويفيد كون النار جزاء لهم لا ينفك عنهم ، وقوله : ﴿لا يقضى عليهم فيموتوا ﴾ أي لا يحكم عليهم بالموت حتى يموتوا فهم أحياء على ما هم فيه من شدة العذاب ولا يخفف عنهم من عذاب النار كذلك نجزي كل كفور شديد الكفران أو كثيره .

قوله تعالى : ﴿وهم يصطرخون فيها ربنا أخرجنا﴾ إلى آخر الآية في المجمع : الاصطراخ الصياح والنداء بالاستغاثة افتعال من الصراخ انتهى .

وقوله : ﴿ وَرَبِنَا أَخْرَجِنَا﴾ النح . بيان لاصطراخهم ، وقوله : ﴿ أُولَمُ نَعْمُوكُمُ مَا يَتَذَكُرُ فَيْهُ مَنْ تَذْكُرُ ﴾ النح . جـواب اصطراخهم وقـوله : ﴿ فَمَا لَلْظَالْمِينَ مِنْ نَصِيرٍ ﴾ كل منهما متفرع على ما قبله .

والمعنى: وهؤلاء الذين في النار من الكفار يصطرخون ويصيحون بالاستغاثة فيها قائلين: ربنا أخرجنا من النار نعمل صالحاً غير سيء غير الذي كنا نعمل فيقال لهم رداً عليهم: \_ كلا\_ أو لم نعمركم عمراً يتذكر فيه من تذكر وجاءكم النذير فأنذركم هذا العذاب فلم تتذكروا ولم تؤمنوا ؟ فذوقوا العذاب فما للظالمين من

نصير ينصرهم ليتخلصوا من العذاب .

قـولـه تعـالى: ﴿إِن الله عمالم غيب السمـاوات والأرض إنه عليم بــذات الصدور ﴾ فيعاملكم بما في باطنكم من الاعتقاد وآثار الأعمال ويحاسبكم عليه سواء وافق ظاهركم باطنكم أو خالف قال تعالى: ﴿إِن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ﴾(١) ، وقال: ﴿يوم تبلى السرائر ﴾(١) .

## ( بحث روائي )

في المجمع في قوله تعالى : ﴿إِنَمَا يَخْشَى الله مَنْ عَبَادُهُ الْعَلَمَاءِ﴾ الآية روي عن الصادق مَنْ أنه قال : يعني بالعلماء من صدق قوله فعله ، ومن لم يصدق فعله قوله فليس بعالم . وفي الحديث أعلمكم بالله أخوفكم لله .

أقول : وفي روضة الكافي بإسناده عن أبي حمزة عن علي بن الحسين مَشَّنَهُ ما في معناه .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة والترمذي والحاكم عن الحسن قال : قال رسول الله مُشَانَاتُهِ : العلم علمان : علم في القلب فذاك العلم النافع ، وعلم على اللسان فذاك حجة الله على خلقه .

وفي المجمع روى ابن مسعود عن النبي مَشْلَنَاهُ أنه قال في قوله : ﴿ويـزيدهم من فضله﴾ : هو الشفاعة لمن وجبت له النار ممن صنع إليه معروفاً في الدنيا .

وفي الكافي بإسناده عن أحمد بن عمر قال: سألت أبا الحسن الرضا الله عن قول الله عز وجل: ﴿ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا الآية قال: فقال: ولد فاطمة عليها السلام، والسابق بالخيرات الإمام والمقتصد العارف بالإمام والظالم لنفسه الذي لا يعرف الإمام.

وعن كتاب سعد السعود لابن طاوس في حديث لأبي إسحاق السبيعي عن الباقر مُشْكُمُ في الأية قال: هي لنا خاصة يا أبا إسحاق أما السابق بالخيرات فعلي بن أبي طالب والحسن والحسين والشهيد منا، وأما المقتصد فصائم بالنهار وقائم بالليل، وأما الظالم لنفسه ففيه ما في الناس وهو مغفور له.

(١) البقرة : ٢٨٤ .
 (١) البقرة : ٢٨٤ .

أقول : المراد بالشهيد بقرينة الروايات الأخر الإمام .

وفي معاني الأخبار مسنداً عن الصادق مَنْكُنْهِ في الآية قال : الظالم يحوم حـوم نفسه والمقتصد يحوم حوم قلبه والسابق بالخيرات يحوم حوم ربه .

أقول: الحوم والحومان الدوران، ودوران الظالم لنفسه حوم نفسه اتباعه أهواءها وسعيه في تحصيل ما يرضيها، ودوران المقتصد حوم قلبه اشتغاله بما يزكي قلبه ويطهره بالزهد والتعبد، ودوران السابق بالخيرات حوم ربه إخلاصه لـه تعالى فيذكره وينسى غيره فلا يرجو إلا إياه ولا يقصد إلا إياه.

واعلم أن الـروايات من ظـرق الشيعة عن أئمـة أهل البيت عليهم الســلام في كون الآية خاصة بولد فاطمة عليها السلام كثيرة جداً .

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي واحمد وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وابن مردوية والبيهقي عن أبي الدرداء سمعت رسول الله نين في قول: قال الله تعالى: ﴿ثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه ومنهم مقتصد ومنهم سابق بالخيرات بإذن الله فأما الذين سبقوا فاولئك يدخلون الجنة بغير حساب، وأما الذين اقتصدوا فاولئك الذين يحاسبون حساباً يسيراً، وأما الذي ظلموا أنفسهم فاولئك يحبسون في طول المحشر ثم هم الذين يلقاهم الله برحمة فهم الذين يقولون: الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن إن ربنا لغفور شكور الذي أحلنا دار المقامة من فضله لا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها لغوب.

أقول: ورواه في المجمع عن أبي الدرداء عنه عَلَيْهِ وَفِي معناه أحاديث أَخْر، وهناك ما يخالفها ولا يعبأ به كما فيه عن ابن مردوية عن عمر عن النبي عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الكافر.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿لا يمسنا فيها نصب ولا يمسنا فيها لغوب﴾ قال : النصب العناء واللغوب الكسل والضجر .

وفي نهج البلاغة ، وقال : العمر الذي أعذر الله فيه إلى ابن آدم ستون سنة . أقول : ورواه عنه مَشْنَظِه في المجمع ورواه في الدر المنثور عن ابن جريـر عنه

وفي الدر المنثور أخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول والبيهقي في سننه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن عباس أن النبي عليه قال : إذا كان يسوم القيامة قيل : أين أبناء الستين وهو المعمر الذي قال الله : ﴿ أو لم نعمركم ما يتذكر فيه من تذكر ﴾ .

أقول : وروى ذلك بطرق أخرى عن سهل بن سعد وأبي هريرة عنه سَمِلنَاهُ .

وفي المجمع : وقيل : هو توبيخ لابن ثماني عشرة سنة وروي ذلك عن الباقـر نيخ .

أقول : ورواه في الفقيه عنه ﷺ،مضمراً .

هُو الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَاثِفَ فِي الْأَرْضِ فَمَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهِ كُفْرُهُ وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ إِلَّا مَقْتاً وَلَا يَزِيدُ الْكَافِرِينَ كُفْرُهُمْ إِلَّا خَسَاراً (٣٩) قُلْ أَرَأَيْتُمْ شُرِكَآءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ كَفْرُهُمْ إِلَّا خَسَاراً (٣٩) قُلْ أَرَأَيْتُمْ شُرِكَآءَكُمُ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمُواتِ أَمْ اللّهِ أَرُونِي مَاذَا خَلَقُوا مِنَ الْأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السَّمُواتِ أَمْ اللّهُ يَمْسِكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولًا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً (٤١) إِنَّ اللّه يُمْسِكُ السَّمُواتِ وَالْأَرْضَ أَنْ تَزُولًا وَلَئِنْ زَالَتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً (٤١) إِنَّ اللّه يَمْونَ الْمَعْرَا اللّهِ عَلَى مَنْ اللّهُ يَعْمُ مِنْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ

آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَكَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَمَا كَانَ آللَّهُ لِيُعْجِزَهُ مِنْ شَيْءٍ فِي آلسَّمْوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيماً قَدِيراً (٤٤) وَلَوْ يُؤَاخِذُ آللَّهُ آلنَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلٰكِنْ يُؤَخِّرُهُمْ إِلَّهُ آلنَّاسَ بِمَا كَسَبُوا مَا تَرَكَ عَلَىٰ ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ وَلٰكِنْ يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ آللَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ إِلَىٰ أَجَلُهُمْ فَإِنَّ آللَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ بَصِيراً (٤٥).

#### (بیان)

احتجاج على توحيد الربوبية كقوله: ﴿هُو الذي جعلكم خيلائف في الأرض﴾ الآية ، وقوله: ﴿إِن الله يمسك السماوات والأرض أن تزولاً ﴾ الآية ، وعلى نفي ربوبية شركائهم ﴿قل أرأيتم شركاءكم الذين تبدعون من دون الله ﴾ الآية وتوبيخ وتهديبد لهم على نقضهم ما أبرموه باليمين ومكرهم السيء .

ثم تسجيل أن الله لا يعجزه شيء وإنما يمهل من أمهله من هؤلاء الـظالمين إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم جازاهم ما يستحقونه وبذلك تختتم السورة .

قوله تعالى: ﴿هُو اللّهِ جعلكم خلائف في الأرض﴾ الخ. المخلائف جمع خليفة ، وكون الناس خلائف في الأرض هو قيام كل لاحق منهم مقام سابقه وسلطته على التصرف والانتفاع منها كما كان السابق مسلطاً عليه ، وهم إنما نالوا هذه الخلافة من جهة نوع الخلقة وهو الخلقة من طريق النسل والولادة فإن هذا النوع من الخلقة يقسم المخلوق إلى سلف وخلف.

فجعل الخلافة الأرضية نـوع من التدبيـر مشوب بـالخلق غير منفـك عنه ولـذلك استدل به على توحده تعالى في ربوبيته لأنه مختص به تعالى لا مجال لدعواه لغيره .

فقوله: ﴿هُو الذي جعلكم خلائف في الأرض﴾ حجة على توحده تعالى في ربوبيته وانتفائها عن شركائهم: تقريره أن الذي جعل الخلافة الأرضية في العالم الإنساني هو ربهم المدبر لأمرهم، وجعل الخلافة لا ينفك عن نوع الخلقة فخالق الإنسان هو رب الإنسان لكن الخالق هو الله سبحانه حتى عند الخصم فالله هو رب الإنسان.

وقوله : ﴿ فَمَنْ كَفَرَ فَعَلَيْهُ كَفَرَهُ ﴾ أي فالله سبحانه هو رب الإنسان فمن كفر وستر هذه الحقيقة ونسب الربوبية إلى غيره تعالى فعلى ضرره كفره .

وقوله: ﴿ولا يزيد الكافرين كفرهم عندر بهم إلا مقتاً ولا يزيد الكافرين كفرهم إلا خساراً بيان لكون كفرهم عليهم وهو أن كفرهم يورث لهم مقتا عند ربهم والمقت شدة البغض لأن فيه إعراضاً عن عبوديته واستهانة بساحته ، ويورث لهم خساراً في أنفسهم لأنهم بدلوا السعادة الإنسانية شقاء ووبالاً سيصيبهم في مسيرهم ومنقلبهم إلى دار الجزاء .

وإنما عبر عن أثـر الكفر بالزيـادة لأن الفطرة الإنسـانية بسيـطة ساذجـة واقعة في معرض الاستكمال والازدياد فإن أسلم الإنسـان زاده ذلك كمـالًا وقربـاً من الله وإن كفر زاده ذلك مقتاً عند الله وخساراً .

وإنما قيد المقت بقوله: ﴿عند ربهم﴾ دون الخسار لأن الخسار من تبعات تبديل الإيمان كفراً والسعادة شقاء وهو أمر عند أنفسهم وأما المقت وشدة البغض فمن عند الله سبحانه.

والحب والبغض المنسوبان إلى الله سبحانه من صفات الأفعال وهي معان خارجة عن الذات غير قائمة بها ، ومعنى حبه تعالى لأحد انبساط رحمته عليه وانجذابها إليه وبغضه تعالى لأحد انقباض رحمته منه وابتعادها عنه .

قوله تعالى : ﴿قُلُ أُرأيتم شركاءكم اللذين تدعون من دون الله ﴾ إلى آخر الآية إضافة الشركاء إليهم بعناية أنهم يدعون أنهم شركاء لله فهي إضافة لامية مجازية .

وفي الآية تلقين النبي علم الحجة على نفي ربوبية آلهتهم الدين كانوا يعبدونهم وتقرير الحجة أنهم لو كانوا أرباباً آلهة من دون الله لكمان لهم شيء من تدبير العالم فكانوا خالقين لما يدبرونه لأن الخلق والتدبير لا ينفك أحدهما عن الأخر ولو كانوا خالقين لدل عليه دليل والدليل إما من العالم أو من قبل الله سبحانه أما العالم فلا شيء منه يدل على كونه مخلوقاً لهم ولو بنحو الشركة وهو قوله: فإروني ماذا خلقوا من الأرض أم لهم شرك في السماوات .

وأما من قبله تعالى فلو كان لكان كتاباً سماوياً نــازلاً من عنده سبحــانه يعتــرف بربوبيتهم ويجــوز للناس أن يعبــدوهم ويتخذوهم آلهــة ، ولم ينزل كتــاب على هذه

الصفة وهم معترفون بذلك وهو قوله : ﴿ أَمْ آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه ﴾ .

وإنما عبر عن نفي خالقيتهم في الأرض بقوله : ﴿أروني ماذا خلقوا من الأرض﴾ ولم يقل : أنبئوني ألهم شوك في الأرض؟ وعبر في السماوات بقوله : ﴿أَمْ لُهُمْ شُوكُ فِي السماوات ﴾ ولم يقل : أم ماذا خلقوا من السماوات .

لأن المراد بالأرض على ما يدل عليه سياق الاحتجاج - العالم الأرضي وهو الأرض بما فيها وما عليها والمراد بالسماوات العالم السماوي المشتمل على السماوات وما فيها وما عليها فقوله: ﴿ماذا خلقوا من الأرض﴾ في معنى ألهم شرك في الأرض ولا يكون إلا بخلق شيء منها ، وقوله : ﴿أم لهم شرك في السموات﴾ في معنى أم ماذا خلقوا من السماوات ، وقد اكتفي بذكر الخلق في جانب الأرض إلى أن الشرك في الربوبية لا يكون إلا بخلق .

وقوله :﴿أُم آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه ﴾ أي بل آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه ﴾ أي بل آتيناهم كتاباً فهم على بينة منه أي على حجة ظاهرة من الكتاب أن لشركائهم شركة معنا وذلك بدلالته على أنهم شركاء لله .

وقد قال : ﴿أَمْ آتيناهُمْ كَتَابًا﴾ ولم يقل : أم لهم كتَّاب ونحو ذلك ليتأكد النفي والإنكار فإن قولنا : أم لهم كتاب ونحو ذلك إنكار لوجود الكتاب لكن قوله : ﴿أَمْ آتيناهُمْ كَتَابًا﴾ إنكار لوجود الكتاب ممن ينزل الكتاب لو نزل .

وقد تبين بما تقدم أن ضمير الجمع في ﴿آتيناهم﴾ وفي ﴿فهم على بينة﴾ للمشركين فلا يعبأ بما قيل: إن الضميرين للشركاء .

وقوله : ﴿ بِل إِن يعد الظالمون بعضهم بعضاً إلا غروراً ﴾ إضراب عما تقدم من الاحتجاج بأن الذي حملهم على الشرك ليس هو حجة تحملهم عليه ويعتمدون عليها بل غرور بعضهم بعضاً بوعد الشفاعة والزلفي فأسلافهم يغرون أخلافهم ورؤساؤهم وأئمتهم يغرون مرؤسيهم وتابعيهم ويعدونهم شفاعة الشركاء عند الله سبحانه ولا حقيقة لها .

وحجة الآية عامة على المشركين عبدة الأصنام وهم الذين يعبدون الملائكة والجن وقديسي البشر ويتخذون لهم أصناماً يتوجهون إليها ، وعلى الذين يعبدون روحانيي الكواكب ويتوجهون إلى الكواكب ثم يتخذون للكواكب أضناماً ، وعلى

الذين يعبدون الملائكة والعناصر من غير أن يتخذوا لها أصناماً كما ينقل عن الفرس القدماء ، وعلى الذين يعبدون بعض البشر كالنصارى للمسيح على الذين يعبدون بعض البشر كالنصارى للمسيح على الذين يعبدون بعض البشر كالنصارى المسيح على النصار المسيح على المسيح المسيح

قوله تعالى : ﴿إِنَّ الله يمسك السماوات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده الخ . قيل : إن الآية استثناف مقرر لغاية قبح الشرك وهو له أي إن الله تعالى يحفظ السماوات والأرض كراهة أن تزولا أو لشلا تزولا وتضمحلا لأن الممكن كما يحتاج إلى الواجب حال إيجاده يحتاج إليه حال بقائه .

والظاهر أنه تعالى لما استدل على توحده في الربوبية بجعل الخلافة في النوع الإنساني بقوله: ﴿ هو الذي جعلكم خلائف في الأرض ﴾ الآية ثم نفى الشركة مطلقاً بالحجة عمم الحجة بحيث تشمل الخلق كله أعني السماوات والأرض فاحتج على توحده بإبقاء الخلق بعد إحداثه فإن من البين الذي لا يرتاب فيه أن حدوث الشيء وأصل تلبسه بالوجود بعد العدم غير بقائه وتلبسه بالوجود بعد الوجود على نحو الاستمرار فبقاء الشيء بعد حدوثه يحتاج إلى إيجاد بعد إيجاد على نحو الاتصال والاستمرار.

وإبقاء الشيء بعد إحداثه كما أنه إيجاد بعد الإيجاد كذلك هو تـدبير لأمـره فإنك إن دققت النظر وجدت أن النظام الجاري في الكـون إنما يجـري بالإحـداث والإبقاء فقط. والموجد والخالق هو الله سبحانه حتى عند الخصم فالله سبحانه هو المخالق المدبر للسماوات والأرض وحده لا شريك له.

فقوله: ﴿إِن الله يمسك السماوات والأرض أن تزولا ﴾ الإمساك بمعناه المعروف وقوله: ﴿أَن تَزُولا ﴾ وتقديره كراهة أن تـزولا أو لئلا تـزولا ـ متعلق به ، وقيل: الإمساك بمعنى المنع أو بمعنى الحفظ وعلى أي حال فالإمساك كناية عن الإبقاء وهو الإيجاد بعد الإيجاد على سبيل الاتصال والاستمرار، والـزوال هـو الاضمحلال والبطلان.

ونقل عن بعضهم أنه فسر الزوال بالانتقال المكاني ، والمعنى أن الله يمنع السماوات والأرض من أن ينتقل شيء منهما عن مكانه الذي استقر فيه فيرتفع أو ينخفض انتهى والشأن في تصور مراده تصوراً صحيحاً .

وقوله: ﴿ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده ﴾ السياق يعطي أن المراد بالزوال ههنا الإشراف على الزوال إذ نفس الزوال لا يجتمع معه الإمساك والمعنى وأقسم لئن أشرفتا على الزوال لم يمسكهما أحد من بعد الله سبحانه إذ لا مفيض للوجود غيره ويمكن أن يكون المراد بالزوال معناه الحقيقي والمراد بالإمساك القدرة على الإمساك وقد تبين أن ﴿من ﴾ الأولى زائدة للتأكيد والثانية للابتداء ، وضمير ﴿من بعده ﴾ راجع إلى الزوال .

وقوله : ﴿إِنَّهُ كَانَ حَلَيْماً غَفُوراً ﴾ فهو لحلمه لا يعجل إلى أمر ولمغفرة يستر جهات العدم في الأشياء ، ومقتضى الاسمين أن يمسك السموات والأرض أن تزولا إلى أجل مسمى .

وقال في إرشاد العقل السليم: إنه كان حليماً غفوراً غير معاجل بالعقوبة التي نستوجبها جناياتهم حيث أمسكهما وكانتا جديرتين بأن تهدّا هداً حسبما قال تعالى: ﴿تكاد السماوات يتفطرن منه وتنشق الأرض﴾ انتهى .

قوله تعالى: ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءهم نذير ليكونن أهدى من حدى الأمم فلما جاءهم نذير ما زادهم إلا نفوراً قال الراغب: الجهد بفتح لجيم - والجهد - بضمها - الطاقة والمشقة - إلى أن قال - وقال تعالى: ﴿وأقسموا الله جهد أيمانهم ﴾ أي حلفوا واجتهدوا في الحلف أن يأتوا به على أبلغ ما في سعهم ، انتهى ، وقال : النفر الانزعاج عن الشيء وإلى الشيء كالفزع إلى الشيء عن الشيء يقال : نفر عن الشيء نفوراً قال تعالى : ﴿ما زادهم إلا نفوراً في نتهى .

قيل<sup>(۱)</sup>: بلغ قريشاً قبل مبعث رسول الله عَشِرَاتُهِ أَن أَهُلُ الْكَتَابِ كَذْبُوا رسلهم قالوا: لعن الله اليهود والنصارى أتتهم الـرسل فكـذبوهم فـوالله لئن أتانـا رسـول نكونن أهدى من إحدى الأمم انتهى ، وسياق الآية يصدق هذا النقل ويؤيده .

فقوله: ﴿وَأَقْسَمُوا بَالله جَهِدُ أَيْمَانَهُم﴾ الضمير لقريش وقد حلفوا هـذا الحلف بل بعثة النبي الشَّلَالِيُّ بدليل قوله بعـد: ﴿فلما جـاءهم نذيـر﴾، والمقسم به قوله: ﴿لئن جاءهم نذير، الخ .

١) رواه في الدر المنثور عن أبي هلال وعن ابن جريح .

وقوله: ولئن جاءهم نذير ليكونن أهدى من إحدى الأمم أي إحدى الأمم التي جاءهم نذير كاليهود والنصارى وإنما قال: وليكونن أهدى من إحدى الأمم ولم يقل: أهدى منهم لأن المعنى أنهم كانوا أمة ما جاءهم نذير ثم لو جاءهم نذير كانوا أمة ذات نذير كإحدى تلك الأمم المنذرة ثم بتصديق النذير يصيرون أهدى من التي ماثلوها وهو قوله: وأهدى من إحدى الأمم فافهمه.

وقيل: إن مقتضى المقام العموم ، وقوله: ﴿إحدى الأمم﴾ عام وإن كان نكرة في سياق الإثبات واللام في ﴿الأمم﴾ للعهد، والمعنى ليكونن أهدى من كل واحدة من تلك الأمم التي كذبوا رسلهم من اليهود والنصارى وغيرهم .

وقيل : المعنى ليكونن أهدى من أمة يقال فيها : إحدى الأمم تفضيلًا لها على غيرها من الأمم كما يقال : هو واحد القوم وواحد عصره . انتهى .

ولا يخلو الوجه الأخير عن تكلف وبعد .

وقوله: ﴿ فلما جاءهم نـذير ما زادهم إلا نفوراً ﴾ المراد بالنـذير النبي والنفور النباعد والهرب.

قوله تعالى: ﴿استكباراً في الأرض ومكر السبيء ولا يحيق المكر السبيء إلا بأهله ﴾ قال الراغب: المكر صرف الغير عما يقصده بحيلة ، وذلك ضربان: مكر محمود وذلك أن يتحرى بذلك فعل جميل وعلى ذلك قال تعالى: ﴿والله خير الماكرين ﴾ ومذموم وهو أن يتحرى به فعل قبيح قال تعالى: ﴿لا يحيق المكر السبيء إلا بأهله ﴾ انتهى .

وقال أيضاً: قال عز وجل: ﴿ولا يحيق المكر السيء إلا بأهله﴾ أي لا ينزل ولا يصيب. قيل: وأصله حق فقلب نحو زل وزال وقد قرىء فأزلهما الشيطان وأزالهما وعلى هذا ذمه وذامه. انتهى.

وقوله: ﴿ استكباراً في الأرض ﴾ مفعول لأجله لقوله: ﴿ نفوراً ﴾ أي نفروا عنه وتباعدوا للاستكبار في الأرض وقوله: ﴿ ومكر السيىء ﴾ معطوف على ﴿ استكباراً ﴾ ومفعول لأجله مثله ، وقيل : معطوف على ﴿ نفوراً ﴾ والإضافة فيه من إضافة الموصوف إلى الصفة بدليل قوله ثانياً : ﴿ ولا يحيق المكر السيىء ﴾ النح .

وقوله : ﴿ وَلا يحيق المكر السيىء إلا بأهله ﴾ أي لا يصيب ولا ينزل المكر

السيىء إلا بأهله ولا يستقر إلا فيه ، فإن المكر السيىء وإن كان ربما أصاب به مكروه للممكور به ، لكنه سيزول ولا يدوم إلا أن أثره السيىء بما أنه المكر سيىء يبقى في نفس الماكر وسيظهر فيه ويجزى به إما في الدنيا وإما في الأخرة البتة ، ولهذا فسر الآية في مجمع البيان بقوله : والمعنى لا ينزل جزاء المكر السيىء إلا بمن فعله .

والكلام مرسل إرسال المثل كقول تعالى: ﴿إنما بغيكم على أنفسكم ﴿ (١) ﴿ فَمَنْ نَكُ فَإِنْمَا يَنَكُ عَلَى نَفْسُهُ ﴿ (١) .

وقوله : ﴿ فَهُلَ يَنظُرُونَ إِلَا سَنَةَ الأُولِينَ ﴾ النظر والانتظار بمعنى التوقع والفاء للتفريع والجملة استنتاج مما تقدمها والاستفهام للإنكار والمعنى وإذ مكروا المكر السيىء والمكر السيىء يحيق بأهله فهم لا ينتظرون إلا السنة الجارية في الأمم الماضين وهي العذاب الإلهي النازل بهم إثر مكرهم وتكذيبهم بآيات الله .

وقوله : ﴿ فَلَنْ تَجِدُ لَسَنَةَ اللهُ تَبِدِيلًا وَلَنْ تَجِدُ لَسَنَةُ اللهُ تَحَوِيلًا ﴾ تبديل السنة أن توضع العافية والنعمة موضع العذاب ، وتحويلها أن ينقل العذاب من قوم يستحقونه إلى غيرهم ، وسنة الله لا تقبل تبديلًا ولا تحويلًا لأنه تعالى على صراط مستقيم لا يقبل حكمه تبعيضاً ولا استثناء .

وقد أخذ الله بـالعذاب هؤلا المشـركين الماكـرين يـوم بـدر فقتـل عـامتهم . والخطاب للنبي مَنِشَاتُهُ أو لكل سامع .

قوله تعالى : ﴿أُولَم يَسْيَرُوا فِي الأَرْضُ فَيَنْظُرُوا كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةَ اللَّذِينَ مَنَ قبلهم وكانوا أشد منهم قوة﴾ استشهاد على سنته الجارية في الأمم الماضية وقد كانوا أشد قوة من مشركي مكة فأخذهم الله بالعذاب لما مكروا وكذبوا .

قوله تعالى :﴿وماكان الله ليعجزه من شيء في السماوات ولا في الأرض إنهكان عليماً قديراً ولا تتميم لسابق البيان لمزيد إنذارهم وتخويفهم ، والمحصل ليتقوا الله وليؤمنوا به ولا يمكروا به ولا يكذبوا فإن سنة الله في ذلك هي العذاب كما يشهد به ما جرى في الأمم السابقة من الإهلاك والتعذيب وقد كانوا أشد قوة منهم والله

 سورة فاطر۔ آیة ٤٤۔ ٤٥ ...... ٤٥

سبحانه لا يعجزه شيء في السماوات والأرض بقوة أو مكر ف إنه عليم على الإطلاق لا يعجزه شيء . لا يغفل ولا يجهل حتى ينخدع بمكر أو حيلة قدير على الإطلاق لا يقاومه شيء .

قوله تعالى: ﴿ ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة ﴾ النخ . المراد بالمؤاخذة المؤاخذة الدنيوية كما يدل عليه قوله الآي : ﴿ ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى ﴾ الغ . والمراد بالناس جميعهم فإن الآية مسبوقة بذكر مؤاخذة بعضهم وهم الماكرون المكذبون بآيات الله ، والمراد بما كسبوا المعاصي التي اكتسبوها بقرينة المؤاخذة التي هو العذاب وقد قال في نظيرة الآية من سورة النحل : ﴿ ولو يؤاخذ الله الناس بظلمهم ما ترك عليها من دابة ﴾ (١) .

والمراد بظهرها ظهر الأرض لأن الناس يعيشون عليه على أن الأرض تقدم ذكرها في الآية السابقة .

والمراد بالدابة كل ما يدب في الأرض من إنسان ذكر أو أنثى أو كبير أو صغير واحتمل أن يكون المراد كل ما يدب في الأرض من حيوان وإهلاك غير الإنسان من أنواع الحيوان إنما هو لكونها مخلوقة للإنسان كما قال تعالى: ﴿خلق لكم ما في الأرض جميعاً ﴾(٢).

وقول بعضهم: ذلك لشؤم المعاصي وقد قال تعالى: ﴿ وَاتقُوا فَتَنَهُ لا تَصِيبُ الذَينَ ظَلَمُوا مِنكُم خَاصَةً ﴾ مدفوع بأن شؤم المعصية لا يتعدى العاصي إلى غيره وقد قال تعالى: ﴿ ولا تزر وازرة وزر أُخرى ﴾ (٣) ، وأما الآية أعني قوله: ﴿ واتقوا فَتَنَهُ لا تصيبُنُ الذَينَ ظَلْمُوا مِنكُم خَاصَةً ﴾ (٤) فمدلولها على ما تقدم من تفسيرها اختصاص الفتنة بالذين ظلموا منهم خاصة لا عمومها لهم ولغيرهم فراجع .

وقوله : ﴿ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى ﴾ وهو الموت أو القيامة وقوله : ﴿فإذا جاء أجلهم فإن الله كان بعباده بصيراً ﴾ أي فيجازي كلاً بما عمل فإنه بصير بهم عليم بأعمالهم لأنهم عباده وكيف يمكن أن يجهل الخالق خلقه والرب عمل عبده ؟

<sup>(</sup>٣) فاطر : ١٨ -

<sup>(</sup>٤) الأنفال : ٢٥ .

<sup>(</sup>١) النحل : ٦١ .

وقد بان بما تقدم أن قـوله : ﴿ فَإِنَ الله كَانَ بَعْبَادُهُ بَصِيراً ﴾ من وضع السبب موضع المسبب الذي هو الجزاء .

والآية أعني قوله تعالى: ﴿ ولو يؤاخذ الله الناس ﴾ الخ. واقعة موقع الجواب عن سؤال مقدر ناشىء عن الآية السابقة فإنه تعالى لما أنذر أهل المكر والتكذيب من المشركين بالمؤاخذة واستشهد بما جرى في الأمم السابقة وذكر أنه لا يعجزه شيء في السماوات والأرض كأنه قيل: فإذا لم يعجزه شيء في السماوات والأرض فكيف يترك سائر الناس على ما هم عليه من المعاصي ؟ وماذا يمنعه أن يؤاخذهم بما كسبوا ؟ فأجاب أنه لو يؤاخذ جميع الناس بما كسبوا من المعاصي كما يؤاخذ هؤلاء الماكرين المكذبين ما ترك على ظهر الأرض أحداً منهم يدب ويتحرك ، وقد قضى سبحانه أن يعيشوا في الأرض ويعمروها إذ قال: ﴿ ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين ﴾ (١) فلا يؤاخذهم ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى وهو الموت أو البعث فإذا جاء أجلهم عاملهم بما عملوا إنه كان بعباده بصيراً .

### (بحث روائي)

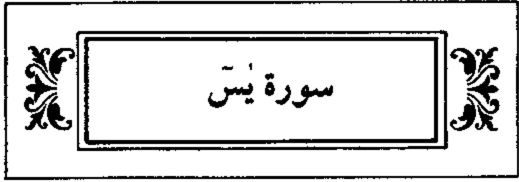
في الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم من طريق سفيان عن أبي زكريا الكوفي عن رجل حدثه أن النبي مَشْنَتُ قال : إياكم والمكر السيىء فإنه لا يحيق المكر السيىء إلا بأهله ولهم من الله طالب .

ثم قال رسول الله مَشْنَالُهِ : إن الله عز وجل يقول : يا ابن آدم بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء ، وبإرادتي كنت أنت الذي تريد لنفسك ما تريد ، وبفضل نعمتي عليك قويت على معصيتي ، وبقوتي وعصمتي وعافيتي أديت إلي

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٦ .

فرائضي وأنا أولى بحسناتك منك وأنت أولى بذنبك مني ، الخير مني إليك واصل بما أوليتك به ، والشر منك إليك بما جنيت جزاء ، وبكثير من تسلطي لك الطويت عن طاعتى ، وبسوء ظنك بي قنطت من رحمتي .

فلي الحمد والحجة عليك بالبيان ، ولي السبيل عليك بالعصيان ، ولك الجزاء الحسن عندي بالإحسان ، لم أدع تحذيرك ، ولم آخذك عند غرتك وهو قوله عز وجل : ﴿ ولو يؤاخذ الله الناس بما كسبوا ما ترك على ظهرها من دابة ﴾ ، لم أكلفك فوق طاقتك ، ولم أحملك من الأمانة إلا ما أقررت بها على نفسك ، ورضيت لنفسي منك بما رضيت به لنفسك مني ثم قال عز وجل : ﴿ ولكن يؤخرهم إلى أجل مسمى فإذا جاء أجلهم فإن الله كان بعباده بصيراً ﴾ .



مكية وهي ثلاث وثمانون آية

# بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

يْسَ (١) وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ (٢) إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (٣) عَلَىٰ مِسْرَاطٍ مُسْتَقِيمِ (٤) تَنْزِيلَ الْعَزِينِ آلرَّحِيمِ (٥) لِتَنْذِرَ قَوْماً مَآ أَنْذِرَ آبِسَآوُهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ لَا آبَسَآوُهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ لَا آبَسَآوُهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ لَا يَوْمِنُونَ (٧) إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَعْلَالًا فَهِيَ إِلَى الْأَذْقَانِ فَهُمْ لَا يُؤمِنُونَ (٧) وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْسِدِيهِمْ سَدّاً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّاً فَهُمْ سَدّاً فَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّاً فَمُ لَلْ مُقْمَعُونَ (٨) وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْسِدِيهِمْ سَدّاً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدّاً فَمُ لَا يُبْصِدُونَ (٩) وَسَوَآءٌ عَلَيْهِمْ ءَأَنْدُرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تَنْذِرُهُمْ لَا يُؤمِنُونَ (١٠) إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ آتَبَعَ آلذِّكُرَ وَخَشِيَ آلرَّحْمٰنَ وَنَعْمُ لَا يُومِنُونَ (١٠) إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ آتَبَعَ آلذِّكُرَ وَخَشِيَ آلرَّحْمٰنَ وَلَا شَيْءٍ أَخْوِي الْمَوْتِي الْمَا فَيَارُهُمْ وَكُلُّ شَيْءٍ أَحْصَيْنَاهُ فِي إِمَامٍ مُبِينِ (١٢) .

#### (بیان)

غرض السورة بيان الأصول الثلاثة للدين فهي تبتدىء بالنبوة وتصف حال الناس في قبول الدعوة وردها وأن غاية المدعوة الحقة إحياء قوم بركوبهم صراط السعادة وتحقيق القول على آخرين وبعبارة أخرى تكميل الناس في طريقي السعادة والشقاء .

ثم تنتقل السورة إلى التوحيد فتعد جملة من آيات الموحدانية ثم تنتقل إلى ذكر المعاد فتذكر بعث الناس للجزاء وامتياز المجرمين يومشذ من المتقين وتصف ما تؤول إليه حال كل من الفريقين .

ثم ترجع إلى ما بدأت فتلخص القول في الأصول الشلاثة وتستدل عليها وعنــد ذلك تختتم السورة .

ومن غرر الآيات فيها قوله تعالى : ﴿إِنَمَا أَمْرِهُ إِذَا أَرَادُ شَيْئًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ فَسَبحانُ الذي بيده ملكوت كل شيء وإليه ترجعون فالسورة عظيمة الشان تجمع أصول الحقائق وأعراقها وقد ورد من طرق العامة والخاصة أن لكل شيء قلباً وقلب القرآن يس(١).

والسورة مكية بشهادة سياق آياتها .

قوله تعالى : ﴿ يُس والقرآن الحكيم ﴾ إلى قوله ﴿ فهم غافلون ﴾ إقسام منه تعالى بالقرآن الحكيم على كون النبي والقرآن المرسلين ، وقد وصف القرآن بالحكيم لكونه مستقراً فيه الحكمة وهي حقائق المعارف وما يتفرع عليها من الشرائع والعبر والمواعظ .

وقوله : ﴿إِنْكُ لَمِنَ الْمُرْسِلِينَ ﴾ مقسم عليه كما تقدم .

وقوله: ﴿ وَعلى صراط مستقيم ﴾ خبر بعد خبر لقوله: ﴿ إنك ﴾ ، وتنكير الصراط \_ كما قيل \_ للدلالة على التفخيم وتوصيفه بالمستقيم للتوضيح فإن الصراط هو الطريق الواضح المستقيم ، والمراد به الطريق الذي يوصل عابريه إلى الله تعالى أي إلى السعادة الإنسانية التي فيها كمال العبودية لله والقرب ، وقد تقدم في تفسير الفاتحة بعض ما ينفع في هذا المقام من الكلام .

وقوله: ﴿ تَنزيل العزيز الرحيم ﴾ وصف للقرآن مقطوع عن الوصفية منصوب على المدح ، والمصدر بمعنى المفعول ومحصل المعنى أعني بالقرآن ذاك المنزل الذي أنزله الله العزيز الرحيم الذي استقر فيه العزة والرحمة .

<sup>(1)</sup> رواه الصدوق في ثواب الأعمال عن أبي عبد الله عليه السلام والسيوطي في الدر المنشور عن أنس وأبي هريرة ومعقل بن يسار عن النبي ﷺ .

الجزء الثانى والعشرون

والتذييل بالوصفين للإشارة إلى أنه قاهر غير مقهور وغالب غير مغلوب فلا يعجزه إعراض المعرضين عن عبوديته ولا يستذله جحود الجاحدين وتكذيب المكذبين ، وأنه ذو رحمة واسعة لمن يتبع الذكر ويخشاه بالغيب لا لينتفع بـإيمانهم بـل ليهديهم إلى مــا فيه سعادتهم وكمالهم فهو بعزته ورحمته أرسل الرسول وأنزل عليه القرآن الحكيم لينذر الناس فيحق كلمة العذاب على بعضهم ويشمل الرحمة منهم أخرين .

وقوله : ﴿ لتندر قوماً ما أندر آباؤهم فهم غافلون ﴾ تعليل لـالإرسال والتنزيل و ﴿ ما ﴾ نافية والجملة صفة لقوله : ﴿ قوماً ﴾ والمعنى إنما أرسلك وأنزل عليك القرآن لتنذر وتخوف قوماً لم ينذر آباءهم فهم غافلون .

والمراد بالقوم إن كان هو قريش ومن يلحق بهم فالمراد بآبائهم آباؤهم الأدنون فإن الأبعدين من آبائهم كان فيهم النبي إسماعيل ذبيح الله ، وقد أرسل إلى العرب رسل آخرون كهود وصالح وشعيب عليهم السلام ، وإن كان المراد جميع الناس المعاصرين نظرا إلى عموم الرسالة فكذلك أيضاً فآخر رسول معروف بالرسالة قبله وَمُنْكُونَةً عَوْ عَيْسَى مُؤْلِثُهُ وَبِينَهُمَا زَمَانَ الْفَتَرَةُ .

واعلم أن ما ذكرِناه في تركيب الأيات هو الذي يسبق منها إلى الفهم وقد أوردوا في ذلك وجوهاً أخر بعيدة عن الفهم تركناها من أرادها فليراجع المطولات .

قوله تعالى : ﴿ لقد حق القول على أكثرهم فهم لا يؤمنون ﴾ اللام للقسم أي أقسم لقد ثبت ووجب القول على أكثرهم ، والمراد بثبوت القول عليهم صيرورتهم مصاديق يصدق عليهم القول.

والمراد بالقول الذي حق عليهم كلمة العذاب التي تكلم بها الله سبحانه في بدء الخلقة مخاطباً بها إبليس : ﴿ الحق والحق أقول لأملأن جهنم منك وممن تبعك منهم أجمعين﴾(١) والمراد بتبعية إبليس طاعته فيما يأمر به بالوسوسة والتسويل بحيث تثبت الغواية وترسخ في النفس كما يشير إليه قوله تعالى خطاباً لإبليس: ﴿إنْ عبادي ليس لـك عليهم سلطان إلا من اتبعـك من الغساويـن وإن جهنم لـمـوعـدهم أجمعين﴾<sup>(٢)</sup> .

(١) ص : ٨٥ .

ولازمه الطغيان والاستكبار على الحق كما يشير إليه ما يحكيه الله من تساؤل المتبوعين والتابعين في النار: ﴿بل كنتم قوماً طاغين فحق علينا قول ربنا إنا لذائقون فأغويناكم إنا كنا غاوين﴾(١)، وقوله: ﴿ولكن حقت كلمة العذاب على الكافرين قيل ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين﴾(٢).

ولازمه الانكباب على الدنيا والإعراض عن الآخرة بالمرة ورسوخ ذلك في نفوسهم قال تعالى: ﴿ولكن من شرح بالكفر صدراً فعليهم غضب من الله ولهم عذاب عظيم ذلك بأنهم استحبوا الحياة الدنيا على الآخرة وأن الله لا يهدي القوم الكافرين أولئك الذين طبع الله على قلوبهم وسمعهم وأبصارهم وأولئك هم الغافلون (٣) فيطبع الله على قلوبهم ومن آثاره أن لا سبيل لهم إلى الإيمان قال تعالى: ﴿إن الذين حقت عليهم كلمة ربك لا يؤمنون ﴿(٤) .

وبما تقدم ظهر أن الفاء في قوله : ﴿فهم لا يؤمنون﴾ للتفريع لا للتعليل كما احتمله بعضهم .

قوله تعالى: ﴿إنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمحون ﴾ الأعناق جمع عنق بضمتين وهو الجيد ، والأغلال جمع غل بالكسر وهي على ما قيل ما تشد به اليد إلى العنق للتعذيب والتشديد ، ومقمحون اسم مفعول من الإقماح وهو رفع الرأس كأنهم قد ملأت الأغلال ما بين صدورهم إلى أذقانهم فبقيت رؤوسهم مرفوعة إلى السماء لا يتأتى لهم أن ينكسوها فينظروا إلى ما بين أيديهم من الطريق فيعرفوها ويميزوها من غيرها .

وتنكير قوله : ﴿أغلالا للتفخيم والتهويل .

والآية في مقام التعليل لقوله السابق : ﴿فَهُمُ لَا يَوْمُنُونَ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون﴾ السد الحاجز بين الشيئين ، وقوله : ﴿من بين أيديهم ومن خلفهم﴾ كناية عن جميع الجهات ، والغشي والغشيان التغطية يقال : غشيه كذا أي غطاه

<sup>(</sup>١) الصافات : ٣٢ . (٣) النحل : ١٠٨ .

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٧٢ . (٤) يونس : ٩٦ .

وأغشى الأمر فلاناً أي جعل الأمر يغطيه ، والآية متممة للتعليل السابق وقوله : ﴿ جعلنا ﴾ معطوف على ﴿ جعلنا ﴾ المتقدم .

وعن الرازي في تفسيره في معنى التشبيه في الآيتين أن المانع عن النظر في الآيات قسمان: قسم يمنع عن النظر في الأنفس فشبه ذلك بالغل الذي يجعل صاحبه مقمحاً لا يرى نفسه ولا يقع بصره على بدنه، وقسم يمنع عن النظر في الأفاق فشبه ذلك بالسد المحيط فإن المحاط بالسد لا يقع نظره على الأفاق فلا يظهر له ما فيها من الآيات فمن ابتلي بهما حرم عن النظر بالكلية.

ومعنى الآيتين أنهم لا يؤمنون لأنا جعلنا في أعناقهم أغلالاً نشد بها أيديهم على أعناقهم فهي إلى الأذقان فهم مرفوعة رؤوسهم باقون على تلك الحال وجعلنا من جميع جهاتهم سداً فجعلناه يغطيهم فهم لا يبصرون فلا يهتدون .

ففي الآيتين تمثيل لحالهم في حرمانهم من الاهتداء إلى الإيمان وتحريمه تعالى عليهم ذلك جزاء لكفرهم وغوايتهم وطغيانهم في ذلك .

وقد تقدم في قوله تعالى: ﴿إِن الله لا يستحيى أن يضرب مثلاً ﴾(١) في الجزء الأول من الكتاب أن ما وقع في القرآن الكريم من هذه الأوصاف ونظائرها التي وصف بها المؤمنون والكفار يكشف عن حياة أخرى للإنسان في باطن هذه الحياة الدنيوية مستورة عن الحس المادي ستظهر له إذا انكشفت الحقائق بالموت أو البعث ، وعليه فالكلام في أمثال هذه الآيات جار في مجرى الحقيقة دون المجاز كما عليه القوم .

قوله تعالى: ﴿وسواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون عطف تفسير وتقرير لما تتضمنه الآيات الثلاث المتقدمة وتلخيص للمراد وتمهيد لما يتلوه من قوله: ﴿إنما تنذر من اتبع الذكر ﴾ الآية .

واحتمل أن يكون عطفاً على قوله : ﴿لا يبصرون﴾ والمعنى فهم لا يبصرون ويستوي عليهم إنذارك وعدم إنذارك لا يؤمنون والوجه الأول أقرب إلى الفهم .

قوله تعالى : ﴿إِنَّمَا تُنذُرُ مِنَ اتَّبِعِ الذِّكُرُ وَخَشِّي الرَّحْمَنُ بِالْغَيْبِ فَبَشَّرُهُ بِمَغْفُرة

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦ .

وأجر كريم القصر للإفراد ، والمراد بالإنذار الإنذار النافع الذي له أثر ، وبالذكر القرآن الكريم ، وباتباعه تصديقه والميل إليه إذا تلبت آياته ، والتعبير بالماضي للإشارة إلى تحقق الوقوع ، والمراد بخشية الرحمن بالغيب خشيته تعالى من وراء الحجاب وقبل انكشاف الحقيقة بالموت أو البعث ، وقيل : أي حال غيبته من الناس بخلاف المنافق وهو بعيد .

وقد علقت الخشية على اسم الرحمن الدال على صفة الرحمة الجالبة للرجاء للإشعار بأن خشيتهم خوف مشوب برجاء وهو الذي يقر العبد في مقام العبودية فلا يأمن ولا يقنط .

وتنكيـر ﴿مغفرة﴾ و ﴿أجـر كريم﴾ للتفخيم أي فبشـره بمغفرة عـظيمة من الله وأجر كريم لا يقادر قدره وهو الجنة ، والدليل على جميع ما تقدم هو السياق .

والمعنى: إنما تنذر الإنذار النافع الذي له أثر ، من اتبع القرآن إذا تليت عليه آياته وما إليه وخشي الرحمن خشية مشوبة بالرجاء فبشره بمغفرة عظيمة وأجر كريم لا يقادر قدره .

قوله تعالى : ﴿إِنَا نَحِن نَحِيى الموتى ونكتب ما قدموا وآثارهم وكل شيء أحصيناه في إمام مبين﴾ المراد بإحياء الموتى إحياؤهم للجزاء .

والمراد بما قدموا الأعمال التي عملوها قبل الوفاة فقدموها على موتهم ، والمراد بآثارهم ما تركوها لما بعد موتهم من خير يعمل به كتعليم علم ينتفع به أو بناء مسجد يصلى فيه أو ميضاة يتوضأ فيها ، أو شر يعمل به كوضع سنة مبتدعة يستن بها أو بناء مفسقة يعصى الله فيها .

وربما قيل : إن المراد بما قدموا النيات وبآشارهم الأعمال المترتبة المتفرعة عليها وهو بعيد من السياق .

والمراد بكتابة ما قدموا وآثارهم ثبتها في صحائف أعمالهم وضبطها فيها بواسطة كتبة الأعمال من الملائكة وهذه الكتابة غير كتابة الأعمال وإحصائها في الإمام المبين الذي هو اللوح المحفوظ وإن توهم بعضهم أن المراد بكتابة ما قدموا وآثارهم هو إحصاؤها في الكتاب المبين وذلك أنه تعالى يثبت في كلامه كتاباً يحصي كل شيء ثم لكل أمة كتاباً يحصي أعمالهم ثم لكل إنسان كتاباً يحصي

اعماله كما قال: ﴿ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين﴾(١) ، وقال: ﴿كل أمة تدعى إلى كتابها﴾(١) ، وقال: ﴿وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتاباً يلقاه منشوراً ﴾(٣) ، وظاهر الآية أيضاً يقضي بنوع من البينونة بين كتاب الأعمال والإمام المبين حيث فرق بينهما بالخصوص والعموم واختلاف التعبير بالكتابة والإحصاء.

وقوله: ﴿ وَكُلُ شَيء أَحَصِينَاه فِي إمام مبين ﴾ هو اللوح المحفوظ من التغيير الذي يشتمل على تفصيل قضائه سبحانه في خلقه فيحصي كل شيء وقد ذكر في كلامه تعالى بأسماء مختلفة كاللوح المحفوظ وأم الكتاب والكتاب المبين والإمام المبين كل منها بعناية خاصة .

ولعل العناية في تسميته إماماً مبيناً أنه لاشتماله على القضاء المحتوم متبوع للخلق مقتدى لهم وكتب الأعمال كما سيأتي في تفسير سورة الجاثية مستنسخة منه قال تعالى : ﴿هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون﴾(١) .

وقيل : المراد بـالإمام المبين صحف الأعمـال وليس بشيء ، وقيل : علمـه تعالى وهو كسابقه نعم لو أريد به العلم الفعلى كان له وجه .

ومن عجيب القول في هذا المقام ما ذكره بعضهم أن الذي كتب في اللوح المحفوظ هو ما كان وما يكون إلى يوم القيامة لا حوادث العالم إلى أبد الأبدين وذلك أن اللوح عند المسلمين جسم وكل جسم متناهي الأبعاد كما يشهد به الأدلة وبيان كل شيء فيه على الوجه المعروف عندنا دفعة مقتض لكون المتناهي ظرفاً لغير المتناهي وهو محال بالبديهة فالوجه تخصيص عموم كل شيء والقول بأن المراد به الحوادث إلى يوم القيامة هذا . وهو تحكم وسنتعرض له تفصيلاً .

والآية في معنى التعليل بالنسبة إلى ما تقدمها كأنه تعالى يقول: ما أخبرنا به ووصفناه من حال أولئك الـذين حق عليهم القـول وهؤلاء الـذين يتبعـون الـذكـر ويخشون ربهم بالغيب هو كذلك لأن أمر حياة الكل إلينا وأعمالهم وآثارهم محفوظة عندنا فنحن على علم وخبرة بما تؤول إليه حال كل من الفريقين.

(١) الأنعام : ٥٩ .
 (٣) الإسراء : ١٣ .

(٢) الجائية: ٢٨ . (٤) الجائية: ٢٩ .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿فهم مقمحون﴾ قال : قد رفعوا رؤوسهم .

وفيه في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر على في قوله تعالى: ﴿وجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لا يبصرون﴾ الهدى، أخذ الله سمعهم وأبصارهم وقلوبهم وأعمالهم عن الهدى.

نزلت في أبي جهل بن هشام ونفر من أهل بيته وذلك أن النبي مُمَلِيَةٍ قام يصلي وقد حلف أبو جهل لعنه الله لئن رآه يصلي ليدمغه (١) فجاءه ومعه حجر والنبي مُمُلِيَةٍ قائم يصلي فجعل كلما رفع الحجر ليرميه أثبت الله عز وجل يده إلى عنقه ولا يدور الحجر بيده فلما رجع إلى أصحابه سقط الحجر من يده.

ثم قام رجل آخر وهو رهطه أيضاً فقال أنا أقتله فلما دنا منه فجعل يسمع قراءة رسول الله سَنِكَ شَهِ فَأَرعب فـرجع إلى أصحـابه فقـال : حال بيني وبينـه كهيئة الفحــل يخطر بذنبه فخفت أن أتقدم .

وقوله تعالى : ﴿وسواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون﴾ فلم يؤمن من أولئك الرهط من بني مخزوم أحد .

أقول: وروى نحواً منه في الدر المنثور عن البيهةي في الدلائل عن ابن عباس وفيه أن ناساً من بني مخزوم تواطؤا بالنبي عبين ليقتلوه منهم أبو جهل والوليد بن المغيرة فبينا النبي عبينا النبي عبينا النبي عبينا الذي يصلي يسمعون قراءته فأرسلوا إليه الوليد ليقتله فانطلق حتى أتى المكان الذي يصلي فيه فجعل يسمع قراءته ولا يراه فانطلق إليهم فأعلمهم ذلك فأتوه فلما انتهوا إلى المكان الذي يصلي فيه سمعوا قراءته فيذهبون إليه فيسمعون أيضاً من خلفهم فانصرفوا فلم يجدوا إليه سبيلاً. فذلك فوجعلنا من بين أيديهم سداً ومن خلفهم سداً الآية .

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردويه وأبو نعيم في الـدلائل عن ابن عبـاس قال : كان النبي على الله المسجد فيجهر بالقراءة حتى تأذى به نـاس من قريش حتى قاموا ليأخذوه وإذا أيديهم مجموعة إلى أعناقهم وإذا هم لا يبصرون فجاؤا إلى النبي

<sup>(</sup>١) دمغه أي شجه حتى بلغت الشجة دماغه .

مَنْ فَ فَالُوا: نَشَدُكُ الله والرحم يا محمد ولم يكن بطن من بطون قريش إلا وللنبي مَنْ فَ فَيْهُمْ قَدْمًا النبي مَنْ فَيْهُمْ حتى ذهب ذلك عنهم فنزلت: ويس والقرآن المحكيم إلى قوله وأم لم تنذرهم لا يؤمنون . قال: فلم يؤمن من ذلك النفر أحد.

أقول: وقد رووا القصة بأشكال مختلفة في بعضها أن رسول الله مسلم الآيات فاحتجب منهم فلم يروه ودفع الله عنه شرهم وكيدهم ، وفي بعضها أن الآيات ـ من أول السورة إلى قوله: ﴿ فهم لا يؤمنون ﴾ ـ نزلت في القصة فقوله: ﴿ إنّا جعلنا ﴾ إلى آخر الآيتين يقص صنع الله بهم في ستر النبي مسلم النه عن أبصارهم وقوله: ﴿ وسواء عليهم ﴾ النج يخبر عن عدم إيمان ذاك النفر.

وأنت خبير بأن سياق الآيات يـأبى الانطبـاق على هذه الـروايات بمـا فيها من القصـة فهو سيـاق متناسق منسجم يصف حـال طـائفتين من النـاس وهم الـذين حق عليهم القول فهم لا يؤمنون والذين يتبعون الذكر ويخشون ربهم بالغيب .

وأين ذلك من حمل قبوله: ﴿لقد حق القبول على أكثرهم ﴾ على الناس المنذرين وحمل قوله: ﴿إنا جعلنا في أعناقهم ﴾ و ﴿جعلنا من بين أيديهم سداً ﴾ الأيتين على قصة أبي جهل ورهطه ، وحمل قوله: ﴿وسواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم ﴾ على رهطه وأضف إلى ذلك حمل قبوله: ﴿ونكتب ما قدموا وآثارهم ﴾ على قصة قوم من الأنصار بالمدينة وسيوافيك خبره فيختل بذلك السياق وتنثلم وحدة النظم.

فالحق أن الآيات نازلة دفعة ذات سياق واحد تصف حال الناس وتفرقهم عنـ د بلوغ الدعوة ووقوع الإنذار على فرقتين ، ولا مانع من وقوع القصـة واحتجاب النبي منتزانه من أعدائه بالآيات .

وفيه أخرج عبد الرزاق والترمذي وحسنه والبزار وابن جرير وابن المنذر وابن أبي سعيد أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي سعيد الخدري قال: كان بنو سلمة في ناحية من المدينة فأرادوا أن ينتقلوا إلى قرب المسجد فأنزل الله: ﴿إنَا نَحْنُ نَحْنِي المُوتِي وَنَكْتُبُ مَا قَدْمُوا وَآثَارُهُم ﴾ فدعاهم رسول الله مُسْلَنَاتُ فقال: إنه يكتب آثاركم ثم قرأ عليهم الآية فتركوا.

وفيه أخرج الفاريابي وأحمد في الزهد وعبد بن حميد وابن ماجه وابن جرير وابن المنذر والطبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال: كانت الأنصار منازلهم بعيدة من المسجد فأرادوا أن ينتقلوا قريباً من المسجد فنزلت ﴿ونكتب ما قدموا وآثارهم ﴾ فقالوا: بل نمكث مكاننا.

أقول: والكلام في الروايتين كالكلام فيما تقدمهما .

وفيه أخرج ابن أبي حاتم عن جرير بن عبد الله البجلي قال: قال رسول الله المبلي قال: قال رسول الله المبلي قال: قال رسول الله المبلي بن سن سنة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء. ومن سن سنة سيئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده لا ينقص من أوزارهم شيء. ثم تلا هذه الآية ﴿ونكتب ما قدموا وآثارهم ﴾.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ وكل شيء أحصيناه في إمام مبين ﴾ أي في كتباب مبين وهو محكم ، وذكر ابن عباس عن أمير المؤمنين عليه الله الله المؤمنين عليه المؤمنين الحق من الباطل ورثته من رسول الله عليه المؤمنين أبين الحق من الباطل ورثته من رسول الله عليه المؤمنين أبين الحق من الباطل ورثته من رسول الله عليه المؤمنية .

وفي معاني الأخبار بإسناده إلى أبي الجارود عن أبي جعفر عن أبيه عن جده علي ما النبي عن المناده الله على عن النبي عنه الله الله الله تبارك وتعالى فيه علم كل شيء .

\* \* \*

وَآضْرِبْ لَهُمْ مَثلاً أَصْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَآءَهَا الْمُرْسَلُونَ (١٣) إِذْ أَرْسَلْنَآ إِلَيْهِمُ آثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزَّرْنَا بِثَالِثٍ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ أَدْ أَرْسَلُونَ (١٤) قَالُوا مَآ أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَآ أَنْزَلَ آلرَّحْمٰنُ مِنْ مَرْسَلُونَ (١٤) قَالُوا مَآ أَنْتُمْ إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَآ أَنْزَلَ آلرَّحْمٰنُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلَّا تَكُذِبُونَ (١٥) قَالُوا رَبُّنَا يَعْلَمُ إِنَّا إَلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ (١٦) وَمَا عَلَيْنَا إِلَّا الْبَلاغُ الْمُبِينُ (١٧) قَالُوآ إِنَّا تَطَيَّرْنَا

٧٢

بِكُمْ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهُوا لَنَوْجُمَنَّكُمْ وَلَيَمَسَّنَّكُمْ مِنَّا عَذَابٌ أَلِيمٌ (١٨) قَـالُوا طَآئِرُكُمْ مَعَكُمْ أَئِنْ ذُكِّرْتُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ (١٩) وَجَآءَ مِنْ أَقْصَا الْمَدِينَةِ رَجُلَ يَسْعَىٰ قَالَ يَا قَوْمِ ٱتَّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ (٢٠) ٱتَّبِعُوا مَنْ لَا يَسْتَلَكُمْ أَجْراً وَهُمْ مُهْتَدُونَ (٢١) وَمَا لِيَ لَا أَعْبُدُ ٱلَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَيْهِ تَرْجَعُونَ (٢٢) ءَأَتَّخِذُ مِنْ دُونِهِ آلِهَةً إِنْ يُردْنِ آلـرَّحْمٰنُ بِضُرَّ لَا تُغْن عَنِّي شَفَاعَتُهُمْ شَيْسًا وَلاَ يُنْقِذُونِ (٢٣) إِنِّي إِذا لَفِي ضَللال ٍ لُبِينِ (٢٤) إِنِّي آمَنْتُ بِرَبُّكُمْ فَاسْمَعُونِ (٢٥) قِيلَ ادْخُلِ الْجَنَّةَ قَـالَ يَسا َلَيْتَ قَــوْمِي يَعْلَمُــونَ (٢٦) بِمَــا غَفَــرَ لِي رَبِّي وَجَعَلَنِي مِـنَ الْمُكْرَمِينَ (٢٧) وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنْ بَعْدِهِ مِنْ جُنْدٍ مِنَ ٱلسَّمَآءِ وَمَــا كُنَّا مُنْــزلِينَ (٢٨) إِنْ كَـانَتْ إِلَّا صَيْحَــةً وَاحِــدَةً فَــإِذَا هُمْ خَامِدُونَ (٢٩) يَا حَسْرَةً عَلَىٰ الْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزُءُونَ (٣٠) أَلَمْ يَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُرُونِ أَنَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ (٣١) وَإِنْ كُلُّ لَمَّا جَمِيعُ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ (٣٢) .

## (بیان)

مثل مشتمل على الإنذار والتبشير ضربه الله سبحانه لعامة القوم يشير فيه إلى الرسالة الإلهية وما تستتبعه الدعوة الحقة من المغفرة والأجر الكريم لمن آمن بها واتبع الـذكر وخشي الـرحمان بالغيب، ومن العذاب الأليم لمن كفر وكذب بها فحق عليه القول، وفيه إشارة إلى وحدانيته تعالى ومعاد الناس إليه جميعاً.

ولا منافاة بين إخباره بأنهم لا يؤمنون سواء أنذروا أم لم ينذروا وبين إنذارهم لأن في البلاغ إتماماً للحجة وتكميلًا للسعادة أو الشقاوة قال تعالى : ﴿ليهلك من هلك عن

بينة ويحيى من حي عن بينة ﴾(١) ، وقبال ﴿ وننزل من القبرآن منا هنو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين إلا خسارا ﴾(٢) .

قوله تعالى: ﴿واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية إذ جاءها المرسلون﴾ المثل كلام أو قصة يمثل به مقصد من المقاصد فيتضح للمخاطب، ولما كانت قصتهم توضح ما تقدم من الوعد والوعيد أمر نبيه منطقة أن يضربها مثلاً لهم.

والظاهر أن ﴿مثلاً﴾ مفعول ثان لقوله: ﴿اضرب﴾ ومفعوله الأول قوله: ﴿اصحاب القرية ﴾ ومفعوله الأول قوله: ﴿أصحاب القرية وحالهم هذه الحال مثلاً وقد قدم المفعول الثاني تحرزاً عن الفصل المخل.

قوله تعالى : ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمُ اثْنِينَ فَكَذَبُوهُمَا فَعَزَرْنَا بِثَالَثُ فَقَـالُوا إِنَـا إِلَيكُمُ مُرْسَلُونَ﴾ التعزيز من العزة بمعنى القوة والمنعة ، وقـوله : ﴿إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهُمَ ﴾ بيان تفصيلي بقوله : ﴿إِذْ جَاءُهَا المرسلونَ﴾ .

والمعنى: واضرب لهم مثلاً أصحاب القرية وهم في زمان أرسلنا إليهم رسولين اثنين من رسلنا فكذبوهما أي الرسولين فقويناهما برسول ثالث فقالت الرسل إنا إليكم مرسلون من جانب الله .

قوله تعالى : ﴿قالوا ما أنتم إلا بشر مثلنا وما أنزل الرحمان من شيء إن أنتم إلا تكذبون ﴾ كانوا يسرون أن البشر لا ينال النبوة والوحي ، ويستدلون على ذلك بأنفسهم حيث لا يجدون من أنفسهم شيئاً من ذاك القبيل فيسرون الحكم إلى نفوس الأنبياء مستندين إلى أن حكم الأمثال واحد .

وعلى هذا التقرير يكون معنى قوله: ﴿وما أنزل الرحمن من شيء ﴾ لم ينزل الله وحياً ولو نزل شيئاً على بشر لنلناه من نفوسنا كما تدعون أنتم ذلك ، وتعبيرهم عن الله سبحانه بالرحمن إنما هو لكونهم كسائر الوثنيين معترفين بالله سبحانه واتصافه بكرائم الصفات (٣) كالخلق والرحمة والملك غير أنهم يرون أنه فوض أمر

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٢ .

 <sup>(</sup>٣) لكنهم مختلفون في تفسيرها والصابئون يفسرونها بالنفي فمعنى العالم والقادرعندهم من ليس بجاهل وعاجز .

التندبيس إلى مقربي خلقه كالملائكة الكرام فهم الأرباب المندبرون والآلهة المعبودون ، وأما الله عز اسمه فهو رب الأرباب وإله الآلهة .

ومن الممكن أن يكون ذكر اسم الـرحمان في الحكـاية دون المحكي فيكـون التعبير به لحلمه ورحمته تعالى قبال إنكارهم وتكذيبهم للحق الصريح .

وقوله: ﴿إِن أَنتم إِلا تَكذُبُونَ ﴾ بمنزلة النتيجة لصدر الآية ، ومحصل قبولهم أنكم بشر مثلنا ولا نجد نحن على بشريتنا في نفوسنا شيئاً من الوحي النازل الذي تدعونه وأنتم مثلنا فما أنزل الرحمان شيئاً من الوحي فدعواكم كاذبة وإذ ليس لكم إلا هذه الدعوى فإن أنتم إلا تكذبون .

ويظهر بما تقدم نكتة الحصر في قوله : ﴿إِنْ أَنتُم إِلَا تَكَـَذُبُونَ ﴾ وكـذا الوجـه في الفعل ولم يقل : إِنْ أَنتُم إِلَا كَاذْبُونَ لأَنْ المراد نفي الفعل في الحال دون الاستمرار والاستقبال .

قوله تعالى: ﴿قالوا ربنا يعلم إنا إليكم لمرسلون وما علينا إلا البلاغ المبين لم يحك الله سبحانه عن هؤلاء الرسل جواباً عن حجة قومهم ﴿ما أنتم إلا بشر مثلنا لله المعالى ا

بل حكى عنهم أنهم ذكروا للقوم أنهم مرسلون إليهم مأمورون بتبليغ الرسالة ليس عليهم إلا ذلك وأنهم في غنى عن تصديقهم لهم وإيمانهم بهم ويكفيهم فيه أن يعلم ربهم بأنهم مرسلون لا حاجة لهم إلى أزيد من ذلك .

فقوله: ﴿قالوا ربنا يعلم إنا إليكم لمرسلون﴾ إخبار عن رسالتهم وقد أكد الكلام بإن المشددة المكسورة واللام، والاستشهاد بعلم ربهم بذلك، وقوله: ﴿ربنا يعلم﴾ معترض بمنزلة القسم، والمعنى إنا مرسلون إليكم صادقون في دعوى الرسالة ويكفينا في ذلكم علم ربنا الذي أرسلنا بها ولا حاجة لنا فيه إلى تصديقكم لنا ولا نفع لنا فيه من أجر ونحوه ولا يهمنا تحصيله منكم بل الذي يهمنا هو تبليغ الرسالة وإتمام الحجة.

<sup>(</sup>١) إبراهيم : ١١ .

وقوله : ﴿وما علينا إلا البلاغ المبين﴾ البلاغ هـو التبليغ والمراد به تبليـغ الرسالة أي لم نؤمر ولم نكلف إلا بتبليغ الرسالة وإتمام الحجة .

قوله تعالى : ﴿قالُوا إِنَا تَـطَيرِنَا بِكُم لَئُن لَم تَنتَهُوا لَنْرَجَمَنَكُم وَلِيمَسْنُكُم مِنا عذاب أليم ﴾ القائلون أصحاب القرية والمخاطبون هم الرسل ، والتطير هو التشام وقولهم : ﴿لَئُن لَم تنتهوا ﴾ الخ . تهديد منهم للرسل .

والمعنى: قالت أصحاب القرية لرسلهم: إنا تشأمنا بكم ونقسم لئن لم تنتهوا عن التبليغ ولم تكفوا عن الدعوة لنرجمنكم بالحجارة وليصلن إليكم وليقعن بكم منا عذاب أليم .

قوله تعالى : ﴿قالوا طائركم معكم أئن ذكرتم بل أنتم قوم مسرفون﴾ القائلون هم الرسل يخاطبون به أصحاب القرية .

وقوله: ﴿طَائركم معكم﴾ الطائر في الأصل هو الطير وكان يتشاءم به ثم توسع واستعمل في كل ما يتشاءم به ، وربما يستعمل فيما يستقبل الإنسان من الحوادث ، وربما يستعمل في البخت الشقي الذي هو أمر موهوم يسرونه مبدأ لشقاء الإنسان وحرمانه من كل خير .

وكيف كان فقوله: ﴿طَائرُكُم مَعْكُم﴾ ظاهر معناه أن الذي ينبغي أن تتشاءموا به هو معكم وهو حالة إعراضكم عن الحق الذي هو التوحيد واقبالكم إلى الباطل الذي هو الشرك.

وقيل: المعنى طائركم أي حظكم ونصيبكم من الخير والشر معكم من أفعالكم إن خيراً فخير وإن شراً فشر، هذا وهو أخذ الطائر بالمعنى الثاني لكن قوله بعد: ﴿ أَئْنَ ذَكُرْتُم بِلَ أَنْتُم قُوم مسرفون ﴾ أنسب بالنسبة إلى المعنى الأول.

وقوله: ﴿ أَنُن ذَكَرتم ﴾ استفهام توبيخي والمراد بالتذكير تذكيرهم بالحق من وحدانيته تعالى ورجوع الكل إليه ونحوهما وجهزاء الشرط محذوف في الكلام تلويحاً إلى أنه مما لا ينبغي أن يذكر أو يتفوه به والتقدير ءإن ذكرتم بالحق قابلتموه بمثل هذا الجحود الشنيع والصنيع الفظيع من التطير والتوعد .

وقوله : ﴿ بِل أَنتُم قوم مسرفون ﴾ اي مجاوزون للحد في المعصية وهو إضراب

عما تقدم والمعنى بل السبب الأصلي في جحودكم وتكذيبكم للحق أنكم قوم تستمرون على الإسراف ومجاوزة الحد .

قوله تعالى: ﴿وجاء من أقصى المدينة رجل يسعى قال يا قوم اتبعوا المرسلين﴾ أقصى المدينة أبعد مواضعها بالنسبة إلى مبدأ مفروض، وقد ببدلت القرية في أول الكلام مدينة هنا للدلالة على عظمها والسعي هو الإسراع في المشي.

ووقع نظير هذا التعبير في قصة موسى والقبطي وفيها ﴿وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى ﴾ فقدم ﴿رجل ﴾ هناك وأخر ههنا ولعل النكتة في ذلك أن الاهتمام هناك بمجيء الرجل وإخباره موسى بائتمار الملا لقتله فقدم الرجل ثم أشير إلى اهتمام الرجل نفسه بإيصال الخبر وإبلاغه فجيء بقوله: ﴿يسعى ﴾ حالاً مؤخراً بخلاف ما ههنا فالاهتمام بمجيئه من أقصى المدينة ليعلم أن لا تواطؤ بينه وبين الرسل في أمر الدعوة فقدم ﴿من أقصى المدينة ﴾ وأخر الرجل وسعيه .

وقد اشتد الخلاف بينهم في اسم الرجل واسم أبيه وحرفته وشغله ولا يهمنا الاشتغال بذلك في فهم المراد ولو توقف عليه الفهم بعض التوقف لأشار سبحانه في كلامه إليه ولم يهمله .

وإنما المهم هو التدبر في حظه من الإيمان في هذا الموقف الذي انتهض فيه لتأييد الرسل عليهم السلام ونصرتهم فقد كان على ما يعطيه التدبر في المنقول من كلامه رجلاً نور الله سبحانه قلبه بنور الإيمان يؤمن بالله إيمان إخلاص يعبده لا طمعاً في جنة أو خوفاً من نار بل لأنه أهل للعبادة ولذلك كان من المكرمين ولم يصف الله سبحانه في كلامه بهذا الوصف إلا ملائكته المقربين وعباده المخلصين ، وقد خاصم القوم فخصمهم وأبطل ما تعلق به القوم من الحجة على عدم جواز عبادة الله سبحانه ووجوب عبادة آلهتهم وأثبت وجوب عبادته وحده وصدق الرسل في دعواهم الرسالة ثم آمن بهم .

قوله تعالى: ﴿ اتبعوا من لا يسألكم أجراً وهم مهتدون ﴾ بيان لقوله: ﴿ أتبعوا المرسلين ﴾ وفي وضع قوله: ﴿ من لا يسألكم أجراً وهم مهتدون ﴾ في هذه الآية موضع قوله: ﴿ المرسلين ﴾ في الآية السابقة إشعار بالعلية وبيانها أن عدم جواز اتباع قائل في قوله إنما يكون لأحد أمرين: إما لكون قوله ضلالاً والقائل به ضالاً ولا يجوز اتباع الضال في ضلاله ، وإما لأن القول وإن كان حقاً والحق واجب الاتباع لكن لقائله

غرض فاسد يويد أن يتوسل إليه بكلمة الحق كاقتناء المال واكتساب الجاه والمقام ونحو ذلك ، وأما إذا كان القول حقاً وكان القائل بريئاً من الغرض الفاسد منزهاً من الكيد والمحر والحيانة كان من الواجب اتباعه في قوله ، وهؤلاء الرسل مهتدون في قولهم : لا تعبدوا إلا الله ، وهم لا يويدون منكم أجراً من مال أو جاه فمن الواجب عليكم أن تتبعوهم في قولهم .

أما أنهم مهتدون فلقيام الحجة على صدق ما يدعون إليه من التوحيد وكونه حقاً.، والحجة هي قوله : ﴿ومالي لا أعبد﴾ إلى تمام الآيتين .

وأما أنهم لا يريدون منكم أجراً فلما دل عليه قبولهم : ﴿ رَبُّنَا يَعْلُمُ إِمَّا اللَّكُمُ لَمُ اللَّهِ اللَّهِ لمرسلون﴾ وقد تقدم تقريره .

وبهذا البيان يتأيد ما قدمناه من كون قولهم : ﴿ رَبُّنا يَعْلُمُ إِنَّا اللَّكُمُ لَمُرْسُلُونَ ﴾ مسوقاً لنفي إرادتهم من القوم أجراً أو غير ذلك .

قوله تعالى : ﴿وَمَا لَيُ لا أُعبِد الذِّي فَطَرِنِي وَإِلَيْه تَرْجَعُونَ وَأَتَخَذَ مَن دُونَهُ آلَهُهُ ﴾ إلى قوله ﴿ولا يتقذون﴾ شرع في استفراغ الحجة على التوحيد ونفي الآلهة في آيتين واختار لذلك سياق التكلم وحده إلا في جملة اعترض بها في خلال الكلام وهي قوله : ﴿وَإِلَيْه تَرْجَعُونَ ﴾ وذلك بإجراء الحكم في نفسه بما أنه إنسان أوجده الله وفطره حتى يجري في كل إنسان هو مثله والأفراد أمثال فقوله : ﴿وَمَا لَي لا أُعبِد ﴾ النح . في معنى وما للإنسان لا يعبد النح . أيتخذ الإنسان من دونه آلهة النح .

وقد عبر عنه تعالى بقوله: ﴿ الله فطرني ﴾ للإشعار بالعلية فإن فطره تعالى للإنسان وإيجاده له بعد العدم لازمه رجوع كل ما للإنسان من ذات وصفات وأفعال إليه تعالى وقيامه به وملكه له فليس للإنسان إلا العبودية محضة فعل الإنسان أن ينصب نفسه في مقام العبودية ويظهرها بالنسبة إليه تعالى وهذا هو العبادة فعليه أن يعبده تعالى لأنه أهل لها.

وهذا هو الذي أشرنا إليه آنفاً أن الرجل كان يعبد الله بالإخــلاص له لا طمعــاً في جنة ولا خوفاً من نار بل لأنه أهل للعبادة .

وإذ كان الإيمان به تعالى وعبادته هكذا أمراً لا يناله عبامة النباس فإن الأكثرين منهم إنما يعبدون خوفاً أو طمعاً أو لكليهما التفت الرجل بعد بيان حال نفسه إلى القوم

فقال: ﴿وَإِلَيْهُ تَرْجَعُونَ﴾ يريد به إنذارهم بيوم الرجوع وأنه تعالى سيحاسبهم على ما عملوا فيجازيهم بمساوي أعمالهم فقوله: ﴿وَإِلَيْهُ تَرْجَعُونَ﴾ كالمعترضة الخارجة عن السياق أو هي هي .

ثم إن الآيتين حجتان قائمتان على إبطال ما احتج به الوثنية وبنوا على ذلك عبادة الأصنام وأربابها .

توضيح ذلك أنهم قالوا: إن الله سبحانه أجل من أن يحيط بـه حس أو خيال أو عقل لا يناله شيء من القوى الإدراكية فلا يمكن التوجه إليه بالعبـادة فسبيل العبـادة أن نتوجه إلى مقربي حضرته والأقويـاء من خلقه كـالملائكـة الكرام والجن والقـديسين من البشر حتى يكونوا شفعاء لنا عند الله في إيصال الخيرات ودفع الشرور والمكاره.

والجواب عن أولى الحجتين بما حاصله أن الإنسان وإن كان لا يحيط علماً بالذات المتعالية لكنه يعرفه تعالى بصفاته الخاصة به مثل كونه فاطراً لـه موجداً إياه فله أن يتوجه إليه من طريق هذه الصفات وإنكار إمكانه مكابرة ، وهذا الجواب هو الـذي أشار إليه بقوله : ﴿وما لي لا أعبد الذي فطرني﴾ .

وعن الثانية أن هؤلاء الآلهة إن كانت لهم شفاعة كانت مما أفاضه الله عليهم والله سبحانه لا يعطيهم ذلك إلا فيما لا تتعلق به منه إرادة حاتمة ولازمه أن شفاعتهم فيما أذن الله لهم فيه كما قال: ﴿ مَا مِن شفيع إلا مِن بعد إذنه ﴾ (١) أما إذا أراد الله شيئاً إرادة حتم فلا تنفع شفاعتهم شيئاً في المنع عن نفوذها فاتخاذهم آلهة وعدمه سواء في عدم التأثير لجلب خير أو دفع شر، وإلى ذلك أشار بقوله: ﴿ وَأَتَخَذُ مِن دُونَهُ آلهة إن يردن الرحمان بضر لا تُعن عني شفاعتهم شيئاً ولا ينقذون ﴾

وتعبيره عنه تعالى بالرحمان إشارة إلى سعة رحمته وكثرتها وأن النعم كلها من عنده وتدبير الخير والشر إليه ويتحصل من هنا برهان آخر على وحدانيته تعالى في الربوبية ، إذ لما كان جميع النعم وكذا النظام الجاري فيها ، من رحمته وقائمة به من غير استقلال في شيء منها كان المستقل بالتدبير هو تعالى حتى أن تدبير الملائكة لو فرض تدبيرهم لشيء من رحمته تدبيره تعالى وكانت الربوبية له تعالى وحده وكذا الألوهية .

<sup>(</sup>١) يونس : ٣ .

قوله تعالى : ﴿إِنِّي إِذاً لَفِي ضَلال مبين﴾ تسجيل للضلال على اتخاذ الألهة .

قوله تعالى : ﴿إِنِي آمنت بربكم فاسمعون ﴾ من كلام الرجل خطاباً للرسل وقوله : ﴿إِنِي آمنت بربكم ﴾ الخ . وقوله : ﴿إِنِي آمنت بربكم ﴾ الخ . تجديد الشهادة بالحق وتأكيد لـلإيمان فإن ظاهر السياق أنه إنما قال : ﴿إِنِي آمنت بربكم ﴾ بعد محاجته خطاباً للرسل ليستشهدهم على إيمانه وليؤيدهم بإيمانهم بمرئى من القوم ومسمع .

وقيل: إنه خطاب للقوم تأييداً للرسل، والمعنى: إني آمنت بالله فاسمعوا مني فإني لا أبالي بما يكون منكم على ذلك أو المعنى إني آمنت بالله فاسمعوا مني وآمنوا به أو أنه أراد به أن يغضبهم ويشغلهم عن الرسل بنفسه حيث إنه رآى أنهم بصدد الإيقاع بهم. هذا .

وفيه أنه لا يلائمه التعبيـر عن الله سبحانـه بقولـه : ﴿ربكم﴾ فإن القـوم ما كـانوا يتخذونه تعالى رباً لهم وإنما كانوا يعبدون الأرباب من دون الله سبحانه .

ورد بأن المعنى إني آمنت بربكم الـذي قامت الحجـة على ربوبيتـه لكم وهو الله سبحانه . وفيه أنه تقييد من غير مقيد .

قوله تعالى: ﴿قيل ادخل الجنة قال يا ليت قومي يعلمون بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين الخطاب للرجل وهو - كما يفيده السياق - يلوح إلى أن القوم قتلوه فنودي من ساحة العزة أن ادخل الجنة كما يؤيده قوله بعد: ﴿وما أنزلنا على قومه من بعده الخ فوضع قوله: ﴿قيل ادخل الجنة موضع الإخبار عن قتلهم إياه إشارة إلى أنه لم يكن بين قتله بأيديهم وبين أمره بدخول الجنة أي فصل وانفكاككان قتله بأيديهم هو أمره بدخول الجنة أي فصل وانفكاككان قتله بأيديهم وبين أمره بدخول الجنة أي فصل وانفكاككان قتله بأيديهم هو أمره بدخول الجنة .

والمراد بالجنة على هذا جنة البرزخ دون جنة الأخرة ، وقول بعضهم : إن المراد بها جنة الآخرة والمعنى سيقال له : ادخل الجنة . يوم القيامة والتعبير بالماضي لتحقق الوقوع تحكم من غير دليل كما قيل : إن الله رفعه إلى السماء فقيل له ادخل الجنة فهو حي يتنعم فيها إلى قيام الساعة ، وهو تحكم كسابقه .

وقيل : إن القائل : ﴿ ادخل الجنة ﴾ هو القوم قالوا له ذاك حين قتله استهزاء وفيه أنه لا يلائم ما أخبر الله سبحانه عنه بقوله بعد : ﴿ قال يا ليت قومي يعلمون ﴾ الخ فإن

ظاهره أنه تمنى علم قومه بما هـو فيه بعـد استماع نـداء ﴿ادخل الجنـة ﴾ ولم يسبق من الكلام ما يصح أن يبتني عليه قوله ذاك .

وقوله: ﴿قال يا ليت قومي يعلمون بما غفر لي ربي وجعلني من المكرمين﴾ استئناف كسابقه كالجواب عن سؤال مقدر كأنه قيل: فماذا كان بعد تأييده للرسل؟ فقيل: ﴿قيل ادخل الجنة﴾ ثم قيل: فماذا كان بعد؟ فقيل: ﴿قال يا ليت قومي يعلمون﴾ الخ وهو نصح منه لقومه ميتاً كما كان ينصحهم حياً.

و ﴿ما﴾ في قوله : ﴿بما غفر لي﴾ الخ مصدرية ، وقـوله : ﴿وجعلني﴾ عـطف على ﴿غفر﴾ والمعنى بمغفرة ربي لي وجعله إياي من المكرمين .

وموهبة الإكرام وإن كانت وسيعة ينالها كثيرون كالإكرام بالنعمة كمنا في قوله: ﴿ وَفَامَا الإنسانِ إِذَا مَا ابتلاه ربه فأكرمه ونعمه فيقول ربي أكرمن في أكرمكم عند الله اتقاكم في إن كرامة العبد عند الله إكرام منه له لكنه لم يعد من المكرمين بوصف الاطلاق إلا طائفتين من خلقه: الملائكة الكرام كما في قوله: ﴿ بِلُ عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون في أو الكاملين في إيمانهم من المؤمنين سواء كانوا من المخلصين بكسر اللام كما في قوله: ﴿ وَاللَّهُ عَبَاللَّهُ مَكْرُمُونَ فِي أَوْ مِن المخلصين بفتح اللام كما في قوله: ﴿ إِلا عباد المخلصين إلى أن قال ﴿ وهم مكرمون ﴾ (٥) .

والآية من أدلة وجود البرزخ .

قوله تعالى : ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَى قَوْمُهُ مَنْ بَعْدُهُ مَنْ جَنْدُ مَنْ السّمَاءُ وَمَا كُنَا مَنْزَلِينَ الضّميـران للرجل ، و﴿مَنْ بَعْدُهُ أَي مِنْ بَعْدُ قَتْلُهُ ، و ﴿مَنْ ﴾ الأولى والشّالثة لابتـداء الغاية ، والثانية مزيدة لتأكيد النفي .

والآية توطئة للآية التالية ، وهي مسوقة لبيان هوان أمر القوم والانتقام منهم بإهلاكهم على الله سبحانه وأنه لا يحتاج في إهلاكهم إلى عدة وعدة حتى ينزل من السماء جنداً من الملائكة يقاتلونهم فيهلكونهم فلم يفعل ذلك فيهم ولا فعل ذلك في إهلاك من أهلك من الأمم الماضين وإنما أهلكهم بصيحة واحدة تقضى عليهم .

الفجر: ١٥ . (٣) الأنبياء: ٢٧ .

(٢) الحجرات : ١٣٠ . (٥) المعارج : ٣٥ . (٥) الصافات : ٤٢ .

قوله تعالى : ﴿إِن كَانْتَ إِلا صَيْحَةُ وَاحَدَةً فَإِذَا هُم خَامِدُونَ ﴾ أي ما كان الأمر الذي كان سبب إهلاكهم مشيئتنا إلا صيحة واحدة ، وتأنيث الفعل لتأنيث الخبر وتنكير ﴿صيحة ﴾ وتوصيفها بالوحدة للاستحقار ، والخمود السكون ، واستئناف الجملة لكونها كالجواب لسؤال مقدر كأنه قيل : فماذا كان سبب إهلاكهم ؟ فقيل : إن كانت إلا صيحة واحدة .

والمعنى : كان سبب هلاكهم أيسر أمر وهي صيحة واحدة فف اجأهم السكون فصاروا ساكنين لا يسمع لهم حس وهم عن آخرهم موتى لا يتحركون .

قوله تعالى : ﴿ يَا حَسَرَةَ عَلَى الْعَبَادُ مَا يَأْتَيْهُمْ مَنْ رَسُولُ إِلَّا كَانُوا بِهُ يَسْتُهُ زُوْنَ أي يا ندامة العباد ونداء الحسرة عليهم أبلغ من إثباتها لهم ، وسبب الحسرة ما يتضمنه قوله : ﴿ مَا يَأْتِيهُمْ مَنْ رَسُولُ ﴾ النح .

ومن هذا السياق يستفاد أن المراد بالعباد عامة الناس وتتأكد الحسرة بكونهم عباداً فإن رد العبد دعوة مولاه وتمرده عنه أشنع من رد غيره نصيحة الناصح .

وبذلك يظهر سخافة قول من قال : إن المراد بالعباد الرسل أو الملائكة أو هما جميعاً . وكذا قول من قال : إن المراد بالعباد الناس لكن المتحسر هو الرجل .

وظهر أيضاً أن قوله : ﴿ يَا حَسَرَةَ عَلَى الْعَبَادِ ﴾ النَّحَ مَنْ قُولَ الله تَعَالَى لا مَنْ تَمَامُ قول الرجل .

قوله تعالى : ﴿ أَلَم يروا كم أهلكنا قبلهم من القرون أنهم إليهم لا يسرجمون توبيخ لأولئك الذين نودي عليهم بالحسرة ، و ﴿ من القرون ﴾ بيان لكم ، والقرون جمع قرن وهو أهل عصر واحد .

وقوله : ﴿أَنهم إليهم لا يرجعون﴾ بيان لقوله : ﴿كم أهلكنا قبلهم من القرون﴾ ضمير الجمع الأول للقرون والثاني والثالث للعباد .

والمعنى : ألم يعتبروا بكثرة المهلكين بأمر الله من القرون الماضية وأنهم مأخوذون بأخذ إليه لا يتمكنون من الرجوع إلى ما كانوا يترفون فيه ؟ .

وللقوم في مراجع الضمائـر وفي معنى الآية أقـوال أخر بعيـدة عن الفهم تـركنــا إيرادها .

قوله تعالى: ﴿وإن كل لما جميع لمدينا محضرون﴾ لفظة ﴿إن﴾ حرف نفي و ﴿كل﴾ مبتدأ تنويه عوض عن المضاف إليه ، و ﴿لما﴾ بمعنى إلا ، وجميع بمعنى مجموع ، ولدينا ظرف متعلق به ، ومحضرون خبر بعد خبر وهو جميع ، واحتمل بعضهم أن يكون صفة لجميع .

والمعنى: وما كلهم إلا مجموعون لدينا محضرون للحساب والجزاء يوم القيامة فالآية في معنى قوله: ﴿ذَلَكَ يُومُ مَجْمُوعُ لَهُ النّاسُ وَذَلَكَ يُومُ مَشْهُودُ﴾(١).

## ( بحث روائي )

في المجمع قالوا: بعث عيسى رسولين من الحواريين إلى مدينة أنطاكية فلما قربا من المدينة رأيا شيخاً يرعى غنيمات له وهو حبيب صاحب يس فسلما عليه فقال الشيخ لهما: من أنتما؟ قالا: رسولا عيسى ندعوكم من عبادة الأوثان إلى عبادة الرحمن فقال: أمعكما آية؟ قالا نحن نشفي المريض ونبرىء الأكمه والأبرص بإذن الله تعالى فقال الشيخ: إن لي إبناً مريضاً صاحب فراش منذ سنين قالا: فانطلق بنا إلى منزلك نتطلع حاله فذهب بهما فمسحا ابنه فقام في الوقت بإذن الله تعالى صحيحاً ففشى الخبر في المدينة وشفى الله على أيديهما كثيراً من المرضى.

وكان لهم ملك يعبد الأصنام فأنهي الخبر إليه فدعاهما فقال لهما : من أنتما ؟ قالا : رسولا عيسى جئنا ندعوك من عبادة مالا يسمع ولا يبصر إلى عبادة من يسمع ويبصر . قال الملك : ولنا إله سوى آلهتنا ؟ قالا : نعم من أوجدك وآلهتك . قال : قوما حتى أنظر في أمركما فأخذهما الناس في السوق وضربوهما .

قال وهب بن منبه: بعث عيسى هذين الرسولين إلى أنطاكية فأتياها ولم يصلا إلى ملكها وطالت مدة مقامهما فخرج الملك ذات يـوم فكبرا وذكـرا الله فغضب الملك وأمر بحبسهما وجلد كل واحد منهما مائة جلدة .

فلما كذب الرسولان وضربا ، بعث عيسى شمعبون الصفا رأس الحواريين على أمرهما لينصرهما فدخل شمعون البلد متنكراً فجعل يعاشر حاشية الملك حتى أنسوا به فرفعوا خبره إلى الملك فدعاه ورضي عشرته وأنس به وأكرمه . ثم قال له ذات يـوم :

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۰۳ .

أيها الملك بلغني أنك حبست رجلين في السجن وضربتهما حين دعواك إلى غير دينك فهـل سمعت قولهمـا ؟ قال الملك : حـال الغضب بيني وبين ذلك . قـال : فـإن رأى الملك دعاهما حتى نتطلع ما عندهما .

فدعاهما الملك فقال لهما شمعون: من أرسلكما إلى ههنا؟ قالا: الله الذي خلق كل شيء لا شريك له. قال: وما آتاكما؟ قالا: ما تتمناه، فأمر الملك حتى جاءوا بغلام مطموس العينين وموضع عينيه كالجبهة فما زالا يدعوان الله حتى انشق موضع البصر فأخذا بندقتين من البطين فوضعا في حدقتيه فصارتا مقلتين يبصر بهما فتعجب الملك ثم قال شمعون للملك: أرأيت لو سألت إلهك حتى يصنع صنيعاً مثل هذا؟ فيكون لك ولإلهك شرفاً. فقال الملك: ليس لي عنك سر إن إلهنا الذي نعبده لا يضر ولا ينفع.

ثم قال الملك للرسولين: إن قدر إلهكما على إحياء ميت آمنا به وبكما. قالا: الهنا قادر على كل شيء ، فقال الملك: إن ههنا ميتاً مات منذ أيام لم ندفنه حتى يرجع أبوه وكان غائباً فجاءوا بالميت وقد تغير وأروح فجعلا يدعوان ربهما علانية وجعل شمعون يدعو ربه سراً فقام الميت وقال لهم إني قدمت منذ سبعة أيام وأدخلت في سبعة أودية من النار وأنا أحذركم ما أنتم فيه فآمنوا بالله فتعجب الملك ، فلما علم شمعون أن قوله أثر في الملك دعاه إلى الله فآمن وآمن من أهل مملكته قوم وكفر آخرون .

قال: وقد روى مثل ذلك العياشي بإسناده عن الثمالي وغيره عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام إلا أن في بعض الروايات: بعث الله الرسولين إلى أهل أنطاكية ثم بعث الثالث، وفي بعضها أن عيسى أوحى الله إليه أن يبعثهما ثم بعث وصيه شمعون ليخلصهما، وأن الميت الذي أحياه الله بدعائهما كان ابن الملك وأنه قد خرج من قبره ينفض التراب عن رأسه فقال له: يا بني ما حالك؟ قال: كنت ميتاً فرأيت رجلين ساجدين يسألان الله تعالى أن يحييني. قال: يا بني فتعرفهما إذا رأيتهما؟ قال: نعم فأخرج الناس إلى الصحراء فكان يمر عليه رجل بعد رجل فمر أحدهما بعد جمع كثير فقال: هذا أحدهما. ثم مر الآخر فعرفهما وأشار بيده إليهما فآمن الملك وأهل مملكته.

وقال ابن إسحاق : بل كفر الملك وأجمع هو وقـومه على قتـل الرسـل فبلغ ذلك

حبيباً وهو على بـاب المدينـة الأقصى فجاء يسعى إليهم يـذكرهم ويـدعوهم إلى طـاعة الرسل .

أقول: سياق آيات القصة لا يلائم بعض هذه الروايات.

وفي الدر المنثور أخرج أبو داود وأبو نعيم وابن عساكر والديلمي عن أبي ليلى قال : قال رسول الله منظمة : الصديقين ثالاثة : حبيب النجار مؤمن آلياسين الـذي قال : يا قوم اتبعوا المرسلين ، وحزقيل مؤمن آل فرعون الذي قال : أتقتلون رجلا أن يقول ربي الله ، وعلي بن أبي طالب وهو أفضلهم .

وفي المجمع عن تفسير الثعلبي بالإسناد عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن النبي مَشْنَاتُهُ قَالَ : سباق الأمم ثـلاثة لم يكفروا بالله طرفة عين علي بن أبي طـالب وصاحب يس ومؤمن آل فرعون فهم الصديقون وعلي أفضلهم .

أقول: وروى هذا المعنى في الدر المنثور عن الطبراني وابن مردويه وضعفه عن ابن عبـاس عنه منشخة ولفـظه: السبق ثلاثـة فالسـابق إلى موسى يـوشع بن نـون والسابق إلى محمد مَشِنَاتُهِ علي بن أبي طالب.

\* \* \*

وَآيَةٌ لَهُمُ الأَرْضُ آلْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَامِنْهَا حَبًا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ (٣٣) وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِنْ نَخِيلٍ وَأَعْنَابٍ وَفَجَّرْنَا فِيهَا مِنَ الْكُلُونَ (٣٣) لِيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلا يَشْكُرُونَ (٣٥) الْعُيُونِ (٣٤) لِيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرِهِ وَمَا عَمِلَتْهُ أَيْدِيهِمْ أَفَلا يَشْكُرُونَ (٣٥) اللَّذَي خَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ الأَرْضُ وَمِنْ أَنْفُسِهِمْ مُبْحَانَ آلَيْنِ لَنَالُمُونَ (٣٦) وَآيَةً لَهُمُ آللَيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ آلنَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُنظلِمُونَ (٣٧) وَآلشَّمْسُ تَجري لِمُسْتَقَرِّ لِهَا ذَٰلِكَ تَقْدِيدُ الْعَزِينِ

الْعَلِيمِ (٣٨) وَالْقَمَسِ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّىٰ عَادَ كَالْعُسِرُجُونِ الْقَدِيمِ (٣٩) لَا آلشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمْرَ وَلَا آللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلَّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (٤٠) وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (٤١) وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ (٤٢) وَإِنْ الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (٤١) وَخَلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ (٤٢) وَإِنْ فَشَا نُخْرِقُهُمْ فَلَا صَرِيخَ لَهُمْ وَلَا هُمْ يُنْقَذُونَ (٣٤) إِلَّا رَحْمَةً مِنَّا فَيْمُ أَنْفُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آتَقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٤٦) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ (٤٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَنْفِقُوا مِمَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالَ فَي ضَلَالًا مُعْمَلُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَا فِي ضَلَالًا مُعْمِلُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَا فِي ضَلَالًا مُعْمِلُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلَا لَهُ مَالِكُ مُنِينِ (٤٤) .

# (بیان)

بعد ما قص عليهم قصة أصحاب القرية وما آل إليه أمرهم في الشرك وتكذيب الرسلووبخهم على الاستهانة بأمرالرسالة ، وأنذرهم بنزول العذاب عليهم كماتزل على المكذبين من القرون الأولى ، وبأنهم جميعاً محضرون للحساب والجزاء .

أورد آيات من الخلق والتدبير تدل على ربوبيته وألوهيته تعالى وحده لا شريك له ثم وبخهم على تــرك النظر في آيــات الوحــدانية والمعــاد والإعــراض عنهــا والاستهــذاء بالحق والإمساك عن الإنفاق للفقراء والمساكين .

قوله تعالى : ﴿ وآية لهم الأرض الميتة أحييناها وأخرجنا منها حباً فمنه يأكلون ﴾ يذكر سبحانه في الآية واللتين بعدها آية من آيات الربوبية وهي تدبير أمر أرزاق الناس وتغذيتهم من أثمار النبات من الحبوب والتمر والعنب وغيرها .

فقوله : ﴿وآية لهم الأرض الميتة أحييناها﴾ وإن كان ظاهـره أن الآية هي الأرض إلا أن الجملتين توطئتان لقوله : ﴿وَاخْرَجْنَا مِنْهِا حَبّاً﴾ النّج ومسوقتـان للإشسارة إلى أن

هذه الأغذية النباتية من آثار نفخ الحياة في الأرض الميتة وتبديلها حباً وثمراً يأكلون من ذلك فالآية بنظر هي الأرض الميتة من حيث ظهور هذه الخواص فيها وتمام تدبير أرازاق الناس بها.

وقوله : ﴿وأخرجنا منها حباً ﴾ أي وأخرجنا من الأرض بإنبات النبات حباً كالحنطة رالشعير والأرز وسائر البقولات .

وقوله : ﴿فَمَنَهُ يَأْكُلُونَ﴾ تَفْرِيعَ عَلَى إخراج الحب وبالأكل يتم التدبير ، وضمير ﴿فَمَنَهُ﴾ للحب .

قوله تعالى : ﴿وجعلنا فيها جنات من نخيل وأعناب وفجرنا فيها من العيون﴾ نال الراغب : الجنة كل بستان ذي شجر يستر بأشجاره الأرض انتهى . والنخيل جمع خل وهو معروف ، والأعناب جمع عنب يطلق على الشجرة وهي الكرم وعلى الثمرة .

وقال الراغب: العين الجارحة \_ إلى أن قال \_ ويستعار العين لمعان هي موجـودة ني الجارحة بنظرات مختلفة \_ إلى أن قال \_ ويقال لمنبع الماء عين تشبيهاً بها لما فيها بن الماء انتهى ، والتفجير في الأرض شقها لإخراج المياه ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿لَيَأْكُلُوا مَن ثَمَرِهُ وَمَا عَمَلَتُهُ أَيْدِيهُمُ أَفْلًا يَشْكُرُونَ﴾ اللام لتعليل ما كر في الآية السابقة أي جعلنا فيها جنات وفجرنا فيها العيـون بشقها ليـأكل النـاس من مره .

وقوله : ﴿من ثمره﴾ قيل : الضمير للمجعول من الجنات ولذا أُفرد وذكر ولم قل : من ثمرها أي من ثمر الجنات ، أو من ثمرهما أي من ثمر النخيل والأعناب .

وقيل : الضمير للمذكور وقد يجري الضمير مجرى اسم الإشارة كما في قول .

فيها خطوط من سواد وبلق كانه في الجلد تسوليع البهق فقد روي أن أبا عبيدة سأله عن قوله: «كأنه» فقال كأن ذاك .

وفي مرجع ضمير ﴿من ثمره﴾ أقوال أخر رديئة كقول بعضهم: إن الضمير لنخيل فقط ، وقول آخر: إنه للماء لدلالة العيون عليه أو بحذف مضاف والتقدير ماء لعيون وقول آخر: إن الضمير للتفجير المفهوم من ﴿فجرنا﴾ والمراد بالثمر على هذين

الوجهين الفائدة ، وقول آخر : إن الضمير له تعالى وإضافته إليه لأنه خلقه وملكه .

وقوله: ﴿وَمَا عَمَلَتُهُ أَيَدَيْهُمْ ﴾ العمل هو الفعل والفرق بينهما ـ على ما ذكره الراغب ـ أن أكثر ما يستعمل العمل في الفعل المقارن للقصد والإرادة ، ولذلك يشذ استعماله في الحيوان والجماد ، ولذلك أيضاً يتصف العمل بالصلاح وخلافه فيقال : عمل صالح وعمل طالح ولا يتصف بهما مطلق الفعل .

و ﴿ما﴾ في ﴿وما عملته﴾ نافيه والمعنى ولم يعمل الثمر أيديهم حتى يشاركونا في تدبير الأرزاق بل هو مما اختصصنا بخلقه وتتميم التدبير به من دون أن تستعين بهم فما بالهم لا يشكرون ،

ويؤيد هذا المعنى قـوله تعـالى في أواخر السـورة وهو بمتن عليهم بخلق الأنعـام لتدبير أمر رزقهم وحياتهم : ﴿ أو لم يروا أنا خلقنا لهم مما عملت أيدينا أنعاماً ﴾ إلى أن قال ﴿ ومنها يأكلون ولهم فيها منافع ومشارب أفلا يشكرون ﴾ .

واحتمل بعضهم كون ﴿ما﴾ في ﴿وما عملته وصولة معطوفة على ﴿ثمره ﴾ والمعنى ليأكلوا من ثمره ومن الذي عملته أيديهم من ثمره كالخل والدبس المأخوذين من التمر والعنب وغير ذلك .

وهذا الوجه وإن عده بعضهم أوجه من سابقه ليس بذاك فإن المقام مقام بيان آيات دالة على ربوبيته تعالى بذكر أمور من التدبير يخصه تعالى ولا يناسبه ذكر شيء من تدبير الغير معه وتتميم المحجة بذلك ، ولو كان المراد ذكر عملهم بما أنه منته إلى خلقه تعالى وجزء من التدبير العام كان الأنسب أن يقال : وما هديناهم إلى عمله أو ما يؤدي معناه لينتفي به توهم الشركة في التدبير .

واحتمل بعضهم كون ﴿ما﴾ نكرة موصوفة معطوفة على ﴿ثمره﴾ والمعنى ليـأكلوا من ثمره ومن شيء عملته أيديهم . هذا ويرد عليه ما يرد على سابقه .

وقوله : ﴿ أَفلا يَشكُرُونَ ﴾ توبيخ واستقباح لعدم شكره ، وشكره تعالى منهم على هذا التدبير إظهارهم جميل نعمه بذكره قولاً وفعلاً أي إظهارهم أنهم عباد لـه مدبسرون بتدبيره وهو العبادة فشكره تعالى هو الاعتراف بربوبيته واتخاذه إلها معبوداً .

قوله تعالى : ﴿ سبحان اللذي خلق الأزواج كلها مما تنبت الأرض ومن أنفسهم ومما لا يعلمون ﴾ إنشاء لتنزيهه تعالى ، لما ذكر عدم شكرهم له على ما خلق لهم من

أنواع النبات ورزقهم من الحبوب والأثمار ، وإنما عمل ذلك بتزويج بعض النبات بعضاً كما قال : ﴿وَأَنبَنَا فِيها من كل زوج بهيج ﴾(١) أشار إلى ما هـو أعظم وأوسع من خلق أزواج النبات وهو خلق الأزواج كلها وتنظيم العالم المشهود باستيلاد كل شيء من فاعل ومنفعل قبله هما أبواه كالذكر والأنثى من الإنسان والحيوان والنبات ، وكل فاعل ومنفعل يتلاقيان فينتجان بتلاقيهما أمراً ثالثاً ، أشار تعالى إلى ذلك فنزه نفسه بقوله : ﴿سبحان الذي خلق الأزواج كلها ﴾ الخ . فقوله : ﴿سبحان الذي خلق الأزواج كلها ﴾ إنشاء تسبيح على ما يعطيه السياق لا إخبار .

وقوله: ﴿ مما تنبت الأرض ﴾ هو وما بعده بيان للأزواج والذي تنبت الأرض هو النبات ولا يبعد شموله الحيوان وقد قال تعالى في الإنسان وهو من أنواع الحيوان ﴿ والله أنبتكم من الأرض نباتاً ﴾ (٢) ويؤيد ذلك أن ظاهر سياق البيان استيعابه للمبين مع عدم ذكر الحيوان في عداد الأزواج.

وقـوله : ﴿وَمِن أَنفُسُهُم﴾ أي الناس ، وقوله : ﴿وَمِمَا لَا يَعْلَمُونَ﴾ وهـو الـذي يجهله الإنسان من الخليقة أو يجهل كيفية ظهوره أو ظهور الكثرة فيه .

وربما قيل في الآية : إن المراد بالأزواج الأنواع والأصناف ، ولا يساعد عليه الأيات التي تذكر خلق الأزواج كقوله تعالى : ﴿وَمَنْ كُلُّ شَيَّءَ خَلَقْنَا زُوجِينَ لَعَلَّكُمُ الْآيَاتُ اللَّهِ وَالْتُرْكِ مِنْ لُوازَمَ مَفْهُومُ الزُّوجِيةَ .

قال الراغب: يقال لكل واحد من القرينين من الذكر والأنثى في الحيوانات المتزاوجة: زوج ، ولكل قرينين فيها وفي غيرها: زوج كالخف والنعل ، ولكل ما يقترن بآخر مماثلًا له أو مضاداً: زوج ، قال : وقوله : ﴿خلقنا زوجين﴾ فبين أن كل ما في العالم زوج من حيث إن له ضداً ما أو مشلًا ما أو تركيباً ما بل لا ينفك بوجه من تركيب . انتهى .

فزوجية الزوج هي كونه مفتقراً في تحققه إلى تألف وتـركب ولذلـك يقال لكـل راحد من القرينين من حيث هما قرينان : زوج لافتقاره إلى قرينه ، وكذا يقال لمجموع القـرينين : زوج لافتقاره في تحققـه زوجاً إلى التـألف والتركب فكـون الأشياء أزواجـاً

(٣) الذاريات : ٤٩ .

(٢) نوح : ١٧ .

(۱) ق : ۲ .

مقارنة بعضها بعض لإنتاج ثالث أو كونه مولداً من تألف اثنين .

قوله تعالى : ﴿وآية لهم الليل نسلخ منه النهار فإذا هم مظلمون﴾ آيـة أخرى من آيات الربوبية الدالة على وقوع التدبير العام السماوي للعالم الإنساني مذكـورة في أربع آيات .

ولا شك أن الآية تشير إلى مفاجأة الليل عقيب ذهاب النهار ، والسلخ في الآية بمعنى الإخراج ولذلك عدي بمن ولو كان بمعنى النزع كما في قولنا : سلخت الإهاب عن الشاة تعين تعديه بعن دون من .

ويؤيد ذلك أنه تعالى عبر في مواضع من كلامه عن ورود كل من الليل والنهار عقيب الآخر بإيلاجه فيه فقال في مواضع من كلامه: ﴿يولِج الليل في النهار ويولج النهار في الليل النهار في الليل النهار في الليل النهار في الليل اعتباراً كان مفاجأة الليل بعد الليل بعد الليل اعتباراً ،

كان الليل أطبق عليهم وأحاطت بهم ظلمته ثم ولج فيه النهار فوسعهم نوره وضياؤه ثم خرج منه ففاجأهم الليل ثانياً بانطباق الظلام وإحاطته بما أضاءه النهار ففي الكلام نوع من الاستعارة بالكناية .

ولعل فيما ذكرناه من الوجه كفاية عما أطنبوا فيـه من البحث في معنى سلخ النهار من الليل ثم مفاجأة الليل .

قوله تعالى : ﴿والشمس تجري لمستقر لها ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ جريها حركتها وقوله : ﴿لمستقر لها ﴾ اللام بمعنى إلى أو للغاية ، والمستقر مصدر ميمي أو اسم زمان أو مكان ، والمعنى أنها تتحرك نحو مستقرها أو حتى تنتهي إلى مستقرها أي استقرارها وسكونها بانقضاء أجلها أو زمن استقرارها أو محله .

وأما جريها وهو حركتها فظاهر النظر الحسي يثبت لها حركة دورية حول الأرض لكن الأبحاث العلمية تقضي بالعكس وتكشف أن لها مع سياراتها حركة انتقالية نحو النسر الواقع .

وكيف كان فمحصل المعنى أن الشمس لا تزال تجري ما دام النظام الدنيوي على حاله حتى تستقر وتسكن بانقضاء أجلها فتخرب الدنيا ويبطل هذا النظام ، وهذا

<sup>(</sup>١) الحج : ٦١ .

المعنى يرجع بالمآل إلى معنى القراءة المنسوبة إلى أهل البيت وغيـرهم : ﴿والشمس تجري لا مستقر لها﴾ كما قيل .

وأما حمل جريها على حركتها الوضعية حول مركزها فهـو خلاف ظـاهر الجـري الدال على الانتقال من مكان إلى مكان .

وقوله : ﴿ذَلَكَ تَقَدَيرِ الْعَزَيْزِ الْعَلَيْمِ﴾ أي الجري المَـذَكُورِ تَقَـدَيْرِ وَتَـدَبِيرِ مَمَنَ لَا يغلبه غالب في إرادته ولا يجهل جهات الصلاح في أفعاله .

قوله تعالى : ﴿والقمر قدرناه منازل حتى عاد كالعرجون القديم﴾ المنازل جمع منزل اسم مكان من النزول والظاهر أن المراد به المنازل الثمانية والعشرون التي تقطعها القمر في كل ثمانية وعشرين يوماً وليلة تقريباً .

والعسرجون عبود عذق النخلة من بين الشمراخ إلى منبته وهبو عود أصفير مقوس يشبه الهلال ، والقديم العتيق .

وقد اختلفت الأنظار في معنى الآية للاختلاف في تركيبها ، وأقرب التقديرات من الفهم قول من قال : إن التقدير والقمر قدرناه ذا منازل أو قدرنا له منازل حتى عاد هلالا يشبه العرجون العتيق المصفر لونه .

تشير الآية إلى اختلاف مناظر القمر بالنسبة إلى أهل الأرض فإن نوره مكتسب من الشمس يستنير بها نصف كرته تقريباً وما يقرب من النصف الآخر غير المسامت للشمس مظلم ثم يتغير موضع الاستنارة ولا يزال كذلك حتى يعود إلى الوضع الأول ويعرض ذلك أن يظهر لأهل الأرض في صورة هلال ثم لا يزال ينبسط عليه النور حتى يتبدر ثم لا يزال ينقص حتى يعود إلى ما كان عليه أوله .

ولاختلاف صورة آثار بارزة في البر والبحر وحياة الناس على مـا بين في الأبحاث المربوطة .

فالآية الكريمة تذكر من آية القمر أحواله الـطارئة لـه بالنسبـة إلى الأرض وأهلها دون حاله في نفسه ودون حاله بالنسبة إلى الشمس فقط .

ومن هنا لا يبعد أن يقال في قول تعالى : ﴿والشمس تجري لمستقر لها﴾ أن المراد بقول : ﴿تجري﴾ الإشارة إلى ما يعطيه ظاهر الحس من حركتها اليومية والفصلية والسنوية وهي حالها بالنسبة إلينا ، وبقوله : ﴿لمستقر لها﴾ حالها في نفسها

وهي سكونها بالنسبة إلى سياراتها المتحركة حولها كأنه قيل: وآية لهم أن الشمس على استقرارها تجري عليهم وقد دبر العزيز العليم بذلك كينونة العالم الأرضي وحياة أهله والله أعلم.

قوله تعالى : ﴿لا الشمس ينبغي لها أن تدرك القمر ولا الليل سابق النهار وكل في فلك يسبحون له لفظة ينبغي تدل على الترجح ونفي ترجح الإدراك من الشمس نفي وقوعه منها ، والمراد به أن التدبير ليس مما يجري يوماً ويقف آخر بل هو تـدبير دائم غير مختل ولا منقوض حتى ينقضي الأجل المضروب منه تعالى لذلك .

فالمعنى: أن الشمس والقمر ملازمان لما خط لهما من المسير فلا تدرك الشمس القمر حتى يختل بذلك التدبير المعمول بهما ولا الليل سابق النهار وهما متعاقبان في التدبير فيتقدم الليل النهار فيجتمع ليلتان ثم نهاران بل يتعاقبان .

ولم يتعرض لنفي إدراك القمر للشمس ولا لنفي سبق النهار الليل لأن المقام مقام بيان انحفاظ النظم الإلهي عن الاختلال والفساد فنفي إدراك ما هو أعظم وأقوى وهو الشمس لما هو أصغر وأضعف وهو القمر ، ويعلم منه حال العكس ونفي سبق الليل الذي هو افتقاده للنهار الذي هو ليله والليل مضاف إليه متأخر طبعاً منه ويعلم به حال العكس .

وقوله: ﴿وكل في فلك يسبحون﴾ أي كل من الشمس والقمر وغيرهما من النجوم والكواكب يجرون في مجرى خاص به كما يسبح السمكة في الماء فالفلك هو المدار الفضائي الذي يتحرك فيه الجرم العلوي ، ولا يبعد حينئذ أن يكون المراد بالكل كل من الشمس والقمر والليل والنهار وإن كان لا يوجد في كلامه تعالى ما يشهد على ذلك .

والإتيان بضمير الجمع الخاص بالعقلاء في قوله ﴿يسبحون﴾ لعله للإشارة إلى كونها مطاوعة لمشيئته مطيعة لأمره تعالى كالعقلاء كما في قوله: ﴿ثم استوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين﴾(١).

وللمفسرين في جمل الآية آراء أخر مضطربة أضربنا عنها من أراد الوقـوف عليها فليراجع المفصلات .

<sup>(</sup>١) حم السجلة : ١١ .

الجزء الثالث والعشرون

قوله تعالى : ﴿ وآية لهم أنا حملنا ذريتهم في الفلك المشحون ﴾ قال الراغب : البذرية أصلها الصغار من الأولاد، وتقع في التعارف على الضغار والكبار معاً، ويستعمـل للواحـد والجمـع وأصله للجمـع . انتهى . والفلك السفينــة ، والمشحـون المملوء .

آيـة أخرى من آيـات ربوبيتـه تعالى وهـو جريـان تدبيـره في البحـر حيث يحمـل ذريتهم في الفلك المشحون بهم وبأمتعتهم يجوزون به من جانب إلى جانب للتجارة وغيرها ، ولا حامل لهم فيه ولا حافظ لهم عن الغرق إلا هو تعالى والخواص التي يستفيدون منها في ركـوب البحر أمـور مسخرة لـه تعالى منتهيـة إلى خلقه على أن هـذه الأسباب لو لم تنته إليه تعالى لم تغن طائلًا .

وإنما نسب الحمل إلى الذرية دونهم أنفسهم فلم يقل : إنا حملناهم لإثارة الشفقة والرحمة .

قوله تعالى : ﴿وخلقنا لهم من مثله ما يركبون﴾ المراد بـه ـ على ما فسروه ـ الأنعام قال تعالى : ﴿وجعل لكم من الفلك والأنعام ما تـركبون﴾(١) وقـال : ﴿وعليها وعلى الفلك تحملون (٢) .

وفسر بعضهم الفلك المذكور في الآية السابقة بسفينة نوح مَثَلَثُهُ ومَا في هذه الآية بالسفن والزوارق المعمولة بعدها وهو تفسير رديء ومثله تفسير ما في هذه الآية بالإبل خاصة .

وربما فسر ما في هذه الآية بالطيارات والسفن الجوية المعمولة في هذه الأعصار والتعميم أولي .

قوله تعالى : ﴿وَإِنْ نَشَأُ نَغُرَقُهُمْ فَلَا صَرِيخٌ لَهُمْ وَلَا هُمْ يَنْقَذُونَ﴾ الصريخ هو الذي يجيب الصراخ ويغيث الاستغاثة ، والإنقاذ هو الإنجاء من الغرق .

والآية متصلة بقوله السابق: ﴿إنا حملنا ذريتهم في الفلك المشحون﴾ أي إن الأمر إلى مشيئتنا فإن نشأ نغرقهم فلا يغيثهم مغيث ولا ينقذهم منقذ .

قـوله تعـالى : ﴿إِلا رحمة منـا ومتاعـاً إلى حين﴾ استثناء مفـرغ والتقـديـر لا

(١) الزخرف : ١٢ . (٢) المؤمن : ٨٠ ،

ينجون بسبب من الأسباب وأمر من الأمور إلا لـرحمة منا تنالهم ولتمتع إلى حين الأجل المسمى قدرناه لهم .

قوله تعالى: ﴿وإذا قيل لهم اتقاوا ما بين أيديكم وما خلفكم لعلكم ترحمون لها ذكر الآيات الدالة على الربوبية ذمهم على عدم رعايتهم حقها وعدم إقبالهم عليها وعدم ترتيبهم عليها آثارها فإذا قيل لهم هذه الآيات البينات ناطقة أن ربكم الله فاتقوا معصيته في حالكم الحاضرة وما قدمتم من المعاصي ، أو عذاب الشرك والمعاصي التي أنتم مبتلون بها وما خلفتم وراءكم ، أو اتقوا ما بين أيديكم من الشرك والمعاصي في الحياة الدنيا وما خلفكم من العذاب في الآخرة ، أعرضوا عنه ولم يستجيبوا له على ما هو دأبهم في جميع الآيات التي ذكروا بها .

ومن هنا يظهر أولاً أن المراد بما بين أبديهم وما خلفهم الشرك والمعاصي التي هم مبتلون بها في حالهم الحاضرة وما كانوا مبتلين به قبل ، أو العذاب الذي استوجبوه بذلك ، والمآل واحد ، أو الشرك والمعاصي في الدنيا والعذاب في الأخرة وهو أوجه الوجوه .

وثانياً: أن حذف جواب إذا للدلالة على أن حالهم بلغت من الجرأة على الله وثانياً: أن حذف جواب إذا للدلالة على أن حالهم بلغت من الحق إذا دعاهم إلى والاستهانة بالحق مبلغاً لا يستطاع معها ذكر ما يجيبون به داعي الحق إذا دعاهم إلى التقوى فيجب أن يترك أسفاً ولا يذكر ، وقد دل عليه بقوله : ﴿ وَمَا تَأْتِيهُم مِن آية مِن آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وَمَا تَأْتِيهُم مِن آية مِن آيات ربهم إلا كانوا عنها معرضين﴾ المراد بإتيان الآيات موافاتها لهم بالمشاهدة أو بالتلاوة والذكر ، وأيضا هي أعم من أن تكون آية آفاقية أو أنفسية ، أو تكون آية معجزة كالقرآن ، فهم معرضون عنها جميعاً .

قوله تعالى : ﴿وإذا قيل لهم أنفقوا مما رزقكم الله ﴾ إلى آخر الآية كان قوله : ﴿وإذا قيل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم ﴾ متعرضاً لجوابهم إذا دعوا إلى عبادة الله وهي أحد ركني الدين الحق ، وهذه الآية تعرضت لجوابهم إذا دعوا إلى الشفقة على خلق الله وهو الركن الآخر ومعلوم أن جوابهم الرد دون القبول .

فقوله : ﴿ وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ أَنْفَقُوا مَمَّا رَزَّقَكُمُ اللَّهُ ﴾ يتضمن دعوتهم إلى الإنفاق

على الفقراء والمساكين من أموالهم وفي التعبير عن الأموال بما رزقهم الله إشعار بأن المالك لها حقيقة هو الله الذي رزقهم بها وسلطهم عليها ، وهنو الذي خلق الفقراء والمساكين وأقام حاجتهم إلى ما عنند هؤلاء من فضل المؤن النذي لا يفتقرون إليه فلينفقوا عليهم وليحسنوا وليجملوا والله يحب الإحسان وجميل الفعل .

وقوله: ﴿قال الذين كفرواللذين آمنوا أنطعم من لويشاء الله أطعمه ﴿ جوابهم للدعوة إلى الإنفاق ، وإنما أظهر القائل ـ الذين كفروا ـ ومقتضى المقام الإضمار للإشارة إلى أن كفرهم بالحق وإعراضهم عنه باتباع الشهوات هو الذي دعاهم إلى الإعتذار بمثل هذا العذر المبني على الإعراض عما تدعو إليه الفطرة من الشفقة على خلق الله وإصلاح ما فسد في المجتمع كما أن الإظهار في قوله: ﴿ للذين آمنوا ﴾ للإشارة إلى أن قائل ﴿ أنفقوا مما رزقكم الله ﴾ هم الذين آمنوا .

وفي قولهم: ﴿ أنطعم من لو يشاء الله أطعمه ﴾ إشعار بأن المؤمنين إنما قالوا لهم : ﴿ أَنفقوا مما رزقكم الله ﴾ بعنوان أنه مما يشاؤه الله ويريده حكماً دينياً فردوه بأن إرادة الله لا تتخلف عن مراده فلو شاء أن يطعمهم أطعمهم أي وسع في رزقهم وجعلهم أغنياء .

وهذه مغالطة منهم خلطوا فيه بين الإرادة التشريعية المبنية على الابتلاء والامتحان وهذاية العباد إلى ما فيه صلاح حالهم في دنياهم وآخرتهم ومن الجائز أن تتخلف عن المراد بالعصيان ، وبين الإرادة التكوينية التي لا تتخلف عن المراد ومن المعلوم أن مشيئة الله وإرادته المتعلقة بإطعام الفقراء والإنفاق عليهم من المشيئة التشريعية دون التكوينية فتخلفها في مورد الفقراء إنما يدل على عصيان الذين كفروا وتمردهم عما أمروا به لا على عدم تعلق الإرادة به وكذب مدعيه .

وهذه مغالطة بنوا عليها جل ما افتعلوه من سنن الوثنية وقد حكى الله سبحانه ذلك عنهم في قوله: ﴿ وقال الذين أشركوا لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شيء نحن ولا آباؤنا ولا حرمنا من دونه من شيء ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ سيقول الذين أشركوا لو شاء الله ما أشركنا ولا آباؤنا ولا حرمنا من شيء ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ وقالوا لمو شاء الرحمن ما عبدناهم ﴾ (٣) .

(١) النحل: ٣٥ . (٢) الأنعام: ١٤٨ .

(٣) الزخرف : ٢٠ .

وقوله : ﴿إِن أَنتُم إِلا في ضلال مبين ﴾ من تمام قول الذين كفروا يخاطبون به المؤمنين أي إنكم في ضلال مبين في دعواكم أن الله أمرنا بالإنفاق وشاء منا ذلك .

## ( بحث روائي )

في المجمع روي عن علي بن الحسين زين العابدين وأبي جعفر الباقر وجعفر الصادق عليهم السلام ﴿لا مستقر لها﴾ بنصب الراء .

وفي الدر المنشور أخرج سعيد بن منصور وأحمد البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مردويه والبيهقي عن أبي ذر قال : سألت رسول الله مَشْلَنَهُ عن قوله تعالى : ﴿والشمس تجري لمستقر لها﴾ قال : مستقرها تحت العرش .

أقول: وقد روي هذا المعنى عن أبي ذر عنه المنافظة من طرق الخاصة والعامة مختصرة ومطولة ، وفي بعضها أنها بعد الغروب تصعد سماء سماء حتى تصل إلى ما دون العرش فتسجد وتستأذن في الطلوع وتبقى على ذلك حتى تكسى نوراً ويؤذن لها في الطلوع .

والرواية إن صحت فهي مؤولة .

وفي روضة الكافي بـإسناده عن ســـلام بن المستنير عن أبي جعفــر مَشَّنَّةُ قال : إن الله عز وجل خلق الشمس قبل القمر وخلق النور قبل الظلمة .

وفي المجمع روى العياشي في تفسيره بالإسناد عن الأشعث بن حاتم قبال : كنت بخراسان حيث اجتمع الرضا والفضل بن سهل والمأمون في الإيوان بمرو فوضعت المائدة فقال الرضا عَلَيْكَ : إن رجلًا من بني إسرائيل سألني بالمدينة فقال : النهار خلق قبل أم الليل ؟ فما عندكم ؟ قال : وأداروا الكلام فلم يكن عندهم في ذلك شيء .

فقال الفضل للرضا: أخبرنا بها أصلحك الله. قال: نعم من القرآن أم من الحساب قال له الفضل من جهة الحساب فقال: قد علمت يا فضل أن طالع الدنيا السرطان والكواكب في مواضع شرفها فزحل في الميزان والمشتري في السرطان والمريخ في الجدي والشمس في الحمل والزهرة في الحوت وعطارد في السنبلة

والقمر في الثور فتكون الشمس في العاشر وسط السماء فالنهار قبل الليل ، ومن القرآن قوله تعالى : ﴿ولا الليل سابق النهار﴾ أي الليل قد سبقه النهار .

أقول: نقل الألوسي في روح المعاني هذا الحديث ثم قال: وفي الاستدلال بالآية بحث ظاهر، وأما بالحساب فله وجه في الجملة ورأى المنجمون أن ابتداء الدورة دائرة نصف النهار وله موافقة لما ذكر والذي يغلب على الظن عدم صحة الخبر من مبتدئه فالرضا أجل من أن يستدل بالآية على ما سمعت من دعواه انتهى.

وقد اختلط عليه الأمر في تحصيل حقيقة معنى الليل والنهار .

توضيحه: أن الليل والنهار متقابلان تقابل العدم والملكة كالعمى والبصر فكما أن العمى ليس مطلق عدم البصر حتى يكون الجدار مشلاً أعمى لعدم البصر فيه بل هو عدم البصر مما من شأنه أن يتصف بالبصر كالإنسان كذلك الليل ليس هو مطلق عدم النور بل هو زمان عدم استضاءة ناحية من نواحي الأرض بنور الشمس ومن المعلوم أن عدم الملكة يتوقف في تحققه على تحقق الملكة المقابلة له قبله حتى يتعين بالإضافة إليه فلولا البصر لم يتحقق عمى ولولا النهار لم يتحقق الليل .

فمطلق الليل بمعناه الذي هو به ليل مسبوق الوجود بالنهار وقوله : ﴿وَلَا اللَّيْلُ سَـَابِقُ النَّهَارِ﴾ وإن كـَان ناظـراً إلى الترتيب المفروض بين النهر واللَّيالي وأن هناك نهاراً وليلاً ونهاراً وليلاً وأن واحداً من هذه الليالي لا يسبق النهار الذي بجنبه .

لكنه تعالى أخذ في قوله : ﴿ولا الليل سابق النهار﴾ مطلق الليل ونفى تقدمه على مطلق الليل ونفى تقدمه على مطلق النهار ولم يقل : إن واحداً من الليالي الواقعة في هذا الترتيب لا يسبق النهار الواقع في الترتيب قبله .

فالحكم في الآية مبني على ما يقتضيه طبيعة الليل والنهار بحسب التقابل الذي أودعه الله بينهما وقد استفيد منه الحكم بانحفاظ الترتيب في تعاقب الليل والنهار فإن كل ليل هو افتقاد النهار الذي هو يتلوه فلا يتقدم عليه وإلى هذا يشير على بعد ذكر الآية بقوله: وأي الليل قد سبقه النهار، يعني أن سبق النهار الليل هو خلقه قبله وليس كما يتوهم أن هناك نهر أو ليالي موجودة ثم يتعين لكل منها محله.

وقول المعترض: «وأما بالحساب فله وجه في الجملة» لا يدري وجه قوله: في الجملة وهو وجه تام مبني على تسليم أصول التنجيم صحيح بالجملة

على ذلك التقدير لا في الجملة .

وكذا قوله: وورأى المنجمون أن ابتداء الدورة دائرة نصف النهار وله موافقة لما ذكر، لا محصل له لأن دائرة نصف النهار وهي الدائرة المارة على القطبين ونقطة ثالثة بينهما غير متناهية في العدد لا تتعين لها نقطة معينة في السماء دون نقطة أخرى فيكون كون الشمس في إحداهما نهاراً للأرض دون الأخرى.

وفي المجمع في قبوله تعالى : ﴿وإذا قيل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم﴾ روى الحلبي عن أبي عبد الله عَلَيْكُمْ قال : معناه اتقوا ما بين أيديكم من الذنوب وما خلفكم من العقوبة .

\* \* \*

وَيَقُولُونَ مَتِي هٰ ذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٤٨) مَا يَنْظَرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَـأَخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصِّمُونَ (٤٩) فَـلَا يَسْتَطِيعُـونَ تَوْصِيَةً وَلاَ إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ (٥٠) وَنَفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ (٥١) قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِنْ مَرْقَدِنَـا هٰذَا مَا وَعَدَ ٱلرَّحْمٰنُ وَصَـدَقَ الْمُرْسَلُونَ (٥٢) إِنْ كَـانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ (٥٣) فَالْيَوْمَ لَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٥٤) إِنَّ أَصْحَابَ الْجَنَّةِ الْيَوْمَ فِي شُغُـل فَاكِهُـونَ (٥٥) هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلاَل عَلَى الْأَرَائِكِ مُتَّكِؤُنَ (٥٦) لَهُمْ فِيهَا فَاكِهَةً وَلَهُمْ مَا يَدَّعُونَ (٥٧) سَسلامٌ قَوْلًا مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ (٥٨) وَامْتَازُوا الْيَوْمَ أَيُّهَا الْمُجْرِمُونَ (٥٩) أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنَّ لَا تَعْبُدُوا آلشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَـٰدُوٌّ مُبِينٌ (٦٠) وَاَنِ اعْبُدُونِي هٰذَا صِرَاطٌ مُسْتَقِيمٌ (٦١) وَلَقَدْ أَضَلٌ مِنْكُمْ جِبلًا كَثِيراً أَفَلُمْ تُكُونُ وَا تَعْقِلُونَ (٦٢) هٰ ذِهِ جَهَنَّمُ ٱلَّتِي كَنْتُمْ تُـوعَــدُونَ (٦٣)

اصْلَوْهَا الْيَوْمَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ (٦٤) ٱلْيَـوْمَ نَخْتِمُ عَلَىٰ أَفْوَاهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٦٥) .

#### (بیان)

لما فرغ من تفصيل آيات التوحيد المشار إليه إجمالًا في أول الكلام شرع في تفصيل خبر المعاد وذكر كيفية قيام الساعة وإحضارهم للحساب والجزاء وما يجزى به أصحاب الجنة وما يجازى به المجرمون كل ذلك تبييناً لما تقدم من إجمال خبر المعاد .

قوله تعالى: ﴿ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين كلام منهم وارد مورد الاستهزاء مبني على الإنكار، ولعله لذلك جيء باسم الإشارة الموضوعة للقريبة ولأن النبي والمؤمنين كثيراً ما كانوا يسمعونهم حديث يوم القيامة وينذرونهم به، والوعد يستعمل في الخير والشر إذا ذكر وحده وإذا قابل الوعيد تعين الوعد للخير والوعيد للشر.

قوله تعالى: ﴿ وَمَا يَنظُرُونَ إِلاَ صَيْحَةُ وَاحَدَةُ تَأْخَذُهُمْ وَهُمْ يَخْصَمُونَ ﴾ النظر بمعنى الانتظار ، والمراد بالصيحة نفخة الصور الأولى بإعانة السياق ، وتوصيف الصيحة بالوحدة للإشارة إلى هوان أمرهم على الله جلت عظمته فلا حاجة إلى مؤنة زائدة ، و ﴿ يخصمون ﴾ أصله يختصمون من الاختصام بمعنى المجادلة والمخاصمة .

والآية جواب لقولهم: ومتى هذا الوعد مسوقة سوق الاستهزاء بهم والاستهانة بأمرهم كما كان قولهم كذلك، والمعنى ما ينتظر هؤلاء القائلون: متى هذا الوعد في سؤالهم عن وقت الوعد المنبىء عن الانتظار إلا صيحة واحدة يسيرة علينا بلا مؤنة ولا تكلف تأخذهم فلا يسعهم أن يفروا وينجوا منها والحال أنهم غافلون عنها يختصمون فيما بينهم.

قوله تعالى : ﴿فلا يستطيعون تـوصية ولا إلى أهلهم يـرجعون﴾ أي يتفـرع على هذه الصيحة بما أنها تفاجئهم ولا تمهلهم أن يموتـوا من فورهم فـلا يستطيعـوا

توصية \_على أن الموت يعمهم جميعاً دفعة فلا يترك منهم أحداً يـوصي إليه \_ ولا أن يرجعوا إلى أهلهم إذا كانوا في الخارج من بيوتهم مثلًا .

قوله تعالى: ﴿ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث إلى ربهم ينسلون﴾ هذه هي نفخة الصور الثانية التي بها الإحياء والبعث ، والأجداث جمع جدث وهو القبر والنسل الإسراع في المشي وفي التعبير عنه بقوله: ﴿إلى ربهم﴾ تقريع لهم لأنهم كانوا ينكرون ربوبيته والباقي ظاهر.

قوله تعالى: ﴿قالوا يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمان وصدق المرسلون البعث الإقامة ، والمرقد محل الرقاد والمراد به القبر ، وتعبيرهم عنه تعالى بالرحمان نوع استرحام وقد كانوا يقولون في الدنيا: ﴿وما الرحمان والجملة وقوله: ﴿وصدق المرسلون عطف على قوله: ﴿هذا ما وعد الرحمان والجملة الفعلية قد تعطف على الاسمية .

وقولهم: يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا مبني على إنكارهم البعث وهم في الدنيا ورسوخ أثر الإنكار والغفلة عن يوم الجزاء في نفوسهم وهم لا يزالون مستغرقين في الأهواء فإذا قاموا من قبورهم مسرعين إلى المحشر فاجاهم الورود في عالم لا يستقبلهم فيه إلا توقع الشر فأخذهم الفزع الأكبر والدهشة التي لا تقوم لها الجبال ولذا يتبادرون أولا إلى دعوة الويل والهلاك كما كان ذلك دأبهم في الدنيا عند الوقوع في المخاطر ثم سألوا عمن بعثهم من مرقدهم لأن الذي أحاط بهم من الدهشة أذهلهم من كل شيء.

ثم ذكروا ما كانت الرسل عليهم السلام يذكرونهم به من الوعد الحق بالبعث والجزاء فشهدوا بحقية الوعد واستعصموا بالرحمة فقالوا: ﴿هذا ما وعد الرحمان﴾ على ما هو دأبهم في الدنيا حيث يكيدون عدوهم إذا ظهر عليهم بالتملق وإظهار الذلة والاعتراف بالطلم والتقصير ثم صدقوا السرسل بقولهم: ﴿وصدق المرسلون﴾.

وبما تقدم ظهر أولاً وجه دعوتهم بالويل إذا بعثوا .

(١) الفرقان : ٦٠ .

وثانياً وجه سؤالهم عمن بعثهم من مرقدهم الظاهر في أنهم جاهلون به أولاً ثم إقرارهم بأنه الذي وعده الرحمان وتصديقهم المرسلين فيما بلغوا عنه تعالى .

ويظهر أيضاً أن قول : ﴿من بعثنا من مرقدنا﴾ النح وقـوله : ﴿هـذا ما وعـد الرحمان﴾ النح . من قولهم .

وقيل : قوله : ﴿وصدق المرسلون﴾ عطف على مدخول ﴿ما﴾ و ﴿ما﴾ موصولة أو مصدرية و ﴿هذا ما وعد الرحمن﴾ الخ جواب من الله أو من الملائكة أو من المؤمنين لقولهم : ﴿من بعثنا من مرقدنا﴾ ؟

وغير خفي أنه خلاف الظاهر وخاصة على تقدير كون ﴿ما﴾ مصدرية ولوكان قوله : ﴿هذا ما وعد الرحمان﴾ الخ . جواباً من الله أو الملائكة لقولهم : ﴿من بعثنا من مرقدنا﴾ لأجيب بالفاعل دون الفعل لأنهم سألوا عن فاعل البعث! وما قيل : إن العدول إليه لتذكير كفرهم وتقريعهم عليه مع تضمنه الإشارة إلى الفاعل هذا . لا يغنى طائلاً .

وظهر أيضاً أن قوله : ﴿هذا ما وعد الرحمان﴾ مبتدأ وخبر ، وقيل ﴿هذا﴾ صفة لمرقدنا بتأويل اسم الإشارة إلى المشتق و ﴿ما﴾ مبتدأ خبره محذوف تقديره ما وعد الرحمان حق وهو بعيد عن الفهم .

قوله تعالى : ﴿إِنْ كَانْتَ إِلَا صَيْحَةً وَاحَدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَـدَيْنَا مَحْضَرُونَ ﴾ اسم كان محذوف والتقدير إن كانت الفعلة أو النفخة إلا نفخة واحدة تفاجئهم أنهم مجموع محضرون لدينا من غير تأخير ومهلة .

والتعبير بقوله : ﴿لدينا﴾ لأن اليوم يـوم الحضـور لفصـل القضاء عنـد الله سبحانه .

قوله تعالى : ﴿فاليوم لا تظلم نفس شيئاً ولا تجزون إلا ما كنتم تعملون﴾ أي في هذا اليوم يقضي بينهم قضاء عدلاً ويحكم حكماً حقاً فلا تظلم نفس شيئاً .

وقوله : ﴿ وَلا تَجْزُونَ إِلاَ مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ عَطَفَ تَفْسَيْرُ لَقُـولُه : ﴿ فَالْيُومُ لاَ تَظُلّم نَفْسَ شَيْئًا ﴾ وهو في الحقيقة بيان برهاني لانتفاء الظلم يومشذ لدلالته على أن جـزاء أعمال العاملين يومشذ نفس أعمالهم ، ولا يتصـور مع ذلك ظلم لأن الظلم

وضع الشيء في غير موضعه وتحميل العامل عمله وضع الشيء في موضعه ضرورة .

وخطاب الآية من باب تمثيل يـوم القيامة وإحضاره وإحضار من فيه بحسب العناية الكلامية ، وليس ـ كما توهم ـ حكاية عما سيقال لهم أو يخاطبون بـه من جهانب الله سبحانه أو الملائكة أو المؤمنين يوم القيامة فـ لا موجب لـه من جهة السياق .

والمخاطب بقوله : ﴿ولا تجزون إلا ما كنتم تعملون﴾ السعداء والأشقياء جميعاً .

وما قيل عليه أن الحصر يأبي التعميم فإنه تعالى يوفي المؤمنين أجورهم ويزيدهم من فضله أضعافاً مضاعفة مدفوع بأن الحصر في الآية ناظر إلى جزاء العمل وأجره وما يدل من الآيات على المزيد كقوله: ﴿لهم ما يشاؤن فيها ولدينا مزيد﴾(١) أمر وراء الجزاء والأجر خارج عن طور العمل.

وربما أجيب عنه بأن معنى الآية أن الصالح لا ينقص ثوابه والطالح لا ينزاد عقابه فإن الحكمة تنافيه أما زيادة الثواب ونقص العقاب فبلا مانبع منه أو أن المراد بقوله: ﴿ لا تَجْزُونَ إلا مَا كُنتُم تَعْمَلُونَ ﴾ أنكم لا تَجْزُونَ إلا من جنس عملكم إن خيراً فخير وإن شراً فشر.

وفيه أن مدلول الآية لو كان ما ذكر اندفع الإشكال لكن الشأن في دلالتها على ذلك .

قوله تعالى : ﴿إِنْ أَصِحَابِ الْجَنَةُ الْيُومُ فِي شَغَيْلُ فَاكَهُونَ ﴾ الشغل الشأن الذي يشغل الإنسان ويصرفه عما عداه ، والفاكه من الفكاهة وهي التحدث بما يسر أو التمتع والتلذذ ولا فعل له من الثلاثي المجرد على ما قيل .

وقيل : ﴿فَاكُهُونَ﴾ معناه ذوو فَاكُهُة نحو لابن وتامر ويبعده أن الفَاكُهُة مَذَكُورة في السياق ولا موجب لتكرارها .

والمعنى أن أصحاب الجنة في هذا اليوم في شأن يشغلهم عن كل شيء دونه

(١) ق: ٣٥.

وهو التنعم في الجنة متمتعون فيها .

قوله تعالى : ﴿هم وأزواجهم في ظلال على الأرائبك متكؤن﴾ الظلال جمع ظل وقيل جمع ظلة بالضم وهي السترة من الشمس من سقف أو شجر أو غير ذلك ، والأريكة كل ما يتكى عليه من وسادة أو غيرها .

والمعنى : هم أي أصحاب الجنة وأزواجهم من حلائلهم المؤمنات في الدنيا أو من الحور العين في ظلال أو أستار من الشمس وغيرها متكثون على الأرائك اتكاء الأعزة .

قوله تعالى: ﴿لهم فيها فاكهة ولهم ما يدعون﴾ الفاكهة ما يتفكه به من الثمرات كالتفاح والأترج ونحوهما ، وقوله : ﴿يدعون﴾ من الادعاء بمعنى التمني أي لهم في الجنة فاكهة ولهم فيها ما يتمنونه ويطلبونه .

قوله تعالى : ﴿ سلام قولاً من رب رحيم ﴾ سلام مبتدأ محذوف الخبر والتنكير للتفخيم والتقدير سلام عليهم أو لهم سلام ، و ﴿ قولاً ﴾ مفعول مطلق لفعل محذوف والتقدير أقوله قولاً من رب رحيم .

والظاهر أن السلام منه تعالى وهو غير سلام الملائكة المذكور في قوله : ووالملائكة يدخلون عليهم من كبل باب سلام عليكم بمنا صبرتم فنعم عقبى الدارك(١).

قوله تعالى: ﴿وامتازوا اليوم أيها المجرمين﴾ أي ونقول اليوم للمجرمين امتازوا من أصحاب الجنة وهو تمييزهم منهم يوم القيامة وإنجاز لما في قوله في موضع آخر: ﴿أَم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار﴾(٢)، وقوله: ﴿أَم حسب الذين اجترحوا السيآت أن نجعلهم كالذين آمنوا وعملوا الصالحات سواء محياهم ومماتهم﴾(٣).

قوله تعالى : ﴿ أَلُم أَعِهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين ﴾ العهد الوصية ، والمراد بعبادة الشيطان طاعته فيما يوسوس ويأمر به إذ لا طاعة إلا لله أو من أمر بطاعته ، وقد علل النهي عن طاعته بكونه عدواً مبيناً لأن العدو لا يريد بعدوه خيراً .

(١) الرعد : ٢٤ .

(٢) ص : ۲۸ .

(٣) الجاثية : ٢١ .

سورة يس ـ آية ٥٦ ـ ٦٤ ـ ١٠٣٠ ـ ١٠٣٠

وقيل : المراد بعبادته عبادة الألهة من دون الله وإنما نسبت إلى الشيطان لكونها بتسويله وتزيينه ، وهو تكلف من غير موجب .

وإنما وجه الخطاب إلى المجرمين بعنوان أنهم بنو آدم لأن عداوة الشيطان إنما نشبت أول ما نشبت بآدم حيث أمر أن يسجد له فأبى واستكبر فرجم ثم عاد ذريته بعداوته وأوعدهم كما حكاه الله تعالى إذ قال : ﴿ أَرَأَيْتَكُ هَذَا الَّذِي كُرمَتُ عَلَى لَئَنَ أَخْرَتَنَ إِلَى يوم القيامة لأحتنكن ذريته إلا قليلاً ﴾ (١).

وأما عهده تعالى ووصيته إلى بني آدم أن لا يطيعوه فهو الذي وصاهم به بلسان رسله وأنبيائه وحذرهم عن اتباعه كقوله تعالى : ﴿ يَا بني آدم لا يفتننكم الشيطان كما أخرج أبويكم من الجنة ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ ولا يصدنكم الشيطان إنه لكم عدو مبين ﴾ (٣) .

وقيل: المراد بالعهد عهده تعالى إليهم في عالم الذرحيث قال: ﴿ أَلَسَتُ بِرِبِكُمْ قَالُوا بِلَى ﴾ . وقد عرفت مما قدمناه في تفسير آية الذر أن العهد الذي هناك هو بوجه عين العهد الذي وجه إليهم في الدنيا .

قوله تعالى: ﴿وأن اعبدوني هذا صراط مستقيم ﴾ عطف تفسير لما سبقه ، وقد تقدم كلام في معنى الصراط المستقيم في تفسير قوله: ﴿اهدنا الصراط المستقيم ﴾ من سورة الفاتحة .

قوله تعالى : ﴿ولقد أضل منكم جبلًا كثيراً أفلم تكونوا تعقلون الجبل الجماعة وقيل : الجماعة الكثيرة والكلام مبني على التوبيخ والعتاب .

قوله تعالى : ﴿هذه جهنم التي كنتم توعدون ﴾ أي كان يستمر عليكم الإيعاد بها مرة بعد مرة بلسان الأنبياء والرسل علين وأول ما أوعد الله سبحانه بها حين قال لإبليس : ﴿إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعث من الغاوين وإن جهنم لموعدهم أجمعين ﴾ (٤) وفي لفظ الآية إشارة إلى إحضار جهنم يومثذ .

قوله تعالى : ﴿اصلوها اليموم بما كنتم تكفرون﴾ الصلا : اللزوم والاتباع ،

الإسراء: ٦٢.
 الزخرف: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٢٧ . (٤) الحجر: ٤٣ .

وقيل : مقاساة الحرارة ويظهر بقوله : ﴿بما كنتم تكفرون﴾ أن الخطاب للكفار وهم المراد بالمجرمين .

قوله تعالى : ﴿ اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون﴾ أي يشهد كل منها بما كانوا يكسبونه بواسطته فالأيدي بالمعاصي التي كسبوها بها والأرجل بالمعاصي الخاصة بها على ما يعطيه السياق .

ومن هنا يظهر أن كل عضو ينطق بما يخصه من العمل وأن ذكر الآيدي والأرجل من باب الأنموذج ولذا ذكر في موضع آخر السمع والبصر والفؤاد كما في سورة الإسراء الآية ٣٦ . وفي موضع آخر الجلود كما في سورة حم السجدة الآية ٢٠ ، وسيأتي بعض ما يتعلق به من الكلام في تفسير سورة حم السجدة إن شاء الله .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ما ينظرون إلا صيحة واحدة ﴾ الآية قال : ذلك في آخر الزمان يصاح فيهم صيحة وهم في أسواقهم يتخاصمون فيموتون كلهم في مكانهم لا يرجع أحد منهم إلى منزله ولا يوصي بوصية ، وذلك قوله عز وجل : ﴿فلا يستطيعون توصية ولا إلى أهلهم يرجعون ﴾ .

وفي المجمع في الحديث تقوم الساعة والرجلان قد نشرا ثوبهما يتبايعان فما يطويانه حتى تقوم الساعة ، والرجل يرفع أكلته إلى فيه حتى تقوم الساعة ، والرجل يلط (١) حوضه ليسقي ماشيته فما يسقيها حتى تقوم .

أقول: وروى هذا المعنى في الـدر المنشور عن أبي هـريـرة عن النبي المنافظة ، وكذا عن قتادة عنه النبي المنافظة ، وكذا عن قتادة عنه المنطقة مرسلاً .

وفي تفسير القمي وقوله عز وجل: ﴿ونفخ في الصور فإذا هم من الأجداث إلى ربهم ينسلون﴾ قال: من القبور. وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر على في قوله تعالى: ﴿يَا وَيَلْنَا مِن بَعْنَا مِن مُرقدنا﴾ فإن القوم كانوا في القبور فلما قاموا حسبوا أنهم كانوا نياماً وقالوا: يا ويلنا من بعثنا من مُرقدنا. قالت الملائكة: هذا

<sup>(</sup>١) لاطه أي ملأه .

ما وعد الرحمن وصدق المرسلون .

وفي الكافي بإسناده إلى أبي بصير عن أبي عبد الله عَلَمُنَهُ قال : كان أبو ذر رحمه الله يقول في خطبته : وما بين الموت والبعث إلا كنـومة نمتها ثم استيقظت منها .

وفي تفسير القمي في قـولـه تعـالى : ﴿إِن أصحـاب الجنـة اليـوم في شغـل فاكهون﴾ قال يفاكهون النساء ويلاعبونهن .

وفيه في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر مناشقة في قـولـه عـز وجـل : ﴿في ظلال على الأراثك متكؤن﴾ الأراثك السرر عليها الحجال .

وفيه في قوله عز وجل: ﴿ سلام قولاً من رب رحيم ﴾ قال: السلام منه هو الأمان. وقوله: ﴿ وامتازوا اليوم أيها المجرمون ﴾ قال: إذا جمع الله الخلق يوم القيامة بقوا قياماً على أقدامهم حتى يلجمهم العرق فينادون: يا رب حاسبنا ولو إلى النار قال: فيبعث الله رياحاً فتضرب بينهم وينادي مناد: ﴿ وامتازوا اليوم أيها المجرمون ﴾ فيميز بينهم فصار المجرمون في النار، ومن كان في قلبه الإيمان صار إلى الجنة.

أقول: وقد ورد في بعض الروايات أن الله سبحانه يتجلى لهم فيشتغلون به عن كل من سواه ما دام التجلي والمراد به ارتفاع كل حجاب بينهم وبين ربهم دون الرؤية البصرية التي لا تتحقق إلا بمقارنة الجهات والأبعاد فإنها مستحيلة في حقه تعالى .

وفي اعتقادات الصدوق قـال عَلَيْكُمْ: من أصغى إلى ناطق فقـد عبده فـإن كان الناطق عن الله فقد عبد الله ، وإن كان الناطق عن إبليس فقد عبد إبليس .

وفي الكافي بإسناده عن محمد بن سالم عن أبي جعفر عليه في حديث قال: وليست تشهد الجوارح على مؤمن إنما تشهد على من حقت عليه كلمة العذاب فأما المؤمن فيعطى كتابه بيمينه قال الله عز وجل: ﴿فَمَن أُوتِي كَتَابِه بِيمِينه فَأُولَئُكُ يَقَرأُونَ كَتَابِهِم ولا يظلمون فتيلا﴾(١).

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٧١ .

الجزء الثالث والعشرون

وفي تفسير العياشي عن مسعدة بن صدقة عن جعفر بن محمد عن جده قال : قال أمير المؤمنين عليهم السلام في خطبة يصف هول يـوم القيامـة : ختم الله على الأفواه فلا تكلم وتكلمت الأيـدي وشهدت الأرجـل ونطقت الجلود بمـا عملوا فـلا يكتمون الله حديثاً .

أقول : وفي هذا المعنى روايات أخر يأتي بعضها في ذيل تفسير قوله تعالى : وشهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم (١)، وتقدم بعضها في الكلام على قوله تعالى : ﴿إِنَّ السَّمْعُ وَالْبُصِّرُ وَالْفُؤَادُ كُلِّ أُولَئُكُ كَانَ عَنْهُ مُسْئُولًا ﴾ (٢) .

وَلَوْ نَشَاءُ لَطَمَسْنَا عَلَىٰ أَعْيُنِهِمْ فَاسْتَبَقُوا ٱلصِّرَاطَ فَأَنَّىٰ يُبْصِرُونَ (٦٦) وَلَوْ نَشَآءُ لَمَسَخْنَاهُمْ عَلَىٰ مَكَانَتِهِمْ فَمَا آسْتَطَاعُوا مُضِيًّا وَلَا يَـرْجِعُــونَ (٦٧) وَمَنْ نُعَمِّـرْهُ نُنَكِّسُــهُ فِي الْخَلْقِ أَفَــلا يَعْقِلُونَ (٦٨) وَمَا عَلَّمْنَاهُ ٱلشِّعْرَ وَمَا يَنْبَغِي لَـهُ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكْرُ وَقُرْآنَ مُبِينٌ (٦٩) لِيُنْذِرَ مَنْ كَانَ حَيّاً وَيَحِقُّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَافِرينَ (٧٠) أُوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَاماً فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ (٧١) وَذَلَّلْنَاهَا لَهُمْ فَمِنْهَا رَكُوبُهُمْ وَمِنْهَـا يَأْكُلُونَ (٧٣) وَلَهُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَمَشَارِبُ أَفَلَا يَشْكُرُونَ (٧٣) وَٱتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِهَةً لَعَلَّهُمْ يُنْصَـرُونَ (٧٤) لَا يَسْتَـطِيعُـونَ نَصْـرَهُمْ وَهُمْ لَهُمْ جُنْـدُ مُحْضَـرُونَ (٧٥) فَـلا يَحْـزُنْـكَ قَـوْلَهُمْ إِنَّـا نَعْلَمُ مَــا يُسِـرُونَ وَمَــا يُعْلِنُونَ (٧٦) أُولَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ فَإِذَا هُـوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ (٧٧) وَضَرَبَ لَنَا مَثَلًا وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَـالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ

<sup>(</sup>١) حم السجدة : ٢٠ .

رَمِيمُ (٧٨) قُلْ يُحْيِيهَا آلَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُو بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيمٌ (٧٨) آلَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ آلشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ (٨٠) أَوَلَيْسَ آلَّذِي خَلَقَ آلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَوْفُو رَ ٨٠) أَوَلَيْسَ آلَّذِي خَلَقَ آلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ الْخَلَّاقُ الْعَلِيمُ (٨١) إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيكُونُ (٨٢) فَسُبْحَانَ آلَذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ (٨٣) .

#### (بیان)

بيان تلخيصي للمعاني السابقة في سياق آخر ففيه تهديد لهم بالعـذاب ، والإشارة إلى أنه مُؤْلِثُهُ رسول وأن كتابه ذكر وقرآن وليس بشاعر ولا كتابه بشعر ، والإشارة إلى خلق الأنعام آية للتوحيد ، والاحتجاج على الميعاد .

قوله تعالى: ﴿ولو نشاء لطمسنا على أعينهم فاستبقوا الصراط فأنى يبصرون والله في مجمع البيان: الطمس محو الشيء حتى يذهب أثره فالطمس على العين كالطمس على الكتاب ومثله الطمس على المال وهو إذهابه حتى لا يقع عليه إدراك، وأعمى مطموس وطميس وهو أن يذهب الشق الذي بين الجفنين، انتهى.

فقوله : ﴿ ولو نشاء لطمسنا على أعينهم ﴾ أي لو أردنا لأذهبنا أعينهم فصارت ممسوحة لا أثر منها فذهبت به أبصارهم وبطل إبصارهم .

وقوله: ﴿ فاستبقوا الصراط﴾ أي أرادوا السبق إلى الطريق الـواضح الـذي لا يخطىء قاصده ولا يظل سـالكه فلم يبصروه ولن يبصروه فـالاستبعاد المفهـوم من قوله: ﴿ فأنى يبصرون ﴾ كناية عن الامتناع .

وقول بعضهم : إن المراد بـاستباق الصـراط مبادرتهم إلى سلوك طـريق الحق وعدم اهتدائهم إليها ، لا يخلو من بعد .

قوله تعالى: ﴿ ولو نشاء لمسخناهم على مكانتهم فما استطاعوا مضياً ولا

يرجعون في المجمع: والمسخ قلب الصورة إلى خلقة مشوهة كما مسخ قوم قردة وخنازير وقال: والمكانة والمكان واحد. انتهى . والمراد بمسخهم على مكانتهم تشويه خلقهم وهم قعود في مكانهم الذي هم فيه من غير أن يغيرهم عن حالهم بعلاج وتكلف بل بمجردالمشيئة فهو كناية عن كونه هيئاً سهلا عليه تعالى من غير أي صعوبة .

وقوله: ﴿ فَمَا استطاعوا مَضِياً ولا يرجعون ﴾ أي مضياً في العذاب ولا يرجعون ألى حالهم قبل العـذاب والمسخ فـالمضي والرجـوع كنايتـان عن الرجـوع إلى حال السلامة والبقاء على حال العذاب والمسخ .

وقيـل : المراد مضيهم نحـو مقاصـدهم ورجـوعهم إلى منـازلهم وأهليهم ولا يخلو من بعد .

قوله تعالى : ﴿ وَمِن نَعَمَرُهُ نَنَكُسُهُ فِي الْخُلُقُ أَفْلاً يَعْقَلُونَ ﴾ التعمير التطويل في العمر ، والتنكيس تقليب الشيء بحيث يعود أعلاه أسفله ويتبدل قوتهضعفاً وزيادته نقصاً والإنسان في عهد الهرم منكس الخلق يتبدل قوته ضعفاً وعلمه جهلاً وذكره نسياناً .

والآية في مقام الاستشهاد بتنكيس الخلق على إمكان مضمون الآيتين السابقتين والمراد أن الذي ينكس خلق الإنسان إذا عمره قادر على أن يطمس على أعينهم وعلى أن يمسخهم على مكانتهم .

وفي قوله : ﴿ أَفَلَا يَعْقُلُونَ ﴾ توبيخهم على عدم التعقل وحثهم على التدبر في هذه الأمور والاعتبار بها .

قوله تعالى: ﴿وما علمناه آلُشعر وما ينبغي له إن هـ و إلا ذكر وقـرآن مبين﴾ عطف ورجوع إلى ما تقدم في صـدر السورة من تصـديق رسالـ النبي سَمِينَا الله وكون كتابه تنزيلًا من عنده تعالى .

فقوله: ﴿وما علمناه الشعر﴾ نفي أن يكون علمه الشعر ولازمه أن يكون بحيث لا يحسن قول الشعر لا أن يحسنه ويمتنع من قوله لنهي من الله متوجه إليه ، ولا أن النازل من القرآن ليس بشعر وإن أمكنه منظم أن يقوله .

وبه يظهر أن قوله : ﴿ وما ينبغي له ﴾ في مقام الامتنان عليه بأنه نزهه عن أن

يقول شعراً فالجملة في مقام دفع الدخل والمحصل أن عدم تعليمنا إياه الشعر ليس يوجب نقصاً فيه ولا أنه تعجيز له بل لرفع درجته وتنزيه ساحته عما يتعاوره العارف بصناعة الشعر فيقع في معرض تزيين المعاني بالتخيلات الشعرية الكاذبة التي كلما أمعن فيها كان الكلام أوقع في النفس ، وتنظيم الكلام بأوزان موسيقية ليكون أوقع في السمع ، فلا ينبغي له منتزيه أن يقول الشعر وهو رسول من الله وآية رسالته ومتن دعوته القرآن المعجز في بيانه الذي هو ذكر وقرآن مبين .

وقوله: ﴿إِن هُو إِلا ذكر وقرآن مبين﴾ تفسير وتوضيح لقوله: ﴿وما علمناه الشعر وما ينبغي له ﴾ بما أن لازم معناه أن القرآن ليس بشعر فالحصر المستفاد من قوله: ﴿إِن هُو إِلا ذكر ﴾ الخ من قصر القلب والمعنى ليس هو بشعر ما هو إلا ذكر وقرآن مبين .

ومعنى كونه ذكراً وقرآناً أنه ذكر مقرو من الله ظاهر ذلك .

قوله تعالى : ﴿ لينذر من كان حياً ويحق القول على الكافرين ﴾ تعليل متعلق بقوله : ﴿ وما علمناه الشعر ﴾ والمعنى ولم نعلمه الشعر لينذر بالقرآن المنزه من أن يكون شعراً من كان حياً ﴿ الخ ﴾ أو متعلق بقوله : ﴿ إن هو إلا ذكر ﴾ الخ والمعنى ليس ما يتلوه على الناس إلا ذكراً وقرآناً مبيناً نزلناه إليه لينذر من كان حياً النح ومآل الوجهين واحد .

والآية \_ كما ترى \_ تعد غاية إرسال الرسول وإنزال القرآن إنذار من كان حياً \_ وهـو كنايـة عن كونـه يعقل الحق ويسمعـه \_ وحقية القـول ووجوبـه على الكـافـرين فمحاذاة الآية لما في صدر السورة من الآيات في هذا المعنى ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ أَو لَم يَرُوا أَنَا خَلَقْنَا لَهُم مَمَا عَمَلَتَ أَيْدَيْنَا أَنْعَامًا فَهُم لَهَا مَالَكُونَ ﴾ ذكر آية من آيات التوحيد تدل على ربوبيته تعالى وتدبيره للعالم الإنساني وهي نظيرة ما تقدم في ضمن آيات التوحيد السابقة من إحياء الأرض الميتة بإخراج الحب والثمرات وتفجير العيون .

والمراد بكون الأنعام مما عملته أبـديـه تعـالى عـدم إشـراكهم في خلقهـا واختصاصه به تعالى فعمل الأيدي كناية عن الاختصاص .

وقوله : ﴿فهم لها مالكون﴾ تفريع على قوله : ﴿خلقنا لهم﴾ فـإن المعنى

خلقنا لأجلهم فهي مخلوقة لأجل الإنسان ولازمه اختصاصها به وينتهي الاختصـاص إلى الملك فإن الملك الاعتباري الذي في المجتمع من شعب الاختصاص .

وبذلك يظهر ما في قول بعضهم: إن في تفرع قوله: ﴿ فهم لها مالكون﴾ على قوله: ﴿ فهم لها مالكون﴾ على قوله: ﴿ خلقنا لهم ﴾ خفاء، والظاهر تفرعها على مقدر والتقدير خلقناها لهم فهم لها مالكون، وأنت خبير بعدم خفاء تفرعها على ﴿ خلقنا لهم ﴾ وعدم الحاجة إلى تقدير.

وقيـل : الملك بمعنى القـدرة والقهـر ، وفيـه أنـه مفهـوم من قــولـه بعــد : ﴿وذللناها لهم﴾ والتأسيس خير من التأكيد .

قوله تعالى : ﴿وذللناها لهم فمنها ركوبهم ومنها يأكلون﴾ تذليل الأنعام جعلها منقادة لهم غير عاصية وهو تسخيرها لهم ، والركوب بفتح الراء الحمولة كالإبل والبقر ، وقوله : ﴿ومنها يأكلون﴾ أي من لحمها يأكلون .

قوله تعالى : ﴿ولهم فيها منافع ومشارب أفلا يشكرون﴾ المراد بالمنافع ما ينتفعون به من شعرها ووبرها وجلودها وغير ذلك ، والمشارب جمع مشرب مصدر ميمي بمعنى المفعول ـ والمراد بها الألبان ، والكلام في معنى الشكر كالكلام فيما تقدم في قوله : ﴿وما عملته أيديهم أفلا يشكرون ﴾ .

ومعنى الأيات الثلاث: أو لم يعلموا أنا خلقنا لأجلهم ولتدبير أمر حياتهم الدنيا أنعاماً من الإبل والبقر والغنم فتفرع على ذلك أنهم مالكون لها ملكاً يصحح لهم أنواع تصرفاتهم فيها من غير معارض ، وذللناها لهم بجعلها مسخرة لهم منقادة غير عاصية فمنها ركوبهم الذي يركبونه ، ومنها أي من لحومها يأكلون ، ولهم فيها منافع ينتفعون بأشعارها وأوبارها وجلودها ومشروبات من ألبانها يشربونها أفلا يشكرون الله على هذا التدبير الكامل الذي يكشف عن ربوبيته لهم ؟ أولا يعبدونه شكراً لأنعمه ؟

قوله تعالى: ﴿واتخذوا من دون الله آلهة لعلهم ينصرون ﴾ ضمائر الجمع للمشركين ، والمراد بالآلهة الأصنام أو الشياطين وفراعنة البشر دون الملائكة المقربين والأولياء من الإنسان لعدم ملاءمة ذيل الكلام: ﴿وهم لهم جند محضرون ﴾ لذلك .

وإنما اتخذوهم آلهة رجاء أن ينصروا من ناحيتهم لأن عامتهم تتخذ إلهاً زعماً منهم أن تدبير أمره مفوض إلى من أتخذه إلهاً من خيـر أو شر فيعبـده العابـد منهم ليرضيه بعبادته فلا يسخط فيقطع النعمة أو يرسل النقمة .

قوله تعالى : ﴿لا يستطيعون نصرهم وهم لهم جند محضرون﴾ أي لا يستطيع هؤلاء الآلهة الذين اتخذوهم آلهة نصر هؤلاء المشركين لأنهم لا يملكون شيئاً من خير أو شر .

وقوله: ﴿وهم لهم جند محضرون﴾ الظاهر أن أول الضميرين للمشركين وثانيهما للآلهة من دون الله والمراد أن المشركين جند للآلهة وذلك أن من لوازم معنى الجندية التبعية والملازمة والمشركون هم المعدودون أتباعاً لآلهتهم مطيعين لهم دون العكس.

والمراد بالإحضار في قوله: ﴿محضرون﴾ الإحضار للجزاء يـوم القيامة قال تعالى: ﴿وجعلوا بينه وبين الجنة نسباً ولقد علمت الجنة إنهم لمحضرون﴾(١) وقال: ﴿ولولا نعمة ربي لكنت من المحضرين﴾(١). ومحصل المعنى لا يستطيع الألهة المتخذون نصر المشركين وهم أي المشركون لهم أي لآلهتهم أتباع مطيعون محضرون معهم يوم القيامة.

وأما قول القائل: إن المعنى أن المشركين جند لألهتهم معدون للذب عنهم في الدنيا، أو أن المعنى وهم أي الألهة لهم أي للمشركين جند محضرون لعذاب المشركين يوم القيامة لأنهم وقود النار التي يعذب بها المشركون، أو محضرون لعذابهم إظهاراً لعجزهم عن النصر أو لإقناط المشركين عن شفاعتهم فهي معان رديئة.

قوله تعالى: ﴿ فلا يحزنك قولهم إنا نعلم ما يسرون ومايعلنون ﴾ الفاء لتفريع النهي عن الحزن على حقيقة اتخاذهم الآلهة من دون الله رجاء للنصر أي إذا كان هذا حقيقة حالهم أن الذين استنصروهم لا يستطيعون نصرهم أبداً وأنهم سيحضرون معهم للعذاب فلا يحزنك قولهم ما قالوا به من الشرك فإنا لسنا بغافلين عنهم حتى يعجزونا أو يفسدوا علينا بعض الأمر بل نعلم ما يسرون من أقوالهم وما يعلنون ، وفي تركيب الآية بعض أقوال رديئة أضربنا عنه .

<sup>(</sup>٢) الصافات : ٥٧ .

قوله تعالى : ﴿ أَو لَم يَرِ الْإِنْسَانُ أَنَا خَلَقْنَاهُ مِنْ نَطْفَةَ فَإِذَا هُو خَصِيمُ مِبِينَ ﴾ رجوع إلى ما تقدم من حديث البعث والاحتجاج عليه إثر إنكارهم ، ولا يبعد أن يكون بيانا تفصيلياً لقولهم المشار إليه في قوله تعالى : ﴿ فَلا يحزنَكُ قولهم ﴾ الخوالمراد بالرؤية العلم القطعي أي أو لم يعلم الإنسان علماً قاطعاً أنا خلقناه من نطفة ، وتنكير نطفة للتحقير والخصيم المصر على خصومته وجداله .

والاستفهام للتعجب والمعنى من العجيب أن الإنسان يعلم أنا خلفناه من نطفة مهينة فيفاجؤه أنه خصيم مجادل مبين .

قوله تعالى : ﴿وضرب لنا مثلاً ونسي خلقه قال من يحيي العظام وهي رميم ﴾ الرميم البالي من العظام ، و ﴿نسي خلقه ﴾ حال من فاعل ضرب ، وقوله : ﴿قال من يحيي العظام وهي رميم ﴾ بيان للمثل الذي صربه الإنسان ، ولذلك جيء به مفصولاً من غير عطف لأن الكلام في معنى أن يُقال : فماذا ضرب مثلاً ؟ فقيل : قال من يحيي العظام وهي رميم .

والمعنى: وضرب الإنسان لنا مثلًا وقد نسي خلقه من نطفة لأول مرة ، ولو كان ذاكره لم يضرب المثل الذي ضربه وهو قوله: «من يحيي العظام وهي بالية؟» لأنه كان يرد على نفسه ويجيب عن المثل الذي ضربه بخلقه الأول كما لقنه الله تعالى لنبيه منظمة جواباً عنه .

قوله تعالى : ﴿قُلْ يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم﴾ تلقين الجواب للنبي المنافية .

الإنشاء هو الإيجاد الابتدائي وتقييده بقوله: ﴿ أُولَ مَرَهُ لِلسَّاكِيدِ ، وقوله: ﴿ وَهُو بِكُلُّ خَلْقَ عَلَيم ﴾ إشارة إلى أنه تعالى لا ينسى ولا يجهل شيئاً من خلقه فإذا كان هو خالق هذه العظام لأول مرة وهو لا يجهل شيئاً مما كانت عليه قبل الموت وبعده فإحياؤه ثانياً بمكان من الإمكان لثبوت القدرة وانتفاء الجهل والنسيان .

قوله تعالى : ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجِرِ الأَحْضِرِ نَاراً فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ توقدون﴾ بيان لقوله : ﴿ الذي أنشأها أول مرة ﴾ والإيقاد إشعال النار .

والآية مسوقة لرفع استبعاد جعل الشيء الموات شيئاً ذا حياة والحياة والموت متنافيان والجواب أنه لا استبعاد فيه فإنه هـو الذي جعـل لكم من الشجر الأخضـر

الذي يقطر ماء ناراً فإذا أنتم منه تـوقدون وتشعلون النار ، والمراد بـه على المشهور بين المفسرين شجر المرخ<sup>(۱)</sup> والعفار كانوا يأخذون منهما على خضرتهما فيجعل العفار زنداً أسفل ويجعل المرخ زنداً أعلى فيسحق الأعلى على الأسفل فتنقدح النار بـإذن الله فحصول الحي من الميت ليس بـاعجب من انقـداح النار من الشجرة الخضراء وهما متضادان .

قوله تعالى: ﴿ أُولِيسِ الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم بلى وهو الخلاق العليم ﴾ الاستفهام للإنكار والآية بيان للحجة السابقة المذكورة في قوله: ﴿ قل يحييها الذي أنشأها أول مرة ﴾ الخ . ببيان أقرب إلى الذهن وذلك بتبديل إنشائهم أول مرة من خلق السماوات والأرض الذي هو أكبر من خلق الإنسان كما قال تعالى: ﴿ لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ﴾ (٢) .

فالآية في معنى قولنا: وكيف يمكن أن يقال: إن الله الذي خلق عوالم السماوات والأرض بما فيها من سعة الخلقة البديعة وعجيب النظام العام المتضمن لما لا يحصى من الأنظمة الجزئية المدهشة للعقول المحيرة للألباب والعالم الإنساني جزءيسير منها، لا يقدر أن يخلق مثل هؤلاء الناس، بل وإنه خلاق عليم.

والمراد بمثلهم قيل : هم وأمثالهم وفيه أنه مغاير لمعنى مثل على ما يعرف من اللغة والعرف .

وقيل: المراد بمثلهم هم أنفسهم بنحو الكناية على حد قبولهم: مثلك غني عن كذا أي أنت غني عنه ، وفيه أنه لبو كان كناية لصبح التصريح به لكن لا وجه لقولنا: أو ليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلقهم فإن الكلام في بعثهم لا في خلقهم والمشركون معترفون بأن خالقهم هو الله سبحانه.

وقيل : ضمير ومثلهم للسماوات والأرض فإنهما تشملان ما فيهما من العقلاء فأعيد إليهما ضمير العقلاء تغليباً فالمراد أن الله الخالق للعالم قادر على خلق مثله .

<sup>(1)</sup> المرخ بالفتح فالسكون والخاء المعجمة ، والعفار بعين مفتوحة ثم الفاء ثم الراء المهملة شجرتان تشتملان بسحق أحدهما على الآخر .

<sup>(</sup>٢) المؤمن : ٥٧ .

الجزء الثالث والعشرون

وفيه أن المقام مقام إثبات بعث الإنسان لا بعث السماوات والأرض. على أن الكلام في الإعادة وخلق مثل الشيء ليس إعادة لعينه بل بالضرورة .

فالحق أن يُقال : إن المراد بخلق مثلهم إعادتهم للجزاء بعد الموت كما يستفاد من كلام الطبرسي رحمه الله في مجمع البيان .

بيانه أن الإنسان مركب من نفس وبدن ، والبدن في هذه النشأة في معرض التحلل والتبدل دائماً فهو لا يزال يتغير أجزاؤه والمركب ينتفي بانتفاء أحد أجزائه فهو في كل أن غيره في الأن السابق بشخصه وشخصية الإنسان محفوظة بنفسه \_ روحه \_ المجردة المنزهة عن المادة والتغيرات الطارئة من قبلها المأمونة من الموت والفساد .

والمتحصل من كلامه تعالى أن النفس لا تموت بموت البدن وأنها محفوظة حتى ترجع إلى الله سبحانه كما تقدم استفادته من قوله تعالى : ﴿وقالـوا ءإذا ضللنا في الأرض ءإنا لفي خلق جديد بل هم بلقاء ربهم كافرون قل يتوفاكم ملك المـوت الذي وكل بكم ثم إلى ربكم ترجعون (١) .

فالبدن اللاحق من الإنسان إذا اعتبر بالقياس إلى البدن السابق منه كان مثله لا عينه لكن الإنسان ذا البدن اللاحق إذا قيس إلى الإنسان ذي البدن السابق كان عينه لا مثله لأن الشخصية بالنفس وهي واحدة بعينها .

ولما كان استبعاد المشركين في قولهم : ﴿من يحيي العظام وهي رميم﴾ راجعاً إلى خلق البدن الجديد دون النفس أجاب سبحانه بإثبات إمكان خلق مثلهم وأما عودهم بأعيانهم فهو إنما يتم بتعلق النفوس والأرواح المحفوظة عند الله بالأبدان المخلوقة جديداً ، فتكون الأشخاص الموجودين في الدنيا من الناس بـأعيانهم كمـا قـال تعالى : ﴿أُو لَم يَـرُوا أَنَ اللهِ الذِّي خَلَقُ السَّمَّـاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَلَم يَعِي بَخَلَقُهُنّ بقادر على أن يحيي الموتى (٢) فعلق الإحياء على الموتى بأعيانهم فقال: على أن يحيي الموتى ولم يقل : على أن يحيى أمثال الموتى .

قوله تعالى : ﴿إِنَّمَا أَمُرُهُ إِذَا أَرَادُ شَيئًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيُكُونَ﴾ الآية من غـرر

<sup>(</sup>١) الم السجدة : ١١ .

الآيات القرآنية تصف كلمة الإيجاد وتبين أنه تعالى لا يحتاج في إيجاد شيء مما أراده إلى ما وراء ذاته المتعالية من سبب يوجد له ما أراده أو يعينه في إيجاده أو يدفع عنه مانعاً يمنعه .

وقد اختلف تعبيره تعالى عن هذه الحقيقة في كلامه فقال: ﴿إِنَّمَا قُولْنَا لَشِيءَ إِذَا أُرِدْنَاهُ أَنْ نَقُولُ لَنْهُ كُنْ فَيْكُونْ﴾(١) ، وقال: ﴿وَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيْكُونْ﴾(٢) .

فقوله: ﴿إنما أمره﴾ الظاهر أن المراد بالأسر الشأن ، وقوله في آية النحل المنقولة آنفاً: ﴿إنما قولنا لشيء إذا أردنا ﴾ إن كان يؤيد كون الأسر بمعنى القول وهو الأمر اللفظي بلفظة كن إلا أن التدبر في الآيات يعطي أن الغرض فيها وصف الشأن الإلهي عند إرادة خلق شيء من الأشياء لا بيان أن قوله تعالى عند خلق شيء من الأشياء هذا القول دون غيره ، فالوجه حمل القول على الأمر بمعنى الشأن بمعنى أنه جيء به لكونه مصداقاً للشأن لا حمل الأمر على القول بمعنى ما يقابل النهى .

وقوله: ﴿إِذَا أَرَادُ شَيئًا﴾ أي إذا أراد إيجاد شيء كما يعطيه سياق الآية وقد ورد في عدة من الآيات القضاء مكان الإرادة كقوله: ﴿إِذَا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون (٣) ﴾ ولا ضير فالقضاء هـ و الحكم والقضاء والحكم والإرادة من الله شيء واحد وهو كون (٤) الشيء الموجود بحيث ليس له من الله سبحانه إلا أن يوجد فمعنى إذا أردناه إذ أوقفناه موقف تعلق الإرادة.

وقوله: ﴿ أَن يقول له كن ﴾ خبر إنما أمره أي يخاطبه بكلمة كن ومن المعلوم أن ليس هناك لفظ يتلفظ به وإلا احتاج في وجوده إلى لفظ آخر وهلم جرا فيتسلسل ولا أن هناك مخاطباً ذا سمع يسمع الخطاب فيوجد به لأدائه إلى الخلف فالكلام تمثيل لإفاضته تعالى وجود الشيء من غير حاجة إلى شيء آخر وراء ذاته المتعالية ومن غير تخلف ولا مهل.

<sup>(</sup>١) النحل : ٤٠ . (٢) البقرة : ١١٧ .

 <sup>(</sup>٣) البقرة: ١٧ ، آل عمران: ٤٧ ، مريم: ٣٥ ، المؤمن: ٦٨ .

<sup>(</sup>٤) فإن هذه الإرادة صفة فعلية خارجة عن الذات منتزعة عن مقام الفعل.

وبه يظهر فساد ما ذكره بعضهم حيث قبال : الظاهر أن هناك قبولاً لفظياً هو لفظ كن وإليه ذهب معظم السلف وشؤون الله تعالى وراء ما تصل إليه الافهام فدع عنك الكلام والخصام . انتهى .

وذلك أن ما ذكره من كون شؤونه تعالى وراء طور الأفهام لو أبطل الحجة العقلية القطعية بطلت بذلك المعارف الدينية من أصلها فصحة الكتاب مشلاً بما يفيده من المعارف الحقيقية إنما تثبت بالحجة العقلية فلو بطلت الحجة العقلية بكتاب أو سنة أو شيء آخر مما يثبت هو بها لكان ذلك الدليل المبطل مبطلاً لنفسه أو لا فلا تزل قدم بعد ثبوتها .

ومن المعلوم أن ليس هناك إلا الله عز اسمه والشيء الذي يوجد لا ثالث بينهما وإسناد العلية والسببية إلى إرادته دونه تعالى \_ والإرادة صفة فعلية منتزعة من مقام الفعل كما تقدم \_ يستلزم انقطاع حاجة الأشياء إليه تعالى من رأس لاستيجابه استغناء الأشياء بصفة منتزعة منهاعنه تعالى وتقدس .

ومن المعلوم أن ليس هناك أمر ينفصل عنه تعالى يسمى إيجاد أو وجوداً ثم يتصل بالشيء فيصير به موجوداً وهو ظاهر فليس بعده تعالى إلا وجود الشيء فحسب .

ومن هنا يظهر أن كلمة الإيجاد وهي كلمة كن هي وجود الشيء الذي أوجده لكن بما أنه منتسب إليه قائم به وأما من حيث أنتسابه إلى نفسه فهو موجود لا إيجاد ومخلوق لا خلق .

ويظهر أيضاً أن الذي يفيض منه تعالى لا يقبل مهلة ولا نظرة ولا يتحمل تبدلاً ولا تغيراً ، ولا يتلبس بتدريج وما يترآى في الخلق من هذه الأمور إنما يتأتى في الأشياء في ناحية نفسها لا من الجهة التي تلي ربها سبحانه وهذا باب ينفتح منه ألف باب .

وفي الآيات للتلويح إلى هذه الحقائق إشارات لطيفة كقول عنالى : ﴿ كَمَثَّـلَ آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون﴾(١) ، وقوله تعالى : ﴿ وما أمرنا إلا واحدة

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٥٩ .

كلمح بالبصر﴾ (١) ، وقوله تعالى : ﴿وكان أمر الله قدراً مقدوراً ﴾ (١) إلى غير ذلك .

وقوله في آخر الآية : ﴿فيكون﴾ بيان لطاعة الشيء المراد له تعـالى وامتثالـه لأمر ﴿كن﴾ ولبسه الوجود .

قوله تعالى : ﴿ فسبحان الـذي بيـده ملكـوت كـل شيء وإليـه تـرجعـون ﴾ الملكوت مبالغة في معنى الملك كالرحموت والرهبوت في معنى الرحمة والرهبة .

وانضمام الآية إلى ما قبلها يعطي أن المراد بالملكوت الجهة التالية له تعالى من وجهي وجود الأشياء ، وبالملك الجهة التالية للخلق أو الأعم الشامل للوجهين . وعليه يحمل قبوله تعالى : ﴿وكذلك نبري إسراهيم ملكوت السماوات والأرض وليكون من الموقنين ﴿ (١) . وقبوله : ﴿أو لم ينظروا في ملكوت السماوات والأرض ﴾ (٤) : وقوله : ﴿قل من بيده ملكوت كل شيء ﴾ (٥) .

وجعل الملكوت بيده تعالى للدلالة على أنه متسلط عليها لا نصيب فيها لغيره .

ومآل المعنى في قوله : ﴿ فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء ﴾ تنزيهه تعالى عما استبعدوا منكرين للمعاد لغفلتهم عن أن ملكوت كل شيء بيده وفي قبضته .

وقوله :﴿وَإِلَيْهُ تَرْجَعُونَ﴾ خطاب لعامة الناس من مؤمن ومشرك ، وبيان لنتيجة البيان السابق بعد التنزيه .

#### ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿وَمَا عَلَمَنَاهُ الشَّعَرُ وَمَا يَنْبَغَي لَهُ ﴾ الآية قال : كانت قريش تقول : إن هذا الذي يقوله محمد شعر فرد الله عليهم فقال : ﴿وَمَا عَلَمْنَاهُ الشَّعَرُ وَمَا يَنْبُغِي لَهُ إِنْ هُو إِلَا ذَكُرُ وَقَرآنَ مَبِينَ ﴾ ولم يقل رسول الله عَشْنَا اللهِ عَشْراً قط .

وفي المجمع روي عن الحسن أن رسول الله مَشْنَاتُ كَانَ يَتَمَثُّلُ بِهِـذَا البيت : كفي الإسلام والشيب للمرء ناهياً فقـال له أبـو بكر : يـا رسول الله إنمـا قال : كفي

(١) القمر : ٥٠ .
 (١) الأنع

(٢) الأحرّاب : ٣٨ .

(٣) الأنعام : ٧٥ . (٥) المؤمنون : ٨٨ .

(٤) الأعراف : ١٨٥ .

الشيب والإسلام للمرء ناهياً وأشهد أنك رسول الله وما علمك الله الشعر وما ينبغي لك .

وفيه عن عمائشة أنها قمالت : كمان رسول الله ﷺ يتمثل ببيت أخي بني قيس :

ستبدي لك الأيام ما كنت جاهلًا ويسأتيك بسالأخبسار من لم تسزود

فجعل يقول : ويأتيك من لم تزود بالأخبار فيقول أبو بكر : ليس هكذا يا رسول الله فيقول : إني لست بشاعر ولا ينبغي لي .

أقول: وروى في الدر المنثور الخبرين عن الحسن وعائشة كما رواه وروى في الدر المنثور غير ذلك مما تمثل به منطرته .

وقال في المجمع : فأما قوله :

أنا النبي لا كذب أنا ابن عبد المطلب

فقد قال قـوم : إن هذا ليس بشعر ، وقال آخـرون : إنما هـو اتفاق منه وليس يقصد إلى شعر انتهى . والبيت منقـول عنه منطولة وقـد أكثروا من البحث فيـه وطـرح الرواية أهون من نفى كونه شعراً أو شعراً مقصوداً إليه .

وفيه في قوله تعالى : ﴿لينذر من كان حياً ﴾ الآية ويجوز أن يكون المراد بمن كان حياً عاقلًا وروي ذلك عن على على عليه .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عَلِسُكَنْهِ في قـوله تعـالى ﴿وَاتَخَذُوا مَنْ دُونَ اللهُ ﴾ إلى قوله ﴿محضرون﴾ يقول : لا تستطيع الآلهة لهم نصراً وهم للآلهة جند محضرون .

وعن تفسير العيباشي عن الحلبي عن أبي عبد الله عَلِمُنْ قَال : جماء أبي بن خلف فأخذ عظماً باليا من حائط ففته ثم قال : إذا كنا عظاماً ورفاتا ،إنا لمبعثون خلقاً ؟ فأنزل الله : قال من يحيي العظام وهي رميم قل يحييها الذي أنشأها أول مرة وهو بكل خلق عليم .

أقول: وروى مثله في الدر المنشور بطرق كثيرة عن ابن عباس وعروة بن الخربير وعن قتادة والسدي وعكرمة وروى أيضاً عن ابن عباس أن القائل هو

سورة يس\_آية ۸۳ ........ ۱۱۹

العاص بن وائل وبطريق آخر عنه أن القائل هو عبد الله بن أبي .

وفي الاحتجاج: في احتجاج أبي عبد الله الصادق عَلَيْهِ قال السائل : افيتلاشى الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باق ؟ قال عَلَيْهِ : بل هو باق إلى وقت ينفخ في الصور فعند ذلك تبطل الأشياء وتفني فلا حس ولا محسوس ثم أعيدت الأشياء كما بدأها مدبرها وذلك أربعمائة سنة يسبت فيها الخلق وذلك بين النفختين .

قال: وأنى له بالبعث والبدن قد بلى والأعضاء قد تفرقت فعضو ببلدة تأكله سباعها وعضو باخرى تمزقه هوامها وعضو قد صار تراباً يبنى به مع الطين في حائط. قال المناه عن أنشأه من غير شيء وصوره على غير مثال كان سبق إليه قادر أن يعيده كما بدأه.

قال: أوضح لي ذلك. قال مُنْفَاتُهِ: إن الروح مقيمة في مكانها روح المحسن في ضياء وفسحة ، وروح المسيء في ضيق وظلمة والبدن يصير تراباً كما منه خلق وما تقدف به السباع والهوام من أجوافها فما أكلته ومزقته كل ذلك في التراب محفوظ عند من لا يعزب عنه مثقال ذرة في ظلمات الأرض ويعلم عدد الأشياء ووزنها وإن تراب الروحانيين بمنزلة الذهب في التراب.

فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النشور فتربو الأرض ثم تمخض مخض السقاء فيصير تراب البشر كمصير الذهب من التراب إذا غسل بالماء والزبد من اللبن إذا مخض فيجتمع تراب كل قالب إلى قالبه فينتقل بإذن الله القادر إلى حيث الروح فتعود الصور بإذن المصور كهبئتها ويلج الروح فيها فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه شيئاً.

وفي نهج البلاغة : يقول لما أراد كونه : كن فيكون ، لا بصوت يقرع ولا نـداء يسمع وإنما كلامه سبحانه فعل منه أنشأه ومثله لم يكن من قبل ذلك كائناً ولو كان قديماً لكان إلهاً ثانياً .

وفيه : يقول ولا يلفظ ويريد ولا يضمر .

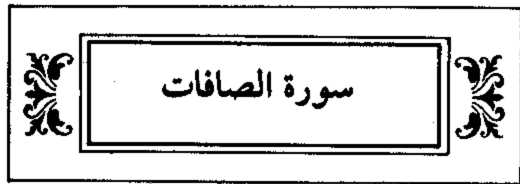
وفي الكافي بإسناده عن صفوان بن يحيى قال : قلت لأبي الحسن سَنَشْنَهِ : أخبرني عن الإرادة من الله ومن الخلق قال : فقال : الإرادة من الخلق الضمير وما يبدو لهم بعد ذلك من الفعل ، وأما من الله فإرادته إحداثه لا غير ذلك لأنه لا يروي

ولا يهم ولا يتفكر ، وهذه الصفات منفية عنه وهي صفات الخلق .

فإرادة الله الفعل لا غير ذلك يقول له : كن فيكون بلا لفظ ولا نطق بلسان ولا همة ولا تفكر ولا كيف لذلك كما أنه لا كيف له .

أقول : والروايات عنهم مَنْكُثُهِ في كون إرادته من صفات الفعل مستفيضة .

\* \* \*



مكية ، وهي مائة واثنتان وثمانون آية

# بِسُمِ اللَّهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ

وَالصَّاقَاتِ صَفَّا (١) فَالزَّاجِرَاتِ زَجْراً (٢) فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً (٣) إِنَّ إِلْهَكُمْ لَوَاحِدٌ (٤) رَبُّ السَّمُواتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَرَبُ الْمَشَارِقِ (٥) إِنَّا زَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكَوَاكِبِ (١) وَحِفْظاً مِنْ الْمَشَارِقِ (٥) إِنَّا زَيَّنَا السَّمَآءَ الدُّنْيَا بِزِينَةِ الْكَوَاكِبِ (١) وَحِفْظاً مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ (٧) لاَ يَسَّمُعُونَ إِلَى الْمَلاّ الْأَعْلَىٰ وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ (٧) لاَ يَسَّمُعُونَ إِلَى الْمَلاّ الْأَعْلَىٰ وَيُقْذَفُونَ مِنْ كُلِّ شَيْطَانٍ مَارِدٍ (٨) دُحُوراً وَلَهُمْ عَذَابُ وَاصِبُ (٩) إِلاَّ مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ فَأَتْبَعَهُ شِهَابُ ثَاقِبُ (١٠) فَاسْتَفْتِهِمْ أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقاً أَمْ مَنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طِينِ لاَرْبِ (١١) .

## (بیان)

في السورة احتجاج على التوحيد ، وإنذار للمشركين وتبشير للمخلصين من المؤمنين ، وبيان ما يؤل إليه حال كل من الفريقين ثم ذكر عدة من عباده المؤمنين ممن من الله عليهم وقضى أن ينصرهم على عدوهم ، وفي خاتمة السورة ما هو بمنزلة محصل الغرض منها وهو تنزيهه والسلام على عباده المرسلين وتحميده تعالى فيما فعل والسورة مكية بشهادة سياقها .

قوله تعالى : ﴿والصافات فالزاجرات زجراً فالتاليات ذكراً ﴾ الصافات ـ على ما قيل ـ جمع صافة وهي جمع صاف ، والمراد بها على أي حال الجماعة التي تصطف أفرادها والزاجرات من الزجر وهو الصرف عن الشيء بالتخويف بذم أو عقاب والتاليات من التلاوة بمعنى القراءة .

وقد أقسم الله تعالى بهذه الطوائف الثلاث : الصافات والزاجـرات والتاليــات وقد اختلفت كلماتهم في المراد بها :

فأما الصافات فقيل: إن المراد بها الملائكة تصف أنفسها في السماء صفوفاً كصفوف المؤمنين في الصلاة ، وقيل: إنها الملائكة تصف أجنحتها في الهواء إذا أرادت النزول إلى الأرض واقفة في انتظار أمر الله تعالى ، وقيل: إنها الجماعة من المؤمنين يقومون في الصلاة أو في الجهاد مصطفين.

واما الزاجرات فقيل: إنها الملائكة تزجر العباد عن المعاصي فيوصله الله إلى قلوب الناس في صورة الخطرات كما يوصل وساوس الشياطين، وقيل إنها الملائكة المحوكلة بالسحاب تزجرها وتسوقها إلى حيث أراد الله سبحانه، وقيل: هي زواجر القرآن وهي آياته الناهية عن القبائح، وقيل: هم المؤمنون يرفعون أصواتهم بالقرآن عند قراءته فيزجرون الناس عن المنهيات.

وأما التاليات فقيل: هم الملائكة يتلون الوحي على النبي الموحى إليه ، وقيل: هي الملائكة تتلو الكتاب الذي كتبه الله وفيها ذكر الحوادث ، وقيل: جماعة قراء القرآن يتلونه في الصلاة.

ويحتمل والله العالم أن يكون المراد بالطوائف الشلاث المذكورة في الآيات طوائف الملائكة النازلين بالوحي المامورين بتأمين الطريق ودفع الشياطين عن المداخلة فيه وإيصاله إلى النبي مطلقاً أو خصوص محمد والمناسل كما يستفاد من قوله تعالى: وعالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحد إلا من ارتضى من رسول فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم فه (١).

وعليه فالمعنى أقسم بالملائكة الذين يصفون في طريق الوحي صفاً فبالذين

<sup>(</sup>١) الجن: ٢٨ .

يـزجرون الشيـاطين ويمنعونهم عن المـداخلة في الوحي فبـالـذين يتلون على النبي الذكر وهو مطلق الوحي أو خصوص القرآن كما يؤيده التعبير عنه بتلاوة الذكر .

ويؤيد ما ذكرنا وقوع حديث رمي الشياطين بالشهب بعـد هذه الآيــات ، وكذا قوله بعد : ﴿ فاستفتهم أهم أشد خلقاً من خلقنا﴾ الآية كما سنشير إليه .

ولا ينافي ذلك إسناد النزول بالقرآن إلى جبريل وحده في قوله: ﴿من كان عدواً لجبريل فَإِنه نزله على قلبك﴾ (١) وقوله: ﴿نزل به الروح الأمين على قلبك﴾ (٢) لأن الملائكة المذكورين أعوان جبريل فنزولهم به نزوله به وقد قال تعالى: ﴿فِي صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بأيدي سفرة كرام بسرة﴾ (٢) ، وقال حكاية عنهم: ﴿وَوَما نَتَزَل إلا بأمر ربك﴾ (٤) ، وقال: ﴿وَإِنا لَنحن الصافون وإنا لنحن المسبحون﴾ (٥) وهذا كنسبة التوفي إلى الرسل من الملائكة في قوله: ﴿حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا﴾ (١) وإلى ملك الموت وهو رئيسهم في قوله: ﴿قَل يَتَوَفّاكُم ملك الموت الذي وكل بكم﴾ (٧)

ولا ضير في التعبير عن الملائكة بلفظ الإناث : الصافحات والزاجرات والتاليحات لأن موصوفها الجماعة ، والتأنيث لفظي .

وهذه أول سورة في القرآن صدرت بالقسم وقد أقسم الله سبحانه في كلامه بكثير من خلقه كالسماء والأرض والشمس والقمر والنجم والليل والنهار والملائكة والناس والبلاد والأثمار ، وليس ذلك إلا لما فيها من الشرف باستناد خلقها إليه تعالى وهو قيومها المنبع لكل شرف وبهاء .

قوله تعـالى : ﴿إِنْ إِلٰهِكُم لُواحـد﴾ الخطاب لعـامة النـاس وهو مقسم بــه ، وهو كلام مسوق بدليل كما سيأتي .

قوله تعالى : ﴿ رَبِ السماوات والأرض وما بينهما ورب المشارق ﴾ خبر بعد خبر لأن ، أو خبر لمبتدأ محذوف والتقدير هو رب السماوات الخ أو بدل من واحد .

(١) البقرة : ٩٧ .

(۲) الشعراء: ۱۹٤ . (٤) مريم: ٦٤ . (٦) الأنعام: ٦١ .

(٣) عبس: ١٦ . (٥) الصافات: ١٦٦ . (٧) السجدة: ١١ .

وفي سوق الأوصاف إشعار بعلة كون الإله واحداً كما أن خصوصية القسم مشعر بعلة كونه رب السماوات والأرض وما بينهما .

كأنه قيل إن إلهكم لواحد لأن الملاك في ألوهية الإلــه وهي كونه معبوداً بـالحق أن يكون رباً يدبر الأمر على ما تعترفون وهو سبحانه رب السماوات والأرض ومـا بينهما الذي يدبر أمرها ويتصرف في جميعها .

وكيف لا ؟ وهو تعالى يوحي إلى نبيه فيتصرف في السماء وسكانها بإرسال ملائكة يصطفون بينها وبين الأرض وهناك مجال الشياطين فيزجرونهم وهو تصرف منه فيما بين السماء والأرض وفي الشياطين ثم يتلون الذكر على نبيه وفيه تكميل للناس وتربية لهم سواء صدقوا أم كذبوا ففي الوحي تصرف منه في السماوات والأرض وما بينهما فهو على وحدانيته رب الجميع المدبر لأمرها والإله الواحد .

وقوله: ﴿ورب المشارق﴾ أي مشارق الشمس باختلاف الفصول أو المراد مشارق مطلق النجوم أو مطلق المشارق ، وفي تخصيص المشارق بالذكر مناسبة لطلوع الوحي بملائكته من السماء وقد قال تعالى: ﴿ولقد رآه بالافق المبين﴾(١) ، وقال : ﴿وهو بالافق الأعلى﴾(١) .

قوله تعالى: ﴿إِنَا رَبِنَا السَمَاءُ الْدَنِيَا بِزِينَةُ الْكُواكِبِ﴾ المراد بالزينة ما يـزين به ، والكواكب بيان أو بدل من الزينة وقد تكرر حديث تزيين السماء الـدنيا بـزينة الكـواكب في كلامه كقوله: ﴿ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح﴾(٣) وقوله: ﴿ولقد زينا السماء الدنيا بمصابيح﴾(٤) ، وقوله: ﴿واو لم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها﴾(٥) .

ولا يخلو من ظهور في كون السماء الدنيا من السماوات السبع التي يذكرها القرآن هو عالم الكواكب فوق الأرض وإن وجهه بعضهم بما يوافق مقتضى الهيئة القديمة أو الجديدة .

قوله تعالى: ﴿وحفظاً من كل شيطان مارد﴾ حفظاً مفعول مطلق لفعل محذوف والتقدير وحفظناها حفظاً من كل شيطان مارد، والمراد بالشيطان الشرير من الجن والمارد الخبيث العاري من الخير.

التكوير: ۲۳ .
 التكوير: ۲۳ .

(٢) النجم : ٧ . (٥) الملك : ٥ . (٥) ق : ٦ .

سورة يس\_آية ٢-١٠ 140

قوله تعالى : ﴿لا يُسْمُّعُونَ إِلَى الْمَلُّ الْأَعْلَى وَيَقَذُّنُونَ مَنَ كُلُّ جَانَبٍ﴾ أصل ﴿لاّ يسمعون ﴾ لا يتسمعون والتسمع الإصغاء ، وهو كناية عن كونهم ممنوعين مدحورين ، وبهذه العنايـة صار وصفـاً لكل شيـطان ولوكـان بمعنى الإصغاء صـريحاً أفـاد لغواً من الفعل إذ لو كانوا لا يصغون لم يكن وجه لقذفهم .

والملأ من الناس الأشراف منهم الذين يملؤن العيون ، والملأ الأعلى هم اللذين يريد الشياطين التسمّع إليهم وهم الملائكة الكرام الذين هم سكنة السماوات العلى ـ على ما يدل عليه كلامه تعالى كقوله: ﴿ لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً ﴾ (١) .

وقصدهم من التسمع إلى الملأ الأعلى الإطلاع على أخبار الغيب المستورة عن هذا العالم الأرضى كالحوادث المستقبلة والأسرار المكنونة كما يشير إليه قـوله تعـالى : ﴿ وما تنزلت به الشياطين وما ينبغي لهم وما يستطيعون إنهم عن السمع لمعزلون﴾ (٢) ، وقوله حكاية عن الجن : ﴿وَأَنَا لَمُسَنَا السَّمَاءُ فُوجِدُنَاهَا مَلَئْتُ حَرِّسًا شَدِيداً وشَهَباً وأنَّا كنا نقعد مقاعد للسمع فمن يستمع الآن يجد له شهاباً رصداً ﴿ (٣).

وقوله : ﴿ويقذفون من كل جانب﴾ القذف الرمي والجانب الجهة .

قوله تعالى : ﴿ دحوراً ولهم عذاب واصب ﴾ الدحور الطرد والدفع ، وهمو مصدر بمعنى المفعولمنصوب حالاً أي مدحورين أو مفعول لـه أو مفعول مطلق ، والواصب الواجب اللازم .

قوله تعالى : ﴿ إِلَّا مِن خطف الخطفة فأتبعه شهاب ثاقب ﴾ الخطفة الاختالاس والاستلاب ، والشهاب ما يرى في الجـو كالكـوكب المنقض ، والثقوب الـركوز وسمي الشهاب ثاقباً لأنه لا يخطىء هدفه وغرضه .

والمراد بالخطفة اختلاس السمع وقد عبر عنه في موضع آخر باستراق السمع قال تعالى : ﴿ إِلَّا مِن استرق السمع فأتبعه شهاب مبين ﴾ (٤) ، والاستثناء من ضمير الفاعل ني قوله : ﴿ لا يَسَمُّعُونَ ﴾ وجوَّز بعضهم كون الاستثناء منقطعاً .

> (٣) الجن : ٩ . (١) الإسراء: ٩٥.

(٢) الشعراء : ٢١٢ .

ومعنى الآيات الخمس: إنا زينا السماء التي هي أقرب السماوات منكم - أو السماء السفلى بزينة وهي الكواكب، وحفظناها حفظاً من كل شيطان خبيث عار من الخير ممنوعين من الإصغاء إلى الملا الأعلى - للاطلاع إلى ما يلقون بين أنفسهم من أخبار الغيب - ويرمون من كل جهة حال كونهم مطرودين ولهم عذاب لازم لا يفارقهم إلا من اختلس من أخبارهم الاختلاسة فأتبعه شهاب ثاقب لا يخطىء غرضه .

# (كلام في معنى الشهب)

أورد المفسرون أنواعاً من التوجيه لتصوير استراق السمع من الشياطين ورميهم بالشهب وهي مبنية على ما يسبق إلى الذهن من ظاهر الآيات والأخبار أن هناك أفلاكاً محيطة بالأرض تسكنها جماعات الملائكة ولها أبواب لا يلج فيها شيء إلا منها وأن في السماء الأولى جمعاً من الملائكة بأيديهم الشهب يرصدون المسترقين للسمع من الشياطين فيقذفونهم بالشهب .

وقد اتضح اليوم اتضاح عيان بطلان هذه الأراء ويتفرع على ذلك بطلان الـوجوه التي أوردوها في تفسير الشهب وهي وجوه كثيرة أودعوها في المطولات كالتفسيسر الكبير للرازي وروح المعاني للآلوسي وغيرهما .

ويحتمل - والله العالم أن هذه البيانات في كلامه تعالى من قبيل الأمثال المضروبة تصور بها الحقائق الخارجة عن الحس في صورة المحسوس لتقريبها من الحس وهو القائل عز وجل : ﴿ وتلك الأمثال نضربها للناس وما يعقلها إلا العالمون ﴿ \* وهو كثير في كلامه تعالى ومنه العرش والكرسي واللوح والكتاب وقد تقدمت الإشارة إليها وسيجىء بعض منها .

وعلى هذا يكون المراد من السماء التي تسكنها الملائكة عالماً ملكوتياً ذا افق أعلى نسبته إلى هذا العالم المشهود نسبة السماء المحسوسة بأجرامها إلى الأرض ، والمراد باقتراب الشياطين من السماء واستراقهم السمع وقذفهم بالشهب اقترابهم من عالم الملائكة للاطلاع على أسرار الخلقة والحوادث المستقبلة ورميهم بما لا يطيقونه من نور الملكوت ، أو كرتهم على الحق لتلبيسه ورمي الملائكة إياهم بالحق الذي يبطل أباطيلهم .

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٤٣ .

وإيراده تعالى قصة استراق الشياطين للسمع ورميهم بالشهب عقيب الإقسام بملائكة الوحي وحفظهم إياه عن مداخلة الشياطين لا يخلو من تأييد لما ذكرناه والله أعلم .

قوله تعالى : ﴿ فَاسْتَفْتُهُمْ أَهُمُ أَشْدَ خَلَقًا أَمْ مِنْ خَلَقْنَا إِنَّا خَلَقْنَاهُمْ مِنْ طَيْنَ لازب﴾ اللازب الملتزق بعضه ببعض بحيث يلزمه ما جاوره ، وقال في مجمع البيان : اللازب واللازم بمعنى . انتهى .

والمراد بقوله : ﴿ من خلقنا ﴾ إما الملائكة المشار إليهم في الآيات السابقة وهم حفظة الوحي ورماة الشهب ، وإما غير الناس من الخلق العظيم كالسماوات والأرض والملائكة ، والتعبير بلفظ أولي العقل للتغليب .

والمعنى: فإذا كان الله هو رب السماوات والأرض وما بينهما والملائكة فاسألهم أن يفتوا أهم أشد خلقاً أم غيرهم ممن خلقنا فهم أضعف خلقاً لأنا خلقناهم من طين ملتزق فليسوا بمعجزين لنا .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ والصافات صفاً ﴾ قال : الملائكة والأنبياء .

وفيه عن أبيه ويعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عن الله عنه ا

وفيه في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ قال ﴿عذاب واصب﴾ أي دائم موجع قد وصل إلى قلوبهم .

وفيه عن النبي المنافي في حديث المعراج: قال: فصعد جبرئيل وصعدت معه إلى سماء الدنيا وعليها ملك يُقال له: إسماعيل وهو صاحب الخطفة التي قال الله عز وجل: ﴿ إلا من خطف الخطفة فأتبعه شهاب ثاقب ﴿ وتحته سبعون ألف ملك تحت كل ملك سبعون ألف ملك. الحديث.

أقبول : والروايات في هذا الباب كثيرة أوردنا بعضاً منها في تنفسير قبوله

تعالى : ﴿إِلَّا مِن استرق السمع فأتبعه شهاب مبين﴾(١) وسيئاتي بعضها في تفسيس سورتي الملك والجن إن شاء الله تعالى .

وفي نهج البلاغة : ثم جمع سبحانه من حزن الأرض وسهلها وعذبها وسبخها تربة سنها بالماء حتى خلصت ، ولاطها بالبلة حتى لزبت .

بَـلْ عَجِبْتَ وَيَسْخَرُونَ (١٣) وَإِذَا ذُكِّـرُوا لاَ يَذْكُـرُونَ (١٣) وَإِذَا رَأُوْا آيَةً يَسْتَسْخِرُونَ (١٤) وَقَـالُوا إِنْ هٰـذَآ إِلَّا سِحْرٌ مُبِينٌ (١٥) ءَإِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَاماً ءَإِنَّا لَمَبْعُوثُونَ (١٦) أَوَ آبَآؤُنَا الْأُوَّلُونَ (١٧) قُلْ نَعَمْ وَأَنْتُمْ دَاخِرُونَ (١٨) فَإِنَّمَا هِيَ زَجْرَةً وَاحِـدَةً فَإِذَا هُمْ يَنْظُرُونَ (١٩) وَقَالُوا يَا وَيْلَنَا هٰذَا يَوْمُ ٱلدِّين (٢٠) هٰذَا يَـوْمُ الْفَصْلِ ٱلَّذِي كُنْتُمْ بِهِ تُكَذِّبُونَ (٢١) احْشُرُوا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَاجَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ (٢٢) مِنْ دُونِ آللَّهِ فَاهْدُوهُمْ إِلَىٰ صِـرَاطِ الْجَحِيمِ (٢٣) وَقِفُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ (٢٤) مَـا لَكُمْ لَا تَنَاصَرُونَ (٢٥) بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ (٢٦) وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْض يَتَسَآءَلُونَ (٢٧) قَالُوا إِنَّكُمْ كُنْتُمْ تَأْتُونَنَا عَنِ الْيَمِينِ (٢٨) قَالُوا بَلْ لَمْ تَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (٢٩) وَمَا كَانَ لَنَا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ بَـلْ كُنْتُمْ قَوْماً طَاغِينَ (٣٠) فَحَقَّ عَلَيْنَا قَوْلُ رَبَّنَا إِنَّا لَذَآئِقُونَ (٣١) فَأَغْـوَيْنَاكُمْ إِنَّا كُنَّا غَـاوِينَ (٣٢) فَإِنَّهُمْ يَـوْمَئِذٍ فِي الْعَـذَابِ مُشْتَرِكُـونَ (٣٣) إِنَّا كَذَٰلِكَ نَفْعَلَ بِالْمُجْرِمِينَ (٣٤) إِنَّهُمْ كَانُوا إِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا إِلَّهَ إِلَّا ٱللَّهُ

<sup>(</sup>١) الحجر : ١٨ .

يَسْتَكْبَرُونَ (٣٥) وَيَقُولُونَ أَثِنَّا لَتَارِكُوا آلِهَتِنَا لِشَاعِرِ مَجْنُونٍ (٣٦) بَـلْ جَــآءَ بِـالْحَقّ وَصَــدَّقَ الْمُرْسَلِينَ (٣٧) إِنَّكُمْ لَــذَآتِقُــوا الْعَــذَاب الْأَلِيمِ (٣٨) وَمَا تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٣٩) إِلَّا عِبَادَ ٱللَّهِ الْمُخْلَصِينَ (٤٠) أُوَلَئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (٤١) فَــوَاكِــهُ وَهُمْ مُكْرَمُونَ (٤٢) فِي جَنَّاتِ ٱلنَّعِيمِ (٤٣) عَلَىٰ سُرُرٍ مُتَقَابِلِينَ (٤٤) يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكَأْسِ مِنْ مَعِين (٤٥) بَيْضَاءَ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ (٤٦) لَا فِيهَا غَوْلَ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُونَ (٤٧) وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ ٱلطُّرْفِ عِينٌ (٤٨) كَـأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُـونٌ (٤٩) فَـأَقْبَـلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْض يَتَسَآءَلُونَ (٥٠) قَالَ قَآئِلُ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لِي قَرِينٌ (٥١) يَقُولُ أَثِنُكَ لَمِنَ الْمُصَدِّقِينَ (٥٢) ءَإِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُرَاباً وَعِظَاماً ءَإِنَّا لَمَدِينُونَ (٥٣) قَالَ هَلْ أَنْتُمْ مُطَّلِعُونَ (٥٤) فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَآءِ الْجَحِيمِ (٥٥) قَــالَ تَـاللَّهِ إِنْ كِـــدْتَ لَتُـرْدِين (٥٦) وَلَــوْلَا نِعْمَـةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُحْضَرِينَ (٥٧) أَفَمَا نَحْنُ بِمَيِّتِينَ (٥٨) إِلَّا مَوْتَتَنَا الْأُولَىٰ وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ (٥٩) إِنَّ هٰذَا لَهُ وَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٦٠) لِمِثْلِ هٰذَا فَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ (٦١) أَذْلِكَ خَيْرٌ نُزُلًا أَمْ شَجَرَةُ آلزَّقُوم (٦٢) إنَّا جَعَلْنَاهَا فِتُنَـةً لِلظَّالِمِينَ (٦٣) إِنَّهَا شَجَـرَةً تَخْـرُجُ فِي أَصْـلِ الْجَحِيمِ (٦٤) طَلْعُهَا كَأَنَّهُ رُؤُوسُ آلشَّيَاطِين (٦٥) فَإِنَّهُمْ لأَكِلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ (٦٦) ثُمَّ إِنَّ لَهُمْ عَلَيْهَا لَشَوْباً مِنْ حَمِيم (٦٧) ثُمَّ إِنَّ مَـرْجِعَهُمْ لَإِلَى الْجَحِيم (٦٨) إِنَّـهُمْ أَلْفَـوْا آبَآءَهُمْ ضَآلِّينَ (٦٩) فَهُمْ عَلَىٰ آثَارِهِمْ يُهْرَعُونَ (٧٠) .

#### (بیان)

حكاية استهزائهم بآيات الله وبعض أقاويلهم المبنية على الكفر وإنكار المعاد والرد عليهم بتقرير أمر البعث وما يجري عليهم فيه من الشدة وألوان العذاب وما يكرم الله به عباده المخلصين من النعمة والكرامة .

وفيها ذكر تخاصم أهل الناريوم القيامة ، وذكر محادثة بين أهل الجنة وأخرى بين بعضهم وبعض أهل النار .

قوله تعالى: ﴿ بل عجبت ويسخرون وإذا ذكروا لا يذكرون ﴾ أي بـل عجبت يا محمد من تكذيبهم إياك مع دعوتك إياهم إلى كلمة الحق ، وهم يسخرون ويهزؤن من تعجبك منهم أو من دعائك إياهم إلى الحق ، وإذا ذكروا بآيات الله الدالة على التوحيد ودين الحق لا يذكرون ولا يتنبهون .

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا رَأُوا آية يَسْتَسْخُـرُونَ﴾ في مجمع البيـان : سخر واستسخـر بمعنى واحد . انتهى .

والمعنى : وإذا رأوا هؤلاء المشركون آية معجزة من آيات الله المعجزة كالقرآن وشق القمر يستهزؤون بها .

قوله تعالى : ﴿وقالوا إن هذا إلا سحر مبين﴾ في إشارتهم إلى الآية بلفظة هذا إشعار منهم أنهم لا يفقهون منها إلا أنها شيء ما من غير زيادة وهو من أقـوى الإهانـة والاستسخار .

قوله تعالى : ﴿ عَاذَا مَتَنَا وَكُنَا تُرَابًا وَعَظَاماً عَإِنَا لَمَبِعُوثُونَ أَو آبَاؤُنَا الأُولُونَ ﴾ إنكار منهم للبعث مبني على الاستبعاد فمن المستبعد عند الوهم أن يموت الإنسان فيتلاشى بدنه ويعود تراباً وعظاماً ثم يعود إلى صورته الأولى .

ومن الدليل على أن الكلام مسوق لإفادة الاستبعاد تكرارهم الاستفهام الإنكاري بالنسبة إلى آبائهم الأولين فإن استبعاد الوهم لبعثهم وقد انمحت رسومهم ولم يبق منهم إلا أحاديث أشد وأقوى من استبعاده بعثهم أنفسهم .

ولوكان إنكارهم البعث مبنياً على أنهم ينعدمون بالموت فتستحيل إعادتهم كان

سورة الصافات ـ آية ١٢ ـ ٢٣ 141

الحكم فيهم وفي آبائهم على نهج واحد ولم يحتج إلى تجديد استفهام بالنسبة إلى

قوله تعالى : ﴿قُلُ نَعُمُ وَأَنْتُمُ دَاخِرُونَ فَإِنْمَا هِي رَجِرَةً وَاحْدَةً فَإِذَا هُمْ يَسْظُرُونَ﴾ أمر تعالى نبيه مَشْلُناكِ أن يجيبهم بأنهم مبعوثون .

وقبوله : ﴿وَأَنْتُم دَاخِرُونَ ﴾ أي صاغرون مهانبون أذلاء ، وهذا في الحقيقة احتجاج بعموم القدرة ونفوذ الإرادة من غير مهلة ، فإنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون ولذا عقبه بقوله : ﴿ فَإِنَّمَا هِي رَجِّرَةُ وَاحْدَةً فَاإِذَاهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ وقبد قال تعالى : ﴿ولله غيب السماوات والأرض وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هـو أقرب إن الله على كل شيء قدير**؟**(١) .

وقوله : ﴿ فَإِنَّمَا هِي رَجِّرَةُ وَاحْدَةً ﴾ البخ الفاء لإفادة التعليل والجملة تعليل لقوله : ﴿وَأَنْتُم دَاخُرُونَ﴾ وفي التعبير بزجرة إشعار باستذلالهم .

قوله تعالى : ﴿وقالوا يا ويلنا هذا يـوم الدين هـذا يوم الفصـل الذي كنتم بــه تكذبون كل معطوف على قوله: ﴿ ينظرون كالمشعر بأنهم مبهوتون مدهوشون متفكرون ثم يتنبهون بكونه يوم البعث فيه المدين والجزاء وهم يحذرون منه بما كفروا وكذبوا ولذا قالوا: يوم الـدين، ولم يقولـوا يوم البعث، والتعبيـر بالمـاضي لتحقق الوقوع .

وقوله : ﴿ هَذَا يُومُ الفَصِلُ الذي كنتم بِهُ تَكذَّبُونَ ﴾ قيل هو كلام بعضهم لبعض وقيل : كلام الملائكة أو كلامه تعالى لهم ، ويؤيده الآية التالية ، والفصل هـ والتمييز بين الشيئين وسمي يـوم الفصل لكـونـه يـوم التمييـز بين الحق والبـاطـل بقضائه وحكمه تعالى أو التمييز بين المجرمين والمتقين قال تعالى : ﴿وَامْتَازُوا الَّيُومُ أيها المجرمون¢<sup>(٢)</sup> .

قوله تعالى : ﴿ احشروا الذين ظلموا وأزواجهم وما كانوا يعبدون من دون الله فاهدوهم إلى صراط الجحيم، من كلامه تعالى للملائكة والمعنى وقلنا للملائكة : احشروهم وقيل: هو من كلام الملائكة بعضهم لبعض.

<sup>(</sup>١) النحل: ٧٧ .

الجزء الثالث والعشرون 141

والحشر ـ على ما ذكره الراغب ـ إخراج الجماعـة عن مقرّهم وإزعـاجهم عنه إلى الحرب ونحوها .

والمراد بالذين ظلموا على ما يؤيده آخر الآية المشركون ولا كل المشركين بل المعاندون للحق الصادّون عنه منهم قال تعالى : ﴿ فَالَّذَن بِينِهِم أَن لَعَنَهُ اللَّهُ عَلَى الـظالمين الذين يصـدون عن سبيل الله ويبغـونها عـوجاً وهم بـالأخـرة كـافـرون﴾(١) ، والتعبير بالماضي في المقام يفيد فائدة الوصف فليس المراد بالذّين ظلموا من تحقق منه ظلم مًا ولو مرة واحدة بل تعريف لهم بحاصل ما اكتسبوا في حياتهم الدنيا كما لو قيل : ماذا فعل فلان في حياته فيقال ظلم ، فالفعل يفيد فـائدة الـوصف ، وفي كلامـه تعالى من ذلك شيء كثير كقوله تعالى : ﴿وسيق اللَّذِينَ اتَّقُوا إِلَى الْجَنَّةُ زَمُراً﴾(٢) وقـوله : ﴿وسيق الـذين كفروا إلى جهنم زمـرا﴾(٣) وقولـه : ﴿للَّذِينَ أَحَسَنُوا الْحَسَنَى وزيا**دة﴾**(٤) .

وقوله : ﴿وَأَزُواجِهِمِ ﴾ الظاهر أن المراد به قرناؤهم من الشياطين قال تعالى : ﴿وَمِن يَعْشُ عَنْ ذَكُرُ الرَّحْمَـانُ نَقَيْضُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُـو لَهُ قَـرِينَ﴾ إلى أن قال ﴿حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين، (°).

وقيل : المراد بالأزواج الأشباه والنظائر فأصحاب الزنا يحشرون مع أصحاب الزنا وأصحاب الخمر مع أصحاب الخمر وهكذا .

وفيه أن لازمه أن يراد بالذين ظلموا طائفة خاصة من أصحاب كل معصيـة واللفظ لا يساعد عليه على أن ذيل الآية لا يناسبه .

وقيل : المراد بالأزواج نساؤهم الكافرات وهو ضعيف كسابقه .

وقبوله: ﴿ومنا كانبوا يعبدون من دون الله ﴾ النظاهر أن المنزاد بنه الأصنبام التي يعبدونها نظراً إلى ظاهر لفظة ﴿ما﴾ فالآية نظيرة قوله : ﴿إِنكُم وما تُعبدُونَ مَن دُونَ اللَّهُ حصب جهنم 🍎 <sup>(۱)</sup> .

(١) الأعراف : ٤٥ .

(٣) الزمر : ٧١ .

(٦) الأنبياء: ٩٨.

(٥) الزخرف : ٣٨ .

(٢) الزمر : ٧٣ . (٤) يونس : ٢٦ .

ويمكن أن يكون المراد بلفظة ﴿ما﴾ ما يعم أولي العقل من المعبودين كالفراعنة والنماردة ، وأما الملائكة المعبودون والمسيح الشناء فيخرجهم من العموم قوله تعالى : ﴿إِن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون﴾(١).

وقوله : ﴿ فاهدوهم إلى صراط الجحيم ﴾ الجحيم من أسماء جهنم في القرآن وهو من الجحمة بمعنى شدة تأجج النار على ما ذكره الراغب .

والمراد بهدايتهم إلى صراطها إيصالهم إليه وإيقاعهم فيه بالسوق ، وقيل : تسمية ذلك بالهداية من الاستهزاء ، وقال في مجمع البيان : إنما عبر عن ذلك بالهداية من حيث كان بدلاً من الهداية إلى الجنة كقوله : ﴿ فبشرهم بعذاب أليم ﴾ من حيث إن هذه البشارة وقعت لهم بدلاً من البشارة بالنعيم . انتهى .

قوله تعالى : ﴿وقفوهم إنهم مسئولون ما لكم لا تناصرون بل هم اليوم مستسلمون﴾ قال في المجمع يقال : وقفت أنا ووقفت غيري - أي يعدّي ولا يعدى ـ وبعض بني تميم يقول : أوقفت الدابة والدار . انتهى .

فقوله: ﴿وقفوهم إنهم مسئولون﴾ أي احبسوهم لأنهم مسئولون أي حتى يسأل عنهم . والسياق يعطي أن هذا الأمر بالوقوف والسؤال إنما يقع في صراط الجحيم .

واختلفت كلماتهم فيما هـو السؤال عنه فقيـل : يسألـون عن قـول لا إلـه إلا الله ، وقيل : عن شرب الماء البارد استهزاء بهم ، وقيل : عن ولاية علي طائفة.

وهذه الوجوه لو صحت فإنما تشير إلى بعض مصاديق ما يسأل عنه والسياق يشهد أن السؤال هو ما يشتمل عليه قوله: ﴿ مَا لَكُم لا تناصرون﴾ أي لا ينصر بعضاً كما كنتم تفعلونه في الدنيا فتستعينون به على حوائجكم ومقاصدكم، وما يتلوه من قوله: ﴿ بِهِل هم اليوم مستسلمون ﴾ أي مسلمون لا يستكبرون يدل على أن المراد بقوله: ﴿ مَا لَكُم لا تناصرون ﴾ السؤال عن استكبارهم عن طاعة الحق كما كانوا يستكبرون في الدنيا.

فالسؤال عن عدم تناصرهم سؤال عن سبب الاستكبار الذي كانوا عليه في الدنيا فقد تبين به أن المسؤول عنه هو كل حق أعرضوا عنه في الدنيا من اعتقاد حق

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١٠١.

أو عمل صالح استكباراً على الحق تظاهراً بالتناصر .

قوله تعالى: ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون ﴾ إلى قوله ﴿إناكنا غاوين ﴾ تخاصم واقع بين الأتباع والمتبوعين يوم القيامة ، والتعبير عنه بالتساؤل لأنه في معنى سؤال بعضهم بعضاً تلاوماً وتعاتباً يقول التابعون لمتبوعيهم: لم أضللتمونا ؟ فيقول المتبوعون: لم قبلتم منا ولا سلطان لنا عليكم ؟

فقوله : ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ البعض الأول هم المعترضون والبعض الثاني المعترض عليهم كما يعطيه سياق التساؤل وتساؤلهم تخاصمهم .

وقوله: ﴿قالواإنكم كنتم تأتونناعن اليمين ﴾ أي من جهة الخير والسعادة فاستعمال اليمين فيها شائع كثير كقوله: ﴿وأصحاب اليمين ما أصحاب اليمين ﴾(١) والمعنى أنكم كنتم تأتوننا من جهة الخير والسعادة فتقطعون الطريق وتحولون بيننا وبين الخير والسعادة وتضلوننا.

وقيل: المراد باليمين الدين وهو قريب من الوجه السابق، وقيل: المراد باليمين الدين وهو قريب من الوجه السابق، وقيل: المراد باليمين القهر والقوة كما في قوله تعالى: ﴿ فراغ عليهم ضرباً باليمين المتبوعين .

وقوله: ﴿قالوا بل لم تكونوا مؤمنين وما كان لنا عليكم من سلطان ﴾ إلى قوله ﴿غاوين ﴾ جواب المتبوعين بتبرثة أنفسهم من إشقاء التابعين وأن جرمهم مستند إلى سوء اختيار أنفسهم .

فقالوا: بـل لم تكونـوا مؤمنين أي لم نكن نحن السبب الموجب لإجـرامكم وهلاككم بخلوكم عن الإيمان بل لم تكونوا مؤمنين لا أنا جردناكم من الإيمان.

ثم قالوا: ﴿وما كان لنا عليكم من سلطان ﴾ وهو في معنى الجواب على فرض التسليم كأنه قيل: ولو فرض أنه كان لكم إيمان فما كان لنا عليكم من سلطان حتى نسلبه منكم ونجردكم منه. على أن سلطان المتبوعين إنما هو بالتابعين فهم الذين يعطونهم السلطة والقوة فيتسلطون عليهم أنفسهم.

ثم قالوا: ﴿ بِل كنتم قوماً طاغين ﴾ والطغيان هـ و التجاوز عن الحـد وهـ و

الواقعة: ۲۷.
 الصافات: ۹۳.

سورة الصافات ـ آية ٢٧ ـ ٣٥ ....١٣٥

إضراب عن قوله: ﴿ له تكونوا مؤمنين ﴾ كأنه قيل: ولم يكن سبب هلاككم مجرد الخلو من الإيمان بل كنتم قوماً طاغين كما كنا مستكبرين طاغين فتعاضدنا جميعاً على ترك سبيل الرشد واتخاذ سبيل الغي فحق علينا كلمة العذاب التي قضى بها الله سبحانه قال تعالى: ﴿ إن جهنم كانت مرصاداً للطاغين مآباً ﴾ (١) وقال: ﴿ فأما من طغى وآثر الحياة الدنيا فإن الجحيم هي المأوى ﴾ (٢)

ولهذا المعنى عقّب قوله : ﴿ بل كنتم قوماً طاغين ﴾ بقوله : ﴿ فحق علينا قول ربنا إنا لذائقون ﴾ أي لذائقون العذاب .

ثم قالوا: ﴿فَأَغُويِنَاكُمُ إِنَاكُنَاعَاوِينَ﴾ وهو متفرع على ثبوت كلمة العذاب وآخر الأسباب لهلاكهم فإن الطغيان يستتبع الغواية ثم نار جهنم ، قال تعالى لإبليس ﴿إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين وإن جهنم لموعدهم أجمعين﴾ (٣) .

فكأنه قيل: فلما تلبستم بالطغيان حل بكم الغواية بأيدينا من غير سلطان لنا عليكم إلا اتباعكم لنا واتصالكم بنا فسرى إليكم ما فينا من الصفة وهي الغواية فالغاوي لا يتأتى منه إلا الغواية والإناء لا يترشح منه إلا ما فيه ، وبالجملة إنكم لم تجبروا ولم تسلبوا الاختيار منذ بدأتم في سلوك سبيل الهلاك إلى أن وقعتم في ورطته وهي الغواية فحق عليكم القول.

قوله تعالى : ﴿ فَإِنْهُم يُومَثُدُ فَي العَدَابِ مَشْتُركُونَ ﴾ إلى قول ه ﴿ يَسْتَكَبُرُونَ ﴾ ضمير ﴿ فَإِنْهُم ﴾ للتابعين والمتبوعين فهم مشتركون في العذاب الاشتراكهم في الظلم وتعاونهم على الجرم من غير مزية لبعضهم على بعض .

واستظهر بعضهم أن المغوين أشد عذاباً وذلك في مقابلة أوزارهم وأوزار أمثال أوزارهم فالشركة لا تقتضي المساواة والحق أن الآيات مسوقة لبيان اشتراكهم في الظلم والجرم والعذاب اللاحق بهم من قبله ، ويمكن مع ذلك أن يلحق بكل من المتبوعين والتابعين ألوان من العذاب ناشئة عن خصوص شأنهم قال تعالى : ﴿ وَلِيحملن أَثْقَالُهم وَ أَثْقَالُهم ﴾ (٤) ، وقال : ﴿ ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذاباً

(١) النبأ : ٢٢ .

<sup>(</sup>٣) الحجر : ٤٣ .

<sup>(</sup>٤) العنكبوت : ١٣ .

ضعفاً من النار قال لكل ضعف ولكن لا تعلمون ﴿ (١) .

وقوله: ﴿إنَا كَذَلَكُ نَفَعَلَ بِالْمَجْرِمِينَ ﴾ تأكيد لتحقيق العذاب ، والمراد بالمجرمين المشركون بدليل قوله بعد: ﴿إنهم إذا قيل لهم لا إله إلا الله يستكبرون ﴾ أي إذا عرض عليهم التوحيد أن يؤمنوا به أو كلمة الإخلاص أن يقولوها استمروا على استكبارهم ولم يقبلوا .

قوله تعالى : ﴿ويقولون وإنا لتاركوا آلهتنا لشاعر مجنون بل جاء بالحق وصدق المرسلين﴾ قولهم هذا إنكار منهم للرسالة بعد استكبارهم عن التوحيد وإنكارهم له .

وقوله: ﴿ وَبِل جَاءُ بِالْحَقِ وَصِدَقَ الْمُرْسِلِينَ ﴾ رد لقولهم: ﴿ لَشَاعَرُ مَجْنُونَ ﴾ حيث رموه عَلَىٰ بِالشَّعْرُ والجنون وفيه رمي لكتاب الله بكونه شعراً ومن هفوات الجنون فرد عليهم بأن ما جاء به حق وفيه تصديق الرسل السابقين فليس بباطل من القول كالشعر وهفوة الجنون وليس ببدع غير مسبوق في معناه .

قوله تعالى : ﴿إِنْكُم لَذَائقُوا الْعَذَابِ الْأَلْيَمِ ﴾ تهديد لهم بالعذاب لاستكبارهم ورميهم الحق بالباطل .

قـوله تعـالى : ﴿وما تجـزون إلا ما كنتم تعملون﴾ أي لا ظلم فيـه لأنه نفس عملكم يرد إليكم .

قوله تعالى : ﴿ إِلا عباد الله المخلصين ﴾ إلى قوله ﴿ بيض مكنون ﴾ استثناء منقطع من ضمير ﴿ لذائقوا ﴾ أو من ضمير ﴿ ما تجزون ﴾ ولكل وجه والمعنى على الأول لكن عباد الله المخلصين أولئك لهم رزق معلوم وليسوا بذائقي العذاب الأليم والمعنى على الثاني لكن عباد الله المخلصين أولئك لهم رزق معلوم وراء جزاء عملهم وستجيء الإشارة إلى معناه .

واحتمال كون الاستثناء متصلًا ضعيف لا يخلو من تكلف .

وقد سماهم الله سبحانه عباد الله المخلصين فأثبت لهم عبودية نفسه والعبد هو

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٣٨ .

الذي لا يملك لنفسه شيئًا من إرادة ولا عمل فهؤلاء لا يـريدون إلا مـا أراده الله ولا يعملون إلا له .

ثم أثبت لهم أنهم مخلصون بفتح اللام أي إن الله تعالى أخلصهم لنفسه فلا يشاركه فيهم أحد فلا تعلق لهم بشيء غيره تعالى من زينة الحياة الدنيا ولا من نعم العقبى وليس في قلوبهم إلا الله سبحانه.

ومن المعلوم أن من كانت هذه صفته كان التذاذه وتنعمه غير ما يلتذ ويتنعم غيره وارتزاقه بغير ما يرتزق به سواه وإن شاركهم في ضروريات المأكل والمشرب ومن هنا يتأيد أن المراد بقوله: ﴿ أُولئك لهم رزق معلوم ﴾ الإشارة إلى أن رزقهم في الجنة \_ وهم عباد مخلصون \_ رزق خاص لا يشبه رزق غيرهم ولا يختلط بما يتمتع به من دونهم وإن اشتركا في الاسم .

فقوله: ﴿أُولِئُكُلُهُمْ رَزَقَ مَعْلُومُ﴾ أي رَزَقَ خَاصَ مَتَعَيْنَ مَمَّازَ مِن رَزَقَ غيرهم فكونه معلوماً كناية عن امتيازه كما في قوله: ﴿وَمَا مِنَا إِلَا لَهُ مَقَامُ مَعْلُومُ﴾(١) والإشارة بلفظ البعيد للدلالة على علو مقامهم.

وأما ما فسره بعضهم أن المراد بكون رزقهم معلوماً كونه معلوم الخصائص مثل كونه غير مقطوع ولا ممنوع حسن المنظر لذيذ الطعم طيب الرائحة ، وكذا ما ذكره آخرون أن المراد أنه معلوم الوقت لقوله : ﴿ولهم رزقهم فيها بكرة وعشيا﴾(٢) وكذا قول القائل : إن المراد به الجنة فهي وجوه غير سديدة .

ومن هنا يظهر أن أخذ قبوله : ﴿إِلا عباد الله المخلصين﴾ استثناء من ضميـر ﴿وما تجزون﴾ لا يخلو من وجه كما تقدمت الإشارة إليه .

وقوله: ﴿ فواكه وهم مكرمون في جنات النعيم ﴾ الفواكه جمع فاكهة وهي ما يتفكه به من الأثمار بيان لرزقهم المعلوم غير أنه تعالى شفّعه بقوله: ﴿ وهم مكرمون ﴾ للدلالة على امتياز هذا الرزق أعني الفاكهة مما عند غيرهم بأنها مقارنة لإكرام خاص يخصهم قبال اختصاصهم بالله سبحانه وكونه لهم لا يشاركهم فيه شيء.

(١) الصافات : ١٦٤ . (٢) مريم : ٦٢ ،

وفي إضافة الجنات إلى النعيم إشارة إلى ذلك فقد تقدم في قوله: ﴿ فَأُولُسُكُ مِعَ اللَّهِ عَلَيْهُم ﴾ الأيسة (١) ، وقول ه: ﴿ وَأَتَمَمَتَ عَلَيْكُم نَعْمَتِي ﴾ (٢) وغيرهما أن حقيقة النعمة هي الولاية وهي كونه تعالى هو القائم بأمر عبده .

وقوله: ﴿على سرر متقابلين﴾ السرر جمع سرير وهو معروف وكونهم متقابلين معناه استئناس بعضهم ببعض واستمتاعهم بنظر بعضهم في وجه بعض من غير أن يرى بعضهم قفا بعض .

وقوله: ﴿ يَطَافَ عَلَيْهُم بَكُأْسُ مِن مَعِينَ ﴾ الكأس إناء الشراب ونقل عن كثير من اللغويين أن إناء الشراب لا يسمى كأسا إلا وفيه الشراب فإن خبلا منه فهو قدح والمعين من الشراب الظاهر منه من عان الماء إذا ظهر وجرى على وجه الأرض ، والمراد بكون الكأس من معين صفاء الشراب فيها ولذا عقبه بقوله: ﴿ بِيضاء ﴾ .

وقوله : ﴿بيضاء لذة للشاربين﴾ أي صافية في بياضها لذيذة للشاربين فاللذة مصدر أريد به الوصف مبالغة أو هي مؤنث لذّ بمعنى لذيذ كما قيل .

وقوله: ﴿ لا فيها غول ولا هم عنها ينزفون ﴾ الغول الإضرار والإفساد ، قال الراغب : الغول إهلاك الشيء من حيث لا يحس به انتهى . فنفي الغول عن الخمر نفى مضارها والإنزاف فسر بالسكر المذهب للعقل وأصله إذهاب الشيء تدريجاً .

ومحصل المعنى : أنه ليس فيها مضار الخمر التي في الدنيا ولا إسكارها بإذهاب العقل .

وقوله : ﴿وعندهم قاصرات الطرف عين﴾ وصف للحور التي يرزقونها وقصور طرفهن كناية عن نظرهن نظرة الغنج والدلال ويؤيده ذكر العين بعده وهو جمع عيناء مؤنث أعين وهي الواسعة العين في جمال .

وقيل: المراد بقاصرات الطرف أنهن قصرن طرفهن على أزواجهن لا يردن غيرهم لحبهن لهم، وبالعين أن أعينهن شديدة في سوادها شديدة في بياضها.

وقوله : ﴿كَأَنْهُن بِيضَ مَكُنُونَ﴾ البيض معروف وهو اسم جنس واحدته بيضة والمكنون هو المستور بالادخار قيل : المراد تشبيههن بالبيض اللذي كنه الريش في

(١) النساء : ٦٩ . (٢) المائدة : ٣ .

العش أو غيره في غيره فلم تمسه الأيدي ولم يصبه الغبار ، وقيل : المراد تشبيههن ببطن البيض قبل أن يقشر وقبل أن تمسه الأيدي .

قوله تعالى: ﴿فَأَقِبَلَ بِعضهم على بعض يتساءلون﴾ إلى قوله ﴿فليعمل العاملون﴾ حكاية محادثة تقع بين أهل الجنة فيسأل بعضهم عن أحوال بعض ويحدث بعضهم بما جرى عليه في الدنيا وتنتهي المحادثة إلى تكليمهم بعض أهل النار وهو في سواء الجحيم.

فقوله: ﴿فَأَقبِل بعضهم على بعض يتساءلون﴾ ضمير الجمع لأهل الجنة من عباد الله المخلصين وتساؤلهم -كما تقدم - سؤال بعضهم عن بعض وما جرى عليه .

وقوله: ﴿قال قائل منهم إني كان لي قرين﴾ أي قال قائل من أهل الجنة المتسائلين إني كان لي في الدنيا مصاحب يختص بي من الناس. كذا يعطي السياق.

وقيل: المراد بالقرين القرين من الشياطين وفيه أن القرآن إنما يثبت قرناء الشياطين في المعرضين عن ذكر الله والمخلصون في عصمة إلهية من قرين الشياطين وكذا من تأثير الشيطان فيهم كما حكى عن إبليس استثناءهم من الإغواء: ﴿فبعزتك لأغوينهم أجمعين إلا عبادك منهم المخلصين﴾(١) نعم ربما أمكن أن يتعرض لهم الشيطان من غير تأثير فيهم لكنه غير أثر القرين.

وقوله: ﴿يقول عَإِنْكُ لَمِنَ الْمُصَدَقِينَ إِذَا مَتَنَا وَكُنَا تَرَاباً وَعَظَاماً عَإِنَا لَمَدَيَنُونَ ﴾ ضمير ﴿يقول ﴾ للقرين ، ومفعول ﴿المصدقين ﴾ البعث للجزاء وقد قام مقامه قوله : ﴿عَاذَا مَتَنَا ﴾ النح والمدينون المجزيون .

والمعنى: كان يقول لي قريني مستبعداً منكراً ، إنك لمن المصدقين للبعث للجزاء ، إذا متنا وكنا ترابأ وعظاماً فتلاشت أبداننا وتغيرت صورها ، إنا لمجزيون بالإحياء والإعادة ؟ فهذا مما لا ينبغى أن يصدق .

وقوله : ﴿قَالَ هِلُ أَنْتُم مَطَلِّعُونَ ﴾ ضمير ﴿قَالَ ﴾ للقائل المذكور قبلًا ،

<sup>(</sup>١) ص : ٨٣ .

والإطلاع الإشراف والمعنى ثم قبال القائيل المذكبور مخاطبياً لمحادثيه من أهمل الجنة : هل أنتم مشرفون على النارحتي تروا قريني والحال التي هو فيها ؟

وقوله : ﴿ فَاطلع فرآه في سواء الجحيم ﴾ السواء الوسط ومنه سواء الطريق أي وسطه والمعنى فأشرف القائل المذكور على النار فرآه أي قرينه في وسط الجحيم .

وقوله: ﴿قَالَ تَالله إِنْ كَدَتَ لَتَرَدِينَ ﴾ ﴿إِنَ اللهُ إِنْ الثقيلة ، والإرداء السقوط من مكان عال كالشاهق ويكنى به عن الهلاك والمعنى أقسم بالله إنك قربت أن تهلكني وتسقطني فيما سقطت فيه من الجحيم .

وقوله: ﴿ولولا نعمة ربي لكنت من المحضرين ﴾ المراد بالنعمة التوفيق والهداية الإلهية ، والإحضار الإشخاص للعذاب قال في مجمع البيان: ولا يستعمل وأحضر، مطلقاً إلا في الشر.

والمعنى : ولولا توفيق ربى وهدايته لكنت من المحضرين للعذاب مثلك .

وقوله: ﴿أَفَمَا نَحَنَ بِمِيتِينَ إِلاَ مُوتَتَنَا الأُولَى وَمَا نَحَنَ بِمَعَذَبِينَ﴾ الاستفهام للتقرير والتعجيب، والمراد بالموتة الأولى هي الموتة عن الحياة الدنيا وأما الموتة عن البرزخ المدلول عليها بقوله: ﴿ربنا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين﴾(١) فلم يعبأ بها لأن الموت الذي يزعم الزاعم فيه الفناء والبطلان هو الموت الدنيوي.

والمعنى : على ما في الكلام من الحذف والإيجاز ـ ثم يرجع القائل المذكور إلى نفسه وأصحابه فيقول متعجباً أنحن خالدون منعمون فما نحن بميتين إلا الموتة الأولى وما نحن بمعذبين ؟

قال في مجمع البيان: ويريدون به التحقيق لا الشك وإنما قالوا هذا القول لأن لهم في ذلك سروراً مجدداً وفرحاً مضاعفاً وإن كان قد عرفوا أنهم سيخلدون في الجنة وهذا كما أن الرجل يعطى المال الكثير فيقول مستعجباً: كل هذا المال لي ؟ وهو يعلم أن ذلك له وهذا كقوله:

أبطحاء مكمة هذا الذي أراه عيانا وهذا أنا؟ قال : ولهذا عقبه بقوله : ﴿إِن هذا لهو الفوز العظيم ﴾ انتهى .

<sup>(</sup>١) المؤمن : ١١ .

وقوله : ﴿إِنْ هَذَالِهُو الفورْ العظيم ﴾ هو من تمام قول القائل المذكور وفيه إعظام لموهبة الخلود وارتفاع العذاب وشكر للنعمة .

وقوله : ﴿ لَمَثْلُهُ فَلَيْعُمُلُ الْعَامِلُونَ ﴾ ظاهر السياق أنه من قول القائل المذكور والإشارة بهذا إلى الفوز أو الثواب أي لمثل هذا الفوز أو الثواب فليعمل العاملون في دار التكليف ، وقيل : هو من قول الله سبحانه وقيل : من قول أهل الجنة .

واعلم أن لهم أقوالًا مختلفة في نسبة أكثر الجمل السابقة إلى قول الله تعالى أو قول الملائكة أو قول أهل الجنة غير القائل المذكور والذي أوردناه هو الذي يساعد عليه السياق .

قوله تعالى : ﴿أَذَلُكَ خَيْرُ نَزِلاً أَمْ شَجْرَةُ الزَّقُومِ ﴾ إلى قول ﴿يهرعون ﴾ مقايسة بين ما هيأه الله نزلاً لأهل الجنة مما وصفه من الرزق الكريم وبين ما أعده نزلاً لأهل النار من شجرة الزقوم التي طلعها كأنه رؤوس الشياطين وشراب من حميم .

فقوله: ﴿ أَذَلَكَ خَيْرُ نَـزَلًا أَمْ شَجْرَةُ الـزَقْوَمِ ﴾ الإشارة بذلك إلى الرزق الكريم المذكورة سابقاً المعد لورود أهل الجنة والنزل بضمتين ما يهيؤ لورود الضيف فيقدم إليه إذا ورد من الفواكه ونحوها.

والزقوم ـ على ما قيل ـ اسم شجرة صغيرة الورق مرة كريهة الرائحة ذات لبن إذا أصاب جسد إنسان تورم تكون في تهامة والبلاد المجدبة المجاورة للصحراء سميت به الشجرة الموصوفة بما في الآية من الأوصاف ، وقيل : إن قريشاً ما كانت تعرفه وسيأتي ذلك في البحث الروائي .

ولفظة خير في الآية بمعنى الوصف دون التفضيل إذ لا خيرية في الزقوم أصلاً فهو كقوله : ﴿ما عند الله خير من اللهو﴾(١) والآية على ما يعطيه السياق من كلامه تعالى .

وقوله : ﴿إِنَّا جَعَلْنَاهَا فَتَنَةَ لَلْظَالَمِينَ ﴾ الضمير لشجرة النزقوم ، والفتنة المحنة والعذاب .

وقوله : ﴿إنها شجرة تخرج في أصل الجحيم ﴾ وصف لشجرة الزقوم ، وأصل

<sup>(</sup>١) الجمعة : ١١ .

الجحيم قعرها ، ولا عجب في نبات شجرة في النار وبقائها فيها فحياة الإنسان وبقاؤها خالداً فيها أعجب والله يفعل ما يشاء .

وقوله : ﴿ طلعها كأنه رؤوس الشياطين ﴾ الطلع حمل النخلة أو مطلق الشجرة أول ما يبدو ، وتشبيه ثمرة الزقوم برؤوس الشياطين بعناية أن الأوهام العامية تصور الشيطان في أقبح صورة كما تصور الملك في أحسن صورة وأجملها قال تعالى : ﴿ مَا هَذَا بِشُراً إِنْ هَذَا إِلَا مَلِكَ كُرِيم ﴾ (١) ، وبذلك يندفع ما قيل : إن الشيء إنما يشبه بما يعرف ولا معرفة لأحد برؤوس الشياطين .

وقوله: ﴿ فَإِنْهُم لَآكُلُونَ مِنْهَا فَمَالِئُونَمِنُهَا الْبِطُونَ ﴾ الفاء للتعليل يبين به كونها نزلًا للظالمين يأكلون منها ، وفي قوله: ﴿ فَمَالِئُونَ مِنْهَا الْبِطُونَ ﴾ إشارة إلى تسلط جوع شديد عليهم يحرصون به على الأكل كيفما كان .

وقوله: ﴿ثم إن لهم عليها لشوبها من حميم ﴾ الشوب المريج والخليط، والجميم الماء الحار البالغ في حرارته، والمعنى ثم إن لأولئك الظالمين ـ زيادة عليها ـ لخليطاً مزيجاً من ماء حار بالنغ الحرارة يشربونه فيختلط به ما ملأوا منه البطون من الزقوم.

وقوله : ﴿ثم إن مرجعهم لإلى الجحيم﴾ أي إنهم بعد شـرب الحميم يرجعـون إلى الجحيم فيستقـرون فيهـا ويعــذبـون ، وفي الآيــة تلويـح إلى أن الحميم خــارج الجحيم .

وقوله : ﴿إنهم ألفوا آباءهم ضالين فهم على آثارهم يهرعون ﴾ ألفيت كذا أي وجدته وصادفته ، والإهراع الإسراع والمعنى أن سبب أكلهم وشربهم ثم رجوعهم إلى الجحيم أنهم صادفوا آباءهم ضالين ـ وهم مقلدون وأتباع لهم وهم أصلهم ومرجعهم ـ فهم يسرعون على آثارهم فجوزوا بنزل كذلك والرجوع إلى الجحيم جزاء وفاقا .

# ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن المنذر عن ابن جريح في قوله تعالى : ﴿بل عجبت﴾ قال النبي ﷺ : عجبت بالقرآن حين أنزل ويسخر منه ضلال بني آدم .

<sup>(</sup>١) يوسف : ٣١ .

وفي تفسيس القمي في قول عالى : ﴿ احشروا الذين ظلموا ﴾ قال : الـذين ظلموا ﴾ قال : الـذين ظلموا آل محمد عليهم السلام حقهم ﴿ وأزواجهم ﴾ قال : أشباههم .

أقول : صدر الرواية من الجري .

وفي المجمع في قولـه تعالى : ﴿وقفـوهم إنهممسؤولون﴾ قيل : عن ولايـة على عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَى المُحدري .

وفي الخصال عن أمير المؤمنين خطئة قال : قال رسول الله خطؤة : لا تزول قدم عبد يوم القيامة حتى يسأل عن أربع : عن عمره فيما أفناه ، وشبابه فيما أبلاه ، وعن ماله من أين كسبه وفيما أنفقه ، وعن حبنا أهل البيت .

أقول : وروى في العلل عنه مُثِلُناهُ مثله .

وفي نهج البلاغة : اتقوا الله في عباده وبلاده فإنكم مسؤولون حتى عن البقاع والبهائم .

وفي الدر المنثور أخرج البخاري في تاريخه والترمذي والدارمي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وابن مردويه عن أنس قال: قال رسول الله عن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وابن موقوفاً يوم القيامة لازماً به لا يفارقه وإن دعا رجلاً ثم قرأ ﴿وقفوهم إنهم مسؤولون﴾ .

وفي روضة الكافي بإسناده عن محمد بن إسحاق المدني عن أبي جعفر مَنْ الله عن النبي مَنْ الله في حديث: وأما قوله: ﴿ أُولئك لهم رزق معلوم ﴾ قال: يعلمه (١) الخدام فيأتون به إلى أولياء الله قبل أن يسألوهم إياه. أما قوله: ﴿ فواكه وهم مكرمون ﴾ قال: فإنهم لا يشتهون شيئًا في الجنة إلا أكرموا به.

وفي تفسيس القمي وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر مَشَنَّةِ ﴿ فَاطَلَعَ فَـرَآهُ في سواء الجحيم﴾ يقول: في وسط الجحيم .

<sup>(</sup>١) يعنى : خ .

وفيه في قوله تعالى: ﴿أفما نحن بميتين﴾ النح بإسناده عن أبيه عن علي بن مهزيار والحسن بن محبوب عن النضر بن سويد عن درست عن أبي بصير عن أبي جعفر عليه قال : إذا دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار النار جيء بالموت ويذبح كالكبش بين الجنة والنار ثم يقال : خلود فلا موت أبداً فيقول أهل الجنة : ﴿أفما نحن بمعذبين إن هذا لهو الفوز العظيم لمشل هذا فليعمل العاملون﴾ .

أقول : وحديث ذبح الموت في صورة كبش يوم القيامة من المشهـورات رواه الشيعة وأهل المنة ، وهو تمثل الخلود يومئذ .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿ شجرة الزقوم ﴾ روي أن قريشاً لما سمعت هذه الآية قالت : ما نعرف هذه الشجرة قال ابن الزبعري : الزقوم بكلام البربر التمر والزبد وفي رواية بلغة اليمن فقال أبو جهل لجاريته : يا جارية زقمينا فأتته الجارية بتمر وزبد فقال لأصحابه : تزقموا بهذا الذي يخوفكم به محمد فيزعم أن النار تنبت الشجر والنار تحرق الشجر فأنزل الله سبحانه ﴿ إنا جعلناها فتنة للظالمين ﴾ .

أقول : وهذا المعنى مروي بطرق عديدة .

وَلَقَدْ ضَلَّ قَبْلَهُمْ أَكْثَرُ الْأُولِينَ (١٧) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنْدِرِينَ (٢٧) فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُنْذَرِينَ (٢٧) إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ (٤٧) وَلَقَدْ نَادَنْنَا نُوحٌ فَلَنِعْمَ الْمُجِيبُونَ (٥٥) وَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ (٢٦) وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧) وَبَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧) وَبَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧) وَبَعَلْنَا ذُرِيَّتَهُ هُمُ الْبَاقِينَ (٧٧) وَبَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي الْعَالَمِينَ (٨٧) سَلامٌ عَلَىٰ نُوحٍ فِي الْعَالَمِينَ (٩٨) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (٨٠) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ (٨١) ثُمَّ أَغْرَقْنَا الْاَخْرِينَ (٨٢) وَإِنَّ مِنْ شِيعَتِهِ لِإَبْرَهِيمَ (٣٨) إِذْ جَآءَ رَبَّهُ أَغْرَقْنَا الْآخَرِينَ (٨٢) إِذْ جَآءَ رَبَّهُ إِبْرَهِيمَ (٣٨) إِذْ جَآءَ رَبَّهُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ (٨٤) إِذْ قَالَ لَأْبِيهِ وَقُومِهِ مَاذَا تَعْبُدُونَ (٨٥) أَيْفُكا آلِهَةً بِقَلْبٍ سَلِيمٍ (٨٥) أَيْفُكا آلِهَةً

سورة الصافات ـ آية ٧١ ـ ١١٣ ـ ١١٣٠ . . . ١١٥٠ . . . ١٤٥

دُونَ آللَّهِ تُريدُونَ (٨٦) فَمَا ظَنَّكُمْ برَبِّ الْعَـالَمِينَ (٨٧) فَنَظَرَ نَـظُرَةً فِي ٱلنَّجُومِ (٨٨) فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ (٨٩) فَتَـوَلُّوا عَنْـهُ مُدْبِرِينَ (٩٠) فَرَاغَ إِلَىٰ آلِهَتِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ (٩١) مَا لَكُمْ لَا تَسْطِقُونَ (٩٢) فَرَاغَ عَلَيْهِمْ ضَرْباً بِالْيَمِينِ (٩٣) فَأَقْبَلُوا إِلَيْهِ يَـزَفُونَ (٩٣) قَـالَ أَتَعْبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ (٩٥) وَآللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ (٩٦) قَالُوا ابْنُوا لَهُ بُنْيَاناً فَأَلْقُوهُ فِي الْجَحِيمِ (٩٧) فَأَرَادُوا بِهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ ، الْأَسْفَلِينَ (٩٨) وَقَـالَ إِنِّي ۖ ذَاهِبٌ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهْدِينِ (٩٩) رَبِّ هَبْ لِي مِنَ ٱلصَّالِحِينَ (١٠٠) فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلامٍ حَلِيمٍ (١٠١) فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْيَ قَالَ يَا بُنِّي إِنِّي أَرى فِي الْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَانْظُرْ مَاذَا تَـرَىٰ قَـالَ يَـآ أَبَتِ افْعَـلْ مَـا تُؤْمَرُ سَتَجِـدُنِي إِنْ شَـآءَ ٱللَّهُ مِنَ آلصًابرينَ (١٠٢) فَلَمَّا أَسْلَمَاوَتَلَّهُ لِلْجَبينِ (١٠٣) وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَـآ إِبْرُهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدُقْتَ آلدُّءْيَا إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (١٠٥) إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْبَلُوَّا الْمُبِينُ (١٠٦) وَفَـدَيْنَاهُ بِـذِبْح ِ عَسِظِيمِ (١٠٧) وَتَرَكّنَا عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٠٨) سَلامٌ عَلَىٰ إِبْرُهِيمَ (١٠٩) كَذْلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (١١٠) إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ (١١١) وَبَشَّرْنَاهُ بِإِسْحٰقَ نَبِيًّا مِنَ ٱلصَّالِحِينَ (١١٢) وَبَارَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَىٰ إِسْحُقَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِهِمَا مُحْسِنٌ وَظَالِمٌ لِنَفْسِهِ مُبينً (١١٣) .

# (بیان)

تعقيب لغرض السياق السابق المتعرض لشركهم وتكذيبهم بآيات الله وتهديدهم بأليم العذاب يقول: إن أكثر الأولين ضلوا كضلالهم وكذبوا الرسل المنذرين كتكذيبهم

ويستشهد بقصص نوح وإبراهيم وموسى وهارون وإلياس ولـوط ويونس عليهم السـلام وما في الآيات المنقولة إشارة إلى قصة نوح وخلاصة قصص إبراهيم مَنْشَكْنَهِ .

قوله تعالى: ﴿ولقد صَلِ قبلهم أكثر الأولين﴾ إلى قوله ﴿المخلصين﴾ كلام مسوق لإنذار مشركي هذه الأمة بتنظيرهم للأمم الهالكين من قبلهم فقد ضل أكثرهم كما ضل هؤلاء وأرسل إليهم رسل منذرون كما أرسل منذر إلى هؤلاء فكذبوا فكان عاقبة أمرهم الهلاك إلا المخلصين منهم .

واللام في ﴿لقد صل﴾ للقسم وكذا في ﴿لقد أرسلنا﴾ والمنذرين الأول بكسر الذال المعجمة وهم الأمم الأولون ، الذال المعجمة وهم الأمم الأولون ، و ﴿ إِلا عباد الله ﴾ إن كان المراد بهم من في الأمم من المخلصين كان استثناء متصلاً وإن عم الأنبياء كان منقطعاً إلا بتغليبه غير الأنبياء عليهم والمعنى ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ولقد نادانا نوح فلنعم المجيبون﴾ الـ الامان للقسم وهو يدل على كمال العناية بنداء نوح وإجابته تعالى ، وقد مدح تعالى نفسه في إجابته فإن التقدير فلنعم المجيبون نحن ، وجمع المجيب الإفادة التعظيم وقد كان نداء نوح على ما يفيده السياق \_ دعاءه على قومه واستغاثته بربه المنقولين في قوله تعالى : ﴿وقال نوح رب الا تـ فر على الأرض من الكافرين ديارا﴾(١) ، وفي قوله تعالى : ﴿ وَفَالُونِ مَعْلُوبٍ فَانتَصِرِ ﴾(٢) .

قوله تعالى: ﴿ونجيناه وأهله من الكرب العظيم﴾ الكرب على ما ذكره الراغب الغم الشديد والمراد به الطوفان أو أذى قومه ، والمراد باهله أهل بيته والمؤمنون به من قومه وقد قال تعالى في سورة هود: ﴿قلنا احمل فيها من كل زوجين اثنين وأهلك إلا من سبق عليه القول ومن آمن﴾ (٣) والأهل كما يطلق على زوج الرجل وبنيه يطلق على كل من هو من خاصته .

قوله تعالى : ﴿وجعلنا ذريته هم الباقين﴾ أي الباقين من الناس بعـد قرنهم وقد بحثنا في هذا المعنى في قصة نوح من سورة هود .

قوله تعالى : ﴿وتركنا عليه في الآخـرين﴾ المراد بالترك الإبقـاء وبالآخـرين

(١) نوح : ٢٦ . (٢) القمر : ١٠ .

(٣) هود ; ٤٠ .

الأمم الغابرة غير الأولين ، وقد ذكرت هذه الجملة بعد ذكر إسراهيم مُشَنِّهُ أيضاً في هذه السورة وقد بدلت في القصة بعينها من سورة الشعراء من قوله : ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين﴾(١) واستفدنا منه هناك أن المراد بلسان صدق كذلك أن يبعث الله بعده من يقوم بدعوته ويدعو إلى ملته وهي دين التوحيد .

فيتأيد بذلك أن المواد بالإبقاء في الآخرين هـو إحياؤه تعـالى دعوة نـوح عَلَيْكُهُ. إلى التـوحيد ومجـاهدتـه في سبيل الله عصـراً بعد عصـر وجيلًا بعـد جيـل إلى يـوم القيامة .

قوله تعالى: وسلام على نوح في العالمين المراد بالعالمين جميعها لكونه جمعاً محلى باللام مفيداً للعموم ، والظاهر أن المراد به عالموا البشر وأممهم وجماعاتهم إلى يوم القيامة فإنه تحية من عند الله مباركة طيبة تهدى إليه من قبل الأمم الإنسانية ما جرى فيها شيء من الخيرات اعتقاداً أو عملاً فإنه المنتية أول من انتهض لدعوة التوحيد ودحض الشرك وما يتبعه من العمل وقاسى في ذلك أشد المحنة فيما يقرب من ألف سنة لا يشاركه في ذلك أحد فله نصيب من كل خير واقع بينهم إلى يوم القيامة ، ولا يوجد في كلامه تعالى سلام على هذه السعة على أحد ممن دونه .

وقيل : المراد بالعالمين عوالم الملائكة والثقلين من الجن والإنس .

قوله تعالى: ﴿إِنَا كَذَلَكُ نَجْزِي المحسنين ﴾ تعليل لما امتن عليه من الكرامة كإجابة ندائه وتنجيته وأهله من الكرب العظيم وإبقاء ذريته وتسركه عليه في الآخرين والسلام عليه في العالمين ، وتشبيه جزائه بجزاء عموم المحسنين من حيث أصل الجزاء الحسن لا في خصوصياته فلا يوجب ذلك اشتراك الجميع فيما اختص به منافذه وهو ظاهر .

قوله تعالى : ﴿إِنه من عبادنا المؤمنين﴾ تعليل لإحسانه المدلول عليه بالجملة السابقة وذلك لأنه مُنْتُنْفِهِ لكونه عبداً لله بحقيقة معنى الكلمة كان لا يريد ولا يفعل إلا ما يريده الله ، ولكونه من المؤمنين حقاً كان لا يرى من الاعتقاد إلا الحق وسرى

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٨٤ .

ذلك إلى جميع أركان وجوده ومن كان كذلك لا يصدر منه إلا الحسن الجميل فكان من المحسنين .

قوله تعالى : ﴿ثم أغرقنا الآخرين﴾ ثم للتراخي الكلامي دون الزماني والمراد بالآخرين قومه المشركون .

قوله تعالى : ﴿وإن من شيعته لإبراهيم﴾ الشيعة هم القوم المشايعون لغيرهم الذاهبون على أثرهم وبالجملة كل من وافق غيره في طريقته نهو من شيعته تقدم أو تأخر قال تعالى : ﴿وحيل بينهم وبين ما يشتهون كما فعل بأشياعهم من قبل﴾(١) .

وظاهر السياق أن ضمير وشيعته لنوح أي إن إبراهيم كان ممن يوافقه في دينه وهو دين التوحيد ، وقيل : الضمير لمحمد نوازية ولا دليل عليه من جهة اللفظ .

قيل: ومن حسن الإرداف في نظم الآيات تعقيب قصة نوح مانيخ وهو آدم الثاني أبو البشر بقصة إبراهيم مانيخ وهو أبو الأنبياء إليه تنتهي أنساب جل الأنبياء بعده وعلى دينه تعتمد أديان التوحيد الحية اليوم كدين موسى وعيسى ومحمد مانين ، وأيضاً نوح مانين نجاه الله من الغرق وإبراهيم مانين نجاه الله من الحرق .

قوله تعالى: ﴿إذ جاء ربه بقلب سليم ﴾ مجيئه ربه كناية عن تصديقه له وإيمانه به ، ويؤيد ذلك أن المراد بسلامة القلب عروّه عن كل ما يضر التصديق والإيمان بالله سبحانه من الشرك الجلي والخفي ومساوي الأخلاق وآثار المعاصي وأي تعلق بغيره ينجذب إليه ويختل به صفاء توجهه إليه سبحانه

وبـذلك يـظهر أن المـراد بالقلب السليم مـا لا تعلق له بغيـره تعـالى كمـا في الحديث وسيجيء إن شاء الله في البحث الروائي الآتي .

وقيل: المراد بـه السالم من الشـرك، ويمكن أن يوجـه بما يـرجع إلى الأول وقيل: المراد به القلب الحزين، وهو كما ترى.

والظرف في الآية متعلق بقوله سابقاً ﴿مـن شيعته﴾ والظروف يغتفـر فيها مـالا يغتفر في غيرها ، وقيل متعلق باذكر المقدر .

<sup>(</sup>١) سبأ : ٥٤ .

قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهُ وَقُومُهُ مَاذًا تَعْبِدُونَ﴾ أي أيّ شيء تعبدون ؟ وإنما سألهم عن معبودهم وهو يرى أنهم يعبدون الأصنام تعجباً واستغراباً .

قوله تعالى : ﴿ أَيْفِكا ۗ آلهة دون الله تريدون﴾ أي تقصدون آلهـ قدون الله افكا وافتراء ، إنما قدم الإفك والآلهة لتعلق عنايته بذلك .

قوله تعالى: ﴿ فَنظر نظرة في النجوم فقال إني سقيم ﴾ لا شك أن ظاهر الآيتين أن إخباره عليه بأنه سقيم مرتبط بنظرته في النجوم ومبني عليه ونظرته في النجوم إما لتشخيص الساعة وخصوص الوقت كمن به حمى ذات نوبة يعين وقتها بطلوع كوكب أو غروبها أو وضع خاص من النجوم وإما للوقوف على الحوادث المستقبلة التي كان المنجمون يرون أن الأوضاع الفلكية تدل عليها ، وقد كان الصابئون مبالغين فيها وكان في عهده عليهم جم غفير .

فعلى الوجه الأول لما أراد أهل المدينة أن يخرجوا كافة إلى عيد لهم نظر إلى النجوم وأخبرهم أنه سقيم ستعتريه العلة فلا يقدر على الخروج معهم .

وعلى الوجه الثاني نظر الله على النجوم نظرة المنجمين فأخبرهم أنها تدل على أنه سيسقم فليس في وسعه الخروج معهم .

وأول الوجهين أنسب لحاله على أنه على إخلاص التوحيد بحيث لا يرى لغيره تعالى تأثيراً ، ولا دليل لنا قوياً يدل على أنه الأيام سقم أصلا ، وقد أخبر القرآن بإخباره بأنه سقيم وذكر قبيل ذاك أنه جاء ربه بقلب سليم فلا يجوز عليه كذب ولا لغو من القول .

ولهم في الآيتين وجوه أخر أوجهها أن نظرته في النجوم وإخباره بالسقم من المعاريض في الكلام والمعاريض أن يقول الرجل شيئاً يقصد به غيره ويفهم منه غير ما يقصده فلعله نظر سلطني في النجوم نظر الموحد في صنعه تعالى يستدل به عليه تعالى وعلى وحدانيته وهم يحسبون أنه ينظر إليها نظر المنجم فيها ليستدل بها على الحوادث ثم قال: إني سقيم يريد أنه سيعتريه سقم فإن الإنسان لا يخلو في حياته من سقم ما ومرض ما كما قال: ﴿وإذا مرضت فهو يشفين﴾(١) وهم يحسبون أنه

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٨٠ .

يخبر عن سقمه يوم يخرجون فيه لعيد لهم ، والمرجح عنده لجميع ذلك ما كان يهتم به من الرواغ إلى أصنامهم وكسرها .

لكن هـذا الوجـه مبني على أنه كـان صحيحاً غيـر سقيم يـومئـذ ، وقـد سمعت أن لا دليل يدل عليه .

على أن المعاريض غير جائزة على الأنبياء لارتفاع الوثوق بذلك عن قولهم .

قوله تعالى : ﴿فتولوا عنه مدبرين﴾ ضمير الجمع للقوم وضمير الإفراد لإفراد لإبراهيم الله أي خرجوا من المدينة وخلفوه .

قوله تعالى : ﴿ فراغ إلى آلهتهم فقال ألا تأكلون ما لكم لا تنطقون ﴾ الروغ والرواغ والروغان الحياد والميل ، وقيل أصله الميل في جانب ليخدع من يريده .

وفي قوله : ﴿ أَالَا تَأْكُلُونَ ﴾ ؟ تأييد لما ذكروا أن المشركين كانوا يضعون أيام أعيادهم طعاماً عند آلهتهم .

وقوله: ﴿ الله تأكلون؟ ما لكم لا تنطقون ﴾ ؟ تكليم منه لألهتهم وهي جماد وهو يعلم أنها جماد لا تأكل ولا تنطق لكن الوجد وشدة الغيظ حمله على أن يمثل موقفها موقف العقلاء ثم يؤاخذها مؤاخذة العقلاء كما يفعل بالمجرمين .

فنظر إليها وهي ذوات أبدان كهيئة من يتغذى ويأكل وعندها شيء من الطعام فامتلأ غيظاً وجاش وجداً فقال: ألا تأكلون؟ فلم يسمع منها جواباً فقال: ﴿ما لكم لا تنطقون﴾ ؟ وأنتم آلهة يزعم عبادكم أنكم عقلاء قادرون مدبرون لامورهم فلما لم يسمع لها حساً راغ عليها ضرباً باليمين.

قوله تعالى : ﴿ فراغ عليهم ضربا باليمين ﴾ أي تفرع على ذاك الخطاب أن مال على آلهتهم يضربهم ضرباً باليد اليمنى أو بقوة بناء على كون المراد باليمين القوة .

وقول بعضهم: إن المراد باليمين القسم والمعنى مال عليهم ضرباً بسبب القسم الذي سبق منه وهو قوله: ﴿تَالله لأكيدن أصنامكم﴾(٢) بعيد .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٥٧ .

قوله تعالى : ﴿فَأَقبِلُوا إِلَيه يَرْفُونَ﴾ الزف والزفيف الإسراع في المشي أي فجاءوا إلى إبراهيم والحال أنهم يسرعون اهتماماً بالحادثة التي ينظنون أنه الذي أحدثها .

وفي الكلام إيجاز وحذف من خبر رجوعهم إلى المدينة ووقوفهم على ما فعل بالأصنام وتحقيقهم الأمر وظنهم به على مذكور في سورة الأنبياء .

قوله تعالى : ﴿قال أتعبدون ما تنحتون والله خلقكم وما تعبدون﴾ فيه إيجاز وحذف من حديث القبض عليه والإتيان به على أعين الناس ومسألته وغيرها .

والاستفهام للتوبيخ وفيه مع ذلك احتجاج على بطلان طريقتهم فهو يقول: لا يصلح منا نحته الإنسان بيده أن يكون رباً لملإنسان معبوداً لنه والله سبحان خلق الإنسان وما يعمله والنخلق لا ينفك عن التدبير فهو رب الإنسان ومن السفه أن يترك هذا ويعبد ذاك .

وقد بان بذلك أن الأظهر كون ما في قوله : ﴿مَا تَنْحَتُونَ ﴾ مُوصُولَة والتقدير ما تنحتون ﴾ مُوصُولَة والتقدير ما تنحتونه ، وكذا في قوله : ﴿وما تعملون ﴾ وجنوز بعضهم كون ﴿منا فيها مصدرية وهو في أولهما بعيد جداً .

ولا ضير في نسبة المخلق إلى ما عمله الإنسان أو إلى عمله لأن ما يريده الإنسان ويعمله من طريق اختياره مراد الله سبحانه من طريق إرادة الإنسان واختياره ولا يسوجب هذا النوع من تعلق الإرادة بالفعل بطلان تأثير إرادة الإنسان وخروج الفعل عن الاختيار وصيرورته مجبراً عليه ، وهو ظاهر .

ولوكان المراد نسبة خلق أعمالهم إلى الله سبحانه بلا واسطة ولا من طريق إرادتهم بل بتعلق إرادته بنفس عملهم وأفاد الجبر لكان القول أقـرب إلى أن يكون عذراً لهم من أن يكون توبيخاً وتقبيحاً ، وكانت المحجة لهم لا عليهم .

قوله تعالى : ﴿قالوا ابنوا له بنياناً فألقوه في المجحيم ﴾ البنيان مصدر بنى يبني والمراد به المبنى ، والجحيم النار في شدة تأججها .

قوله تعالى : ﴿فَأَرَادُوا بِهُ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَسْفَلِينَ ﴾ الكيد الحيلة والمراد احتيالهم إلى إهلاكه وإحراقه بالنار .

وقوله : ﴿ فجعلناهم الأسفلين ﴾ كناية عن جعل إبراهيم فوقهم لا يؤثر فيه كيدهم شيئاً إذ قال سبحانه : ﴿ يَا نَارَ كُونِي بَرِداً وَسَلَاماً عَلَى إبراهيم ﴾ (١) .

وقد اختتم بهذا فصل من قصص إبراهيم عَلَيْكُ وهـو انتهاضـه أولاً على عبادة الأوثان واختصامه لعبادها وانتهاء أمره إلى إلقائه النار وإبطاله تعالى كيدهم .

قوله تعالى : ﴿وقال إني ذاهب إلى ربي سيهدين﴾ فصل آخر من قصصه على الله على الله على المهاجرة من بين قومه واستيهابه من الله ولـداً صالحاً وإجابته إلى ذلك وقصة ذبحه ونزول الفداء .

فقوله: ﴿وقال إني ذاهب إلى ربي﴾ النح كالإنجاز لما وعدهم به مخاطباً لآزر: ﴿واعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى أن لا أكون بدعاء ربي شقياً ﴾(٢) ومنه يعلم أن مراده بالذهاب إلى ربه الذهاب إلى مكان يتجرد فيه لعبادته تعالى ودعائه وهو الأرض المقدسة.

وقول بعضهم : إن المراد أذهب إلى حيث أمرني ربي لا شاهد عليه .

وكذا قول بعضهم : إن المراد إني ذاهب إلى لقاء ربي حيث يلقونني في النار فاموت وألقى ربي سيهديني إلى الجنة .

وفيه ـ كما قيل ـ أن ذيل الآية لا يناسبه وهو قوله : ﴿ رَبُّ هُبُّ لَيُّ مَنُ الصَّالَحِينَ ﴾ وكذا قوله بعده : ﴿ فَبشرناه بغلام حليم ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ رَبِ هَبِ لَي مَنِ الصالحين ﴾ حكاية دعاء إبراهيم عَالَمُنَهُ ومسألته الولد أي قال : رب هب لي الخ وقد قيده بكونه من الصالحين .

قوله تعالى : ﴿ فَبَشَرَنَاهُ بِغَلَامُ حَلَيْمٌ ﴾ أي فبشرناه أنا سنرزقه غلاماً حليماً وفيه إشارة إلى أنه يكون ذكراً ويبلغ حد الغلمان ، وأخذ الغلومة في وصفه مع أنه بلغ مبلغ الرجال للإشارة إلى حاله التي يظهر فيها صفة كماله وصفاء ذاته وهو حلمه الذي مكنه من الصبر في ذات الله إذ قال : ﴿ يَا أَبِتَ افْعَلُ مَا تَوْمُرُ سَتَجَدُنِي إِنْ شَاءُ اللهُ مِن الصابرين ﴾ .

(١) الأنبياء: ٦٩.

(٢) مريم : ٤٨ .

سورة الصافات ـ آية ٩٩ - ١٠٣ ....١٠٠٠ ...١٠٣

ولم يوصف في القرآن من الأنبياء بالحلم إلا هذا النبي الكريم في هذه الآية وأبوه في قوله تعالى : ﴿إِن إِبراهيم لحليم أواه منيب﴾ (١).

قوله تعالى : ﴿ فلما بلغ معه السعي قال يا بني إني أرى في المنام أني أذبحك فانظر ماذا ترى ﴿ الفاء في أول الآية فصيحة تدل على محذوف والتقدير فلما ولد له ونشأ وبلغ معه السعي ، والمراد ببلوغ السعي بلوغه من العمر مبلغاً يسعى فيه لحوائج الحياة عادة وهو سن الرهاق ، والمعنى فلما راهق الغلام قال له يا بني الخ

وقوله: ﴿قال يا بني إني أرى في المنام أني أذبحك ﴿ هي رؤيا إبراهيم ذبح إبنه ، وقوله: ﴿إِنَّي أَرَى ﴾ يدل على تكرر هذه الرؤيا له كما في قوله: ﴿وقال الملك إني أرى ﴿ الخ (٢٠) .

وقوله : ﴿ فَانظر ماذا ترى ﴾ هو من الرأي بمعنى الاعتقاد أي فتفكر فيما قلت وعين ما هو رأيك فيه ، وهذه الجملة دليل على أن إسراهيم عَلَيْكُ فهم من منامه أنه أمر له بالذبح مثّل له في مثال نتيجة الأمر ولذا طلب من ابنه الرأي فيه وهو يختبره بما ذا يجيبه ؟ .

وقوله: ﴿قال يا أبت افعل ما تؤمر ستجدني إن شاء الله من الصابرين﴾ جواب ابنه ، وقوله: ﴿يا أبت افعل ما تؤمر﴾ إظهار رضى بالذبح في صورة الأمر وقد قال: افعل ما تؤمر ولم يقل: اذبحني إشارة إلى أن أباه مأمور بأمر ليس له إلا ائتماره وطاعته.

وقوله: ﴿ ستجدني إن شاء الله من الصابرين ﴾ تطييب منه لنفس أبيه أنه لا يجزع منه ولا يأتي بما يهيج وجد الوالد عن ولده المزمل بدمائه ، وقد زاد في كلامه صفاء على صفاء إذ قيد وعده بالصبر بقوله : ﴿ إن شاء الله ﴾ فأشار إلى أن اتصافه بهذه الصفة الكريمة أعني الصبر ليس له من نفسه ولا أن زمامه بيده بل هو من مواهب الله ومننه إن يشأ تلبس به وله أن لا يشاء فينزعه منه .

قوله تعالى : ﴿ فلما أسلما وتله للجبين ﴾ الإسلام الرضا والاستسلام : والتل

الصرع والجبين أحد جانبي الجبهة واللام في ﴿للجبين﴾ لبيان ما وقع عليه الصراع كقوله: ﴿يخرون للأذقان سجداً ﴾ (١) ، والمعنى فلما استسلما إبراهيم وابنه لأمر الله ورضيا به وصرعه إبراهيم على جبينه .

وجواب لما محذوف إيماء إلى شدة المصيبة ومرارة الواقعة .

قوله تعالى: ﴿وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ قَدْ صَدَقَتُ الرَّوْيَا﴾ معطوف على جواب لما المحذوف، وقوله: ﴿قَدْ صَدَقَتُ الرَّوْيَا﴾ أي أوردتها مورد الصدق وجعلتها صادقة وامتثلت الأمر الذي أمرناك فيها أي إن الأمر فيها كان امتحانياً يكفي في أمتثاله تهيؤ المأمور للفعل وإشرافه عليه فحسب.

قوله تعالى : ﴿إِنَا كَذَلَكَ نَجَزَي المحسنين إِنْ هَذَا لَهُو البَلاء المبين﴾ الإشارة بكذلك إلى قصة الذبح بما أنها محنة شاقة وابتلاء شديـد والإشارة بهـذا إليها أيضـاً وهو تعليل لشدة الأمر .

والمعنى: إنا على هذه الوتيرة نجزي المحسنين فنمتحنهم امتحانات شاقة صورة هينة معنى فإذا أتموا الابتلاء جزيناهم أحسن الجزاء في الدنيا والأخرة ، وذلك لأن الذي ابتلينا به إبراهيم لهو البلاء المبين .

قوله تعالى : ﴿ وقديناه بذبح عظيم ﴾ أي وفدينا ابنه بذبح عظيم وكان كبشاً أتى به جبريل من عند الله سبحانه فداء على ما في الأخبار ، والمراد بعظمة الذبح عظمة شأنه بكونه من عند الله سبحانه وهو الذي فدى به الذبيح .

قوله تعالى : ﴿وتركنا عليه في الآخرين﴾ تقدم الكلام فيه .

قوله تعالى : ﴿سلام على إبراهيم﴾ تحية منه تعالى عليه ، وفي تنكير سلام تفخيم له .

قوله تعالى : ﴿كذلك نجزي المحسنين إنه من عبادنا المؤمنين﴾ تقدم تفسير الآيتين .

قوله تعالى: ﴿وبشرناه بإسحاق نبياً من الصالحين﴾ الضمير لإبراهيم عَلَيْكُهُ.

<sup>(</sup>١) الإسراء: ١٠٧٠

واعلم أن هذه الآية المتضمنة للبشرى بإسحاق بوقوعها بعد البشرى السابقة بقوله: ﴿ فلما بلغ معه السعي ﴾ إلى آخر القصة ظاهرة كالصريحة أو هي صريحة في أن الذبيح غير إسحاق وهو إسماعيل عليهما السلام وقد فصلنا القول في ذلك في قصص إبسراهيم عليهما الأنعام.

قوله تعالى : ﴿وباركنا عليه وعلى إسحاق ومن ذريتهما محسن وظالم لنفسه مبين﴾ المباركة على شيء جعل الخير والنماء والثبات فيه أي وجعلنا فيما أعطينا إبراهيم وإسحاق الخير الثابت والنماء .

ويمكن أن يكون قول : ﴿ومن ذريتهما﴾ النخ قرينة على أن المراد بقوله : ﴿باركنا﴾ إعطاء البركة والكثرة في أولاده وأولاد إسحاق ، والباقي ظاهر .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ بقلب سليم ﴾ قال : القلب السليم الذي يلقى الله عز وجل وليس فيه أحد سواه .

وفيه قال: القلب السليم من الشك.

وفي روضة الكافي بإسناده عن حجر عن أبي عبد الله مُنْكُنَّةُ قال : قال أبـو جعفر مُنْكُنَّةُ : عاب آلهتهم فنظر نـظرة في النجوم فقـال إني سقيم . قال أبـو جعفر مُنْكُنَّةُ : والله ما كان سقيماً وما كذب .

أقول: وفي معناه روايات أخر وفي بعضها: ما كان إبراهيم سقيماً وما كــذب إنما عنى سقيماً في دينه مرتاداً.

وقد تقدم الروايات في قصة حجاج إبراهيم مانته قومه وكسره الأصنام وإلقائم في النار في تفسير سور الأنعام ومريم والأنبياء والشعراء .

وفي التوحيد عن أمير المؤمنين مشكله في حديث وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات قال : وقد أعلمتك أن رب شيء من كتاب الله عز وجل تأويله غير تنزيله ولا يشبه كلام البشر وسأنبئك بطرف منه فتكتفي إن شاء الله .

من ذلك قول إبراهيم منافعية : ﴿إني ذاهب إلى ربي سيهدين ﴾ فذهابه إلى ربه

توجهه إليه عبادة واجتهاداً وقربه إلى الله عز وجل ألا ترى أن تأويله غير تنزيله ؟ .

وفيه بإسناده عن الفتح بن يزيد الجرجاني عن أبي الحسن المنظمة قال : يا فتح إن لله إرادتين ومشيئتين : إرادة حتم ، وإرادة عزم ينهى وهو يشاء ذلك ويأمر وهو لا يشاء أو ما رأيت أنه نهى آدم وزوجته عن أن يأكلا من الشجرة وهو يشاء ذلك ؟ ولو لم يشأ لم يأكلا ، ولو أكلا لغلبت شهوتهما مشيئة الله تعالى ، وأمر إبراهيم بذبح ابنه إسماعيل عليهما السلام وشاء أن لا يذبحه ولو لم يشأ أن لا يذبحه لغلبت مشيئة إبراهيم مشيئة الله عز وجل . قلت : فرجت عني فرج الله عنك .

وعن أمالي الشيخ بإسناده إلى سليمانبن يزيد قال : حدثنا علي بن موسى قال : حدثني أبي عن أبيه عن أبي جعفر عن أبيه عن آبائه عليهم السلام قال : الذبيح إسماعيل عليهم.

أقول: وروى مثله في المجمع عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام، وبهذا المضمون روايات كثيرة أخرى عن أثمة أهمل البيت عليهم السلام، وقمد وقع في بعض رواياتهم أنه إسحاق وهو مطروح لمخالفة الكتاب.

وعن الفقيه سئل الصادق عَلِمُنْكُمْ عن الذبيح من كان ؟ فقال إسماعيل لأن الله تعالى ذكر قصته في كتابه ثم قال : ﴿وبشرناه بإسحاق نبياً من الصالحين﴾ .

أقول : هذا ما تقدم في بيان الآية أن الآية بسياقها ظاهـرة بل صــريحة في ذلك .

وفي المجمع عن ابن إسحاق أن إبراهيم كان إذا زار إسماعيل وهاجر حمل على البراق فيغدو من الشام فيقيل بمكة ويروح من مكة فيبيت عند أهله بالشام حتى إذا بلغ معه السعي رأى في المنام أن (١) يذبحه فقال له : يا بني خذ الحبل والمدية (٢) ثم انطلق بنا إلى هذا الشعب لنحتطب .

فلما خلا إبراهيم بابنه في شعب ثبير أخبره بما قد ذكره الله عنه فقال : يا أبت أشدد رباطي حتى لا اضطرب واكففعني ثيابك حتى لا ينتضح من دمي شيئاً فتراه

<sup>(</sup>١) أنه ظ.

<sup>(</sup>٢) المدية : السكين .

سورة الصافات ـ آية ١١٤ ـ ١٣٢ . . . . . . . . . . . . . . . . . . ١٥٧

أمي واشحذ شفرتك وأسرع مـر السكين على حلقي ليكون أهـون علي فإن المـوت شديد فقال له إبراهيم : نعم العون أنت يا بني على أمر الله .

ثم ساق القصة وفيها ثم انحنى إليه بالمدية وقلب جبرائيل المدية على قفاها واجتر الكبش من قبل ثبير واجتر الغلام من تحتهووضع الكبش مكان الغلام ،ونودي من ميسرة مسجد الخيف : يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا .

أقول : والروايات في القصة كثيرة ولا تخلو من اختلاف .

وفيه: روى العياشي بإسناده عن بريد بن معاوية العجلي قال: قلت لأبي عبد الله عبائية: كم كان بين بشارة إبراهيم بإسماعيل وبين بشارته بإسحاق عبد الله عبائية: كم كان بين البشارتين خمس سنين قال الله سبحانه فبشرناه بغلام حليم يعني إسماعيل وهي أول بشارة بشر الله به إبراهيم عبائية في الولد.

\* \* \*

وَلَقَدْ مَنَنّا عَلَىٰ مُوسَىٰ وَهْرُونَ (١١٤) وَنَجَينَاهُمَا وَقَوْمَهُمَا مِنَ الْكَرْبِ الْعَظِيمِ (١١٥) وَنَصَرْنَاهُمْ فَكَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ (١١٦) وَآتَيْنَاهُمَا الْعَلْمِ الْغَالِبِينَ (١١٥) وَهَدَيْنَاهُمَا الْعِسرَاطَ وَآتَيْنَاهُمَا الْكَثَاءُ الْمُسْتَقِيمَ (١١٨) وَتَرَكْنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ (١١٩) سَلامٌ عَلَىٰ الْمُسْتَقِيمَ (١٢٥) وَتَرَكْنَا عَلَيْهِمَا فِي الْآخِرِينَ (١٢٥) إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (١٢١) إِنَّهُمَا مِنْ عَبَادِنَا الْمُوْمِنِينَ (١٢١) إِنَّا كَذَٰلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِينَ (١٢١) إِنَّا عَلَيْهِمَا مِنْ عِبَادِنَا الْمُوْمِنِينَ (١٢٥) وَإِنَّ إِلْيَاسَ لَمِنَ الْمُحْسِنِينَ (١٢١) إِنَّا عَلَيْمَا مِنْ الْمُحْسِنِينَ (١٢٥) اللَّهَ رَبَّكُمُ وَرَبَّ آبَائِكُمُ الْأُولِينَ (١٢٦) فَكَذَّبُوهُ الْخَالِقِينَ (١٢٥) إِنَّا عَلَيْهُمْ لَمُحْضِرُونَ (١٢٥) إِنَّا عَلَيْ آلِ يَاسِينَ (١٣٠) إِنَّا كَذَٰلِكَ عَلَيْهِ فِي الْآخِرِينَ (١٣٥) إِنَّا عَلَىٰ آلِ يَاسِينَ (١٣٠) إِنَّا كَذَٰلِكَ عَلَيْهُ فِي الْآخِرِينَ (١٣٥) إِنَّا عَلَىٰ آلِ يَاسِينَ (١٣٠) إِنَّا كَذَٰلِكَ عَبَادِنَا الْمُوْمِنِينَ (١٣٥) إِنَّا كَذَٰلِكَ مَنْ عَبَادِنَا الْمُوْمِنِينَ (١٣٥) إِنَّا كَذَٰلِكَ فَي الْآخِرِينَ (١٣٥) إِنَّا مُنْ عَبَادِنَا الْمُوْمِنِينَ (١٣٥) إِنَّا كَذَٰلِكَ

#### (بيان)

ملخص قصة موسى وهارون وإشارة إلى قصة إلياس مَلِلْكُنْهِ. وبيان ما أنـعم الله عليهم وعذب مكذبيهم وجانب الرحمة يربو فيها على جانب العذاب والتبشيـر يزيـد على الإنذار .

قوله تعالى : ﴿ولقد مننا على موسى وهارون﴾ المن الإنعام ومن المحتمل أن يكون المراد به ما سيعده مما أنعم عليهما وعلى قومهما من التنجية والنصر وإيتاء الكتاب والهداية وغيرها فيكون قوله : ﴿ونجيناهما﴾ الخ من عطف التفسير .

قوله تعالى : ﴿ونجيناهما وقومهما من الكرب العظيم ﴾ وهو الغم الشديد من استضعاف فرعون لهم يسومهم سوء العذاب ويذبح أبناءهم ويستحيي نساءهم .

قوله تعالى : ﴿ونصرناهم فكانوا هم الغالبين﴾ وهو الذي أدى إلى خروجهم من مصر وجوازهم البحر وهلاك فرعون وجنوده .

وبذلك يندفع ما توهم أن مقتضى الظاهر أن يذكر النصر قبل التنجية لتوقفها عليه ، وذلك أن النصر إنما يكون فيما إذا كان للمنصور قوة مّا لكنها لا تكفي لدفع الشر فتتم بالنصر وكان لبني إسرائيل عند الخروج من مصر بعض القوة فناسب إطلاق النصر على إعانتهم على ذلك بخلاف أصل تخليصهم من يد فرعون فإنهم كانوا أسراء مستعبدين لا قوة لهم فلا يناسب هذا الاعتبار إلا ذكر التنجية دون النصر .

قوله تعالى : ﴿وآتيناهما الكتاب المستبين﴾ أي يستبين المجهولات الخفية فيبينها وهي التي يحتاج إليها الناس في دنياهم وآخرتهم .

قوله تعالى : ﴿وهديناهما الصراط المستقيم﴾ المراد بها الهداية بتمام معنى الكلمة ، ولذا خصها بهما ولم يشرك فيها معهما قومهما ، ولقد تقدم كلام في معنى الهداية إلى الصراط المستقيم في سورة الفاتحة .

قوله تعالى : ﴿ وَتُركنا عليهما في الآخرين ﴾ إلى قوله ، ﴿ المؤمنين ﴾ تقدم تفسيرها .

قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ إِلِياسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ قيل : إنه عَالَتُكُمْ مِن آل هارون كان

مبعوثاً إلى بعلبك(١) ولم يذكر في كلامه ما يستشهد به عليه .

قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ لَقُومُهُ أَلَا تَتَقُونُ أَتَدْعُونُ بِعَلاَ وَسَذَرُونَ أَحْسَنُ الْخَالَقِينَ ﴾ إلى قوله ﴿الأُولِينَ ﴾ شطر من دعوته عَلَىٰ يَدعو قومه فيها إلى التوحيد ويوبخهم على عبادة بعل ـ صنم كان لهم ـ وترك عبادة الله سبحانه .

وكلامه على ما فيه من التوبيخ واللوم يتضمن حجة تامة على توحيده تعالى فإن قوله : ﴿وتذرون أحسن الخالقين الله ربكم ورب آبائكم الأولين وبعهم أولاً على ترك عبادة أحسن الخالقين ، والخلق والإيجاد كما يتعلق بذوات الأشياء يتعلق بالنظام الجاري فيها الذي يسمى تدبيراً فكما أن الخلق إليه تعالى فالتدبير أيضاً إليه فهو المدبر كما أنه الخالق ؛ وأشار إلى ذلك بقوله : ﴿الله ربكم ﴾ بعد وصفه تعالى بأحسن الخالقين .

ثم أشار إلى أن ربوبيته تعالى لا تختص بقوم دون قوم كالأصنام التي يتخذ كل قوم بعضاً منها دون بعض فيكون صنم رباً لقوم دون آخرين بـل هو تعـالى رب لهم ولآبائهم الأولين لا يختص ببعض دون بعض لعموم خلقه وتدبيره ، وإليه أشـار بقوله : ﴿ الله ربكم ورب آباؤكم الأولين ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ إِلاَ عَبِادُ اللهِ المخلصينِ ﴾ دليل على أنه كان في قومه جمع منهم .

قوله تعالى : ﴿وتركنا عليه في الآخرين﴾ إلى قوله ﴿المؤمنين﴾ تقدم الكلام في نظائرها .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿أتدعون بعلاً﴾ قال : كان لهم صنم يسمونـه بعلاً .

وفي المعاني بإسناده إلى قادح عن الصادق جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه عن

<sup>(</sup>١) ولعلهم أخذوه من بعل فقد قيل : إن بعلبك سمي به لأن بعلا كان منصوباً في معبد فيه .

علي مَنْكُنْهِ في قـول الله عز وجـل : ﴿ سلام على آل يس﴾ قـال : يس محمـد مَنْ الله على آل يس﴾ قـال : يس محمـد مَنْ الله ونحن آل يس

أقول: وعن العيون عن الرضا مُثِلثُهُ مثله، وهـو مبني على قراءة آل يس كمـا قرأه نافع وابن عامر ويعقوب وزيد.

# (كلام في قصة الياس عُنظ )

١ - قصته في القرآن : لم يذكر اسمه مالنان في القرآن الكريم إلا في هذا الموضع وفي سورة الأنعام عند ذكر هداية الأنبياء حيث قال : ﴿وزكريا ويحيى وعيسى وإلياس وكل من الصالحين﴾(١) .

ولم يـذكر تعـالى من قصته في هـذه السورة إلا أنـه كان يـدعو إلى عبـادة الله سبحانه قوماً كانوا يعبدون بعلاً فآمن به وأخلص الإيمان قوم منهم وكذبه آخرون وهم جل القوم وإنهم لمحضرون .

وقد أثنى الله سبحانه عليه في سورة الأنعام بما أثنى به على الأنبياء عامة وأثنى عليه في هذه السورة بأنه من عباده المؤمنين المحسنين وحياه بالسلام بناء على القراءة المشهورة ﴿سلام على آل ياسين﴾ .

٢ ـ الأحاديث فيه: ورد فيه على المختلفة متهافتة كغالب الأخبار الواردة في قصص الأنبياء الحاكية للعجائب كالذي روي عن ابن مسعود أن إلياس هو إدريس وما عن ابن عباس عن النبي على النبي المختلف المحضر هو إلياس ، وما عن وهب وكعب الاحبار وغيرهما أن إلياس حي لا يموت إلى النفخة الأولى ، وما عن وهب أن إلياس سأل الله أن يريحه من قومه فأرسل الله إليه دابة كهيئة الفرس في لون النار فوثب إليه فانطلق به فكساه الله الريش والنور وقطع عنه لذة المطعم والمشرب فصار في الملائكة ، وما عن كعب الأحبار أن إلياس صاحب الجبال والبر وأنه الذي سماه الله بذي النون ، وما عن الحسن أن إلياس موكل بالفيافي والخضر موكل بالجبال ، وما عن الحسن أن إلياس موكل بالفيافي والخضر موكل بالجبال ، وما عن السحاب عن أنس أن إلياس لاقي النبي على المحاب عن أنس أن إلياس لاقي النبي على المحاب ودعه وودعني ثم رأيته مر على السحاب عليهما مائدة من السماء فأكلا وأطعماني ثم ودعه وودعني ثم رأيته مر على السحاب

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٥٥ .

نحو السماء إلى غير ذلك(١).

وفي بعض أخبار الشيعة أنه ﷺ حي مخلد(٢) لكنها ضعاف وظاهر آيات القصة لا يساعد عليه .

وفي البحار في قصة إلياس على عن قصص الأنبياء بالإسناد عن الصدوق بإسناده إلى وهب بن منبه ، ورواه الثعلبي في العرائس عن ابن إسحاق وعلماء الأخبار أبسط منه \_ والحديث طويل جداً ، وملخصه \_ أنه بعد انشعاب ملك بني إسرائيل وتقسمه بينهم سار سبط منهم إلى بعلبك وكان لهم ملك منهم يعبد صنماً اسمه بعل ويحمل الناس على عبادته .

وكانت له امرأة فاجرة قد تـزوجت قبله بسبعة من الملوك وولـدت تسعين ولداً سوى أبناء الأبنـاء ، وكان الملك يستخلفها إذا غاب فتقضي بين النـاس ، وكان لـه كاتب مؤمن حكيم قد خلص من يدها ثلاث مائـة مؤمن تريـد قتله ، وكان في جـوار قصر الملك رجل مؤمن له بستان وكان الملك يحترم جواره ويكرمه .

ففي بعض ما غاب الملك قتلت المرأة الجار المؤمن وغصبت بستانه فلما رجع وعلم به عاتبها فاعتذرت إليه وأرضته فآلى الله تعالى على نفسه أن ينتقم منهما إن لم يتوبا فأرسل إليهم إلياس مناف يدعوهم إلى عبادة الله وأخبرهما بما آلى الله فاشتد غضبهم عليه وهموا بتعذيبه وقتله فهرب منهم إلى أصعب جبل هناك فلبث فيه سبع سنين يعيش بنبات الأرض وثمار الشجر.

فأمرض الله إبناً للملك يحبه حباً شديداً فاستشفع ببعل فلم ينفعه فقيل له: إنه غضبان عليك إن لم تقتل إلياس فأرسل إليه فئة من قومه ليخدعوه ويقبضوا عليه فأرسل الله إليهم ناراً فأحرقتهم ثم أرسل إليه فئة اخرى من ذوي الباس مع كاتبه المؤمن فذهب معه إلياس صوناً له من غضب الملك لكن الله سبحانه أمات ابنه فشغله حزنه عن إلياس فرجع سالماً.

ثم لما طال الأمر نزل إلياس من الجبل واستخفى عند أم يونس بن متى في بيتها ويونس طفل رضيع ثم خرج بعد ستة أشهر إلى الجبل ثانياً واتفق أن مات بعده

<sup>(</sup>١) رواه في الدر المنثور في تفسير آيات القصة .

<sup>(</sup>٢) رواه في البحار عن قصص الأنبياء .

يونس ثم أحياه الله بدعاء إلياس بعد ما خرجت أمه في طلبه فوجدته فتضرعت إليه .

ثم إنه سأل الله أن ينتقم لـه من بني إسرائيـل ويمسك عنهم الأمـطار فاجيب وسلط الله عليهم القحط فأجهدوا سنين فندموا فجاؤه فتابوا وأسلموا فدعا الله فـارسل عليهم المطر فسقاهم وأحيا بلادهم .

فشكوا إليه هـدم الجدران وعدم البذر من الحبوب فـأوحى إليه أن يـأمرهم أن يبذروا الملح فأنبت لهم الحمص وأن يبذروا الرمل فأنبت لهم منه الدخن

ثم لما كشف الله عنهم الضر نقضوا العهد وعادوا إلى أخبث ما كانوا عليه فأملّ ذلك إلياس فدعا الله أن يريحه منهم فأرسل الله إليه فرساً من نار فوثب عليه إلياس فرفعه الله إلى السماء وكساه الريش والنور فكان مع الملائكة .

ثم سلط الله على الملك وامرأته عدواً فقصدهما وظهر عليهما فقتلهما وألقى جيفتهما في بستان ذلك الرجل المؤمن الذي قتلاه وغصبوا بستانه .

وأنت بالتأمل فيما تقصه الرواية لا ترتاب في ضعفها .

وَإِنَّ لُوطاً لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (١٣٥) إِذْ نَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ أَجْمَعِينَ (١٣٥) وَإِنَّكُمْ اللَّا عَجُوزاً فِي الْغَابِرِينَ (١٣٥) وَبِالْلَيْلِ أَفَلا تَعْقِلُونَ (١٣٨) وَإِنَّ يُونُسَ لَتَمُرُّونَ عَلَيْهِمْ مُصْبِحِينَ (١٣٧) وَبِالْلَيْلِ أَفَلا تَعْقِلُونَ (١٣٨) وَإِنَّ يُونُسَ لَيَمَ الْمُسْحُونِ (١٤٨) وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُسْجُونِ (١٤١) فَلَا الْمَشْحُونِ (١٤١) فَسَاهَمَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ (١٤١) فَالْتَقَمَةُ الْحُوتُ وَهُوَ مُلِيمٌ (١٤١) فَلَوْلاَ فَكَانَ مِنَ الْمُدْحَضِينَ (١٤١) فَالْبَثَ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ (١٤٤) فَلَوْلا أَنَّهُ كَانَ مِنَ الْمُسَبِحِينَ (١٤١) لَلَبِثَ فِي بَطْنِهِ إِلَىٰ يَوْم يُبْعَثُونَ (١٤٤) فَنَاهُمُ الْمُدَنَاهُ بِالْعَرَآءِ وَهُوَ سَقِيمٌ (١٤٥) وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهِ شَجَرَةً مِنْ يَقْطِينِ (١٤١) وَأَرْسَلْنَاهُ إِلَىٰ مِاثَةِ أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ (١٤٧) فَآمَنُوا فَمَتَعْنَاهُمْ إِلَىٰ عَنِ مِينَ (١٤٤) فَآمَنُوا فَمَتَعْنَاهُمْ إِلَىٰ حِين (١٤٤) .

#### (بیان)

خلاصة قصة لوط مُنْكُنَّهُ ثم قصة يونس مُنْكُنَهُ وابتلاء الله تعالى له بالحوت مأخوذاً بما أعرض عن قومه عند ارتفاع العذاب عنهم بعد نزوله وإشرافه عليهم .

قوله تعالى: ﴿وَإِن لُوطاً لَمَن المُرسلين إذ نجيناه وأهله أجمعين﴾ وإنما نجاه وأهله من العذاب النازل على قومه وهو الخسف وإمطار حجارة من سجيل على ما ذكره الله تعالى في سائر كلامه .

قوله تعالى : ﴿ إِلا عجوزاً في الغابرين ﴾ أي في الباقين في العذاب المهلكين به وهي امرأة لوط .

قوله تعالى : ﴿ثم دمرنا الآخرين﴾ التدمير الإهـلاك ، والأخرين قـومه الـذين أرسل إليهم .

قوله تعالى : ﴿وَإِنْكُمُ لَتُمْرُونَ عَلَيْهُمْ مُصْبِحِينَ وَبِاللَّيْلُ أَفِيلًا تَعْقَلُونَ﴾ فإنهم على طريق الحجاز إلى الشام ، والمراد بالمرور عليهم المرور على ديارهم الخربة وهي اليوم مستورة بالماء على ما قيل .

قوله تعالى : ﴿وإن يونس لمن المرسلين إذ أبق إلى الفلك المشحون﴾ أي السفينة المملوءة من الناس والإباق هرب العبد من مولاه .

والمسراد بإباقه إلى الفلك خبروجه من قبومه معبرضاً عنهم وهبو على أون لم يعص في خروجه ذلك ربه ولا كان هناك نهي من ربه عن الخروج لكن خبروجه إذ ذاك كان ممثلًا لإباق العبد من خدمة مبولاه فأخذه الله بذلك ، وقد تقدم بعض الكلام في ذلك في تفسيس قوله تعالى : ﴿وَذَا النّونَ إِذْ ذَهِبِ مَعَاضِباً فَظَنَ أَنَ لَنَ نَقَدَرُ عَلِيهِ ﴾(١) .

قوله تعالى: وفساهم فكان من المدحضين المساهمة المقارعة والإدحاض الغلبة أي فقارع من في السفينة فكان من المغلوبين، وقد كان عرض لسفينتهم الحوت فاضطروا إلى أن يلقوا واحداً منهم في البحر ليبتلعه ويخلي السفينة فقارعوا فأصابت يونس النهاد.

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٨٧ .

قوله تعالى : ﴿ قالتقمه الحوت وهو مليم ﴾ الالتقام الابتلاع ، ومليم من ألام أي دخل في اللوم كأحرم إذا دخل في الحرم أو بمعنى صار ذا ملامة .

قوله تعالى: ﴿ فلولا أنه كان من المسبحين للبث في بطنه إلى يوم يبعثون ﴾ عده من المسبحين وهم الذين تكرر منهم التسبيح وتمكن منهم حتى صار وصفاً لهم يدل على دوام تلبسه زماناً بالتسبيح. قيل: أي من المسبحين قبل التقام الحوت إياه ، وقيل: بل في بطن الحوت ، وقيل: أي كنان من المسبحين قبل التقام الحوت وفي بطنه .

والذي حكي من تسبيحه في كلامه تعالى قوله في سورة الأنبياء: ﴿فنادى في الطلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الطالمين ﴿(١) ولازم ذلك أن يكون من المسبحين في بطن الحوت خاصة أو فيه وفيما قبله فاحتمال كون المراد تسبيحه قبل التقام الحوت مرجوح لا ينبغي أن يصار إليه .

على أن تسبيحه مع اعترافه بالظلم في قوله: ﴿ سبحانك إني كنت من الظالمين ﴾ على ما سيجيء تسبيح له تعالى عما كان يشعر به (٢) فعله من ترك قومه وذهابه على وجهه ، وقوله: ﴿ فلولا أنه كان من المسبحين ﴾ الخ يدل على أن تسبيحه كان هو السبب المستدعي لنجاته ، ولازم ذلك أن يكون إنما ابتلي بما ابتلي به لينزهه تعالى فينجو بذلك من الغم الذي ساقه إليه فعله إلى ساحة العافية .

وبذلك يظهر أن العناية في الكلام إنما هي بتسبيحه في بطن الحوت خاصة فخير الأقوال الثلاثة أوسطها .

فالظاهر أن المراد بتسبيحه نداؤه في الظلمات بقوله: ولا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين وقد قدم التهليل ليكون كالعلة المبينة لتسبيحه كأنه يقول: لا معبود بالحق يتوجه إليه غيرك فأنت منزه مما كان يشعر به فعلى أني آبق منك معرض عن عبوديتك متوجه إلى سواك إني كنت ظالماً لنفسي في فعلي فها أنا متوجه إليك منبرىء مما كان يشعر به فعلى من التوجه عنك إلى غيرك.

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٨٧.

 <sup>(</sup>٢) وهو أن الله لا يقدر عليه كما قال تعالى : ﴿ وظن أن لن نقدر عليه ﴾ .

فهذا معنى تسبيحه ولولا ذلك منه لم ينج أبداً إذ كان سبب نجاته منحصراً في التسبيح والتنزيه بالمعنى الذي ذكر .

وبذلك يظهر أن المراد بقوله: ﴿ للبث في بطنه إلى يوم يبعثون ﴾ تأبيد مكثه في بطنه إلى يوم يبعثون ﴾ تأبيد مكثه في بطنه إلى أن يبعث فيخرج منه كالقبر الذي يقبر فيه الإنسان ويلبث فيه حتى يبعث فيخرج منه قال تعالى: ﴿ منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى ﴾ (١).

ولا دلالة في الآية على كونه طلق على تقدير اللبث حياً في بطن الحوت إلى يوم يبعثون أو ميتاً وبطنه قبره مع بقاء بدنه وبقاء جسد الحوت على حالهما أو بنحو آخر فلا مساغ لاختلافهم في كونه طلق حياً على هذا التقدير أو ميتاً وبطنه قبره ، وأن المراد بيوم يبعثون النفخة الأولى التي فيها يموت الخلائق أو النفخة الثانية أو التأجيل بيوم القيامة كناية عن طول اللبث .

قوله تعالى : ﴿فَنبِذُنَّاهُ بِالْعَرَاءُ وَهُو سَقِيمٌ﴾ النبلُ طرح الشيء والـرمي به ، والعراء المكان الذي لا سترة فيه يستظل بها من سقف أو خباء أو شجر .

والمعنى على ما يعطيه السياق أنه صار من المسبحين فأخرجناه من بطن الحوت وطرحناه خارج الماء في أرض لا ظل فيها يستظل به وهو سقيم .

قوله تعالى : ﴿وَأَنْبَتْنَا عَلَيْهُ شَجِرَةً مَنْ يَقْطَيْنَ﴾ اليقطين من نوع القرع ويكون ورقه عريضاً مستديراً وقد أنبتها الله عليه ليستظل بورقها .

قوله تعالى : ﴿وأرسلناه إلى مائة ألف أو يزيدون﴾ أو في مسورد الترقي وتفيله معنى بل ، والمراد بهذه الجماعة أهل نينوى .

قوله تعالى : ﴿ فَآمِنُوا فَمَتَعَنَّاهُمَ إِلَى حَينَ ﴾ أي آمِنُوا بِهُ فَلَم نَعَلْبُهُم وَلَمُ نَعِلُهُم وَلم نهلكهم بما أشرف عليهم من العذاب فمتعناهم بالحياة والبقاء إلى أجلهم المقدر لهم .

والآية في إشعارها برفع العنداب عنهم وتمتيعهم تشير إلى قول تعالى : ﴿فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب

<sup>(</sup>١) طه : ٥٥ .

الخزي في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين ١٠٠٠ .

ولا يخلو السياق من إشعار ـ بـل دلالة ـ على أن المراد من إرسالـه في قولـه : ﴿ فَأَرسَلْنَاهُ ﴾ أمره بالذهاب ثانياً إلى القوم ، وبإيمانهم في قوله : ﴿ فَآمنوا ﴾ الخ إيمانهم بتصديقه واتباعه بعدما آمنوا وتابوا حين رأوا العذاب .

ومن هنا يظهر ضعف ما استدل بعضهم بالآيتين أن إرساله إلى القوم كان بعد خروجه من بطن الحوت وأنه أمر أولاً بالذهاب إلى أهل نينوى ودعوتهم إلى الله وكانوا يعبدون الأصنام فاستعظم الأمر وخرج من بيته يسير في الأرض لعل الله يصرف عنه هذا التكليف وركب البحر فابتلاه الله بالحوت ثم لما نبذ بالعراء كلف ثانياً فأجاب وأطاع ودعاهم فاستجابوا فدفع الله عذاباً كان يهددهم إن لم يؤمنوا .

وذلك أن السياق كما سمعت يدل على كون إرساله بأمر ثان وأن إيمانهم كان إيمانهم كان إيمانه أن السياق كما سمعت يدل على إيماناً ثانياً بعد الإيمان والتوبة وأن تمتيعهم إلى حين كان مترتباً على إيمانهم به لا على كشف العذاب عنهم فلم يكن الله سبحانه ليتركهم لو لم يؤمنوا برسوله ثانياً كما آمنوا به وتابوا إليه أولاً في غيبته فافهم ذلك .

على أن قول تعالى: ﴿وَذَا النَّونَ إِذَ ذَهُبِ مَعَاضَباً ﴾ (٢) وقول : ﴿وَلا تَكُنَ كَصَاحَبِ الْحُوتِ إِذْ نَادَى وَهُو مَكُظُومٍ ﴾ (٣) لا يلائم ما ذكروه ، وكنذا قول : ﴿إِلا قوم يُونِس لَمَا آمنُوا كَشْفَا عَنْهُم عَذَابِ الْحُزِي فِي الْحِياةِ الدّنيا ﴾ (٤) إذ لا يطلق الكشف إلا في عذاب واقع حال أو مشرف .

# (كلام في قصة يونس عليه السلام في فصول)

ا ـ لم يتعرض القرآن الكريم إلا لطرف من قصته وقصة قومه فقد تعرض في سورة الصافات لإرساله ثم إباقه وركوبه الفلك والتقام الحوت له ثم نجاته وإرساله إلى القوم وإيمانهم قال تعالى: ﴿ وَإِن يُونِس لَمِن المُرسِلِينِ . إذ أبق إلى الفلك المشحون فساهم فكان من المدحضين . فالتقمسه الحوت وهسو مليم . فلولا أنه كان من المسجين . للبث في بطنه إلى يوم يبعثون . فنبذناه بالعراء وهو سقيم . وأنبتنا عليه

<sup>(</sup>۱) يُوتِسُّ : ۹۸ . (۳) ن : ٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٨٧. (٤) يونس: ٩٨.

شجرة من يقطين . وأرسلناه إلى ماثة ألف أو يزيدون . فآمنوا فمتعناهم إلى حين﴾ .

وفي سورة الأنبياء: لتسبيحه في بطن الحوت وتنجيته قال تعالى: ﴿وَذَا النَّوْنَ إِذَ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه فنادى في الظلمات أن لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين فاستجبنا له ونجيناه من الغم وكذلك ننجي المؤمنين﴾(١)

وفي سورة ن: لندائه مكظوماً وخروجه من بطنه واجتبائه قال تعالى: ﴿فاصبر لحكم ربك ولا تكن كصاحب الحوت إذ نادى وهو مكظوم. فلولا أن تداركه نعمة من ربه لنبذ بالعراء وهو مذموم. فاجتباه ربه فجعله من الصالحين﴾(٢).

وفي سورة يونس: لإيمان قومه وكشف العذاب عنهم قال تعالى: ﴿فلولا كانت قرية آمنت فنفعها إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا كشفنا عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين﴾(٣).

وخلاصة ما يستفاد من الأيات بضم بعضها إلى بعض واعتبار القرائن الحافة بها أن يونس مَلِنظِم كان من الرسل أرسله الله تعالى إلى قومه وهم جمع كثير يزيدون على مائة ألف فدعاهم فلم يجيبوه إلا بالتكذيب والرد حتى جاءهم عذاب أوعدهم به يونس ثم خرج من بينهم .

فلما أشرف عليهم العذاب وشاهدوه مشاهدة عيان أجمعوا على الإيمان والتوبة إلى الله سبحانه فكشف الله عنهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا .

ثم إن يونس طائف استخبر عن حالهم فوجد العذاب انكشف عنهم وكأنه لم يعلم بإيمانهم وتوبتهم فلم يعد إليهم وذهب لوجهه على ما به من الغضب والسخط عليهم فكان ظاهر حاله حال من يأبق من ربه مغاضباً عليه ظاناً أنه لا يقدر عليه وركب البحر في فلك مشحون .

فعرض لهم حوت عظيم لم يجدوا بدأ من أن يلقوا إليه واحداً منهم يبتلعه وينجو الفلك بذلك فساهموا وقارعوا فيما بينهم فأصابت يونس وينتج فألقوه في البحر فابتلعه الحوت ونجت السفينة .

ثم إن الله سبحانه حفظه حياً سوياً في بطنه أياماً وليالي ويونس النه يعلم أنها

(۱) الأنبياء: ۸۸ ـ ۸۸ . (۲) ن: ۵۰ . (۳) يونس: ۹۸ .

بلية ابتلاه الله بها مؤاخذة بما فعل وهو ينادي في بطنه أن ﴿لا إِله إِلا أنت سبحانـك إِنِّي كنت من الظالمين﴾ .

فاستجاب الله لـه فأمر الحوت أن يلفظه فنبذه بـالعراء وهـو سقيم فأنبت الله سبحانه عليه شجرة من يقطين يستظل بأوراقها ثم لما استقامت حاله أرسله إلى قومه فلبوا دعوته وآمنوا به فمتعهم الله إلى حين .

والأخبار الواردة من طرق أئمة أهل البيت على كثرتها وبعض الأخبار من طرق أهل البيت على كثرتها وبعض الأخبار من طرق أهل السنة مشتركة المتون في قصة يونس على النحو الذي يستفاد من الأيات وإن اختافت في بعض الخصوصيات الخارجة عن ذلك(١).

٢ - قصته عند أهل الكتاب : هو الشخاء مذكور باسم يوناه بن إمتاي في مواضع من العهد القديم وكذا في مواضع من العهد الجديد أشير في بعضها إلى قصة لبثه في بطن الحوت لكن لم تذكر قصته الكاملة في شيء منهما .

ونقـل الألوسي في روح المعـاني في قصته عنـد أهل الكتـاب ويؤيده مـا في بعض كتبهم من إجمال(٢) القصة :

أن الله أمره بالذهاب إلى دعوة أهل نينوى (٣) وكانت إذ ذاك عظيمة جداً لا يقطع إلا في نحو ثلاثة أيام وكانوا قد عظم شرهم وكثر فسادهم ، فاستعظم الأمر وهرب إلى ترسيس (٤) فجاء يافا (٥) فوجد سفينة يريد أهلها الذهاب بها إلى ترسيس فاستأجر وأعطى الأجرة وركب السفينة فهاجت ريح عظيمة وكثرت الأمواج وأشرفت السفينة على الغرق .

ففزع الملاحون ورموا في البحر بعض الأمتعة لتخف السفينـة وعند ذلـك نزل

 <sup>(</sup>١) ولذلك لم نوردها لأنها في نفسها آحاد لا حجية لها في مثل المقام ولا يمكن تصحيح خصوصياتها
 بالأيات وهو ظاهر لمن راجعها .

<sup>(</sup>٢) قاموس الكتاب المقدس.

<sup>(</sup>٣) كانت مدينة عظيمة من مدائن أشور على ساحل دجلة .

<sup>(</sup>٤) اسم مدينة .

<sup>(</sup>٥) مدينة في الأرض المقدسة .

سورة الصافات ـ آية ١٤٢ ـ ١٤٨ - ١٢٨

يونس إلى بطن السفينة ونام حتى علا نفسه فتقـدم إليه الـرئيس فقال لــه : ما بــالك أنائماً ؟ قم وادع إلهك لعله يخلصنا مما نحن فيه ولا يهلكنا .

وقال بعضهم لبعض: تعالوا نتقارع لنعرف من أصابنا هذا الشر بسببه فتقارعوا فوقعت القرعة على يونس فقالوا له: أخبرنا ماذا عملت: ومن أين جئت؟ وإلى أين تمضي؟ ومن أي كورة أنت؟ ومن أي شعب أنت؟ فقال لهم: أنا عبد الرب إله السماء خالق البر والبحر وأخبرهم خبره فخافوا خوفاً عظيماً وقالوا له: لم صنعت ما صنعت؟ يلومونه على ذلك.

ثم قالوا له: ما نصنع الآن بك؟ ليسكن البحر عنا؟ فقال: ألقوني في البحر يسكن فإنه من أجلي صار هذا الموج العظيم فجهد الرجال أن يردوه إلى البر فلم يستطيعوا فأخذوا يونس وألقوه في البحر لنجاة جميع من في السفينة فسكن البحر وأمر الله حوتاً عظيماً فابتلعه فبقي في بطنه ثلاثة أيام وثلاث ليال وصلى في بطنه إلى ربه واستغاث به فأمر سبحانه الحوت فألقاه إلى اليبس ثم قبال له: قم وامض إلى نينوى وناد في أهلها كما أمرتك من قبل.

فمضى على الله ونادى وقال: يخسف نينوى بعد ثلاثة أيام فآمنت رجال نينوى بالله ونادوا بالصيام ولبسوا المسوح جميعاً ووصل الخبر إلى الملك فقام عن كرسيه ونزع حلته ولبس مسحاً وجلس على الرماد ونودي أن لا يذق أحد من الناس والبهائم طعاماً ولا شراباً وجاروا إلى الله تعالى ورجعوا عن الشر والظلم فرحمهم الله ولم ينزل بهم العذاب.

فحزن يونس وقال: إلهي من هذا هربت ، فإني علمت أنك الرحيم الرؤوف الصبور التواب . يا رب خذ نفسي فالموت خير لي من الحياة فقال: يا يونس حزنت من هذا جداً ؟ فقال: نعم يا رب .

وخرج يونس وجلس مقابل المدينة وصنع له هناك مظلة وجلس تحتها إلى أن يرى ما يكون في المدينة ؟ فأمر الله يقطيناً فصعد على رأسه ليكون ظلاً له من كسربه ففرح باليقطين فرحاً عظيماً وأمر الله تعالى دودة فضربت اليقطين فجف ثم هبت ريح سموم وأشرقت الشمس على رأس يونس فعظم الأمر عليه واستطاب الموت .

فقال الرب : يا يونس أحزنت جداً على اليقطين ؟ فقال : نعم يا رب حزنت

جداً فقال تعالى : حزنت عليه وأنت لم تتعب فيه ولم تربه بل صار من ليلته وهلك من ليلته فأنا لا أشفق على نينوى المدينة العظيمة التي فيها أكثر من اثنا عشر ربوة من الناس قوم لا يعلمون يمينهم ولا شمالهم وبهائمهم كثيرة انتهى . وجهات اختلاف القصة مع ما يستفاد من القرآن الكريم ظاهرة كالفرار من الرسالة وعدم رضاه برفع العذاب عنهم مع علمه بإيمانهم وتوبتهم .

فإن قلت : نظير ذلك وارد في القرآن الكريم كنسبة الإساق إليه في سورة الصافات وكذا مغاضبته وظنه أن الله لن يقدر عليه على ما في سورة الأنبياء .

قلت: بين النسبتين فرق فكتبهم المقدسة أعني العهدين لا تأبى عن نسبة المعاصي حتى الكبائر الموبقة إلى الأنبياء عليهم السلام فلا موجب لتوجيه ما نسب من المعاصي إليه بما يخرج به عن كونه معصية بخلاف القرآن الكريم فإنه ينزه ساحتهم عن لوث المعاصي حتى الصغائر فما ورد فيه مما يوهم ذلك يحمل على أحسن الوجوه بهذه القرينة الموجبة ولذا حملنا قوله: ﴿إذ أبق﴾ وقوله: ﴿مغاضباً فظن أن لن نقدر﴾ على حكاية الحال وإيهام فعله.

٣ ـ ثناؤه تعالى عليه : أثنى الله سبحانه عليه بأنه من المؤمنين (١) وأنه اجتباه وقد عرفت أن اجتباء إخلاصه العبد لنفسه خاصة ، وأنه جعله من الصالحين (٢) وعده في سورة الأنعام فيمن عده من الأنبياء وذكر أنه فضلهم على العالمين وأنه هداهم إلى صراط مستقيم (٢).

## ( بحث روائي )

في الفقيه وقال الصادق عليه : ما تقارع قوم ففوضوا أسرهم إلى الله عز وجل إلا خرج سهم الحق ، وقال : أي قضية أعدل من القرعة إذا فوض الأمر إلى الله . أليس الله عز وجل يقول : ﴿فساهم فكان من المدحضين﴾ .

وفي البحار عن البصائر بإسناده عن حبة العرني قال : قــال أمير المؤمنين على الله الله عرض ولايتي على أهل السماوات وعلى أهل الأرض أقر بها من أقر وأنكرها من أنكر أنكرها يونس فحبسه الله في بطن الحوت حتى أقر بها .

(١) الأنبياء : ٨٨ .
 (٢) ن : ٥٠ .

سورة الصافات ـ آية ١٤٩ ـ ١٨٢ . . . . . . . . . . . . . . . . . . ١٧١

أقول: وفي معناه روايات أخر، والمراد الولاية الكلية الإلهية التي هو الشخة أول من فتح بابها من هذه الأمة وهي قيامه تعالى مقام عبده في تدبير أمره فلا يتوجه العبد إلا إليه ولا يريد إلا ما أراده وذلك بسلوك طريق العبودية التي تنتهي بالعبد إلى أن يخلصه الله لنفسه فلا يشاركه فيه غيره.

وكان ظاهر ما أتى به يونس مُشَنَّة مما لا يرتضيه الله تعالى فلم يكن قابلًا للانتساب إلى إرادته فابتلاه الله بما ابتلاه ليعترف بظلمه على نفسه وأنه تعالى منزه عن إرادة مثله فالبلايا والمحن التي يبتلى بها الأولياء من التربية الإلهية التي يربيهم بها ويكملهم ويرفع درجاتهم بسببها وإن كان بعضها من جهة أخرى مؤاخذة ذات عتاب ، وقد قيل البلاء للولاء.

ويؤيد ذلك ما عن العلل بإسناده عن أبي بصير قال : قلت لأبي عبد الله عَلَيْكُهُ لأي علة صرف الله العذاب عن قوم يونس وقد أظلهم ولم يفعل ذلك بغيرهم من الأمم ؟ فقال : لأنه كان في علم الله أنه سيصرفه عنهم لتوبتهم وإنما ترك إخبار يونس بذلك لأنه أراد أن يفرغه لعبادته في بطن الحوت فيستوجب بذلك ثوابه وكرامته .

فَاسْتَفْتِهِمْ أَلِرَبِكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ (١٤٩) أَمْ خَلَقْنَا الْمَلْئِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ شَاهِدُونَ (١٥١) أَلْا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ لَيَقُولُونَ (١٥١) وَلَـدَ اللَّهُ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ (١٥٢) أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَنِينَ (١٥٣) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (١٥٥) أَفلا تَذَكَّرُونَ (١٥٥) أَمْ لَكُمْ سُلْطَانُ مُبِينً (١٥٦) فَأَتُوا بِكِتَابِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (١٥٥) وَجَعَلُوا بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ (١٥٥) سَبْحَانَ وَبَيْنَ الْجِنَّةِ نَسَبًا وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَّةُ إِنَّهُمْ لَمُحْضَرُونَ (١٥٨) سَبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَضِفُونَ (١٥٥) إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ (١٦٠) فَإِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ (١٦١) فَإِنَّكُمْ وَمَا لَيْفَاتِنِينَ (١٦٢) إِلَّا عَبَادَ اللَّهِ الْمُحْلَصِينَ (١٦٢) إِلَّا مَنْ هُــوَ صَـالِ تَعْبُدُونَ (١٦١) مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ بِفَاتِنِينَ (١٦٢) إِلَّا مَنْ هُــوَ صَـالِ

الْجَحِيمِ (١٦٢) وَمَا مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ (١٦٢) وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمُسَبِّحُونَ (١٦٦) وَإِنْ كَانُوا لَلَهُ الْمُسَبِّحُونَ (١٦٦) وَإِنْ كَانُوا لَيَقُولُونَ (١٦٨) لَكُنَّا عِبَادَ اللَّهِ لَيَقُولُونَ (١٦٨) لَكُنَّا عِبَادَ اللَّهِ لَيَقُولُونَ (١٦٨) لَكُنَّا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ (١٦٩) فَكَفَرُوا بِهِ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (١٧٠) وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ (١٧١) إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ (١٧١) وَإِنَّ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ (١٧١) إِنَّهُمْ لَهُمُ الْمَنْصُورُونَ (١٧١) وَإِنَّ كَلَمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ (١٧١) فَتَوَلَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِينٍ (١٧٤) وَأَبْصِرُهُمْ فَيَفُونَ (١٧٥) فَالْمَنْ مَتَّى حِينٍ (١٧٤) وَالْمَرْهُمْ مَتَى فِينِ (١٧٤) وَالْمَوْمُ مَتَى فِينَ (١٧٨) وَالْمَوْمُ وَلَا مَنْهُمْ حَتَى حِينٍ (١٧٨) وَالْمَوْمُ لِلَّهُ رَبِّ الْعِزَّةِ فِينَ (١٨٨) وَالْمَوْمُ لِلَّهُ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ (١٨٨) وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ (١٨١) وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ (١٨١) وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلْمِينَ (١٨١) وَالْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِ

### ( بیان )

قدم سبحانه ما بين به أنه رب معبود ، عبده عباد مخلصون كالأنبياء المكرمين وكفر به آخرون فنجّى عباده وأخذ الكافرين بأليم العبذاب . ثم تعرض في همذه الأيات لما يعتقدونه في آلهتهم وهم الملائكة والجن وأن الملائكة بنات الله وبينه وبين الجنة نسباً .

والوثنية البرهمية والبوذية والصابئة ما كانوا يقولون بأنوثة جميع الملائكة وإن قالوا بها في بعضهم لكن المنقول عن بعض قبائل العرب الوثنيين كجهينة وسليم وخزاعة وبني مليح القول بأنوثة الملائكة جميعاً ، وأما الجن فالقول بانتهاء نسبهم إليه في الجملة منقول عن الجميع .

وبالجملة يشير تعالى في الآيات إلى فساد قولهم ثم يبشر النبي مَشْدَتُهُ بالنصر ويهددهم بالعذاب ، ويختم السورة بتنزيهه تعالى والتسليم على المرسلين والحمد لله رب العالمين .

قوله تعالى: ﴿ فاستفتهم ألربك البنات ولهم البنون ﴾ حلل سبحانه قولهم : إن الملائكة بنات الله إلى ما يستلزمه من اللوازم وهي أن الملائكة أولاده ، وأنهم بنات ، وأنه تعالى خص نفسه بالبنات وهم مخصوصون بالبنين ثم رد هذه اللوازم واحداً بعد واحد فرد قولهم : إن له البنات ولهم البنين بقوله : ﴿ فاستفتهم ألربك البنات ولهم البنون ﴾ وهو استفهام إنكاري لقولهم بما يلزمه من تفضيلهم على الله لما أنهم يفضلون البنين على البنات ويتنزهون منهن ويئدونهن .

.قوله تعالى : ﴿ أَم خلقنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون ﴾ أم منقطعة أي بـل أخلقنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون خلقهم ولا أخلقنا الملائكة إناثاً وهم شاهدون يشهدون خلقهم ولم يكونوا شاهدين خلقهم ولا لهم أن يدّعوا ذلك ، والذكورة والأنوثة مما لا يثبت إلا بنوع من الحس ، وهذا رد لقولهم بأنوثة الملائكة .

قوله تعالى: ﴿ الله إنهم من إفكهم ليقولون ولد الله وإنهم لكاذبون ﴾ رد لقولهم بالولادة بأنه من الإفك أي صرف القول عن وجهه إلى غير وجهه أي من الحق إلى الباطل فيوجهون خلقهم بما يعدونه ولادة ويعبرون عنه بها فهم آفكون كاذبون.

قول تعالى: ﴿ اصطفى البنات على البنين ما لكم كيف تحكمون أفلا تذكرون كور الإنكار على اصطفاء البنات من بين لوازم قولهم لشدة شناعته .

ثم وبخهم بقوله: ﴿ مَا لَكُم كَيْفُ تَحْكُمُونَ ﴾ لكون قولهم حكماً من غير دليل ثم عقبه بقوله: ﴿ أَفَلَا تَذَكُّرُونَ ﴾ توبيخاً وإشارة إلى أن قولهم ذلك \_ فضلاً عن كونه مما لا دليل عليه \_ الدليل على خلافه ولو تذكّروا لانكشف لهم فقد تنزهت ساحته تعالى عن أن يتجزى فيلد أو يحتاج فيتخذ ولداً ، وقد احتج عليهم بذلك في مواضع من كلامه .

والالتفات من الغيبة إلى الخطاب للدلالة على اشتـداد السخط المـوجب لتوبيخهم شفاهاً .

قول تعالى: ﴿أَم لَكُم سَلَطَانَ مَبِينَ فَأَتُوا بِكَتَابِكُم إِنْ كَنْتُم صَادَقَينَ﴾ أم منقطعة والمراد بالسلطان وهو البرهان كتاب نازل من عند الله سبحانه يخبر فيه أن الملائكة بناته على ما يعطيه السياق إذ لما لم يثبت بعقل أو حس بقي أن يثبت

بكتاب من عند الله نازل بالوحي فلو كانت دعواهم حقة وهم صادقون فيها كان لهم أن يأتوا بالكتاب .

وإضافة الكتاب إليهم بعناية فرضه دالاً على دعواهم .

قــولـه تعــالى : ﴿وجعلوا بينه وبين الجنــة نسبــاً ولقــد علمت الجنــة إنهم لمحضرون﴾ جعل النسب بينه وبين الجنة قـولهم : إن الجنة أولاده وقـد تقدم تفصيـل قولهم في تفسير سورة هود في الكلام على عبادة الأصنام .

وقوله: ﴿ولقد علمت الجنة إنهم لمحضرون﴾ أي للحساب أو للنار على ما يفيده إطلاق ﴿لمحضرون﴾ وكيف كان فهم يعلمون أنهم مربوبون لله سيحاسبهم ويجازيهم بما عملوا فبينهم وبين الله سبحانه نسبة الربوبية والعبودية لا نسب الولادة ومن كان كذلك لا يستحق العبادة.

ومن الغريب قول بعضهم: إن المراد بالجنة طائفة من الملائكة يسمون بها ولازمه إرجاع ضمير ﴿إنهم﴾ إلى الكفار دون الجنة . وهو مما لا شاهد له من كلامه تعالى مضافاً إلى بعده من السياق .

قول تعسالى: وسبحان الله عما يصفون إلا عباد الله المخلصين فضمير ويصفون و ـ نظراً إلى اتصال الآية بما قبلها ـ راجع إلى الكفار المذكورين قبل ، والاستثناء منه منقطع والمعنى هو منزه عن وصفهم ـ أو عما يصفه الكفار به من الأوصاف كالولادة والنسب والشركة ونحوها ـ لكن عباد الله المخلصين يصفونه تعالى وصفاً يليق به ـ أو بما يليق به من الأوصاف .

وقيل : إنه استثناء منقطع من ضمير ﴿لمحضرون﴾ ، وقيل : من فاعل ﴿ وَعَلَمُ مِنْ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ اللَّهُ اعتراض ، وهما وجهان بعيدان .

وللآيتين باستقىلالهما معنى أوسع من ذلك وأدق وهـو رجوع ضميـر ﴿يصفون﴾ إلى الناس، والوصف مطلق يشمل كل ما يصفه به واصف، والاستثناء متصل والمعنى هو منزه عن كل ما يصفه الواصفون إلا عباد الله المخلصين.

وذلك أنهم إنما يصفونه بمفاهيم محدودة عندهم وهو سبحانه غير محدود لا يحيط به حد ولا يدركه نعت فكلما وصف به فهو أجل منه وكل ما توهم أنه هو فهو غيره لكن له سبحانه عباد أخلصهم لنفسه وخصهم بنفسه لا يشاركه فيهم أحد غيره فعرفهم

سورة الصافات ـ آية ١٥٨ ـ ١٦٣ ....١٠٠٠ .٠٠٠٠ ١٧٥

نفسه وأنساهم غيره يعرفونه ويعرفون غيره به فإذا وصفوه في نفوسهم وصفوه بما يليق بساحة كبريائه وإذا وصفوه بالسنتهم والألفاظ قاصرة والمعاني محدودة واعترفوا بقصور البيان وأقروا بكلال اللسان كما قال النبي منظات وهو سيد المخلصين : لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك(١) فافهم ذلك .

قوله تعالى: ﴿ وَإِنكُم وما تعبدون ما أنتم عليه بفاتنين إلا من هو صال المجحيم ﴾ تفريع على حكم المستثنى والمستثنى منه أو المستثنى خاصة ، والمعنى لما كان ما وصفتموه ضلالاً \_ وعباد الله المخلصون لا يضلون في وصفهم \_ فلستم بمضلين به إلا سالكي سبيل النار .

والظاهر من السياق أن ﴿ ما ﴾ في ﴿ ما تعبدون ﴾ موصولة والمراد بها الأصنام فحسب أو الأصنام وآلهة الضلال كشياطين الجن ، و ﴿ ما ﴾ في ﴿ ما أنتم ﴾ نافية ، وضمير ﴿ عليه ﴾ لله سبحانه والظرف متعلق بفاتنين ، وفاتنين اسم فاعل من الفتنة بمعنى الإضلال و «صالي» من الصلو بمعنى الاتباع فصالي الجحيم هو المتبع للجحيم السالك سبيل النار ، والاستثناء مفرغ تقديره ما أنتم بفاتنين أحداً إلا من هو صال الجحيم .

والمعنى: فإنكم وآلهة الضلال التي تعبدونها لستم جميعاً بمضلين أحداً على الله إلا من هو متبع الجحيم.

وقيل: إن ﴿ما﴾ الأولى مصدرية أو موصولة وجملة ﴿فإنكم وما تعبدون كلام تمام مستقل من قبيل قولهم: أنت وشأنك والمعنى فإنكم وما تعبدون متقارنان ثم استونف وقيل: ﴿ما أنتم عليه بفاتنين﴾ و﴿فاتنين﴾ مضمن معنى الحمل وضمير ﴿عليه ﴾ راجع إلى ﴿ما تعبدون ﴾ إن كانت ما مصدرية وإلى ﴿ما بتقدير مضاف إن كانت موصولة والمعنى ما أنتم بحاملين على عبادتكم أو على عبادة ما تعبدونه إلا من هو صال الجحيم .

قيل: ويمكن أن يكون ﴿على﴾ بمعنى الباء والضمير لما تعبدون أو لما أن كانت موصولة و ﴿فَاتنين﴾ على ظاهر معناه من غير تضمين ، والمعنى ما أنتم بمضلين أحداً بعبادتكم أو بعبادة ما تعبدونه إلا «الخ» .

<sup>(</sup>١) فقد أثني على الله وتمم نقصه بأنه يريد ما يريده الله من الثناء على نفسه .

وهذه كلها تكلفات من غير موجب . والكلام فيما في الآية من الالتفات كالكلام فيما سبق منه .

قوله تعالى: ﴿وما منا إلا له مقام معلوم وإنا لنحن الصافون وإنا لنحن المسبحون﴾ الأيات الثلاث ـ على ما يعطيه السياق ـ اعتراض من كلام جبريل أو هو وأعوانه من ملائكة الوحي نظير قوله تعالى في سورة مريم: ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك﴾ الخ(١).

وقيل: هي من كلام الرسول سلاميك يصف نفسه والمؤمنين به للكافرين تبكيتاً لهم وتقريعاً وهو متصل بقوله: ﴿ فاستفتهم ﴾ والتقدير فاستفتهم وقبل: ما منا معشر المسلمين إلا له مقام معلوم على قيدر أعماله يوم القيامة وإنا لنحن الصافون في الصلاة وإنا لنحن المسبحون. وهو تكلف لا يلائمه السياق.

والآيات الثلاث مسوقة لرد قولهم بالوهية الملائكة بإيراد نفس اعترافهم بما ينتفي به قول الكفار وهم لا ينفون العبودية عن الملائكة بل يرون أنهم مربوبون لله سبحانه أرباب وآلهة لمن دونهم يستقلون بالتصرف فيما فوض إليهم من أمر العالم من غير أن يرتبط شيء من هذا التدبير إلى الله سبحانه وهذا هو الذي ينفيه الملائكة عن أنفسهم لا كونهم أسباباً متوسطة بينه تعالى وبين خلقه كما قال تعالى فربل عباد مكرمون لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون (٢).

فقوله : ﴿وما منا إلا لـه مقام معلوم﴾ أي معين مشخص أُقيم فيـه ليس له أن يتعداه بأن يفوض إليه أمر فيستقل فيه بل مجبول على طاعة الله فيما يأمر به وعبادته .

وقوله: ﴿وإنا لنحن الصافون﴾ أي نصف عند الله في انتظار أوامره في تمدبير العالم لنجريها على ما يريد. كما قال تعالى: ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون﴾ هذا ما يفيده السياق، وربما قيل: إن المراد إنا نصف للصلاة عند الله وهو بعيد من الفهم لا شاهد عليه.

وقوله : ﴿وإنا لنحن المسبحون﴾ أي المنزهون له تعالى عما لا يليق بساحة كبريآئه كما قال تعالى : ﴿يسبحون الليل والنهار لا يفترون﴾(٣) .

(١) مريم : ٦٤ . (٢) الأنبياء : ٧٧ .

(٣) الأنبياء: ٢٠.

فالآيات الثلاث تصف موقف الملائكة في الخلقة وعملهم المناسب لخلقتهم وهو الاصطفاف لتلقي أمره تعالى والتنزيه لساحة كبريائه عن الشريك وكل ما لا يليق بكمال ذاته المتعالية .

قوله تعالى : ﴿وإن كانوا ليقولون لو أن عندنا ذكراً من الأولين لكنا عباد الله المخلصين ﴾ رجوع إلى السياق السابق .

والضمير في قوله: ﴿وإن كانوا ليقولون﴾ لقريش ومن يتلوهم ، و﴿إن﴾ مخففة من الثقيلة ، والمراد بذكر من الأولين كتاب سماوي من جنس الكتب النازلة على الأولين .

والمعنى: لو أن عندنا كتاباً سماوياً من جنس الكتب النازلة قبلنا على الأولين لاهتدينا وكنا عباد الله المخلصين يريدون أنهم معذورون لو كفروا لعدم قيام الحجة عليهم من قبل الله سبحانه.

وهذا في الحقيقة هفوة منهم فإن مذهب الوثنية يحيل النبوة والرسالة ونــزول الكتاب السماوي .

قوله تعالى : ﴿فكفروا بِه فسوف يعلمون﴾ الفاء فصيحة ، والمعنى فأنزلنا عليهم الذكر وهو القرآن الكريم فكفروا به ولم يفوا بما قالوا فسوف يعلمون وبال كفرهم وهذا تهديد منه تعالى لهم .

قوله تعالى : ﴿ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إنهم لهم المنصورون﴾ كلمته تعالى لهم قبوله الذي قاله فيهم وهو حكمه وقضاؤه في حقهم وسبق الكلمة تقدمها عهداً أو تقدمها بالنفوذ والغلبة واللام تفيد معنى النفع أي إنا قضينا قضاءمحتوماً فيهم إنهم لهم المنصورون وقد أكدالكلام بوجوه من التأكيد .

وقد أطلق النصر من غير تقييده بدنياً أو آخرة أو بنحو آخر بل القرينة على خلافه قبال تعالى : ﴿ انها لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد﴾ (١) .

فالرسل عليهم السلام منصورون في الحجة لأنهم على الحق والحق غيسر مغلوب .

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٥١ .

وهم منصورون على أعدائهم إما بإظهارهم عليهم واما بالانتقام منهم قال تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلُكُ إِلَا رَجَالًا نُوحِي إليهم مِنْ أَهْلِ القرى ﴿ إِلَى أَنْ قَالَ ﴿ حَتَّى إِذَا اسْتِيأُسُ الرّسِلُ وَظُنُوا أَنْهُم قَدْ كَذْبُوا جَاءَهُم نَصَرْنَا فُنُجِيَ مِنْ نَصَارُنَا فَنُجِيَ مِنْ نَصَارُنَا عَنْ القوم المجرمين ﴾ (١) .

وهم منصورون في الآخرة كما قال تعالى : ﴿ يُومَ لَا يُخْذَيُ اللهِ النَّبِي والذَّينَ آمنوا معه﴾(٢) ، وقد تقدم آنفاً آية في سورة المؤمن في هذا المعنى .

قوله تعالى: ﴿وإن جندنا لهم الغالبون﴾ الجند هـو المجتمع الغليظ ولـذا يقال للعسكر جند فهو قريب المعنى من الحزب(٣) وقـد قال تعالى في موضع آخر من كلامه: ﴿ومن يتول الله ورسوله والذين آمنوا فإن حزب الله هم الغالبون﴾ (٤).

والمراد بقوله: ﴿ جندنا ﴾ هو المجتمع المؤتمر بأمره المجاهد في سبيله وهم المؤمنون خاصة أو الأنبياء ومن تبعهم من المؤمنين وفي الكلام على التقدير الثاني تعميم بعد التخصيص، وكيف كان فالمؤمنون منصورون كمتبوعيهم من الأنبياء قال تعالى: ﴿ ولا تهنوا ولا تحزنوا وأنتم الأعلون إن كنتم مؤمنين ﴾ (٥) وقد مر بعض الأيات الدالة عليه آنفاً.

والحكم أعني النصر والغلبة حكم اجتماعي منوط على العنوان لا غير أي إن الرسل وهم عباد أرسلهم الله والمؤمنون وهم جند لله يعملون بأمره ويجاهدون في سبيله ما داموا على هذا النعت منصورون غالبون ، وأما إذا لم يبق من الإيمان إلا اسمه ومن الانتساب إلا حديثه فلا ينبغي أن يرجي نصر ولا غلبة .

قوله تعالى : ﴿فتول عنهم حتى حين﴾ تفريع على حديث النصر والغلبة ففيه وعد للنبي مُنْدَاتُهُ بالنصر والغلبة وإيعاد للمشركين ولقريش خاصة .

<sup>(</sup>١) يوسف : ١١٠ .

<sup>(</sup>٢) التحريم: ٨.

 <sup>(</sup>٣) قبال تعالى : ﴿إِذْ جَاءَتَكُم جَنُـود ﴾ الاحزاب : ٩ وقبال فيهم يعينهم : ﴿وَلَمَا رَآى المؤمنون الأحزاب﴾ الاحزاب : ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) المائدة : ٥٦ .

<sup>(°)</sup> آل عمران : ۱۳۹ .

والأمر بالإعراض عنهم ثم جعله مغيا بقوله: ﴿حتى حين﴾ يلوح إلى أن الأمد غير بعيد وكان كذلك فهاجر النبي مُشْنَاهُ بعد قليل وأباد الله صناديد قريش في غزوة بدر وغيرها .

قوله تعالى: ﴿وأبصرهم فسوف يبصرون﴾ الأمر بالإبصار والإخبار بإبصارهم عاجلاً وعطف الكلام على الأمر بالتولي معجلاً يفيد بحسب القياس أن المعنى أنظرهم وأبصر ما هم عليه من الجحود والعناد قبال انذارك وتخويفك فسوف يبصرون وبال جحودهم واستكبارهم.

قوله تعالى : ﴿ أَفْبِعِذَابِنَا يَسْتَعْجُلُونَ فَإِذَا نَزِلُ بِسَاحِتُهُمْ فَسَاءَ صَبَاحِ الْمَنْذُرِينَ ﴾ توبيخ لهم لاستعجالهم وقولهم : متى هذا الوعد ؟ متى هذا الفتح ؟ وإيذان بأن هذا العذاب مما لا ينبغي أن يستعجل لأنه يعقب يوماً بئيساً وصباحاً مشؤماً .

ونزول العذاب بساحتهم كناية عن نزوله بهم على نحو الشمول والإحاطة ، وقوله : ﴿ فساء صباحاً ، والمنذرون هم المشركون من قريش .

قوله تعالى: ﴿وتول عنهم حتى حين وأبصر فسوف يبصرون كاكيد لما مر بتكرار الآيتين على ما قيل ، واحتمل بعضهم أن يكون المراد بما تقدم التهديد بعذاب الدنيا وبهذا ، التهديد بعذاب الآخرة . ولا يخلو من وجه فإن الواقع في الآية ﴿وأبصرهم من غير مفعول كما في الآية السابقة من قوله : ﴿وأبصرهم والحذف يشعر بالعموم وأن المراد إبصار ما عليه عامة الناس من الكفر والفسوق ويناسبه التهديد بعذاب يوم القيامة .

قوله تعالى : وسبحان ربك رب العزة عما يصفون تنزيه له تعالى عما يصفه به الكفار المخالفون لدعوة النبي سننات مما تقدم ذكره في السورة .

والدليل عليه إضافة التنزيه إلى قوله: ﴿ ربك ﴾ أي الرب الذي تعبده وتدعو إليه ، وإضافة الرب ثانياً إلى العزة المفيد لاختصاصه تعالى بالعزة فهو منيع الجانب على الإطلاق فلا يذله مذل ولا يغلبه غالب ولا يفوته هارب فالمشركون أعداء الحق المهددون بالعذاب ليسوا له بمعجزين .

قوله تعالى : ﴿ وسلام على المرسلين ﴾ تسليم على عامة المرسلين وصون

لهم من أن يصيبهم من قبله تعالى ما يسوؤهم ويكرهونه .

قوله تعالى : ﴿والحمد لله رب العالمين﴾ تقدم الكلام فيه في تفسير سورة الفاتحة .

## ( بحث روائي )

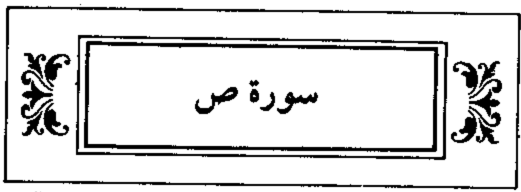
في الدر المنثور أخرج محمد بن نضر وابن عساكر عن العلاء بن سعيد أن رسول الله على قال يوماً لجلسائه : أطّت السماء وحق لها أن تئط ، ليس منها موضع قدم إلا عليه ملك راكع أو ساجد . ثم قرأ ﴿ وإنا لنحن الصافون وإنا لنحن المسبحون ﴾ .

أقول: وروي هذا المعنى عنه ﷺ بغير هذا الطريق.

وفيه أخرج ابن مردويه عن أنس أن النبي ﷺ كان إذا قام إلى الصلاة قال : استووا تقدم يا فلان تأخر يا فلان أقيموا صفوفكم يـريد الله بكم هـدي الملائكـة ثم يتلو : ﴿إِنَا لَنْحَنَ الصافون وإنا لَنْحَنَ المسبحون﴾ .

وفي نهج البلاغة قال مُؤَنِّنَهُ في وصف الملائكة : وصافون لا يتزايلون ومسبحون لا يسأمون .

Presented by: https://iafrilibrary.com



مكية ، وهي ثمان وثمانون آية .

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحمانِ ٱلرَّحِيمِ

ص وَالْقُرْآنِ ذِي آلنَّهُمْ مِنْ قَرْنِ فَنَادَوْا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ (٣) وَشِقَاقٍ (٢) كُمْ أَهْلَكْنَامِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنِ فَنَادَوْا وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ (٣) وَعَجِبُوا أَنْ جَآءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هٰذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (٤) وَعَجَبُوا أَنْ جَآءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هٰذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (٤) أَجْعَلَ الْآلِهَةَ إِلَها وَإِحِداً إِنَّ هٰذَا لَشَيْءٌ عُجابٌ (٥) وَانْطَلَقَ الْمَلاَ مَنْهُمْ أَنِ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ آلِهَتِكُمْ إِنَّ هٰذَا لَشَيْءٌ يُرادُ (٦) مَا سَمِعْنَا بِهٰذَا فِي الْمِلَّةِ الْآخِرةِ إِنْ هٰذَا إِلَّا اخْتِلَاقٌ (٧) ءَأَنْزِلَ عَلَيْهِ سَمِعْنَا بِهٰذَا فِي الْمِلَّةِ الْآخِرةِ إِنْ هٰذَا إِلَّا اخْتِلَاقٌ (٧) ءَأَنْزِلَ عَلَيْهِ اللَّذِكُرُ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُمْ فِي شَكِّ مِنْ ذِكْرِي بَلْ لَمَّا يَذُوقُواعَذَابِ (٨) أَمْ لَهُمْ مُلْكُ النَّكُورُ مِنْ بَيْنَا بَلْ هُمْ فِي شَكْ مِنْ ذِكْرِي بَلْ لَمَّا يَذُوقُواعَذَابِ (٨) أَمْ لَهُمْ مُلْكُ النَّمُورُ وَقُوا فِي الْأَسْبَابِ (١٠) جُنْدُ مَا لَكُ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَحْزَابِ (١١) كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ اللَّاكُ مَهْزُومٌ مِنَ الْأَحْزَابِ (١١) كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَوْرُعُونُ ذُو الْأُوتَادِ (١٢) وَثَمُودُ وَقُومٌ لُوطٍ وَأَصْحَابُ لُثَيْكَةِ أُولِيكَ وَعَادُ الْأَحْزَابُ (٢١) وَنَكُودُ وَقُومٌ لُوطٍ وَأَصْحَابُ لُثَيْكَةٍ أُولِيكَ وَعَادُ (٤) وَمَا يَنْظُرُ وَوْرُابُ (٢٢) إِنْ كُلُّ إِلَّ كَذَّبَ آلرُّسُلَ فَحَقً عِقَابِ (١٤) وَمَا يَنْظُرُ

هُؤُلَاءِ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً مَالَهَا مِنْ فَوَاقٍ (١٥) وَقَالُوا رَبَّنَا عَجِّـلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْل يَوْمِ الْحِسَابِ (١٦) .

## (بیان)

يدور الكلام في السورة حول كون النبي مَشِنْتُ منذراً بالذكر النازل عليه من عند الله سبحانه الداعي إلى التوحيد وإخلاص العبودية له تعالى .

فتبدأ بذكر اعتزاز الكفار وشقاقهم وبالجملة استكبارهم عن اتباعه والإيمان به وصد الناس عنه وتفوههم بباطل القول في ذلك ورده في فصل .

ثم تأمر النبي مَشِيْنَ بِهِ بِالصبر وذكر قصص عباده الأولين في فصل ثم يذكر مآل حال المتقين والطاغين في فصل . ثم تأمر النبي مَشِيْنَ بِإبلاغ نذارت ودعوت الله وأن مآل اتباع الشيطان إلى النار على ما قضى به الله يـوم أمر الملائكة بالسجدة لأدم فأبي إبليس فرجمه وقضى عليه وعلى من تبعه النار . في فصل .

والسورة مكية بشهادة سياق آياتها .

قوله تعالى : ﴿ صَ والقرآن ذي الذكر بل الذين كفروا في عزة وشقاق المراد بالذكر ذكر الله تعالى بتوحيده وما يتفرع عليه من المعارف الحقة من المعاد والنبوة وغيرهما ، والعزة الامتناع ، والشقاق المخالفة ، قال في مجمع البيان : وأصله أن يصير كل من الفريقين في شق أي في جانب ومنه يقال : شق فلان العصا إذا خالف انتهى .

والمستفاد من سياق الآيات أن قوله: ﴿والقرآن دَي الذكر﴾ قسم نظير ما في قوله: ﴿يس والقرآن الحكيم﴾ ﴿قَ والقرآن المجيد﴾ ﴿نَ والقلم﴾ لاعطف على ما تقدمه، وأما المقسم عليه فالذي يدل عليه الإضراب في قوله: ﴿بل الذين كفروا في عزة وشقاق وقد هلك فيه قرون عزة وشقاق وقد هلك فيه قرون كثيرة ثم ذكر إنذار النبي مَنْ الله وما قاله الكفار عليه وما أمرهم به ملؤهم حول إنذاره مَنْ الله المنافرين، ويشهد على ذلك من المعرض في السورة بإنذاره مَنْ الذكر مرة بعد أخرى.

وقد قيل في قوله : ﴿ صَ والقرآن ذي الذكر ﴾ من حيث الإعراب والمعنى وجوه كثيرة لا محصل لأكثرها تركنا إيرادها لعدم الجدوى .

والمعنى ـ والله أعلم ـ اقسم بالقرآن المتضمن للذكر ـ إنك لمن المنذرين ـ بل الذين كفروا في امتناع عن قبوله واتباعه ومخالفة له .

قوله تعالى : ﴿كم أهلكنا من قبلهم من قرن فنادوا ولات حين مناص﴾ القرن أهل عصر واحد ، والمناص بالنون مصدر ناص ينوص أي تأخر كما أنه بالباء الموحدة بمعنى التقدم على ما في المجمع وقيل : هو بمعنى الفرار .

والمعنى: كثيراً ما أهلكنا من قبل هؤلاء الكفار من قرن وأمة بتكذيبهم الرسل المنذرين فنادوا عند نزول العذاب بالبويل كقولهم: يا ويلنا إنا كنا ظالمين أو بالاستغاثة بالله سبحانه وليس الحين حين تأخر الأخذ والعذاب أوليس الحين حين فرار.

قوله تعالى : ﴿وعجبوا أَن جاءهم منذر منهم وقال الكافرون هذا ساحر كذاب﴾ أي تعجبوا من مجيء منذر من نوعهم بأن كان بشراً فإن الوثنية تنكر رسالـة البشر .

وقوله: ﴿ وقال الكَافرون هذا ساحر كذَاب ﴾ يشيرون بهذا إلى النبي مَشْنَاتُهُ يرمونه بالسحر لكونهم عاجزين عن الإتيان بمثل ما أتى به وهـو القرآن ، وبالكذب لزعمهم أنه يفتري على الله بنسبة القرآن وما فيه من المعارف الحقة إليه تعالى .

قوله تعالى : ﴿ أَجعل الآلهة إلها واحداً إن هذا لشيء عجاب ﴾ العجاب بتخفيف الجيم اسم مبالغة من العجب وهو بتشديد الجيم أبلغ .

وهو من تتمة قول الكافرين والاستفهام للتعجيب والجعل بمعنى التصيير وهو كما قيل تصيير بحسب القول والاعتقاد والدعوى لا بحسب الواقع كما في قول تعالى : فوجعلوا الملائكة الذين هم عباد الرحمان إناثاً (١) فمعنى جعله مُنْفَاتُهُ الألهة إلها واحداً هو إبطاله الوهية الآلهة من دون الله وحكمه بأن الإله هو الله لا إله إلا هو .

قوله تعالى : ﴿وَانْطُلُقُ الْمُلَا مُنْهُمُ أَنْ امْشُوا وَاصْبِرُوا عَلَى ٱلْهَتَّكُمُ إِنْ هَذَا لَشيء

<sup>(</sup>١) الزخرف : ١٩ .

يراد في نسبة الانطلاق إلى ملاهم وأشرافهم وقولهم ما قالبوا يلوح إلى أن أشراف قريش اجتمعوا على النبي منظرات ليحلوا مشكلة دعوته إلى التوحيد ورفض الآلهة بنوع من الاستمالة وكلموه في ذلك فما وافقهم في شيء منه ثم انطلقوا وقال بعضهم لبعض أو قالوا لأتباعهم أن امشوا واصبروا الخ وهذا يؤيد ما ورد في أسباب النزول مما سيجيء في البحث الروائي الأتي إن شاء الله

وقوله: ﴿أَن امشُوا واصبروا على آلهتكم﴾ بتقدير القول أي قائلين أن امشُوا واصبروا على آلهتكم ولا تتركوا عبادتها وإن عابها وقدح فيها ، وظاهر السياق أن القول قول بعضهم لبعض ، ويمكن أن يكون قولهم لتبعتهم .

وقوله : ﴿ إِن هذا لَشِيء يراد﴾ ظاهره أنه إشارة إلى ما يدعو إليه النبي المُنافِينِ وَاللهُ وَاللهُ وَأَنْ مَطَلُوبُهُ شَيء يراد بالطبع وهو السيادة والرئاسة وإنما جعل الدعوة ذريعة اليه فهو نظير قول الملإ من قوم نوح لعامتهم : ﴿ مَا هَذَا إِلَّا بَشْرَ مَثْلُكُم يَرِيدُ أَنْ يَتْفَضّلُ عَلَيْكُم ﴾ (١) .

وقيل : المعنى إن هذا الذي شاهدناه من إسراره عَشِلَتُهُ على ما يطلبه وتصلبه في دينه لشيء عظيم يراد من قبله .

وقيل : المعنى أن هذا الأمر لشيء من نوائب الـدهر يـراد بنا فـلا حيلة إلا إن نمشوا وتصبروا .

وقيل : المعنى إن الصبر خلق محمود يراد منا في مثل هـذه الموارد ، وقيـل غير ذلك وهي وجوه ضعيفة لا يلائمها السياق .

قوله تعالى : ﴿ مَا سَمَعْنَا بِهِذَا فِي الْمُلَةُ الْآخِرَةُ إِنْ هَذَا إِلَا اَخْتَلَاقَ ﴾ أرادوا بالملة الآخرة المذهب الذي تداوله الآخرون من الأمم المعاصرين لهم أو المقارنين لعصرهم قبال الملل الأولى التي تداولتها الأولون كأنهم يقولون : ليس هذا من الملة الآخرة التي يرتضيها أهل الدنيا اليوم بل من أساطير الأولين .

وقيل: المراد بالملة الأخرة النصرانية لأنها آخر الملل وهم لا يقولون بالتوحيد بل بالتثليث ، وضعفه ظاهر إذ لم يكن للنصرانية وقع عندهم كالإسلام .

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٢٤ .

وقوله : ﴿ إِن هَذَا إِلَّا اخْتَلَاقَ ﴾ أي كذب وافتعال .

قوله تعالى : ﴿ عَلَيْهُ الذَّكُو مَنْ بِينَا ﴾ استفهام إنكاري بـداعي التكذيب أي لا مرجح عند محمد الله يشرجح بـ علينا فينـزل عليه الـذكر دوننا فهو إنكـار الاختصاص بنزول الذكر نـظير قـولهم : ما أنت إلا بشـر مثلنا في نفي الاختصاص بالرسالة .

قوله تعالى : ﴿ بِل هم في شك من ذكري بل لما يذوقوا عذاب ﴾ إضراب عن جميع ما قالوه أي إنهم لم يقولوا عن إيمان واعتقاد به بل هم في شك من ذكري وهو القرآن .

وليس شكهم فيه من جهة خفاء دلالة آية النبوة وقصورها عن إفادة اليقين بل تعلق قلوبهم بما عندهم من الباطل ولـزومهم التقليد يصـرفهم عن النظر في دلالـة الآية الإلهية المعجزة فشكوا في الذكر والحال أنه آية معجزة .

وقوله: وبل لما يذوقوا عذاب إضراب عن الإضراب أي ليس إنكارهم وعدم إيمانهم به عن شك منهم فيه بل لأنهم لعتوهم واستكبارهم لا يعترفون بحقيته ولو لم يكن شك ، حتى يذوقوا عذابي فيضطروا إلى الإعتراف كما فعل غيرهم .

وفي قوله : ﴿ لَمَا يَذُوقُوا عَذَابِ ﴾ أي لم يَذُوقُوا بَعَـَدَ عَذَابِي ، تَهـَـدَيدُ بَعَـذَابِ واقع .

قوله تعالى: ﴿أَم عندهم خزائن رحمة ربك العزيز الوهاب﴾ الكلام في موقع الإضراب و﴿أَم﴾ منقطعة والكلام ناظر إلى قولهم: ﴿ما أنزل عليه الذكر من بينا﴾ أي بل أعندهم خزائن رحمة ربك التي ينفق منها على من يشاء حتى يمنعوك منها بل هي له تعالى وهو أعلم حيث يجعل رسالته ويخص برحمته من يشاء .

وتذييل الكلام بقول : ﴿ العزيز الوهاب ﴾ لتأييد محصل الجملة أي ليس عندهم شيء من خزائن رحمته لأنه عزيز منيع جانبه لا يداخل في أمره أحمد . ولا لهم أن يصرفوا رحمته عن أحد لأنه وهاب كثير الهبات .

قول عالى : ﴿ أَم لَهُم مَلَكُ السماوات والأرض وما بينهما فليرتقوا في الأسباب ﴾ ﴿ أَم ﴾ منقطعة ، والأمر في قوله : ﴿ ليرتقوا ﴾ للتعجيز والارتقاء الصعود ،

والأسباب المعارج والمناهج التي يتوسل بها إلى الصعود إلى السماوات ويمكن أن يراد بارتقاءالأسباب التسبب بالعلل والحيل الذي يحصل به لهم المنع والصرف.

والمعنى : بـل ألهم ملك السمـاوات والأرض فيكـون لهم أن يتصـرفـوا فيهـا فيمنعـوا نزول الـوحي السماوي إلى بشـر أرضي فإن كـان كذلـك فليصعدوا معـارج السماوات أو فليتسببوا الأسباب وليمنعوا من نزول الوحى عليك .

قوله تعالى : ﴿جندما هنالك مهزوم من الأحزاب﴾ الهزيمة الخذلان و ﴿من الأحزاب﴾ بيان لقوله : ﴿جندما﴾ و ﴿ما﴾ للتقليل والتحقير ، والكلام مسوق لتحقير أمرهم رغماً لما يشعر به ظاهر كلامهم من التعزز والإعجاب بأنفسهم .

يدل على ذلك تنكير ﴿جند﴾ وتتميمه بلفظة ﴿ما﴾ والإشارة إلى مكانتهم بهنالك الدال على البعيد وعدهم من الأحزاب المتحزبين على الرسل الذين قبطع الله دابر الماضين منهم كما سيذكر ولذلك عد هذا الجند مهزوماً قبل انهزامهم .

والمعنى : هم جندما أقبلاء أذلاء منهزمون هنالك من أولئك الأحراب المتحزبين على الرسل الذين كذبوهم فحق عليهم عقابي .

قوله تعالى : ﴿كذبت قبلهم قوم نوح وعاد وفرعون ذوالأوتاد﴾ إلى قوله ﴿فحق عقاب﴾ ذوالأوتاد وصف فرعون والأوتاد جمع وتد وهو معروف . قيل : سمي بذي الأوتاد لأنه كانت له ملاعب من أوتاد يلعب له عليها ، وقيل : لأنه كان يعذب من غضب عليه من المجرمين بالأوتاد يوتد يديه ورجليه ورأسه على الأرض فيعذبه وقيل : معناه ذو الجنود أوتاد الملك ، وقيل : غير ذلك من الوجوه ، ولا دليل على شيء منها يعول عليه .

وأصحاب الأيكة قوم شعيب وقد تقدم في سورة الحجر والشعراء ، وقوله : ﴿ فحق عقاب﴾ أي ثبت في حقهم واستقر فيهم عقابي فأهلكتهم .

قوله تعالى : ﴿وما ينظر هؤلاء إلا صيحة واحدة ما لها من فواق﴾ النظر الانتظار والفواق الرجوع والمهلة اليسيرة ، والمعنى وما ينتظر هؤلاء المكذبون من أمتك إلا صيحة واحدة تقضي عليهم وتهلكهم ما لها من رجوع أو مهلة وهي عذاب الاستئصال .

قـالوا: والمسراد من الصيحة صيحـة يوم القيـامة لأن أمـة محمد ع<sup>مانيات</sup> مؤخـر

عنهم العذاب إلى قيام الساعة ، وقـدَ عرفت في تفسيـر سورة يـونس أن ظاهـر آيات الكتاب يعطي خلاف ذلك فراجع .

قوله تعالى : ﴿وقالوا ربنا عجل لنا قطنا قبل يوم الحساب﴾ القط النصيب والحظ ، وهذه الكلمة استعجال منهم للعذاب قبل يوم القيامة استهزاء بحديث يوم الحساب والوعيد بالعذاب فيه .

## ( بحث روائي )

في الكافي بإسناده عن جابر عن أبي جعفر اللخابة قال : أقبل أبو جهل بن هشام ومعه قوم من قريش فدخلوا على أبي طالب فقالوا : إن ابن أخيك قد آذانا وآذى آلهتنا فادعه ومره فليكف عن آلهتنا ونكف عن إلهه .

قال: فبعث أبو طالب إلى رسول الله على فدعاه فلما دخل النبي على الله على من اتبع الهدى ثم جلس فخبره أبو ير في البيت إلا مشركاً فقال: السلام على من اتبع الهدى ثم جلس فخبره أبو طالب بما جاءوا به فقال: أوهل لهم في كلمة خير لهم من هذا يسودون بها العرب ويطأون أعناقهم ؟ فقال أبو جهل: نعم وما هذه الكلمة ؟ قال: تقولون: لا إله إلا الله

قال: فوضعوا أصابعهم في آذانهم وخرجوا وهم يقولون: ما سمعنا بهـذا في الملة الآخرة إن هذا إلا اختـلاق فأنـزل الله في قولهم ص والقـرآن ذي الذكـرـ إلى قوله ـ إلا اختلاق .

وفي تفسير القمي في قول تعالى: ﴿وعجبوا أَن جاءهم منذر منهم﴾ قال: لما أظهر رسول الله وأله الدعوة اجتمعت قريش إلى أبي طالب فقالوا: يا أبا طالب إن ابن أخيك قد سفه أحلامنا وسب آلهتنا وأفسد شبابنا وفرق جماعتنا فإن كان الذي يحمله على ذلك العدم جمعنا له مالاً حتى يكون أغنى رجل في قريش ونملكه علينا.

فاخبر أبو طالب رسول الله على بذلك فقال: والله لو وضعوا في يميني والقمر في يساري ما أردته ولكن يعطونني كلمة يملكون بها العرب ويدين لهم بها العجم ويكونون ملوكاً في الجنة فقال لهم أبو طالب ذلك فقالوا: نعم وعشر كلمات

فقال لهم رسول الله مَشِيْنِهِ تشهدون أن لا إله الله وأني رسول الله فقالوا: ندع ثلاث مائة وستين إلها ونعبد إلها واحداً ؟ .

فأنزل الله سبحانه : ﴿ بل عجبوا أن جاءهم منذر منهم وقال الكافرون هذا ساحر كذاب إلى قوله ﴿ إلا اختلاق ﴾ أي تخليط ﴿ ءأنـزل عليه الـذكر من بيننا بل هم في شك من ذكري ﴾ إلى قوله ﴿ من الأحزاب ﴾ يعني الذين تحزبوا عليه يوم الأحزاب .

أقول: والقصة مروية من طرق أهل السنة أيضاً وفي بعض رواياتهم أنه نوايسه الله الما عرض عليهم كلمة التوحيد قالوا له: سلنا غير هذه قال: لو جئتموني بالشمس حتى تضعوها في يدي ما سألتكم غيرها فغضبوا وقالوا والكلمة كناية عن تمليكهم إياه زمام نظام العالم الأرضي فإن الشمس والقمر من أعظم المؤثرات فيه، وقد أخذ على ما يظهران للحسن من القدر ليصح ما أريد من التمثيل.

وفي العلل بإسناده إلى إسحاق بن عمار قال: سألت أبا الحسن موسى بن جعفر على العلل بإسناده إلى إسحاق بن عمار قال: صارت سجدتين لم جعفر على كيف صارت الصلاة ركعة وسجدتين ؟ وكيف إذا صارت سجدتين لم تكن ركعتين ؟ فقال: إذا سألت عن شيء ففرغ قلبك لتفهم. إن أول صلاة صلاها رسول الله على الله على الله على الله على الله على قدام عرشه.

وذلك أنه لما أسري به وصار عند عرشه قال يـا محمد أدن من صـاد فاغسـل مساجدك وطهرها وصل لربك فدنا رسول الله مسلمية إلى حيث أمره الله تبارك وتعـالى فتوضأ واسبغ وضوءه .

قلت : جعلت فداك وما صاد الذي أُمر أن يغتسل منه ؟ فقال : عين تنفجر من ركن من أركان العرش يقال له ماء الحيوان وهو ما قال الله عز وجل : وص والقرآن ذي الذكر الحديث .

أقول: وروى هذا المعنى أعني أن ص نهـر يخـرج من ســـاق العـرش في المعاني عن سفيان الثوري عن الصادق علين ، وروي ذلك في مجمع البيان عن ابن عباس أنه اسم من أسماء الله تعالى قال: وروي ذلك عن الصادق علين .

وفي المعاني بالسناده إلى الأصبغ عن علي عَلَيْكُ في قول الله عز وجل : ﴿ وَقَالُوا رَبّنا عَجِلُ لَنَا قَطْنَا قَبْلُ يُومُ الْحِسَابِ ﴾ قال : نصيبهم من العذاب .

اصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَاذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أَوَّابٌ (١٧) إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَبّحْنَ بِالْعَشِيّ وَالْإِشْرَاقِ (١٨) وَٱلطُّيْرَ مَحْشُورَةً كُلُّ لَـهُ أَوَّابٌ (١٩) وَشَدَدْنَـا مُلْكَهُ وَآتَيْنَـاهُ الْحِكْمَةَ وَفَصْــلَ الْخِــطَابِ (٢٠) وَهَــلْ أَتَلْــكَ نَبُوًا الْخَصْمِ إِذْ تَـسَــوَّرُوا الْمِحْسَرَابُ (٢١) إِذْ دَخَلُوا عَلَىٰ دَاوُدَ فَفَرْعَ مِنْهُمْ قَالُوا لَا يَخَفْ خَصْمَانِ بَعْيٰ بَعْضَنَا عَلَىٰ بَعْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَلاَ تُشْطِطْ وَاهْدِنَا إِلَىٰ سَوَآءِ ٱلصِّرَاطِ (٢٢) إِنَّ هٰذَا أَخِي لَـهُ تِسْعُ وتِسْعُـونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةً وَاحِدَةً فَقَالَ أَكْفِلْنِيهَا وَعَزَّنِي فِي الْخِطَابِ (٢٣) قَالَ لَقَدْ ظَلَمَكَ بِسُؤَالِ نَعْجَتِكَ إِلَىٰ نِعَاجِهِ وَإِنَّ كَثِيرِاً مِنَ الْخُلَطَآءِ لَيَبْغِي بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْض إِلَّا ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ وَقَلِيلٌ مَا هُمْ وَظَنَّ دَاوُدُ أَنَّمَا فَتَنَّاهُ فَاسْتَغْفَرَ رَبَّهُ وَخَرَّ رَاكِعاً وَأَنَـابَ (٢٤) فَغَفَرْنَا لَهُ ذٰلِكَ وَإِنَّ لَـهُ عِنْدَنَـا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَـآبِ (٢٥) يَا دَاوُدَ إِنَّـا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِالْحَقِّ وَلَا تَتَّبِعِ الْهَـوَىٰ فَيُضِلَكَ عَنْ سَبِيلِ ٱللَّهِ إِنَّ ٱلَّـذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا نَسُوا يَوْمَ الْحِسَابِ (٢٦) وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَآءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلًا ذٰلِكَ ظُنُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْـلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ ٱلنَّارِ (٢٧) أَمْ نَجْعَلُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ (٢٨) كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكَ لِيَدَّبُّرُوآ آيَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٢٩) .

#### (بيان)

لما حكى سبحانه عن المشركين رميهم النبي عَلَيْهِ ودعوته الحقة باختلاق وأنها ذريعة إلى التقدم والرئاسة وأنه لا مرجح لـه عليهم حتى يختص بالـرسالـة والإنذار. ثم استهزائهم بيوم الحساب وعذابه الذي ينذرون به ؛ أمر النبي عَلَيْنَ الله بالصبر وأن لا يزلزله هفواتهم ولا توهن عزمه وأن يذكر عدة من عباده الأوابين له الراجعين إليه فيما دهمهم من الحوادث .

وهؤلاء تسعة من الأنبياء الكرام ذكرهم الله سبحانه: داود وسليمان وأيوب وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وإسماعيل واليسع وذو الكفل عليهم السلام، وبدأ بداود عن وذكر بعض قصصه.

قوله تعالى : ﴿ اصبر على ما يقولمون واذكر عبدنا داود ذا الأيد إنه أواب﴾ الأيد القوة وكان على ذا قوة في تسبيحه تعالى يسبح ويسبح معه الجبال والطير وذا قوة في ملكه وذا قوة في علمه وذا قوة وبطش في الحروب وقد قتل جالوت الملك كما قصه الله في سورة البقرة .

والأواب اسم مبالغة من الأوب بمعنى الـرجوع والمـراد به كثـرة رجوعـه إلى ربه .

قوله تعالى: ﴿إِنَّا سَخُرِنَا الْجِبَالُ مَعْهُ يَسْبَحَنَ بِالْعَشِي وَالْإِشْرَاقَ﴾ النظاهر أن ﴿معه﴾ متعلق بقوله: ﴿يَسْبَحْنَ وَجَمَلَة ﴿معهُ يَسْبَحَنَ بِيَانَ لَمْعَنَى التَسْخَيْرِ وقَدْمُ النظرف لتعلق العناية بتبعيتها لـداود واقتدائها به في التسبيح لكن قوله تعالى في موضع آخر: ﴿وسخرنا مع داود الجبال يسبحن والطير﴾(١) يؤيد تعلق النظرف بسخرنا ، وقد وقع في موضع آخر من كلامه تعالى : ﴿يَا جِبَالُ أُوبِي معه والطير﴾(٢) . والعشي والإشراق الرواح والصباح .

وقوله : ﴿إِنَّا سَخُرْنَا﴾ الخ ﴿إِنَّ فَيَهُ لَلْتَعَلَيْلُ وَالْآيَةُ وَمَا عَطَفَ عَلَيْهَا مَنَ اللَّهِ اللَّهِ وَعَلَمُهُ وَعَلَمُهُ وَكُونُهُ أُوابًا إِلَى رَبِّهُ . الآيات بيان لكونه مَا اللَّهِ دَا أَيْدُ فَى تَسْبَيْحُهُ وَمَلَّكُهُ وَعَلَّمُهُ وَكُونُهُ أُوابًا إِلَى رَبِّهُ .

قوله تعالى : ﴿والطير محشورة كل له أواب﴾ المحشورة من الحشر بمعنى

· ١٠ : أنبياء : ٧٩ . (٢) سبأ : ١٠ .

الجمع بإزعاج أي وسخرنا معه الطير مجموعة له تسبح معه .

وقوله: ﴿كُلُ لَهُ أُوابِ﴾ استئناف يقرر ما تقدمه من تسبيح الجبال والطير أي كُلُ من الجبال والطير أواب أي كثير الرجوع إلينا بالتسبيح فإن التسبيح من مصاديق الرجوع إليه تعالى . ويحتمل رجوع ضمير ﴿له﴾ إلى داود على بعد .

ولم يكن تأييد داود على أصل جعله تعالى للجبال والطير تسبيحاً فإن كل شيء مسبح لله سبحانه قال تعالى: ﴿ وإن من شيء إلا يسبح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم ﴾ (١) بل في موافقة تسبيحها لتسبيحه وقرع تسبيحها أسماع الناس وقد تقدم كلام في معنى تسبيح الأشياء لله سبحانه في تفسير قوله تعالى: ﴿ وإن من شيء إلا يسبح بحمده ﴾ الآية وأنه بلسان القال دون لسان الحال .

قوله تعالى: ﴿وشددنا ملكه وآتيناه الحكمة وفصل الخطاب﴾ قال الراغب: الشد العقد القوي يقال: شددت الشيء قويت عقده. انتهى فشد الملك من الاستعارة بالكناية والمراد به تقوية الملك وتحكيم أساسه بالهيبة والجنود والخزائن وحسن التدبير وسائر ما يتقوى به الملك.

والحكمة في الأصل بناء نوع من الحكم والمراد بها المعارف الحقة المتقنة التي تنفع الإنسان وتكمله ، وقيل : المراد النبوة ، وقيل الزبور وعلم الشرائع ، وقيل غير ذلك وهي وجوه ردية .

وفصل الخطاب تفكيك الكلام الحاصل من مخاطبة واحد لغيره وتمييز حقه من باطله وينطبق على القضاء بين المتخاصمين في خصامهم .

وقيل: المراد به الكلام القصد ليس بإيجازه مخلاً ولا بإطنابه مملاً ، وقيل: فصل الخطاب قول أما بعد فهو على أول من قال: أما بعد ، والآية التالية ﴿وهـل أتاك نبؤ الخصم﴾ الخ تؤيد ما قدمناه .

قوله تعالى: ﴿وهِل أَمَّاكُ نَبُو الْخَصِم إِذَ تَسُورُوا الْمَحَرَابِ﴾ الخصم مصدر كالخصومة أريد به القوم اللذي استقر فيهم الخصومة ، والتسور الارتقاء إلى أعلى السور وهو الحائط الرفيع كالتسنم بمعنى الارتقاء إلى سنام البعير والتذري بمعنى

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٤٤.

الارتقاء إلى ذروة الجبل ، وقد فسر المحراب بالغرفة والعلية ، والاستفهام للتعجيب والتشويق إلى استماع الخبر .

والمعنى هل أتاك يا محمد خبر القوم المتخاصمين إذ علوا سور المحراب محراب داود مالنانية.

قوله تعالى : ﴿إِذْ دخلوا على داود ففزع منهم ﴾ إلى آخر الآية لفظة ﴿إن ﴾ هذه ظرف لقوله : ﴿نبؤ الخصم ﴾ ومحصل المعنى أنهم دخلوا على داود وهو في محرابه لا من الطريق العادي بل بتسوره بالارتقاء إلى سوره والورود عليه منه ولذا فزع منهم لما رآهم دخلوا عليه من غير الطريق العادي وبغير إذن .

وقوله : ﴿ فَفَرَع منهم ﴾ قال الراغب : الفزع انقباض ونفار يعتري الإنسان من الشيء المخيف وهمو من جنس الجزع ولا يقال : فزعت من الله كما يقال : خفت منه . انتهى .

وقد تقدم أن الخشية تأثير القلب بحيث يستتبع الاضطراب والقلق وهي رذيلة مذمومة إلا الخشية من الله سبحانه ولـذا كان الأنبياء عليهم السلام لا يخشون غيره قال تعالى : ﴿ وَلا يَخْشُونَ أَحِداً إلا الله ﴾ (١) .

وأن الخوف هو التأثير عن المكروه في مقام العمل بتهيئة ما يتحرز به من الشر ويدفع به المكروه لا في مقام الإدراك فليس برذيلة مذمومة لذاته بل هو حسن فيما يحسن الاتقاء قال تعالى خطاباً لرسوله : ﴿ وَإِمَا تَخَافَنَ مَنْ قُومَ خَيَانَة ﴾ (٢) .

وإذا كان الفزع هو الانقباض والنفار الحاصل من الشيء المخوف كان أمراً راجعاً إلى مقام العمل دون الإدراك فلم يكن رذيلة بذاته بل كان فضيلة عند تحقق مكروه ينبغي التحرز منه فلا ضير في نسبته إلى داود مُلِلْنَاهُ في قوله : ﴿فَفَرَع منهم﴾ وهو من الأنبياء الذين لا يخشون إلا الله .

وقوله : ﴿قَالُوا لَا تَخْفُ خَصِمَانَ بِغَي بِعَضِنَا عَلَى بِعَضِ لَمَا رَأُوا مَا عَلَيْهِ داود سَالِنَانِ مِن الفَرْعِ أَرادُوا تطييب نفسه وإسكان روعه فقالُوا : ﴿لَا تَخْفُ ﴾ وهو نهي

(١) الأحزاب: ٣٩. (٢) الأنفال: ٥٨.

عن الفزع بالنهي عن سببه الذي هو الخوف ﴿خصمان بغي﴾ الخ أي نحن خصمان أي فريقان متخاصمان تجاوز بعضنا ظلماً على بعض .

وقوله : ﴿ فَاحَكُم بِينَنَا بِالْحَقِّ وَلَا تَشْطُطُ ﴾ النِّخ الشَّطُطُ الْجَورُ أَي فَاحَكُم بِينَنَا حَكُماً مَصَاحِباً لِلْحَقِّ وَلَا تَجَرُ فِي حَكُمَكُ وَدَلْنَا عَلَى الوسط العدل من الطريق .

قوله تعالى : ﴿إِنْ هَذَا أَخِي﴾ إلى آخر الآية بيان لخصومتهم وقوله : ﴿إِنْ هَذَا أَخِي﴾ كلام لواحد من أحد الفريقين يشير إلى آخر من الفريق الآخر بأن هذا أخي له ؛ الخ .

وبهذا يظهر فساد ما استدل بعضهم بالآية على أن أقبل الجمع اثنان لظهور قوله : ﴿ وَخَصَمَانَ ﴾ ﴿ هذا أخى ﴾ على الاثنينية .

وذلك لجواز أن يكون في كل واحد من جانبي التثنية أكثر من فرد واحد قال تعالى : ﴿هذا خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا﴾(١) الخ وجواز أن يكون أصل الخصومة بين فردين ثم يلحق بكل منهما غيره لإعانته في دعواه .

وقوله: ﴿ له تسع وتسعون نعجة ولَي نعجة واحدة فقال أكفلنيها وعزني في المخطاب ﴾ النعجة الأنثى من الضأن ، و ﴿ أكفلنيها ﴾ أي اجعلها في كفالتي وتحت سلطتي و ﴿ عزني في الخطاب ﴾ أي غلبني فيه والباقي ظاهر .

قوله تعالى: ﴿قال لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ﴾ إلى قوله ﴿وقليل ما هم ﴾ جواب داود على ، ولعله قضاء تقديري قبل استماع كلام المتخاصم الآخر فإن من الجائز أن يكون عنده من القول ما يكشف عن كونه محقاً فيما يطلبه ويقترحه على صاحبه لكن صاحب النعجة الواحدة ألقى كلامه بوجه هيج الرحمة والعطوفة منه على فادر إلى هذا التصديق التقديري فقال: ﴿لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ﴾ .

فاللام للقسم ، والسؤال ـ على ما قيل ـ مضمن معنى الإضافة ولـذا عدي إلى المفعول الثاني بإلى ، والمعنى اقسم لقد ظلمك بسؤال إضافة نعجتك إلى نعاجه .

<sup>(</sup>١) الحج : ١٩ .

وقوله: ﴿ وَإِن كثير من الخلطاء ليبغي بعضهم على بعض إلا الذين آمنُوا وعملوا الصالحات وقليل ما هم ﴾ من تمام كلام داود عَلَيْكُهُ يقرر به كلامه الأول والخلطاء الشركاء المخالطون.

قوله تعالى: ﴿وظن داود أنما فتناه فاستغفر ربه وخر راكعاً وأناب﴾ أي علم داود أنما فتناه بها والفتنة الامتحان، داود أنما فتناه بها والفتنة الامتحان، وقيل: ظن بمعناه المعروف الذي هو خلاف اليقين وذكر استغفاره وتوبته مطلقين يؤيد ما قدمناه ولو كان الظن بمعناه المعروف كان الاستغفار والتوبة على تقدير كونها فتنة واقعاً وإطلاق اللفظ يدفعه، والخر على ما ذكره الراغب سقوط يسمع منه خرير والخرير يقال لصوت الماء والريح وغير ذلك مما يسقط من علو، والركوع على ما ذكره مطلق الانحناء.

والإنابة إلى الله ـ على ما ذكره الراغب ـ الرجوع إليه بالتوبة وإخلاص العمـل وهي من النوب بمعنى رجوع الشيء مرة بعد أخرى .

والمعنى : وعلم داود أن هـذه الواقعـة إنما كـانت امتحانـاً امتحناه وأنـه أخطأ · فاستغفر ربه ـ مما وقع منه ـ وخر منحنياً وتاب إليه .

وأكثر المفسرين تبعاً للروايات على أن هؤلاء الخصم الداخلين على داود على داود المؤلفة أرسلهم الله سبحانه إليه ليمتحنه وستعرف حال الروايات .

لكن خصوصيات القصة كتسورهم المحراب ودخولهم عليه دخولاً غير عادي بحيث أفزعوه ، وكذا تنبهه بأنه إنها كان فتنة من الله له لا واقعة عادية ، وقوله تعالى بعد : ﴿فاحكم بين الناس بالحق ولا تتبع الهوى﴾ الظاهر في أن الله ابتلاه بما ابتلى لينبهه ويسدده في خلافته وحكمه بين الناس ، كل ذلك يؤيد كونهم من الملائكة وقد تمثلوا له في صورة رجال من الإنس .

وعلى هذا فالواقعة تمثل فيها الملائكة في صورة متخاصمين لأحدهما نعجة واحدة يسألها آخر له تسع وتسعون نعجة وسألوه القضاء فقال لصاحب النعجة الواحدة: ولقد ظلمك» النح وكان قوله منظف لو كان قضاء منجزاً حكماً منه في ظرف التمثل كما لو كان رآهم فيما يرى النائم فقال لهم ما قال وحكم فيهم بما حكم ومن المعلوم أن لا تكليف في ظرف التمثل كما لا تكليف في عالم الرؤيا

سورة ص ــ آية ٢٥ ــ ٢٦ ...... ١٩٥

وإنما التكليف في عالمنا المشهود وهو عالم المادة ولم تقع الواقعة فيه ولا كان هناك متخاصمان ولا نعجة ولا نعاج إلا في ظرف التمثل فكانت خطيئة داود متالخة في هذا الظرف من التمثل ولا تكليف هناك كخطيئة آدم متالخة في الجنة من أكل الشجرة قبل الهبوط إلى الأرض وتشريع الشرائع وجعل التكاليف ، واستغفاره وتوبته مما صدر منه كاستغفار آدم وتوبته مما صدر منه وقد صرح الله بخلافته في كلامه كما صرح بخلافة آدم متالخة في كلامه وقد مر توضيح ذلك في قصة آدم متالخة من سورة البقرة في الجزء الأول من الكتاب .

وأما على قول بعض المفسرين من أن المتخاصمين الداخلين عليه كانوا بشراً والقصة على ظاهرها فينبغي أن يؤخذ قوله: ﴿لقد ظلمك﴾ النح قضاء تقديرياً أي إنك مظلوم لولم يأت خصيمك بحجة بينة ، وإنما ذلك للحفظ على ما قامت عليه الحجة من طريقي العقل والنقل أن الأنبياء معصومون بعصمة من الله لا يجوز عليهم كبيرة ولا صغيرة .

على أن الله سبحانه صرح قبلًا بأنه آتـاه الحكمة وفصـل الخطاب ولا يــلائم ذلك خطأه في القضاء .

قوله تعالى : ﴿وَإِنْ لَهُ عَنْدُنَا لَـزَلْفَى وَحَسَنَ مَآبِ﴾ الـزَلْفَةُ والـزَلْفَى المَنزلَـةُ والحظوة ، والمآب المرجع ، وتنكير ﴿زَلْفَى﴾ و ﴿مآبِ﴾ للتفخيم ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ يَا دَاوِد إِنَا جَعَلْنَاكُ خَلَيْفَةً فِي الأَرْضُ ﴾ إلى آخر الآية الظاهـر أن الكلام بتقدير القول والتقدير فغفرنا له ذلك وقلنا يا داود الخ .

وظاهر الخلافة إنها خلافة الله فتنطبق على ما في قوله تعالى : فووإذ قال ربك للملائكة أني جاعل في الأرض خليفة (١) من شأن الخلافة أن يحاكي الخليفة من استخلفه في صفاته وأعماله فعلى خليفة الله في الأرض أن يتخلق بأخلاق الله ويريد ويفعل ما يريده الله ويحكم ويقضي بما يقضي به الله ـ والله يقضي بالحق ـ ويسلك سبيل الله ولا يتعداها .

ولذلك فِرّع على جعل خلافته قوله : ﴿فاحكم بين الناس بالحق﴾ وهذا يؤيد

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠ .

أن المراد بجعل خلافته إخراجها من القوة إلى الفعل في حقه لا مجرد الخلافة الشانية لأن الله أكمله في صفاته وآتاه الملك يحكم بين الناس.

وقول بعضهم: إن المراد بخلافته المجعولة خلافته ممن قبله من الأنبياء وتفريع قوله: ﴿ فَاحَكُم بِينَ النَّاسِ بِالْحَقِ ﴾ لأن الخلافة نعمة عظيمة شكرها العدل أو أن المترتب هو مطلق الحكم بين الناس الذي هو من آثار الخلافة وتقييده بالحق لأن سداده به ، تصرف في اللفظ من غير شاهد .

وقوله : ﴿ولا تتبع الهوى فيضلك عن سبيل الله ﴾ العطف والمقابلة بينه وبين ما قبله يعطيان أن المعنى ولا تتبع في قضائك الهوى هوى النفس فيضلك عن الحق الذي هو سبيل الله فتفيد الآية أن سبيل الله هو الحق .

قال بعضهم : إن في أمره على المراه المراه على المراه المراع المراه المرا

وفيه أن أمر تنبيه غيره بما وجه إليه من التكليف في محله لكن عصمة المعصوم وعدم حكمه إلا بالحق لا يمنع توجه التكليف بالأمر والنهي إليه فإن العصمة لا توجب سلب اختياره وما دام اختياره باقياً جاز بل وجب توجه التكليف إليه كما يتوجه إلى غيره من الناس ، ولولا توجه التكليف إلى المعصوم لم يتحقق بالنسبة إليه واجب ومحرم ولم تتميز طاعة من معصية فلغى معنى العصمة التي هي المصونية عن المعصية .

وقوله: ﴿إِن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب وفي نسيانه عذاب شديد والمراد بنسيانه عدم الاعتناء بأمره .

وفي الآية دلالة على أن كل ضلال عن سبيسل الله سبحانه بمعصية من المعاصى لا ينفك عن نسيان يوم الحساب .

قوله تعالى : ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَمَاءُ وَالْأَرْضُ وَمَا بِينَهُمَا بِاطْلَاكُ إِلَى آخَرَ الآية ، لما انتهى الكلام إلى ذكر يوم الحساب عطف عنان البيان عليه فاحتج عليه بحجتين إحداهما ما ساقه في هذه الآية بقوله : ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَمَاءُ ﴾ النّج وهو احتجاج من

طريق الغايات إذ لو لم يكن خلق السماء والأرض وما بينهما ـ وهي أمور مخلوقة مؤجلة توجد وتفنى ـ مؤدياً إلى غاية ثابتة باقية غير مؤجلة كان باطلاً والباطل بمعنى ما لا غاية له ممتنع التحقق في الأعيان . على أنه مستحيل من الحكيم ولا ريب في حكمته تعالى .

وربما أُطلق الباطل وأريد به اللعب ولو كان المراد ذلك كانت الآية في معنى قوله : ﴿وَمِا خَلَقْنَا السَمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بِينَهِمَا لَاعْبِينَ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَا بِالْحَقِ (١) .

وقيل: الآية عطف على ما قبلها بحسب المعنى كأنه قيل: ولا تتبع الهوى لأنه يكون سبباً لضلالك ولأنه تعالى لم يخلق العالم لأجل اتباع الهوى وهو الساطل بل خلقه للتوحيد ومتابعة الشرع.

وفيه أن الآية التالية : ﴿ أَم نجعل الذين آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض﴾ الخ لا تلاثم هذا المعنى .

وقوله: ﴿ ذَلَكُ ظُنَ الذِّينَ كَفَرُوا فَوَيَلَ لَلَذَينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ ﴾ أي خلق العالم باطلاً لا غاية له وانتفاء يــوم الحساب الــذي يظهــر فيه مــا ينتجه حســاب الأمور ظن الذين كفروا بالمعاد فويل لهم من عذاب النار.

قوله تعالى: ﴿أَم نَجَعَلُ النَّذِينُ آمنُوا وعملُوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار هذه هي الحجة الثانية على المعاد وتقريرها أن للإنسان كسائر الأنواع كمالاً بالضرورة وكمال الإنسان هو خروجه في جانبي العلم والعمل من القوة إلى الفعل بأن يعتقد الاعتقادات الحقة ويعمل الأعمال الصالحة اللتين يهديه إليهما فطرته الصحيحة وهما الإيمان بالحق والعمل الصالح اللذين بهما يصلح المجتمع الإنساني الذي في الأرض.

فالذين آمنوا وعملوا الصالحات وهم المتقون هم الكاملون من الإنسان والمفسدون في الأرض بفساد اعتقادهم وعملهم وهم الفجار هم الناقصون الخاسرون في إنسانيتهم حقيقة ، ومقتضى هذا الكمال والنقص أن يكون بإزاء الكمال حياة سعيدة وعيش طيب وبإزاء خلافه خلاف ذلك .

<sup>(</sup>١) الدخان : ٣٩ .

ومن المعلوم أن هذه الحياة الدنيا التي يشتركان فيها هي تحت سيطرة الأسباب والعوامل المادية ونسبتها إلى الكامل والناقص والمؤمن والكافر على السواء فمن أجاد العمل ووافقته الأسباب المادية فاز بطيب العيش ومن كان على خلاف ذلك لزمه الشقاء وضنك المعيشة.

فلو كانت الحياة مقصورة على هذه الحياة الدنيوية التي نسبتها إلى الفريقين على السواء ولم تكن هناك حياة تختص بكل منهما وتناسب حاله كان ذلك منافياً للعناية الإلهية بإيصال كل ذي حق حقه وإعطاء المقتضيات ما تقتضيه .

وإن شئت فقل: تسوية(١) بين الفريقين وإلغاء ما يقتضيه صلاح هـذا وفساد ذلك خلاف عدله تعالى .

والآية ـ كما ترى ـ لا تنفي استواء حال المؤمن والكافر وإنما قررت المقابلة بين من آمن وعمل صالحاً وبين من لم يكن كذلك سواء كان غير مؤمن أو مؤمناً غير صالح ولذا أتت بالمقابلة ثانياً بين المتقين والفجار .

قوله تعالى : ﴿كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته وليتذكر أولوا الألباب﴾ أي هذا كتاب من وصفه كذا وكذا ، وتوصيفه بالإنزال المشعر بالدفعة دون التنزيل الدال على التدريج لأن ما ذكر من التدبر والتذكر يناسب اعتباره مجموعاً لا نجوماً مفرقة .

والمقابلة بين ﴿ليدبروا﴾ و ﴿ليتذكر أُولُوا الألبابِ﴾ تفيد أن المراد بضمير الجمع الناس عامة .

والمعنى: هذا كتاب أنزلناه إليك كثير الخيرات والبركات للعامة والخاصة ليتدبره الناس فيهتدوا به أو تتم لهم الحجة وليتذكر به أولو الألباب فيهتدوا إلى الحق باستحضار حجته وتلقيها من بيانه.

## ( بحث روائي )

روى في الدر المنثور بطريق عن أنس وعن مجاهد والسدي وبعدة طرق عن ابن عباس قصة دخول الخصم على داود منشقة على اختلاف ما في الروايات وروى مثلها

<sup>(</sup>١) الحجة الأولى برهانية والثانية جدلية .

سورة ص ـ آية ۲۹ ...... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ... ۱۹۹ ...

القمي في تفسيره ورواها في العرائس وغيره وقند لخصها في مجمع البيان كما يأتي :

إن داود كان كثير الصلاة فقال: يا رب فضلت على إبراهيم فاتخذت خليلًا وفضلت عليّ موسى فكلمته تكليماً فقال: يا داود إنا ابتليناهم بما لم نبتلك بمثله فإن شئت ابتليتك فقال: نعم يا رب فابتلني .

فبينا هو في محرابه ذات يوم إذ وقعت حمامة فأراد أن يأخذها فطارت إلى كوة المحراب فذهب ليأخذها فاطلع من الكوة فإذا امرأة أوريا بن حيان تغتسل فهواها وهم بتزويجها فبعث بأوريا إلى بعض سراياه وأمر بتقديمه أمام التابوت الذي فيه السكينة ففعل ذلك وقتل.

فلما انقضت عدتها تزوجها وبنى بها فولد له منها سليمان فبينا هو ذات يوم في محرابه إذ دخل عليه رجلان ففزع منهما فقالا لا تخف خصمان بغى بعضنا على بعض \_ إلى قوله \_ وقليل ما هم ، فنظر أحد الرجلين إلى صاحبه ثم ضحك فتنبه داود على إنهما ملكان بعثهما الله إليه في صورة خصمين ليبكتاه على خطيئته فتاب وبكى حتى نبت الزرع من كثرة دموعه .

ثم قال في المجمع ـ ونعم ما قال ـ: إنه مما لا شبهة في فساده فإن ذلك ممنا يقدح في العدالة فكيف يجوز أن يكون أنبياء الله الذين هم أمناؤه على وحيه وسفراؤه بينه وبين خلقه بصفة من لا تقبل شهادته وعلى حالة تنفر عن الاستماع إليه والقبول منه .

أقول: والقصة مأخوذة من التوراة غير أن التي فيها أشنع وأفظع فعدلت بعض التعديل على ما سيلوح لك .

ففي التوراة ما ملخصه : وكان في وقت المساء أن داود قام عن سريره وتمشى على سطح بيت الملك فرأى من على السطح امرأة تستحم وكانت المرأة جميلة المنظر جداً .

فأرسل داود وسأل عن المرأة فقيل : إنها بتشَبَع امرأة أوريا الحثي فأرسل داود رسلًا وأخذها فدخلت عليه فاضطجع معها وهي مطهرة من طمثها ثم رجعت إلى بيتها وحبلت المرأة فأرسلت وأخبرت داود أنها حبلى .

وكان أوريا في جيش لـداود يحاربون بني عمون فكتب داود إلى يـوآب أمير جيشه يامره بإرسال أوريا إليه ولما أتاه وأقام عنده أياماً كتب مكتوباً إلى يوآب وأرسله بيـد أوريا ، وكتب في المكتـوب يقول : اجعلوا أوريـا في وجـه الحـرب الشـديـدة وارجعوا من ورائه فيضرب ويموت ففعل به ذلك فقتل وأخبر داود بذلك

فلما سمعت امرأة أوريا أنه قد مات ندبت بعلها ، ولما مضت المناحة أرسل داود وضمها إلى بيته وصارت له امرأة وولدت له إبناً وأما الأمر الـذي فعله داود فقبح في عيني الرب .

فأرسل الرب ناثان النبي إلى داود فجاء إليه وقال له: كان رجلان في مدينة واحدة واحد منهما غني والآخر فقير ، وكان للغني غنم وبقر كثيرة جداً وأما الفقير فلم يكن له شيء إلا نعجة واحدة صغيرة قد اقتناها ورباها فجاء ضيف إلى الرجل الغني فعفا أن يأخذ من غنمه ومن بقره ليهيىء للضيف الذي جاء إليه فأخذ نعجة الرجل الفقير وهيا لضيفه ، فحمي غضب داود على الرجل جداً وقال لناثان : حي هو الرب إنه يقتل الرجل الفاعل ذلك وترد النعجة أربعة أضعاف لأنه فعل هذا الأمر ولأنه لم يشفق .

فقال ناثان لداود: أنت هو الرجل يعاتبك الرب ويقول: سأقيم عليك الشر من بيتك وآخذ نساءك أمام عينيك وأعطيهن لقريبك فيضطجع معهن قدام جميع إسرائيل وقدام الشمس جزاء لما فعلت بأوريا وامرأته.

فقال داود لناثان.: قد أخطأت إلى الرب فقال ناثان لداود: الرب أيضاً قد نقل عنك خطيئتك. لا تموت غير أنه من أجل أنك قد جعلت بهذا الأمر أعداء الرب يشمتون فالابن المولود لك من المسرأة يموت، فأمرض الله الصبي سبعة أيام ثم قبضه ثم ولدت امرأة أوريا بعده لداود ابنه سليمان.

وفي العيون في باب مجلس الرضا عند المأمون مع أصحاب الملل والمقالات قال الرضا على المهاب الملل عنه ؟ قال : والمقالات قال الرضا على على في عمرابه إذ تصور له إبليس على صورة طير أحسن يقولون : إن داود كان يصلي في محرابه إذ تصور له إبليس على صورة طير أحسن

<sup>(</sup>١) ملخص من الاصحاح الحادي عشر والثاني عشر من صموئيل الثاني .

ما يكون من الطيور فقطع داود صلاته وقام يأخذ الطير إلى الدار فخرج في إثره فطار الطير إلى السطح فصعد في طلبه فسقط الطير في دار أوريا بن حيان .

فاطلع داود في إثر الطير فإذا بامرأة أوريا تغتسل فلما نظر إليها هواها وكان قد أخرج أوريا في بعض غزواته فكتب إلى صاحبه أن قدم أوريا أمام التابوت فقدم فظفر أوريا بالمشركين فصعب ذلك على داود فكتب إليه ثانية أن قدمه أمام التابوت فقدم فقتل أوريا وتزوج داود بامرأته .

قال: فضرب الرضا عَلَى الله على جبهته وقال: إنا لله وإنا إليه راجعون لقد نسبتم نبياً من أنبياء الله إلى التهاون بصلاته حتى خرج في إثر الطير ثم بالفاحشة ثم بالقتل.

فقال: يا ابن رسول الله ما كانت خطيئته ؟ فقال: ويحك إن داود على إنما ظن أنه ما خلق الله خلقاً هو أعلم منه فبعث الله عز وجل إليه الملكين فتسورا المحراب فقال: خصمان بغى بعضنا على بعض فاحكم بيننا بالحق ولا تشطط واهدنا إلى سواء الصراط إن هذا أخي له تسع وتسعون نعجة ولي نعجة واحدة فقال أكفلنيها وعزني في الخطاب فعجل داود على المدعى عليه فقال: لقد ظلمك بسؤال نعجتك إلى نعاجه ولم يسأل المدعي البينة على ذلك ، ولم يقبل على المدعي عليه فيقول له: ما تقول ؟ فكان هذا خطيئة رسم الحكم لا ما ذهبتم إليه المدعي عليه غز وجل يقول: ﴿ يَا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق لله إلى آخر الأية .

فقال: يا ابن رسول الله فما قصته مع أوريا؟ قال الرضا مَشَنَظُه: إن المرأة في أيام داود كانت إذا مات بعلها أو قتل لا تتزوج بعده أبداً فأول من أباح الله عنز وجل له أن يتزوج بامرأة قتل بعلها داود مَشَنْظِهِ فتزوج بامرأة أوريا لما قتل وانقضت عدتها فذلك الذي شق على الناس من قتل أوريا.

وفي أمالي الصدوق بإسناده إلى أبي عبد الله عَلَىٰ أنه قال لعلقمة : إن رضا الناس لا يملك وألسنتهم لا تضبط ألم ينسبوا داود عَلَىٰ أنه تبع البطير حتى نظر إلى أم أنه تبع البطير حتى نظر إلى امرأة أوريا فهواها ، وأنه قدم زوجها أمام التابوت حتى قتل ثم تزوج بها الحديث .

## (كلام في قصص داود في فصول)

١ - قصته في القرآن : لم يقع من قصته في القرآن إلا إشارات فقد ذكر سبحانه أنه كان في جيش طالوت الملك حين حارب جالوت فقتل داود فآتاه الله الملك بعد طالوت والحكمة وعلمه مما يشاء(١) وجعله خليفة له يحكم بين الناس وآتاه فصل الخطاب(٢) ، وقد أيد الله ملكه وسخر معه الجبال والطيس يسبحن معه(٣) ، وألان له الحديد يعمل وينسج منه الدروع(٤)(٥) .

۲ - جميل الثناء عليه في القرآن: عده سبحانه من الأنبياء وأثنى عليه بما أثنى عليهم وخصه بقوله: ﴿وآتينا داود زبوراً ﴾(١)(٧) وآتاه فضلاً وعلماً (١)(٩) وآتاه المحكمة وفصل الخطاب وجعله خليفة في الأرض (١١) ووصفه بأنه أوّاب وأن له عنده لـزلفى وحسن مآب (١١).

٣- التدبر في آيات الكتاب المتعرضة لقصة دخول المتخاصمين على داود مناشك لا يعطي أزيد من كونه امتحاناً منه تعالى له مناشخ في ظرف التمثل ليربيه تربية إلهية ويعلمه رسم القضاء العدل فلا يجور في الحكم ولا يعدل عن العدل.

وأما ما تضمنته غالب الروايات من قصة أوريا وامرأته فهو مما يجل عنه الأنبياء ويتنزه عنه سـاحتهم وقد تقـدم في بيان الأيـات والبحث الروائي محصـل الكلام في ذلك .

\* \* \*

وَوَهَبْنَا لِدَاوُدَ سُلَيْمٰنَ نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوَّابُ (٣٠) إِذْ عُرِضَ عَلَيْهِ بِالْعَشِيِّ آلصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ (٣١) فَقَالَ إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ بِالْعَشِيِّ آلصَّافِنَاتُ الْجِيَادُ (٣١) فَقَالَ إِنِّي أَحْبَبْتُ حُبَّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ (٣٢) رُدُّوهَا عَلَيَّ فَعَظفِقَ مَسْحاً فِكْرِ رَبِّي حَتَّىٰ تَوَارَتْ بِالْحِجَابِ (٣٢) رُدُّوهَا عَلَيَّ فَعَظفِقَ مَسْحاً

(۱) البقرة: ۲۰۱.
 (۵) سبأ: ۱۱.
 (۹) النمل: ۱۰.

(۲) ص: ۲۰ و ۲۰ ، (۱) النساء: ۱۶۳ ، (۱۰) ص: ۲۰ و ۲۰ .

(٣) الأنبياء : ٧٩ ، ص ١٩ ، (٧) الأنعام : ٨٨ ـ ٨٨ . (١١) ص : ١٩ و ٢٥ .

(٤) الأنبياء: ٨٠ . (٨) سبأ : ١٠ .

بِٱلسُّوقِ وَالْأَعْنَاقِ (٣٣) وَلَقَدْ فَتَنَّا سُلَيْمَنَ وَأَلْقَيْنَا عَلَىٰ كُرْسِيِّهِ جَسَداً ثُمَّ أَنَابَ (٣٤) قَالَ رَبِّ اغْفِرْ لِي وَهَبْ لِي مُلْكاً لاَ يَنْبَغِي لِأَحَدِ مِنْ بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ (٣٥) فَسَحَّوْنَا لَهُ آلرِّيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَآءً بَعْدِي إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَّابُ (٣٥) فَسَحَّوْنَا لَهُ آلرِيحَ تَجْرِي بِأَمْرِهِ رُخَآءً حَيْثُ أَصَابَ (٣٧) وَآلشَّيَاطِينَ كُلَّ بَنَّآءٍ وَغَوَّاصٍ (٣٧) وَآخَرِينَ مَقْدَرُ أَنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْسِرِ مُقَدَرِينَ فِي الْأَصْفَادِ (٣٨) هُـذَاعَطَآؤُنَا فَآمُنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْسِرِ مُقَابِ (٣٩) وَإِنَّ لَهُ عِنْدَنَا لَزُلْفَىٰ وَحُسْنَ مَآبِ (٤٠) .

## (بیان)

القصة الثانية من قصص العباد الأوّابين التي أمر النبي مَشْنَاتُهِ أَن يصبر ويذكرها .

قوله تعالى : ﴿ووهبنا لداود سليمان نعم العبد إنه أواب﴾ أي وهبناة له ولـداً والباقي ظاهر مما تقدم .

قوله تعالى: ﴿إِذْ عَرْضَ عَلَيْهُ بِالْعَشِي الْصَافِئَاتِ الْجِيادِ﴾ العشي مقابل الغداة وهو آخر النهار بعد النزوال ، والصافِئات على ما في المجمع جمع الصافِئة من الخيل وهي التي تقوم على ثلاث قوائم وترفع إحدى يديها حتى تكون على طرف الحافر . قال : والجياد جمع جواد والياء ههنا منقلبة عن واو والأصل جِواد وهي السراع من الخيل كأنها تجود بالركض . انتهى .

قوله تعالى : ﴿ فقال إني أحببت حب الخير عن ذكر ربي حتى توارت بالحجاب الضمير لسليمان ، والمراد بالخير : الخيل ـ على ما قيل ـ فإن العرب تسمي الخيل خيراً وعن النبي مسئل الخير معقود بنواصي الخيل إلى يوم القيامة .

وقيل: المراد بالخير المال الكثير وقد استعمل بهذا المعنى في مواضع من كلامه تعالى كقوله: ﴿إِنْ تُرِكُ خيراً ﴾(١).

وقوله : ﴿ إِنِّي أَحببت حب الخير عن ذكر ربي ﴾ قالوا : إن ﴿ أَحببت ﴾ مضمن معنى الإيشار و ﴿ عن ﴾ بمعنى على ، والمراد إني آثـرت حب الخيل على ذكـر ربي

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٠ .

وهو الصلاة محباً إياه أو أحببت الخيل حباً مؤثـراً إياه على ذكـر ربي ــ فاشتغلت بمــا عرض علي من الخيل عن الصلاة حتى غربت الشمس .

وقوله: ﴿حتى توارت بالحجاب﴾ الضمير على ما قالوا للشمس والمراد بتواريها بالحجاب غروبها واستتارها تحت حجاب الأفق، ويؤيد هذا المعنى ذكر العشي في الآية السابقة إذ لولا ذلك لم يكن غرض ظاهر يترتب على ذكر العشى.

فمحصل معنى الآية أني شغلني حب الخيـل ـ حين عرض الخيـل علي ـ عن الصلاة حتى فات وقتها بغروب الشمس ، وإنما كان يحب الخيـل في الله ليتهيأ به للجهاد في سبيل الله فكان الحضور للعرض عبادة منه فشغلته عبادة عن عبادة غير أنه يعد الصلاة أهم .

وقيل: ضمير ﴿توارت﴾ للخيل وذلك أنه أمر بإجراء الخيل فشغله النظر في جريها حتى غابت عن نظره وتوارت بحجاب البعد، وقد تقدم أن ذكر العشي يؤيد المعنى السابق ولا دليل على ما ذكره من حديث الأمر بالجري من لفظ الآية.

قوله تعالى: ﴿ ردوها علي فطفق مسحاً بالسوق والأعناق ﴾ قيل: الضمير في ﴿ ردوها ﴾ للشمس وهو أمر منه للملائكة برد الشمس ليصلي صلاته في وقتها، وقوله: ﴿ فطفق مسحاً بالسوق والأعناق ﴾ أي شرع يمسح ساقيه وعنقه ويأمر أصحابه أنه يمسحوا سوقهم وأعناقهم وكان ذلك وضوءهم ثم صلى وصلوا، وقد ورد ذلك في بعض الروايات عن أئمة أهل البيت عليهم السلام.

وقيل : الضمير للخيـل والمعنى قال : ردوا الخيـل فلما ردت . شـرع يمسح مسحاً بسوقها وأعناقها ويجعلها مسبلة في سبيل الله جزاء ما اشتغل بها عن الصلاة .

وقيل: الضمير للخيل والمراد بمسح أعناق الخيل وسوقها ضربها بالسيف وقطعها والمسح القطع فهو والمراد بمسع عليها في الله لما شغلته عن ذكر الله فأمر بردها ثم ضرب بالسيف أعناقها وسوقها فقتلها جميعاً.

وفيه أن مثل هذا الفعل مما تنزه ساحة الأنبياء عليهم السلام عن مثله فما ذنب الخيل لو شغله النظر إليها عن الصلاة حتى تؤاخذ بأشد المؤاخذة فتقتل تلك القتلة الفظيعة عن آخرها مع ما فيه من إتلاف المال المحترم .

وأما استدلال بعضهم عليه بسرواية أبي بن كعب عن النبي مُمَنَّكُ في قـولـه

تعالى : فطفق مسحاً بالسوق والأعناق قطع سوقها وأعناقها بالسيف ثم أضاف أليها وقد جعلها بذلك قرباناً لله وكان تقريب الخيل مشروعاً في دينه فليس من التقريب ذكر في الحديث ولا في غيره .

على أنه مَالِنظه لم يشتغل عن العبادة بالهوى بل شغلته عبادة عن عبادة كما تقدمت الإشارة إليه .

فالمعوّل عليه هو أول الوجوه إن ساعده لفظ الآية وإلا فالوجه الثاني .

قوله تعالى : ﴿ولقد فتنا سليمان وألقينا على كرسيه جسداً ثم أنــاب﴾ الجسد هو الجسم الذي لا روح فيه .

قيل: المراد بالجسد الملقى على كرسيه هو سليمان نفسه لمرض امتحنه الله به وتقدير الكلام ألقيناه على كرسيه جسداً أي كجسد لا روح فيه من شدة المرض.

وفيه أن حذف الضمير من «ألقيناه» وإخراج الكلام على صورته التي في الآية الظاهرة في أن الملقى هو الجسد مخل بالمعنى المقصود لا يجوز حمل أفصح الكلام عليه .

ولسائر المفسرين أقوال مختلفة في المراد من الآية تبعاً للروايات المختلفة الواردة فيها والذي يمكن أن يؤخذ من بينها إجمالاً أنه كان جسد صبي له أماته الله وألقى جسده على كرسيه ، ولقوله : ﴿ثم أناب قال رب اغفر لي﴾ إشعار أو دلالة على أنه كان له منظمة، فيه رجاء أو أمنية في الله فأماته الله سبحانه وألقاه على كرسيه فنبهه أن يفوض الأمر إلى الله ويسلم له .

قوله تعالى: ﴿قال رب اغفر لي وهب ملكاً لا ينبغي لأحد من بعدي إنك أنت الوهاب ﴾ ظاهر السياق أن الاستغفار مرتبطة بما في الآية السابقة من إلقاء الجسد على كرسيه ، والفصل لكون الكلام في محل دفع الدخل كأنه لما قيل: ﴿ثم أناب ﴾ قيل: فماذا قال ؟ فقيل: ﴿قال رب اغفر لي ﴾ الخ .

وربما استشكل في قوله : ﴿وهب لي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعـدي﴾ أن فيه ضناً وبخلاً ، فإن فيه اشتراط أن لا يؤتى مثل ما أُوتيه من الملك لأحـد من العالمين غيره

ويدفعه أن فيه سؤال ملك يختص به لا سؤال أن يمنع غيره عن مثل ما أتاه

ويحرمه ففرق بين أن يسأل ملكاً اختصاصياً وأن يسأل الاختصاص بملك أُوتيه .

قوله تعالى : ﴿فُسخُونَا لَهُ الرَّبِحُ تَجَرِي بِأَمْرُهُ رَّخَاءَ حَيْثُ أَصَّابُ﴾ مَتَفَرَعُ على سؤاله الملك وإخباره عن إجابة دعوته وبيان الملك الذي لا ينبغي لأحـد غيره وهو تسخير الريح والجن .

والرخاء بالضم اللينة والظاهر أن المراد بكون الريح تجري بأمره رخاء مطاوعتها لأمره وسهولة جريانها على ما يريده والنفخ فلا يرد أن توصيف الريح ههنا بالرخاء يناقض توصيفه في قوله: ﴿ولسليمان الريح عاصفة تجري بأمره ﴾(١) بكونها عاصفة .

وربما أُجيب عنه بـأن من الجائـز أن يجعلها الله رخـوة تارة وعـاصفة أُخـرى حسب ما أراد سليمان عَلِشَانِهِ .

وقوله: «حيث أصاب» أي حيث شاء سليمان التَّلَيْهِ وقصد وهو متعلق بتجري .

قوله تعالى : ﴿والشياطين كل بناء وغواص﴾ أي وسخرنا له الشياطين من الجن كل بناء منهم يبني له في البر وكل غواص يعمل له في البحر فيستخرج اللئالي وغيرها .

قوله تعالى : ﴿وآخرين مقرنين في الأصفاد﴾ الأصفاد جمع صف وهو الغل من الحديد ، والمعنى وسخرنا له آخرين منهم مجموعين في الأغلال مشدودين بالسلاسل .

قوله تعالى : ﴿هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب ﴾ أي هذا الذي ذكر من الملك عطاؤنا لك بغير حساب والظاهر أن المراد بكونه بغير حساب أنه لا ينفد بالعطاء والمن ولذا قيل : ﴿فامنن أو أمسك ﴾ أي أنهما يستويان في عدم التأثير فيه .

وقيل : المراد بغير حساب أنك لا تحاسب عليه يوم القيامة ، وقيل : المراد أن إعطاءه تفضل لا مجازاة وقيل غير ذلك .

قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ لَهُ عَنْدُنَا لَرُلْقَى وَحَسَنَ مَآبِ ﴾ تقدم معناه .

(١) الأنبياء : ٨١ .

## ( بحث روائي )

في المجمع في قوله تعالى : ﴿ فقال إني أحببت حب الخير عن ذكر ربي ﴾ الآية قيل : إن هذه الخيل كانت شغلته عن صلاة العصر حتى فات وقتها عن علي مالله وفي رواية أصحابنا أنه فاته أول الوقت .

وفيه قال ابن عباس: سألت علياً عن هذه الآية فقال: ما بلغك فيها يا ابن عباس ؟ قلت: سمعت كعباً يقول: اشتغل سليمان بعرض الأفراس حتى فاتته الصلاة فقال: ردوها علي يعني الأفراس وكانت أربعة عشر فأمر بضرب سوقها وأعناقها بالسيف فقتلها فسلبه الله ملكه أربعة عشر يوماً لأنه ظلم الخيل بقتلها.

فقال على : كذب كعب لكن اشتغل سليمان بعرض الأفراس ذات يوم لأنه أراد جهاد العدو حتى توارت الشمس بالحجاب فقال بأمر الله للملائكة الموكلين بالشمس : ردوها علي فردت فصلى العصر في وقتها وإن أنبياء الله لا يظلمون ولا يأمرون بالظلم لأنهم معصومون مطهرون .

أقول : وقول كعب الأحبار : فسلبه الله ملكه إشارة إلى حديث الخاتم الـذي سنشير إليه .

وفي الفقيه روي عن الصادق الشنف أنه قال: إن سليمان بن داود عرض عليه ذات يوم بالعشي الخيل فاشتغل بالنظر إليها حتى توارت الشمس بالحجاب فقال للملائكة: ردوا الشمس عليّ حتى أصلي صلاتي في وقتها فردوها فقام ومسح ساقيه وعنقه بمثل ذلك وكان ذلك وضوءهم للصلاة ثم قام فصلى فلما فرغ غابت الشمس وطلعت النجوم، وذلك قول الله عز وجل: ﴿ووهبنا لداود سليمان ﴾ إلى قوله ﴿مسحاً بالسوق والأعناق ﴾ .

أقول: والرواية لا بأس بها لو ساعد لفظ الآية أعني قوله: ﴿ فطفق مسحماً بالسوق والأعناق﴾ على ما فيها من المعنى ، وأما مسألة رد الشمس فبلا إشكال فيه بعد تبوت إعجاز الأنبياء ، وقد ورد ردها لغيره مَا الله كيوشع بن نون وعلي بن أبي طالب مَا النقل المعتبر ولا يعبؤ بما أورده الرازي في تفسيره الكبير .

وأما عقره عشقه الخيل وضربه أعناقها بالسيف فقد روي في ذلك عــدة روايات

من طـرق أهل السنــة وأورده القمي في تفسيره وكــأنها تنتهي إلى كعب كمــا مــر في رواية ابن عباس المتقدمة وكيف كان فلا يعبؤ بها كما تقدم .

وقد بلغ من إغراقهم في القصة أن رووا أن الخيل كانت عشرين ألف فـرس ذات أجنحة ومثله ما روي في قوله : حتى تــوارت بالحجــاب عن كعب أنه حجــاب من ياقوتة خضراء محيط بالخلائق منه اخضرت السماء .

ومثل هذه الروايات أعاجيب من القصص رووها في قوله تعالى : ﴿وأَلقينا على كرسيه جسداً ﴾ الآية كما روي أنه ولد له ولد فأمر بإرضاعه وحفظه في السحاب إشفاقاً عليه من مردة الجن وفي بعضها خوفاً عليه من ملك الموت فوقع يوماً جسده على كرسيه ميتاً .

وما روي أنه قال يوماً : لأطوفن الليلة بمائة امرأة من نسائي تلد لي كل واحدة منهن لي فارساً يجاهد في سبيل الله ولم يستثن فلم تحمل منهن إلا واحدة بشق من ولد وكان يحبه فخبأه له بعض الجن من ملك الموت فأخذه من مخبأه وقبضه على كرسي سليمان .

وما روي في روايات كثيرة تنتهي عدة منها إلى ابن عباس وهو يصرح في بعضها أنه أخذه عن كعب أن ملك سليمان كان في خاتمه فتخطّفه شيطان منه فزال ملكه وتسلط الشيطان على ملكه أياماً ثم أعاد الله الخاتم إليه فعاد إلى ما كان عليه من الملك ، وقد أوردوا في القصة أُموراً ينبغي أن تنزه ساحة الأنبياء على عن ذكرها فضلاً عن نسبتها إليهم . قالوا : وجلوس الشيطان على كرسي سليمان هو المراد بقوله تعالى : ﴿وألقينا على كرسيه جسداً ﴾ الآية .

فهذه(۱) كلها مما لا يعبؤ بها على ما تقدمت الإشارة إليه وإنما هي مما لعبت بها أيدي الوضع .

(١) ليراجع في الحصول على عامة هذه الروايات الدر المنثور .

وَاذْكُرْ عَبْدَنَا أَيُّوبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِّي مَسَّنِي آلشَّيْطَانُ بِنُصْبِ وَعَذَابِ (٤١) ارْكُضْ بِرِجْلِكَ هٰذَا مُغْتَسَلُ بَارِدٌ وَشَرَابٌ (٤٢) وَوَهَبْنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَىٰ لأُولِي الْأَلْبَابِ (٤٣) وَخُذْ بِيدِكَ ضِعْتًا فَاضْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْنَتْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ وَخُذْ بِيدِكَ ضِعْتًا فَاضْرِبْ بِهِ وَلاَ تَحْنَتْ إِنَّا وَجَدْنَاهُ صَابِراً نِعْمَ الْعَبْدُ إِنَّهُ أَوْابُ (٤٤) وَاذْكُرْ عِبَادَنَا إِبْراهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ (٤٤) وَاذْكُر عِبَادَنَا إِبْراهِيمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أُولِي الْأَيْدِي وَالْأَبْصَارِ (٤٤) وَإِنَّهُمْ وَالْأَبْصَارِ (٤٤) وَإِنَّهُمْ وَالْمَصَارِ (٤٤) وَإِنَّهُمْ وَالْمَعْيَلُ وَالْيَسَعَ وَذَا الْكِفْلِ وَكُلُّ مِنَ الْأَخْيَادِ (٤٤) وَاذْكُرْ إِسْمُعِيلُ وَالْيَسَعَ وَذَا الْكِفْلِ وَكُلُّ مِنَ الْأَخْيَادِ (٤٤) .

## ( بیسان )

القصة الثالثة مما أمر النبي مُشِنَّةً أنْ يصبر ويـذكرهـا وهي قصة أيـوب النبي مُشِنَّةً وما ابتلي بوسلامة والعطية . ثم الأمر بذكـر إبراهيم وخمسة من ذريته من الأنبياء مَنَّالِنَهُ .

قوله تعالى: ﴿واذكر عبدنا أيوب إذ نادى ربه أني مسني الشيطان بنصب وعذاب وعذاب الله من سوء من سوء من سوء من سوء الحال ، ولم يصرح بما يريده ويسأله تواضعاً وتذللاً غير أن نداءه تعالى بلفظ ربى يشعر بأنه يناديه لحاجة .

والنصب التعب ، وقوله : ﴿إِذْ نَادَى﴾ النح بَدُلُ اشتمالُ مِن ﴿عَبَدُنَا﴾ أو ﴿أيوب﴾ وقوله : ﴿أني مسني﴾ الخ حكاية ندائه .

والظاهر من الآيات التالية أن مراده من النصب والعذاب ما أصابه من سوء الحال في بدنه وأهله وهو الذي ذكره عنه والنف في سورة الأنبياء من ندائه أني مسني الضر وأنت أرحم الراحمين بناء على شمول الضر مصيبته في نفسه وأهله ولم يشر في هذه السورة ولا في سورة الأنبياء إلى ذهاب ماله وإن وقع ذكر المال في الروايات.

والظاهر أن المراد من مس الشيطان له بالنصب والعذاب استناد نصبه وعذابه إلى الشيطان بنحو من السببية والتأثير وهو الذي يظهر من الروايات ، ولا ينافي استناد المرض ونحوه إلى الشيطان استناده أيضاً إلى بعض الأسباب العادية الطبيعية لأن السببين ليسا عرضيين متدافعين بل أحدهما في طول الآخر وقد أوضحنا ذلك في تفسير قوله تعالى : ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء ﴾ (١) في الجزء الثامن من الكتاب .

ولا دليل يدل على امتناع وقوع هذا النوع من التأثير للشيطان في الإنسان وقد قال تعالى: ﴿إِنْمَا الْحُمَرِ وَالْمَيْسِرِ وَالْأَنْصِابِ وَالْأَزْلَامِ رَجْسُ مِنْ عَمَلُ الشيطانَ ﴾ (٢) فنسبها أنفسها إليه ، وقال حاكياً عن موسى عَلِنْكُمْ: ﴿هذا مِنْ عَمْلُ الشيطانَ إِنَّهُ عَدُو مَضْلُ مَبِينَ ﴾ (٣) يشير إلى الاقتتال .

ولو أغمض عن الروايات أمكن أن يحتمل أن يكون المراد بانتساب ذلك إلى الشيطان إغراؤه الناس بوسوسته أن يتجنبوا من الاقتراب منه وابتعادهم وطعنهم فيه أن لو كان نبياً لم تحط به البلية من كل جانب ولم يصر إلى ما صار إليه من العاقبة السوآى وشماتتهم واستهزاؤهم به .

وقد أنكر في الكشاف ما تقدم من الوجه قائلاً: لا يجوز أن يسلط الله الشيطان على أنبيائه على ليقضي من تعذيبهم وإتعابهم وطره ولو قدر على ذلك لم يدع صالحاً إلا وقد نكبه وأهلكه ، وقد تكرر في القرآن أنه لا سلطان له إلا الوسوسة فحسب . انتهى .

وفيه أن الذي يخص الأنبياء وأهل العصمة أنهم لمكان عصمتهم في أمن من تأثير الشيطان في نفوسهم بالوسوسة ، وأما تأثيره في أبدانهم وسائر ما ينسب إليهم بإيذاء أو إتعاب أو نحو ذلك من غير إضلال فلا دليل يدل على امتناعه ، وقد حكى الله سبحانه عن فتى موسى وهو يوشع النبي منافقه : ﴿ فَإِنِّي نسيت الحوت وما أنسانيه إلا الشيطان أن أذكره ﴾ (٤) .

ولا يلزم من تسلطه على نبي بالإيذاء والإتعاب لمصلحة تقتضيه كظهـور صبره

الأعراف: ٩٦ .
 القصص: ١٥ .

(٢) الماثلة : ٩٠ . (٤) الكهف : ٦٣ .

في الله سبحانه وأوبته إليه أن يقدر على ما يشاء فيمن يشاء من عبـاد الله تعالى إلا أن يشاء الله ذلك وهو ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ اركض برجلك هذا مغتسل باردوشراب ﴾ وقوع الآية عقيب ندائه ومسألته يعطي أنه إيذان باستجابة دعائه وأن قوله تعالى : ﴿ اركض برجلك ﴾ الخ حكاية لما اوحي إليه عند الكشف عن الاستجابة أو هو بإضمار القول والتقدير فاستجبنا له وقلنا : اركض الخ ، وسياق الأمر مشعر بل كاشف عن أنه كان لا يقدر على القيام والمشي بقدميه وكان مصاباً في سائر بدنه فأبراً الله ما في رجليه من ضر وأظهر له عيناً هناك وأمره أن يغتسل منها ويشرب حتى يبرأ ظاهر بدنه وباطنه ويتأيد بذلك ما سيأتي من الرواية .

وفي الكلام إيجاز بالحذف والتقدير فـركض برجله واغتسـل وشرب فبـرأه الله من مرضه .

قوله تعالى: ﴿ووهبنا لـه أهله ومثلهم معهم رحمة منا وذكرى لأولي الألباب ﴾ورد في الرواية أنه ابتلي فيما ابتلي بموت جميع أهله إلا امرأته وأن الله أحياهم له ووهبهم له ومثلهم معهم ، وقيل: إنهم كانوا قد تفرقوا عنه أيام ابتلائه فجمعهم الله إليه بعد برئه وتناسلوا فكانوا مثلى ما كانوا عدداً.

وقوله : ﴿ رحمة منا وذكرى لأولي الألباب ﴾ مفعول له أي فعلنا به ما فعلنا ليكون رحمة منا وذكرى لاولي الألباب يتذكرون به .

قوله تعالى : ﴿وخذ بيدك ضغثاً فاضرب به ولا تحنث إنا وجدناه صابراً نعم العبد إنه أواب ﴾ في المجمع : الضغث مل الكف من الشجرة والحشيش والشماريخ ونحو ذلك انتهى ، وكان عليقة قد حلف لئن عوفي أن يجلد امرأته مائة جلدة لأمر أنكره عليها على ما سيأتي من الرواية فلما عافاه الله تعالى أمره أن يأخذ بيده ضغثاً بعدد ما حلف عليه من الجلدات فيضربها به ولا يحنث .

وفي سياق الآية تلويح إلى ذلك وإنما طوي ذكـر المرأة وسبب الحلف تـأدباً رعاية لجانبه .

وقوله : ﴿إِنَا وَجَدَنَاهُ صَابِراً ﴾ أي فيما ابتليناه به من المرض وذهاب الأهل

والمال ، والجملة تعليل لقوله : ﴿واذكر﴾ أو لقوله : ﴿عبدنــا﴾ أي لتسميته عبــداً وإضافته إليه تعالى ، والأول أولى .

وقوله : ﴿ نعم العبد إنه أواب ﴾ مدح له عَلِشَتْهِ .

قول تعالى: ﴿واذكر عبادنا إبراهيم وإسحاق ويعقبوب أولي الأيدي والأبصار مدحهم بتوصيفهم بأن لهم الأيدي والأبصار ويد الإنسان وبصره إنما يمدحان إذا كانا يد إنسان وبصر إنسان واستعملا فيما خلقا له وخدما الإنسان في إنسانيته فتكتسب اليد صالح العمل ويجري منها الخير على الخلق ويميز البصر طرق العافية والسلامة من موارد الهلكة ويصيب الحق ولا يلتبس عليه الباطل.

فيكون كونهم أولي الأيدي والأبصار كناية عن قوتهم في الطاعة وإيصال الخير وتبصرهم في إصابة الحق في الاعتقاد والعمل وقد جمع المعنيين في قوله تعالى: فووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة وكلا جعلنا صالحين وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين (١) فجعلهم أئمة والأمر والوحي لأبصارهم وفعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة لأيديهم (١) وإليه يؤل ما في الرواية من تفسير ذلك باولي القوة في العبادة والبصر فيها .

قوله تعالى: ﴿إِنَا أَخْلَصْنَاهُم بِخَالَصَةً ذَكْرَى الْدَارِ﴾ الخالصة وصف قائم مقام موصوفه ، والباء للسببية والتقدير بسبب خصلة خالصة ، وذكرى الدار بيان للخصلة والدار هي الدار الآخرة .

والآية أعني قوله: ﴿إنا أخلصناهم ﴾ النج لتعليل ما في الآية السابقة من قوله: ﴿أُولِي الأيدي والأبصار ﴾ أو لقوله: ﴿عبادنا ﴾ أو لقوله: ﴿واذكر ﴾ وأوجه الوجوه أولها، وذلك لأن استغراق الإنسان في ذكرى الدار الآخرة وجوار رب العالمين وركوز همه فيها يلازم كمال معرفته في جنب الله تعالى وإصابة نظره في حق الاعتقاد والتبصر في سلوك سبيل العبودية والتخلص عن الجمود على ظاهر الحياة الدنيا وزينتها كما هو شأن أبنائها قال تعالى: ﴿فأعرض عمن تولى عن ذكرنا ولم

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ٧٣ .

<sup>(</sup>٢) رواها القمي في تفسيره عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليه السلام .

يرد إلا الحياة الدنياذلك مبلغهم من العلم ١٠٠٠ .

ومعنى الآية وإنما كانوا أولي الأيدي والأبصار لأنـا أخلصناهم بخصلة خــالصة غير مشوبة عظيمة الشأن هي ذكرى الدار الآخرة .

وقيل: المراد بالدار هي الدنيا والمراد بالآية بقاء ذكرهم الجميل في الألسن ما دامت الدنيا كما قال تعالى : ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب﴾ إلى أن قال ﴿وجعلنا لهم لسان ذكر عليًا﴾ (٢) والوجه السابق أوجه .

قوله تعمالى : ﴿وإنهم عندنا لمن المصطفين الأخيمار ﴾ تقدم أن الاصطفاء يلازم الإسلام التام لله سبحانه ، وفي الآية إشارة إلى قوله تعالى : ﴿إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين ﴾ (٣) .

والأخيار جمع خير مقابل الشر على ما قيل ، وقيـل : جمع خيّـر بالتشــديد أو التخفيف كأموات جمع ميت بالتشديد أو بالتخفيف .

قوله تعالى : ﴿واذكر إسماعيل واليسع وذا الكفل وكل من الأخمار ﴾ معناه ظاهر .

## (كلام في قصة أيوب عنظ في فصول)

۱ - قصته في القرآن: لم يذكر من قصته في القرآن إلا ابتلاؤه بالضر في نفسه وأولاده ثم تفريجه تعالى بمعافاته وإيتائه أهله ومثلهم معهم رحمة منه وذكرى للعابدين(٤)(٥).

٢ - جميل ثنائه: ذكره تعالى في زمرة الأنبياء من ذرية إبىراهيم عليهم السلام في سورة الأنعام وأثنى عليهم بكل ثناء جميل (٦) وذكره في سورة ص فعده صابراً ونعم العبد وأوّاباً(٧).

(٣) آل عمران : ٣٣ .

(٦) الأنعام : ٨٤ - ٩٠ .

<sup>(</sup>١) النجم: ٣٠.

<sup>(</sup>۲) مريم : ۵۰ .

<sup>(</sup>٤) الأنبياء : ٨٣ - ٨٤ .

<sup>(</sup>ه) ص : ٤٤ - ٤٤ ،

<sup>(</sup>٧) ص : ٤٤ .

٣١٤ ----- الجزء الثالث والعشرون

٣-قصته في الروايات: في تفسير القمي حدثني أبي عن ابن فضّال عن عبد الله بن بحر عن ابن مسكان عن أبي بصير عن أبي عبد الله طَلِنْ قال: سألته عن بلية أيوب التي ابتلي بها في الدنيا لأي علة كانت؟ قال: لنعمة أنعم الله عز وجل عليه بها في الدنيا وأدى شكرها وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس دون العرش فلما صعد ورأى شكر نعمة أيوب حسده إبليس.

فقال: يا رب إن أيوب لم يؤد إليك شكر هذه النعمة إلا بما أعطيته من الدنيا ولو حرمته دنياه ما أدى إليك شكر نعمة أبداً فسلطني على دنياه حتى تعلم أنه لم يؤد إليه شكر نعمة أبداً فقيل له: قد سلطتك على ما له وولده.

قال: فانحدر إبليس فلم يبق له مالاً ولا ولداً إلا أعطبه فازداد أيوب لله شكراً وحمداً ، وقال: فسلّطني على زرعه يا رب. قال: قد فعلت فجاء مع شياطينه فنفخ فيه فاحترق فازداد أيوب لله شكراً وحمداً فقال: يا رب سلّطني على غنمه فأهلكها فازداد أيوب لله شكراً وحمداً .

فقال: يا رب سلّطني على بدنه فسلّطه على بدنه ما خلا عقله وعينيه فنفخ فيه إبليس فصار قرحة واحدة من قرنه إلى قدمه فبقي في ذلك دهراً طويـلاً يحمد الله ويشكره حتى وقع في بدنه الدود فكانت تخرج من بدنه فيردها فيقول لها: ارجعي إلى موضعك الـذي خلقك الله منه ، ونتن حتى أخرجـه أهل القرية من القرية وألقـوه في المزبلة خارج القرية .

وكانت امرأته رحمة بنت أفراييم بن يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام وعليها تتصدق من الناس وتأتيه بما تجده .

قال: فلما طال عليه البلاء ورأى إبليس صبره أتى أصحاباً لأيوب كانوا رهباناً في الحبال وقال لهم: مروا بنا إلى هذا العبد المبتلى فنسأله عن بليته فركبوا بغالاً شهباً وجاءوا فلما دنوا منه نفرت بغالهم من نتن ريحه فنظر بعضهم إلى بعض ثم مشوا إليه وكان فيهم شاب حدث السن فقعدوا إليه فقالوا: يا أيوب لو أخبرتنا بذنبك لعل الله يهلكنا إذا سألناه، وما نرى ابتلاءك بهذا البلاء المذي لم يبتل به أحد إلا من أمر كنت تستره.

فقال أيوب : وعـزة ربي إنه ليعلم أني مـا أكلت طعامـاً إلا ويتيم أوضعيف يأكــل

معي ، وما عرض لي أمران كلاهما طاعـة لله إلا أخذت بـأشدهمـا على بدني . فقـال الشاب : سوءة لكم عيرتم نبي الله حتى أظهر من عبادة ربه ما كان يسترها .

فقال أيوب: يا رب لو جلست مجلس الحكم منك لأدليت بحجتي فبعث الله إليه غمامة فقال: يا أيوب أدل بحجتك فقد أقعدتك مقعد الحكم وها أنها ذا قريب ولم أزل.

فقال: يا رب إنك لتعلم أنه لم يعرض لي أمران قط كلاهما لك طاعة إلا أخذت بأشدهما على نفسي . ألم أحمدك؟ ألم أشكرك؟ ألم أسبحك؟

قال: فنودي من الغمامة بعشرة آلاف لسان: يا أيوب من صيرك تعبد الله والناس عنه غافلون؟ أتـمنّ على الله بما لله فيه عنه غافلون؟ أتـمنّ على الله بما لله فيه المنة عليك؟ قال: فأخمذ التراب ووضعه في فيه ثم قال: لك العتبى يا رب أنت فعلت ذلك بي .

فأنزل الله عليه ملكاً فركض برجله فخرج الماء فغسله بذلك الماء فعاد أحسن ما كان وأطرأ ، وأنبت الله عليه روضة خضراء ، ورد عليـه أهله ومالـه وولده وزرعـه وقعد معه الملك يحدثه ويؤنسه .

فأقبلت امرأته معها الكسرة(١) فلما انتهت إلى الموضع إذا الموضع متغير وإذا رجلان جالسان فبكت وصاحت وقالت: يا أيوب ما دهاك ؟ فناداها أيوب فأقبلت فلما رأته وقد رد الله عليه بدنه ونعمه سجدت الله شكراً. فرآى ذؤابتها مقطوعة وذلك أنه سألت قوماً أن يعطوها ما تحمله إلى أيوب من الطعام وكانت حسنة الذوائب فقالوا لها: تبيعينا ذؤابتك هذه حتى نعطيك ؟ فقطعتها ودفعتها إليهم وأخذت منهم طعاماً لأيوب، فلما رآها مقطوعة الشعر غضب وحلف عليها أن يضربها مائة فأخبرته أنه كان سببه كيت وكيت. فاغتم أيوب من ذلك فأوحى الله عز وجل إليه وخذ بيدك ضغثاً فاضرب به ولا تحنث فأخذ عذقاً مشتملاً على مائة شمراخ فضربها ضربة واحدة فخرج من يمينه.

أقول: وروي عن ابن عباس ما يقرب منه ، وعن وهب أن امرأته كانت بنت ميشا بن يوسف ، والرواية \_ كما ترى \_ تـذكر ابتـلاءه بما تتنفـر عنه الـطباع وهنـاك من

<sup>(</sup>١) الكسرة القطعة من الخبز .

الروايات ما يؤيد ذلك لكن بعض الأخبار المروية عن أئمة أهل البيت عليهم السلام ينفي ذلك وينكره أشد الإنكار كما يأتي .

وعن الخصال: القطان عن السكري عن الجوهري عن ابن عمارة عن أبيه عن جعفر بن محمد عن أبيه عليهم السلام قال: إن أيوب مؤلفة ابتلي سبع سنين من غير ذنب وإن الأنبياء لا يذنبون لأنهم معصومون مطهرون لا يذنبون ولا يزيغون ولا يرتكبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً.

وقال إن أيوب من جميع ما ابتلي به لم تنتن له رائحة ، ولا قبحت له صورة ولا خرجت منه مدة من دم ولا قبح ، ولا استقذره أحد رآه ، ولا استوحش منه أحد شاهده ، ولا تدوّد شيء من جسده وهكذا يصنع الله عز وجل يجميع من يبتليه من أنبيائه وأوليائه المكرمين عليه .

وإنما أجتنبه الناس لفقره وضعفه في ظاهر أمره لجهلهم بما له عند ربه تعالى ذكره من التأييد والفرج ، وقد قال النبي منطقة : أعظم الناس بلاء الأنبياء ثم الأمثل فالأمثل .

وإنما ابتلاه الله بالبلاء العظيم الذي يهون معه على جميع الناس لئلا بدّعوا له الربوبية إذا شاهدوا ما أراد الله أن يوصله إليه من عظائم نعمه متى شاهدوه ، ولئلا وليستدلوا بذلك على أن الثواب من الله على ضربين : استحقاق واختصاص ، ولئلا يحتقروا ضعيفاً لضعفه ولا فقيراً لفقره ولا مريضاً لمرضه ، وليعلموا أنه يسقم من يشاء ، ويشفي من يشاء متى شاء كيف شاء بأي سبب شاء ، ويجعل ذلك عبرة لمن شاء ، وشقاوة لمن شاء ، وسعادة لمن شاء ، وهو عز وجل في جميع ذلك عدل في قضائه وحكيم في أفعاله لا يفعل بعباده إلا الأصلح لهم ولا قوة لهم إلا به .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ووهبنا لـه أهله ومثلهم معهم﴾ الآية قال : فرد الله عليه أهله الذين ماتوا قبل البلاء ، ورد عليـه أهله الذين مـاتوا بعـد ما أصابهم البلاء كلهم أحياهم الله له فعاشوا معه .

وسئل أيوب بعـد ما عـافاه الله : أي شيء كــان أشد عليـك مما مـر ؟ فقال : شماتة الأعداء .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿أني مسني الشيطان﴾ الآية قيل : إنه اشتـد

مرضه حتى تجنبه الناس فوسوس الشيطان إلى الناس أن يستقذروه ويخرجوه من بينهم ولا يتركوا امرأته التي تخدمه أن تدخل عليهم فكان أيوب يتأذى بذلك ويتألم به ولم يشك الألم الذي كان من أمر الله سبحانه. قال قتادة: دام ذلك سبع سنين وروي ذلك عن أبي عبد الله منطفة.

# ( خبر اليسع وذي الكفل الشفر)

ذكر سبحانه اسمهما في كلامه وعدهما من الأنبياء وأثنى عليهما وعدهما من الأخيار (١) وعد ذا الكفل من الصابرين (٢) ولهما ذكر في الأخبار .

ففي البحار عن الاحتجاج والتوحيد والعيون في خبر طويل رواه الحسن بن محمد النوفلي عن الرضا عَلَيْتُهُ فيما احتج به على جائليق النصاري أن قال عَلَيْتُهُ أن اليسع قد صنع مثل ما صنع عيسى عَلَيْتُهُ مشى على الماء وأحيى الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص فلم يتخذه أمته رباً ، الخبر .

وعن قصص الأنبياء: الصدوق عن الدقاق عن الأسدي عن سهل عن عبد العظيم الحسني قال: كتبت إلى أبي جعفر الثاني أسأله عن ذي الكفل ما اسمه ؟ وهل كان من المرسلين ؟ .

فكتب عني الله جل ذكره مائة الله نبي وأربعة وعشرين ألف نبي . مرسلون منهم ثلاثمائة وثلاثة عشر رجلاً ، وإن ذا الكفل منهم ،وكان بعد سليمان بن داود ، وكان يقضي بين الناس كما كان يقضي داود ، ولم يغضب إلا لله عز وجل وكان اسمه عويديا وهو الذي ذكره الله جلت عظمته في كتابه حيث قال : ﴿واذكر إسماعيل واليسع وذا الكفل وكل من الأخيار ﴾ .

أقول: وهناك روايات متفرقة أخر في قصصهما عليهما السلام تركنا إيرادها لضعفها وعدم الاعتماد عليها.

<sup>(</sup>١) ص : ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٨٥.

هٰذَا ذِكْرٌ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسْنَ مَآبِ (٤٩) جَنَّاتِ عَدْنٍ مُفَتَّحَةً لَهُمُ الْأَبْوَابُ (٥٠) مُتَّكِئِينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابِ (٥٠) وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ آلطُّرْفِ أَتْرَابُ (٢٥) هٰذَا مَا تُوعَدُونَ لِيَوْمِ الْحِسَابِ (٣٥) إِنَّ هٰذَا لَرِزْقُلْنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ (٤٥) هٰذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ الْحِسَابِ (٥٥) إِنَّ هٰذَا لَرِزْقُلْنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ (٤٥) هٰذَا فَلْيَدُوقُوهُ حَمِيمٌ لَشَرَّ مَآبِ (٥٥) جَهَنَم يَصْلُونَهَا فَبِشْسَ الْمِهَادُ (٢٥) هٰذَا فَلْيَدُوقُوهُ حَمِيمٌ لَشَرَّ مَآبِ (٥٥) وَآخَرُ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ (٨٥) هٰذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ لاَ وَغَسَّاقٌ (٧٥) وَآخَرُ مِنْ شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ (٨٥) هٰذَا فَوْجٌ مُقْتَحِمٌ مَعَكُمْ لاَ مَرْحَباً بِهِمْ إِنَّهُمْ صَالُوا آلنَّارِ (٩٥) قَالُوا بَلْ أَنْتُمْ لاَ مَرْحَباً بِكُمْ أَنْتُمْ فَيَعَمُ الْأَبُومُ مِنْ الْقَرَارُ (٢٦) وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا فَذَا فَرْدُهُ عَذَاباً ضَعْفًا فِي آلنَّارِ (٢٦) وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدُهُمْ مِنَ ضَعْفُمُ فِي آلنَارِ (٢٦) وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَىٰ رِجَالاً كُنَّا نَعُدَا فَيْهِمُ الْأَبْصَارُ (٣٦) إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ آلنَارِ (٢٦) إِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَخَاصُمُ أَهْلِ آلنَارِ (٢٦) إِنَّ ذَلِكَ

# ( بیسان )

فصل آخر من الكلام يبين فيه مآل أمر المتقين والطاغين تبشيراً وإنذاراً .

قوله تعالى: ﴿هذا ذكر وإن للمتقين لحسن مآب﴾ الإشارة بهذا إلى ما ذكر من قصص الأوّابين من الأنبياء الكرام عليهما السلام، والمراد بالذكر الشرف والثناء الجميل أي هذا الذي ذكر شرف وذكر جميل وثناء حسن لهم يذكرون به في الدنيا أبداً ولهم حسن مآب من ثواب الآخرة. كذا قالوا.

وعلى هذا فالمراد بالمتقين هم المذكورون من الأنبياء بالخصوص أو عموم أهـل التقوى وهم داخلون فيهم ويكون ذكر مآب الطاغين بعد من باب الاستطراد .

والظاهر أن الإشارة بهذا إلى القرآن والمراد بالذكر ما يشتمل عليه من الـذكر وفي الكلام عود إلى ما بدىء بـه في السورة من قـوله ﴿والقـرآن ذي الذكـر﴾ فهو فصـل من الكلام يذكر فيه الله سبحانه ما في الدار الآخرة من ثواب المتقين وعقاب الطاغين .

وقوله: ﴿وَإِنَّ لَلْمَتَقَيْنَ لَحُسَنَ مَآبِ﴾ المَآبِ المَـرَجَعِ وَالتَّنَكِيـرِ لَلْتَفَخَيْمِ ، والمعنى ظاهر .

قوله تعالى: ﴿ جنات عدن مفتحة لهم الأبواب ﴾ أي جنات استقرار وخلود وكون الأبواب مفتحة لهم كناية عن أنهم غير ممنوعين عن شيء من النعم الموجودة فيها فهي مهيأة لهم مخلوقة لأجلهم، وقيل: المراد أن أبوابها مفتحة لهم لا تحتاج إلى الوقوف وراءها ودقها، وقيل: المراد أنها تفتح بغير مفتاح وتغلق بغير مغلاق.

والآية وما بعدها بيان لحسن مآبهم .

قوله تعالى : ﴿متكنين فيها يدعون فيها بفاكهة كثيرة وشراب﴾ أيحالكونهم جالسين فيها بنحو الاتكاء والاستناد جلسة الأعزة والأشراف .

وقوله: ﴿ يدعون فيها بفاكهة ﴾ النج أي يتحكمون فيها بدعوة الفاكهة وهي كثيرة والشراب فإذا دعيت فاكهة أو دعي شراب أجابهم المدعو فأتاهم من غير حاجة إلى من يحمله ويناوله .

قوله تعالى: ﴿وعندهم قاصرات الطرف أتراب الضمير للمتقين وقاصرات الطرف صفة قائمة مقام الموصوف والتقدير وعندهم أزواج قاصرات الطرف والمراد قصور طرفهن على أزواجهن يرضين بهم ولا يرون غيرهم أو هو كناية عن كونهن ذوات غنج ودلال.

والأتراب الأقران أي إنهن أمثال لا يختلفن سناً أو جمالاً أو إنهن أمثال لأزواجهن فكلما زادوا نوراً وبهاء زدن حسناً وجمالاً .

قوله تعالى : ﴿هذا ما توعدون ليوم الحساب﴾ الإشارة إلى ما ذكر من الجنة ونعيمها ، والخطاب للمتقين ففي الكلام التفات من الغيبة إلى الخطاب والنكتة فيه إظهار القرب منهم والإشراف عليهم ليكمل نعمهم الصورية بهذه النعمة المعنوية .

قوله تعالى : ﴿إِنْ هَذَا لَرِزَقْنَا مَا لَهُ مَنْ نَفَادَ﴾ النفاد الفناء والانقطاع ، والآيـة من تمام الخطاب الذي في الآية السابقة على ما يعطيه السياق .

قوله تعالى : ﴿هذا وإن للطاغين لشر مآب﴾ الإشارة بهذا إلى ما ذكر من مقام المتقين أي هذا ما للمتقين من المآب ، ويمكن أن يكون هذا اسم فعل أي خذ هذا . والباقى ظاهر .

قوله تعالى : ﴿جهنم يصلونها فبئس المهاد﴾ الصلي دخول النار ومقاساة حرارتها أو اتباعها والمهاد ـ على ما في المجمع ـ الفراش الموطأ يقال : مهدت لـه تمهيداً مشل وطأت له توطئة ، والآية وما بعدها تفسير لمآب الطاغين .

قوله تعالى: ﴿هذا فليذوقوه حميم وغساق﴾ الحميم الحار الشديد الحرارة والغسّاق على ما في المجمع عنص شديد النتن ، وفسر بتفاسير أخر ، وقوله : ﴿حميم وغساق﴾ بيان هذا ، وقوله : ﴿فليذوقوه دال على إكراههم وحملهم على ذوقه وتقديم المخبر عنه وجعله اسم إشارة يؤكد ذلك ، والمعنى هذا حميم وغساق عليهم أن يذوقوه ليس إلا .

قوله تعالى : ﴿وآخر من شكله أزواج﴾ شكل الشيء ما يشابهه وجنسه والأزواج الأنواع والأقسام أي وهذا آخر من جنس الحميم والغساق أنواع مختلفة ليذوقوها .

قوله تعالى : ﴿هذا فوج مقتحمْ معكم ﴾ إلى قوله ﴿في النارِ ﴾ الأيات الثلاث ـ على ما يعطيه السياق ـ حكاية ما يجري بين التابعين والمتبوعين من الـطاغين في النار من التخاصم والمجاراة .

فقوله : ﴿هذا فوج مقتحم معكم﴾ خطاب يخاطب بـه المتبوعـون يشار بـه إلى التابعين الذين يدخلون النار مع المتبوعين فوجاً ، والاقتحـام الدخـول في الشيء بشدة وصعوبة .

وقوله: ﴿لاموحباً بهم إنهم صالوا النار ﴾ جواب المتبوعين لمن يخاطبهم بقوله: ﴿هذا فوج ﴾ ومرحباً تحية للوارد معناه عرض رحب الدار وسعتها له فقولهم: ﴿لا مرحباً بهم ﴾ معناه نفي الرحب والسعة عنهم. وقولهم: ﴿إنهم صالوا النار ﴾ أي داخلوها ومقاسوا حرارتها أو متبعوها تعليل لتحيتهم بنفي التحية.

وقوله : ﴿قالوا بـل أنتم لامرحباً بكم أنتم قدمتمـوه لنافبئس القرار ﴾ نقل كـلام التابعين وهم القائلون يردون إلى متبوعيهم نفي التحية ويذمون القرار في النار .

قوله تعالى : ﴿قالوا ربنا من قدّم لنا هذا فزده عذاباً ضعفاً في النار له لم يذكر تعالى جواب المتبوعين لقولهم : ﴿أنتم قدمتموه لنا للخ وقد ذكره في سورة الصافات فيما حكى من تساؤلهم بقوله : ﴿قالوا بـل لم تكونوا مؤمنين وما كان لنا عليكم من سلطان بل كنتم قوماً طاغين ﴾الخ الآية ٣٠ فقولهم : ﴿ربنامن قدم لنا هذا فزده عذاباً ضعفاً في النار ﴾ كلامهم بعد الانقطاع عن المخاصمة .

وجملة ﴿من قدم﴾ الخ شرط وجزاء ، والضعف المثل و﴿عذاباً ضعفاً﴾ أي ذا ضعفومثل أي ضعفين من العذاب .

قوله تعالى : ﴿وقالوا ما لنا لا نرى رجالاً كنا نعدهم من الأشرار﴾ القائلون ـ على ما يعطيه السياق ـ مطلق أهل النار ، ومرادهم سالرجال الذين كانوا يعدونهم من الأشرار المؤمنون وهم في الجنة فيطلبهم أهل النار فلا يجدونهم فيها .

قوله تعالى : ﴿ أَتَخَذَنَاهُم سَخَرِياً أَمْ رَاغَتَ عَنَهُمَ الأَبْصَارِ﴾ أي أتخذناهم سخرياً في الدنيا فأخطأنا وقد كانوا ناجين أم عدلت أبصارنا فلا نراهم وهم معنا في النار .

قوله تعالى : ﴿إِن ذَلَكُ لَحَق تَخَاصُمُ أَهُلَ النَّارِ﴾ إشارة إلى ما حكي من تخاصمهم وبيان أن تخاصم أهل النار ثابت واقع لا ريب فيه وهـو ظهور ما استقر في نفوسهم في الدنيا من ملكة التنازع والتشاجر .

\* \* \*

قُلْ إِنَّمَا أَنَا مُنْذِرُ وَمَا مِنْ إِلْهِ إِلَّا آللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ (١٦) رَبُّ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا الْعَزِيزُ الْغَفَّارُ (٢٦) قُيلْ هُو نَبُوًا عَظِيمٌ (٢٧) أَنْتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ (٢٨) مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْم بِالْمَلَاثِ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصِمُونَ (٩٩) إِنْ يُوحَىٰ إِلَيَّ إِلَّا أَنَّمَا أَنَا نَذِيرُ مُبِينُ (٧٧) الْأَعْلَى إِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلْئِكَةِ إِنِي خَالِقٌ بَشُراً مِنْ طِينِ (٧١) فَإِذَا سَوَيْتُهُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (٢٧) فَسَجَدَ الْمَلْئِكَةُ كُلُّهُمْ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ (٢٧) فَسَجَدَ الْمَلْئِكَةُ كُلُّهُمْ أَبْمَعُونَ (٣٧) إِلَّا إِبْلِيسَ آسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَافِرِينَ (٤٧) قَالَ يَا أَبْعَمُ مِنْ الْكَافِرِينَ (٤٧) قَالَ يَا إِبْلِيسَ مَا مَنَعَكَ أَنْ تَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتَنِي مِنْ نَادٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ (٢٧) إلْكَافِرِينَ (٩٤) قَالَ يَا الْعَلِينَ (٩٥) قَالَ أَنَا خَيْرُ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نَادٍ وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِينٍ (٢٧) الْعَلِينَ (٩٥) قَالَ وَاللَّهُ اللَّهُ يَعْوَلُ لَهُ مَنْ عِينٍ (٢٧) قَالَ فَالْدَنِ إِلَى يَوْمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ وَهِي إِلَى يَوْمِ أَلْكَافِرَ (٩٧) قَالَ وَالَى فَالَ وَالَى فَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْتَتِي إِلَىٰ يَوْمِ اللَّهُ مِنَ الْكَافِرِينَ إِلَى يَوْمِ أَلْكُونَ (٩٧) قَالَ فَإِنَّ كَالَ فَإِنَّا كَالَ فَإِنَّ كَنْ مِنَ الْذِينِ (٩٧) قَالَ وَالَ فَإِنَّ كَالَ وَالَى فَالَ فَإِنَّ كَى إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ (٩٧) قَالَ فَإِنَّ كَالُ مِنَ فَالَ فَإِنَّ كَالًا مَنِ فَالَ فَإِنَّ كَالًا مَنْ فَالَ فَإِنَّهُ وَلَا فَإِنَّ عَلَيْكَ مِنَ الْكَالُونَ وَلَا كَالَ وَاللَ فَإِنْكُ مِنَ إِلَى يَوْمِ اللْهُ وَالْمُ وَالَ فَإِلَى يَوْمِ اللْهُ الْمُنْتِي إِلَى الْمَلْوَلَ وَاللَهُ وَاللَهُ فَالَا فَإِنْكُ مِنَ عَلَى الْمُولِي الْمُلْكِي الْمُلْمُ عَلَى مَنْ عَلَى الْمُعَلِّ لَمَا مَا اللَّهُ الْمُنْ إِلَى يَوْمَ الْمُولِي الْمِلْ الْمِلْمُ الْمُلْعُلُولُ الْمُؤْمِ الْمُؤْرِقُ وَاللَّا فَالْمُ مُنْهُ الْمُقْتِي الْمُؤْرُقُ وَالِمُ الْمُؤْرُقُ وَالِهُ الْمُؤْلُولُ وَالِلْمُ الْمُؤْرُولُ وَالْمُ الْمُؤْلُ وَالْمُ الْم

الْمُنْظَرِينَ (٨٠) إِلَىٰ يَوْمِ الْوَقْتِ الْمَعْلُومِ (٨١) قَالَ فَبِعِزَّتِكَ لَأَغْوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينَ (٨٣) قِالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ أَجْمَعِينَ (٨٣) إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ (٨٣) قَالَ فَالْحَقُّ وَالْحَقَّ أَقُولُ (٨٤) لأَمْلأنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ (٥٨) قُلْ مَآ أَقُولُ (٨٤) لأَمْلأنَّ جَهَنَّمَ مِنْكَ وَمِمَّنْ تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ (٥٨) قُلْ مَآ أَنَا مِنَ الْمُتَكِلِفِينَ (٨٦) إِنْ هُو إِلَّا ذِكْرُ لللهَالَمِينَ (٨٧) وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْدَ حِينِ (٨٨).

# (بیان)

الفصل الأخير من فصول السورة المشتمل على أمر النبي مَشِمَّتُ بـإبلاغ نـذارته ودعوته إلى التوحيد . وأن الإعـراض عن الحق واتباع الشيـطان ينتهي بالإنسـان إلى عذاب النار المقضي في حقه وحق أتباعه وعند ذلك تختتم السورة .

قوله تعالى : ﴿قل إنما أنا منذر وما من إله إلا الله الواحدالقهّار ﴾ إلى قوله ﴿العزيز الغفار ﴾ في الآيتين أمر النبي والله على واحد في الآلوهية فقوله : ﴿إنما أنا منذر ﴾ يفيد قصره في كونه منذراً ونفي سائر الأغراض التي ربما تتلبس به الدعوة بين الناس من طلب مال أو جاه كما يشير إليه ما في آخر الآيات من قوله : ﴿قل ما أسألكم عليه من أجر وما أنا من المتكلفين ﴾ .

وقوله : ﴿وما من إله إلا الله﴾ إلى آخـر الآيتين إبلاغ لتـوحيده تعـالى بحجة يدل عليها ما اورد من صفاته المدلول عليها بأسمائه .

فقوله: ﴿وَمَا مِنَ إِلَهُ إِلَا اللهِ ﴾ نفي لكل إله والإله هو المعبود بالحق عيره تعالى وأما ثبوت ألوهيته تعالى فهو مسلم بانتفاء ألوهية غيره إذ لا نزاع بين الإسلام والشرك في أصل ثبوت الإله وإنما النزاع في أن الإله وهو المعبود بالحق هو الله تعالى أو غيره . على أن ما ذكر في الآيتين من الصفات متضمن لإثبات ألوهيته كما أنها حجة على انتفاء ألوهية غيره تعالى .

وقوله: ﴿ السواحد القهار﴾ يدل على تسوحده تعالى في وجوده وقهره كل شيء وذلك أنه تعالى واحد لا يماثله شيء في وجوده ولا تناهي كمالـه الذي همو عين وجوده الواجب فهو الغني بذاته وعلى الإطلاق وغيره من شيء فقيـر يحتاج إليـه من كل جهـة

ليس له من الوجود وآثار الوجود إلا ما أنعم وأفاض فهو سبحانه القاهـر لكل شيء على ما يريد وكل شيء على ما يريد وكل شيء مطيع له فيما أراد خاضع له فما شاء .

وهذا الخضوع الذاتي هو حقيقة العبادة فلو جاز أن يُعبد شيء في الـوجود عمـلًا بأن يؤتى بعمل يمثل به العبودية والخضـوع فهي عبادتـه سبحانـه إذ كل شيء مفـروض دونه فهو مقهور خاضـع له لا يملك لنفسـه ولا لغيره شيء ولا يستقـل من الوجـود وآثار الوجود بشيء فهو سبحانه الإله المعبود بالحق لا غير .

وقوله: ﴿ رَبِ السماوات والأرض ومابينهما ﴾ يفيد حجة اخرى على توحده تعالى في الألوهية وذلك أن نظام التدبير الجاري في العالم برمته نظام واحد متصل غير متبعض ولا متجز وهو آية وحدة المدبر، وقد تقدم كراراً أن الخلق والتدبير لا ينفكان فالتدبير خلق بوجه كما أن الخلق تدبير بوجه ، والخالق الموجد للسماوات والأرض وما بينهما هو الله سبحانه - حتى عند الخصم - فهو تعالى ربها المدبر لها جميعاً فهو وحده الإله الذي يجب أن يقصد بالعبادة لأن العبادة تمثيل عبودية العابد ومملوكيته تجاه مولوية المعبود ومالكيته وتصرفه في المعبود بإفاضة النعمة ودفع النقمة فهو سبحانه الإله في السماوات والأرض وما بينهما لا إله غيره . فافهم ذلك .

ويمكن أن يكون قوله : ﴿ رَبِ السماوات والأرض وما بينهما ﴾ بياناً لقوله ﴿ القهار ﴾ أو ﴿ الواحد القهار ﴾ .

وقوله: ﴿ العزيز الغفار ﴾ يفيد حجة أخرى على توحده تعالى في الألوهية وذلك أنه تعالى عزيز لا يغلبه شيء بإكراهه على ما لم يرد أو بمنعه عما أراد فهو العزيز على الإطلاق وغيره من شيء ذليل عنده قانت له والعبادة إظهار للمذلة ولا يستقيم إلا قبال العزة ولا عزة لغيره تعالى إلا به .

وأيضاً غاية العبادة وهي تمثيل العبودية التقرب إلى المعبود ورفع وصمة البعد عن العبد العابد وهو مغفرة الذنب والله سبحانه هو المستقل بالرحمة التي لا تنفد خزائنها وهو الذي يورد عباده العابدين له في الأخرة دار كرامته فهو الغفار الذي يجب أن يعبد طمعاً في مغفرته.

ويمكن أن يكون قوله : ﴿ العزيز الغفار﴾ تلويحاً إلى وجه الدعوة إلى التـوحيد أو وجـوب الإيمان بـه المفهوم بحسب المقـام من قـولـه : ﴿ ومـا من إلـه إلا الله الـواحـد

القهار﴾ والمعنى أدعوكم إلى توحيده فآمنوا بـه لأنه العـزيز الـذي لا يشوبـه ذلة الغفـار للذنوب وهكذا يجب أن يكون الإله .

قوله تعالى : ﴿قُلَ هُو نَبَأُ عَظَيْمَ أَنْتُمَ عَنْهُ مَعْرَضُونَ﴾ مرجع الضميس ما ذكره من حديث الوحدانية في قوله : ﴿وَمَا مِنَ إِلَهَ إِلَّا اللهَ﴾ الخ .

وقيل: الضمير للقرآن فهو النبأ العظيم اللذي أعرضوا عنه ، وهو أوفق لسياق الآيات السابقة المرتبطة بأمر القرآن ، وأوفق لقوله الآتي : ﴿ مَا كَانَ لَي مَنَ عَلَم بِالْمَلاَ الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصَمُونَ ﴾ أي حتى أخبرني به القرآن ، وقيل : المراد به يوم القيامة وهو أبعد الوجوه .

قوله تعالى : ﴿ مَا كَانَ لَي مَنْ عَلَمَ بِالْمَلَا الْأَعْلَى إِذْ يَخْتَصُمُونَ ﴾ المَلَّا الأَعْلَى جماعة المَلَائكة وكأن المراد باختصامهم ما أشار تعالى إليه بقوله : ﴿ إِذْ قَالَ رَبُّكُ لَلْمَلَائكة إِنَّي جَاعَلَ فِي الأَرْضُ خَلَيْفَة ﴾ إلى آخر الآيات .

وكـأن المعنى إني ما كنت أعلم اختصام الملأ الأعلى حتى أوحى الله إليّ ذلـك في كتابه فإنما أنا منذر أتبع الوحي .

قوله تعالى : ﴿إِن يُوحَى إِلَي إِلا أَنَمَا أَنَا نَذَيْرِ مَبِينَ ﴾ تأكيد لقوله : ﴿إِنْمَا أَنَا مُذَرِ مَبِينَ ﴾ تأكيد لقوله : ﴿إِنْمَا كَانَ لَي مِن عَلَم بِالْمَلاُ الْأَعْلَى ﴾ والمعنى لم أكن أعلم ذلك لأن علمي ليس من قبل نفسي وإنما هو بالوحي وليس يوحى إلي إلا ما يتعلق بالإنذار .

قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمَلَائِكَةَ إِنِي خَالَقَ بِشُراً مِنْ طَيْنَ الذِي يَعْطِيهُ السِياقَ أَنَ الآية وما بعدها ليست تتمة لقول النبي وَالْمَا أَنَا مَنْدُر ﴾ النخ والشاهد عليه قوله : ﴿ رَبِكُ ﴾ فهو من كلامه تعالى يشير إلى زمان اختصام الملأ الأعلى والنظرف متعلق بما تعلق به قوله : ﴿إِذْ يَخْتُصُمُونَ ﴾ أو متعلق بمحذوف والتقدير «اذكر إذ قال ربك للملائكة» النخ فإن قوله تعالى للملائكة : ﴿إِنِي جَاعِلُ فِي الأَرْضَ خَلِيفَة ﴾ وقوله لهم : ﴿إِنِي خَالَقَ بِشُراً مِنْ طَيْنَ ﴾ متقارنان وقعا في ظرف واحد .

وعلى هذا يؤل معنى قولـه : ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ﴾ الخ إلى نحـو من قولنـا : اذكر وقتئذ قال ربك كذا وكذا فهو وقت اختصامهم .

وجعل بعضهم قوله : ﴿إِذْ قَالَ رَبْكُ﴾ النّج مَفْسُراً لَقُولُه : ﴿إِذْ يَخْتَصُمُونَ﴾ ثم أَخَذُ الاختصام بعد تفسيره بالتقاول مجموع قوله تعالى للملائكة ﴿إِنّي جَاعَلُ فِي الأَرْضُ خَلَيْفَةً﴾ وقولهم : ﴿أَتَجْعَلُ﴾ النّج ، وقوله لأدم وقول آدم لهم ، وقوله تعالى لهم : ﴿إِنّي خَالَقَ بَشُراً﴾ وقول إبليس وقوله تعالى له .

وقال على تقدير كون الاختصام بمعنى المخاصمة ودلالة قومه: ﴿إِذَ يَخْتَصُمُونَ ﴾ على كون المخاصمة بين الملائكة أنفسهم لا بينهم وبين الله سبحانه إن إخباره تعالى لهم بقوله: ﴿إِنّي جاعل في الأرض خليفة ﴾ ﴿إِنّي خالق بشراً ﴾ كان بتوسط ملك من الملائكة وكذا قوله لآدم ولإبليس فيكون قولهم لربهم: ﴿أَتَجَعَلُ فَيهَا مِن يَفْسِدُ فَيهَا ﴾ النخ وغيره قولاً منهم للملك المتوسط ويقع الاختصام فيما بينهم أنفسهم.

وأنت خبير بأن شيئاً مما ذكره لا يستفاد من سياق الآيات .

وقوله: ﴿إِنِي خَالَقَ بَشُواً مِن طَينَ ﴾ البشر الإنسان ، قال الراغب: البشر ظاهر الجلد والأدمة باطنه . كذا قال عامة الأدباء ، قال : وعبر عن الإنسان بالبشر اعتباراً بظهور جلده من الشعر بخلاف الحيوانات التي عليها الصوف أو الوبر ، واستوى في لفظ البشر الواحد والجمع وثني فقال تعالى : ﴿أَنؤَمِن لَبشرين ﴾ وخص في القرآن كل موضع اعتبر من الإنسان جثته وظاهره بلفظ البشر . انتهى .

وقد عد في الآية مبدأ خلق الإنسان الطين ، وفي سورة الروم التراب وفي سورة الحجر صلصال كالفخار ولا سورة الرحمان صلصال كالفخار ولا ضير فإنها أحوال مختلفة لمادته الأصلية التي منها خلق وقد أشير في كل موضع إلى واحدة منها .

قوله تعالى : ﴿فَإِذَا سُويتُهُ وَنَفَحْتُ فَيْهُ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَهُ سَاجِدِينَ ﴾ تسوية الإنسان تعديل أعضائه بتركيب بعضها على بعض وتتميمها صورة إنسان تام ، ونفخ الروح فيه جعله ذا نفس حية إنسانية وإضافة الروح إليه تعالى تشريفية وقوله : ﴿فَقَعُوا ﴾ أمر مِن الوقوع وهو متفرع على التسوية والنفخ .

قوله تعالى : ﴿فسجد الملائكة كلهم أجمعون﴾ ظاهر الدلالة على سجود الملائكة له من غير استثناء .

قوله تعالى : ﴿ إِلا إبليس استكبر وكان من الكافرين ﴾ أي استكبر إبليس فلم يسجد له وكان قبل ذلك من الكافرين كما حكى سبحانه عنه في سورة الحجر قوله : ﴿ لَمْ أَكِنَ لاَسْجِدُ لَبُشْرِ خَلَقْتُهُ مَنْ صَلْصَالُ مَنْ حَمَا مِسْنُونَ ﴾ (١) .

قوله تعالى: ﴿قَالَ يَا إِبِلْيُسَ مَا مَنْعُكُ أَنْ تَسْجِدُ لَمَا خَلَقْتَ بِيدِي اسْتَكْبُرُتُ أَمُ كُنْتُ مِن الْعَالَيْنَ فِي نَسْبَة خَلْقَهُ إِلَى الْيَدُ لَلْتَشْرِيفَ بِالْاخْتَصَاصَ كَمَا قَالَ : ﴿وَنَفَخْتَ فِيهُ مِنْ رُوحِي ﴾ وتثنية اليد كناية عن الاهتمام التام بخلقه وصنعه فإن الإنسان إنما يستعمل اليدين فيما يهتم به من العمل فقوله : ﴿خَلَقْتَ بِيدِي ﴾ كقوله : ﴿مَمَا عَلَمْتُ أَيْدِينًا ﴾ (٢) .

وقيل: المراد باليد القدرة والتثنية لمجرد التأكيد كقوله: ﴿فَارَجُعُ البَصْرُ كُرتِينَ﴾(٣) وقد وردت به الرواية.

وقيل : المراد باليدين نعم الدنيا والأخرة ، ويمكن أن يحتمل إرادة مبدئي الجسم والروح أو الصورة والمعنى أو صفتي الجلال والجمال من اليدين لكنها معان لا دليل على شيء منها من اللفظ .

وقوله: ﴿ استكبرت أم كنت من العالين ﴾ استفهام توبيخ أي أكان عدم سجودك لأنك استكبرت أم كنت من الذين يعلون أي يعلو قدرهم أن يؤمروا بالسجود، ولذا قال بعضهم بالاستفادة من الآية إن العالين قوم من خلقه تعالى مستغرقون في التوجه إلى ربهم لا يشعرون بغيره تعالى .

وقيل: المراد بالعلو الاستكبار كما في قوله تعالى: ﴿وإِن فرعون لعال في الأرض﴾(٤) والمعنى استكبرت حين أمرت بالسجدة أم كنت من قبل من المستكبرين ؟ .

ويـدفعه أنـه لا يلاثم مقتضى المقـام فإن مقتضـاه تعلق الغرض بـاستعلام أصــل استكباره لا تعيين كون استكباره قديماً أو حديثاً .

وقيل : المراد بالعالين ملائكة السماء فإن المأمورين بالسجود هم ملائكة الأرض . ويدفعه ما في الآية من العموم .

الحجر: ٣٣.
 الملك: ٣٠.

(٢) يس : ٧١ . (٤) يونس : ٨٣ .

قوله تعالى : ﴿قال أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين﴾ تعليل عدم سجوده بما يدعيه من شرافة ذاته وأنه لكون خلقه من نار خير من آدم المخلوق من طين، وفيه تلويح أن الأمر الإلهي إنما يطاع إذا كان حقاً لا لذاته، وليس أمره بالسجودله حقاً ، ويؤل إلى إنكار إطلاق ملكه تعالى وحكمته وهو الأصل الذي ينتهي إليه كل معصية فإن المعصية إنما تقع بالخروج عن حكم عبوديته تعالى ومملوكيته وبالإعراض عن كون تركها أولى من فعلها واقترافها .

قوله تعالى : ﴿قال فاخرج منها فإنك رجيم وإن عليك لعنتي إلى يـوم الدين﴾ الرجم الطرد ، ويوم الدين يوم الجزاء .

وقوله: ﴿وَإِنْ عَلَيْكُ لَعَنْتِي﴾ وفي سورة الحجر: ﴿وَإِنْ عَلَيْكُ اللَّعَنَةِ﴾ الآية ٣٥ قيل في وجهه: لو كانت الـلام للعهد فـلا فـرق بين التعبيـرين، ولـوكانت للجنس فكذلك أيضاً لأن لعن غيره تعالى من الملائكة والناس عليـه إنما يكون طرداً لـه حقيقة وإبعاداً من الرحمة إذا كان بأمر الله وبإبعاده من رحمته.

قوله تعالى : ﴿قال رب فانظرني إلى يوم يبعثون ﴾ إلى قوله ﴿إلى يوم الوقت المعلوم ﴾ ظاهر تغير الغاية في السؤال والجواب حيث قال : ﴿إلى يوم يبعثون ﴾ فاجيب بقوله : ﴿إلى يوم الوقت المعلوم ﴾ أن ما أجيب إليه غير ما سأله فهو لا محالة آخريوم يعصي فيه الناس ربهم وهو قبل يوم البعث ، والظاهر أن المراد باليوم الظرف فتفيد إضافته إلى الوقت التأكيد .

قوله تعالى : ﴿قَالَ فَبَعَرْتُكَ لأَغُوينَهُم أَجَمَعِينَ إلا عَبَادُكُ مِنْهُم المَخْلَصِينَ ﴾ الباء في ﴿فَبَعَـزَتَـكَ ﴾ للقسم أقسم بعـزتـه ليغـوينهم أجمعين واستثنى منهم المخلصين وهم الذين أخلصهم الله لنفسه فلا نصيب فيهم لإبليس ولا لغيره .

قوله تعالى : ﴿قال فالحق والحق أقول لاملأن جهنم منك وممن تبعك منهم أجمعين﴾ جوابه تعالى لإبليس وهو يتضمن القضاء عليه وعلى من تبعه بالنار .

فقوله: ﴿ فَالْحَقِ ﴾ مبتدأ محذوف الخبر أو خبر محذوف المبتدأ ، والفاء لترتيب ما بعده على ما قبله ، والمراد بالحق ما يقابل الباطل على ما يؤيده إعادة الحق ثانياً باللام والمراد به ما يقابل الباطل قطعاً والتقدير فالحق أقسم به لأملأن جهنم منك وممن تبعك منهم ، أو فقولي الحق لأملأن الخ .

وقوله: ﴿والحق أقول﴾ جملة معترضة تشير إلى حتمية القضاء وتـرد على إبليس ما يلوح إليه قوله: ﴿أنـا خير منـه﴾ الخ من كـون قولـه تعالى وهـو أمره بـالسجود غيـر حق ، وتقديم الحق في ﴿والحق أقول﴾ وتحليته باللام لإفادة الحصر .

وقوله: ﴿ لأملأن جهنم منك وممن تبعث منهم أجمعين ﴾ متن القضاء الذي قضى به وكأن المراد بقوله: ﴿ منك منك جنس الشياطين حتى يشمل إبليس وذريته وقبيله ، وقوله: ﴿ وممن تبعك منهم ﴾ أي من الناس ذرية آدم .

وقد أشبعنا الكلام في نظائر الآيات من سورة الحجر وفي القصة من سور البقرة والأعراف والإسراء فعليك بالرجوع إليها .

قوله تعالى : ﴿قُلَ مَا أَسَالُكُمَ عَلَيْهُ مِنْ أَجَرُ وَمَا أَنَا مِنْ الْمَتَكُلَفَيْنَ﴾ رجوع إلى مَا تقدم في أول السورة وخلال آياتها أن القرآن ذكر وأن ليس النبي مَشْلَتُ إلا منذراً لا غير ورد لما رموه بقولهم ﴿امشوا واصبروا على آلهتكم إن هذا لشيء يراد﴾ .

فقوله : ﴿ مَا أَسَالُكُم عَلَيْهُ مِنَ أَجِرَ ﴾ أي أجراً دنيوياً مِن مال أو جاه ، وقول ه : ﴿ وَمَا أَنَا مِنَ الْمَتَكُلُفِينَ ﴾ أي مِن أهل التكلف وهو التصنع والتحلي بِما ليس له .

قوله تعالى : ﴿إِن هُو إِلا ذَكُو لِلْعَالَمِينَ﴾ أي القرآن ذكر عام للعالمين من جماعات الناس ومختلف الشعوب والأمم وغيرهم لا يختص بقوم دون قوم حتى يؤخذ على تلاوته مال وعلى تعليمه أجر بل هو للجميع .

قوله تعالى : ﴿ولتعلمن نبأه بعد حين﴾ أي لتعلمن ما أخبر به القرآن من الوعد والوعيد وظهوره على الأديان وغير ذلك بعد حين أي بعد مرور زمان .

قيل: المراد بعد حين يوم القيامة ، وقيل: يوم الموت ، وقيل: يوم بدر ، ولا يبعد أن يُقال: إن نبأه مختلف لا يختص بيوم من هذه الأيام حتى يكون هو المراد بل المراد به المطلق فلكل من أقسام نبائه حينه .

# (بحث روائي)

في تفسير القمي بإسناده عن إسماعيل الجعفي عن أبي جعفر علين في حديث يلذكر فيه المعراج ، عن النبي علين أله قال تعالى : يا محمد . قلت : لبيك يا رب . قال : فيما اختصم الملأ الأعلى ؟ قال : قلت : سبحانك لا علم لي إلا ما

علمتني . قال : فوضع يده أي يـد القدرة بين تـديي فوجـدت بردهـا بين كتفي . قال : فلم يسألني عما مضى ولا عما بقي إلا علمته . فقال : يـا محمد فيم اختصم الملأ الأعلى ؟ قال : قلت : في الكفارات والدرجات والحسنات الحديث .

في المجمع روى ابن عباس عن النبي مسلمة قال: قال لي ربي: أتدري فيم يختصم الملأ الأعلى ؟ فقلت: لا. قال: اختصموا في الكفارات والدرجات فأما الكفارات فإسباغ الوضوء في السبرات ونقل الأقدام إلى الجماعات وانتظار الصلاة بعد الصلاة، وأما الدرجات فإفشاء السلام وإطعام الطعام والصلاة بالليل والناس نيام.

أقول: ورواه في الخصال عن النبي مُشَلِّهُ فجعل ما فسر به الكفارات تفسيراً للدرجات وبالعكس، وروى في الدر المنثور حديث المجمع بـطرق كثيرة عن عـدة من الصحابة عن النبي مُشِلِّهُ على اختلاف ما في الروايات.

وكيفما كان فسياق الآية يأبى الانطباق على مضمون هذه الروايات ولا دليل يبدل على كون الروايات في مقام تفسير الآية فلعل الاختصام المذكور فيها غير المذكور في الآية .

وفي نهج البلاغة الحمد لله الذي لبس العز والكبرياء واختارهما لنفسه دون خلقه ، وجعلهما حمى وحرماً على غيره ، واصطفاهمالجلاله ، وجعل اللعنة على من نازعه فيهما من عباده ، ثم أختبر بذلك ملائكته المقربين ليميز المتواضعين منهم من المستكبرين فقال سبحانه وهو العالم بمضمرات القلوب ومحجوبات الغيوب : إني خالق بشراً من طين فإذا سويته ونفخت فيه من روحي فقعوا له ساجدين فسجد الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس اعترضته الحمية فافتخر على آدم بخلقه وتعصب عليه لأصله .

فعدو الله إمام المتعصبين وسلف المستكبرين الذي وضع أساس العصبية ، ونازع الله رداء الجبرية ، وادرع لباس التعزز ، وخلع قناع التنذلل ألا ترون كيف صغره الله بتكبره ، ووضعه بترفعه فجعله في الدنيا مدحوراً ، وأعد له في الأخرة سعيراً . الخطبة .

وفي العيون يإسناده إلى محمد بن عبيدة قال : سألت الرضا ﷺ عن قول الله

تعالى لإبليس : ﴿ما منعك أن تسجد لما خلقت بيدي﴾ قال : يعني بقدرتي وقوتي .

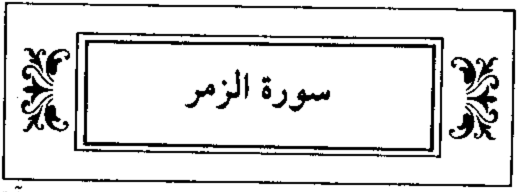
أقول: وروى مثله في التوحيد بإسناده عن محمد بن مسلم عن الصادق التينيم.

وفي القصة روايات أخر أوردناها في ذيلها من سورة البقرة والأعـراف والحجر والإسراء فراجع .

وعن جوامع الجامع عن النبي مُثَنَّةِ : للمتكلف ثـلاث علامـات : ينازع من فوقه ، ويتعاطى مالا ينال ، ويقول مالا يعلم .

أقول: وروى مثله في الخصال عن الصادق على عن لقمان في وصيت لابنه، وروي أيضاً من طرق أهل السنة، وفي بعض الروايات: ينازل من فوقه.

\* \* \*



مكية ، وهي خمس وسبعون آية

# بِسُم ِ ٱللَّهِ ٱلرَّحَمٰنِ الرَّحِيم ِ

تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ ٱللَّهِ الْعَزِيزِ الْحَكِيمِ (١) إِنَّا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ فَاعْبُدِ آللَّهَ مُخْلِصاً لَهُ آلدِّينَ (٢) أَلَا لِلَّهِ آلدِّينُ الْخَالِصُ وَآلَّذِينَ آتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءَ مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرَّبُونَآ إِلَىٰ آللَّهِ زُلْفَىٰ إِنَّ آللَّهَ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فِي مَا هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ إِنَّ آللَّهَ لَا يَهْدِي مَنْ هُوَ كَاذِبٌ كَفَّارٌ (٣) لَـوْ أَرَادَ آللَّهُ أَنْ يَتَّخِذَ وَلَـداً لَاصْطَفَىٰ مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ سُبْحَانَهُ هُوَ آللَّهُ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ (٤) خَلَقَ آلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقّ يُكَوّرُ الْلَّيْلَ عَلَى آلنَّهَارِ وَيُكَوّرُ آلنَّهَارَ عَلَى الْلَّيْلِ وَسَخَّرَ ٱلشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لِأَجَلِ مُسَمَّى أَلَا هُـوَ الْعَـزيـزُ الْغَفَّارُ (٥) خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْس وَاحِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامِ ثَمَانِيَةً أَزْوَاجِ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ خَلْقاً مِنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلُمَاتٍ ثَلْثٍ ذٰلِكُمُ آللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لَا إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّىٰ تُصْرَفُونَ (٦) إِنَّ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَنْكُمْ وَلاَ يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الْكُفْرَ

وَإِنْ تَشْكُرُوا يَرْضَهُ لَكُمْ وَلا تَزِرُ وَازِرَةٌ وِزْرَ أَخْرَىٰ ثُمَّ إِلَىٰ رَبِّكُمْ مَرْجِعُكُمْ فَيُنَبِّئُكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ إِنَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (٧) وَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَا رَبَّهُ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوْلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَسِيَ مَا كَانَ يَدْعُواۤ إِلَيْهِ مِنْ قَبْلُ وَجَعَلَ لِلَّهِ أَنْدَاداً لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِهِ قُلْ تَمْتُعْ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ (٨) أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ الْلَيْلِ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ (٨) أَمَّنْ هُو قَانِتُ آنَاءَ الْلَيْلِ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنَّكَ مِنْ أَصْحَابِ النَّارِ (٨) أَمَّنْ هُو قَانِتُ آنَاءَ الْلَيْلِ مِنْ عَلِمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٩) قُلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ الْحَمَاءُ وَقَائِماً يَعْذَرُ الْآنِهِ وَلَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٩) قُلْ يَا عِبَادِ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٩) قُلْ يَا عِبَادِ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الْأَلْبَابِ (٩) قُلْ يَا عِبَادِ اللَّذِينَ آمَنُوا آتَقُوا رَبَّكُمْ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا فِي هٰذِهِ اللَّانِيلَ حَسَنَةٌ وَأَرْضُ اللَّهِ وَاسِعَةً إِنَّمَا يُوفًى آلصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ (١٠) .

### (بیان)

ولذلك نراه سبحانه يعطف الكلام عليه في خلال السورة مرة بعد مرة كقوله في مفتتح السورة: ﴿فَاعبد الله مخلصاً له الدين ألا لله الدين الخالص﴾ ثم يرجع إليه ويقول: ﴿قُلْ إِنِي أَمْرِت أَنْ أَعبد الله مخلصاً له الدين﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿قُلْ الله أَعبد مخلصاً له الدين﴾ \_ إلى قوله \_ ﴿قُلْ الله أُعبد مخلصاً له ديني فاعبدوا ما شئتم من دونه ﴾ .

ثم يقول: ﴿إنك ميت وإنهم ميتون﴾ النخ ثم يقول: ﴿أليس الله بكاف عبده ويخوفونك بالذين من دون﴾ ثم يقول: ﴿قل يا قوم اعملوا على مكانتكم إني عامل﴾ ثم يقول: ﴿قل أفغير الله تأمروني أعبد أيها الجاهلون﴾ إلى غير ذلك من الإشارات.

ثم عمم الاحتجاج على توحده تعالى في الربوبية والالوهية من الوحي ومن طريق البرهان وقايس بين المؤمنين والمشركين مقايسات لطيفة فوصف المؤمنين بأجمل أوصافهم وبشرهم بما سيثيبهم في الآخرة مرة بعد مرة وذكر المشركين وأنذرهم بما سيلحقهم من الخسران وعذاب الأخرة مضافاً إلى ما يصيبهم في الدنيا من وبال أمرهم كما أصاب الذين كذبوا من الأمم الدارجة من عذاب الخزي في الحياة الدنيا ولعذاب الآخرة أكبر.

ومن ثم وصفت السورة يوم البعث وخاصة في مختتمها بأوضح الوصف وأتمه .

والسورة مكية لشهادة سياق آياتها بـذلك وكـأنها دفعـة واحدة لمـا بين آياتهـا من الاتصال .

والأيات العشر المنقولة تجمع الدعوة من طريق الوحي والحجة العقلية بادئة بالنبي عَشْنَاتُهِ .

قوله تعالى : ﴿تنزيل الكتاب من الله العزيز الحكيم﴾ ﴿تنزيل الكتاب﴾ خبر لمبتدأ محذوف ، وهو مصدر بمعنى المفعول فيكون إضافته إلى الكتاب من إضافة الصفة إلى موصوفها و ﴿من الله ﴾ متعلق بتنزيل والمعنى هذا كتاب منزل من الله العزيز الحكيم .

وقيـل : ﴿تنزيـل الكتاب﴾ مبتـدأ و ﴿من الله ﴾ خبـره ولعـل الأول أقـرب إلى الذهن .

قوله تعالى : ﴿إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكَتَابِ بِالْحَقِّ فَاعْبِدُ اللهِ مَخْلُصاً لَهُ الْدِينَ ﴾ عبر بالإنزال دون التنزيل كما في الآية السابقة لأن القصد إلى بيان كونه بـالحق وهو يناسب مجموع ما نزل إليه من ربه .

وقوله: ﴿ بِالحق ﴾ الباء فيه للملابسة أي أنزلناه إليك متلبساً بالحق فما فيه من الأمر بعبادة الله وحده حق ، وعلى هذا المعنى فرّع عليه قوله: ﴿ فاعبد الله مخلصاً له الدين ﴾ والمعنى فإذا كان بالحق فاعبد الله مخلصاً له الدين لأن فيه ذلك .

والمراد باللدين ـ على ما يعطيه السياق ـ العبادة ويمكن أن يبراد به سنة الحياة وهي الطريقة المسلوكة في الحياة في المجتمع الإنساني ، ويراد بالعبادة تمثيل العبودية

بسلوك الـطريق التي شرعهـا الله سبحانـه والمعنى فأظهـر العبوديـة لله في جميع شؤون حياتك باتباع ما شرعه لك فيها والحال أنك مخلص له دينك لا تتبع غير ما شرعه لك .

قوله تعالى : ﴿ أَلَا لَهُ الدين الخالص ﴾ إظهار وإعلان لما أضمر وأجمل في قوله : ﴿ وَالْحَقّ فَ وَلَه اللّهِ مَخْلَصاً له اللّدين ﴾ أي إن الذي أوحيناه إليك من إخلاص الدين لله واجب على كل من سمع هذا النداء ، ولكون الجملة نداء مستقلاً أظهر اسم الجلالة وكان مقتضى الظاهر أن يضمر ويقال : له الدين الخالص .

ومعنى كون الدين الخالص له أنه لا يقبل العبادة ممن لا يعبده وحده سواء عبـده وغيره أو عبد غيره وحده .

قوله تعالى : ﴿والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفى﴾ إلى آخر الآية تقدم أن الوثنية يرون أن الله سبحانه أجلّ من أن يحيط به الإدراك الإنساني من عقل أو وهم أو حس فيتنزه تعالى عن أن يقع عليه توجه عبادي منا .

فمن الواجب أن نتقرب إليه بالتقرب إلى مقربيه من خلقه وهم الذين فوض إليهم تدبير شؤون العالم فنتخذهم أرباباً من دون الله ثم آلهة تعبدهم ونتقرب إليهم ليشفعوا لنا عند الله ويقربونا إليه زلفى وهؤلاء هم الملائكة والجن وقديسوا البشر وهؤلاء هم الأرباب والآلهة بالحقيقة .

أما الأصنام المصنوعة المنصوبة في الهياكل والمعابد فإنما هي تماثيل للأرباب والآلهة وليست في نفسها أرباباً ولا آلهة غير أن الجهلة من عامتهم ربما لم يفرقوا بين الأصنام وأرباب الأصنام فعبدوا الأصنام كما يعبد الأرباب والآلهة وكذلك كانت غرب الجاهلية وكذلك الجهلة من عامة الصابئين ربما لم يفرقوا بين أصنام الكواكب والكواكب التي هي أيضاً أصنام لأرواحها الموكلة عليها وبين أرواحها التي هي الأرباب والآلهة بالحقيقة عند خاصتهم .

وكيف كان فالأرباب والألهة هم المعبودون عندهم وهم موجودات ممكنة مخلوقة لله مقربة عنده مفوضة إليهم تدبير أمر العالم لكل بحسب منزلته وأما الله سبحانه فليس له إلا الخلق والإيجاد وهو رب الأرباب وإله الآلهة .

إذا تذكرت ما مر ظهر أن المراد بقوله : ﴿وَالَّذِينَ اتَّخَذُوا مِن دُونَهُ أُولِياءُ ﴾

اتخاذهم أرباباً يدبرون الأمر بان يسندوا الربوبية وأمر التدبير إليهم لا إلى الله فهم المدبرون للأمر عندهم ويتفرع عليه أن يخضع لهم ويعبدوا لأن العبادة لجلب النفع أو للدفع الضرر أو شكر النعم وكل ذلك إليهم لتصديهم أمر التدبير دون الله سبحانه .

فالمراد باتخاذهم أولياء اتخاذهم أرباباً (١) ، ولذا عقب اتخاذ الأولياء بذكر العبادة وما نعبدهم إلا ليقربونا فقوله : ﴿ وَالذين اتخذوا من دونه أولياء مبتدأ خبره ﴿ إن الله يحكم ﴾ الخ والمراد بهم المشركون القائلون بربوبية الشركاء والوهيتهم دون الله إلا ما ذهب إليه جهلتهم من كونه تعالى شريكاً لهم في المعبودية .

وقوله: ﴿ مَا نَعبدهم إِلَا لَيقربونا إلى الله زَلْفى ﴾ تفسير لمعنى اتخاذ الأولياء من دون الله وهو حكاية لقولهم أو بتقدير القول أي يقولون: ما نعبدهم هؤلاء إلا لقربونا بسبب عبادتنا لهم إلى الله تقريباً فهم عادلون منه تعالى إلى غيره ، وإنما سموا مشركين لأنهم يشركون به تعالى غيره حيث يقولون بكونهم أرباباً وآلهة للعالم وكونه تعالى ربأ وإلها لأولئك الأرباب والآلهة ، وأما الشركة في الخلق والإيجاد فلم يقل به لا مشرك ولا موحد .

وقوله: ﴿إِنَّالله يحكم بينهم فيما هم فيه يختلفون ﴾ قيل: ضمير الجمع للمشركين وأوليائهم أي إن الله يحكم بين المشركين وبين أوليائهم فيما هم فيه يختلفون ، وقيل: الضميران راجعان إلى المشركين وخصمائهم من أهل الإخلاص في الدين المفهوم من السياق ، والمعنى أن الله يحكم بينهم وبين المخلصين للدين .

وقوله: ﴿إِنَّ الله لا يهدي من هوكاذب كفار ﴾ الكفار كثير الكفران لنعم الله أو كثير الستر للحق ، وفي الجملة إشعار بىل دلالة على أن الحكم يوم القيامة على المشركين لا لهم وأنهم مسيرون إلى العذاب ، والمراد بالهداية الإيصال إلى حسن العاقمة .

قوله تعالى : ﴿ لُو أَرَادُ اللهُ أَنْ يَتَخَذُ وَلَداً لاصطفى مَمَايِخُلَقَ مَا يَشَاءُ سَيِحَانُهُ هُـو الله الـواحد القهـار ﴾ احتجاج على نفي قبولهم : إن الله اتخذ ولـداً ، وقبول بعضهم : الملائكة بنات الله . والقول بالولـد دائر بين عامة الـوثنية على اختـلاف مذاهبهم وقـد

<sup>(</sup>۱) فالولاعة والربوبية قريبتا المعنى فبالرب هنو الماليك المدبير والمولى هنو ماليك التدبيير أو متصدى التدبير .

قالت النصارى : المسيح ابن الله ، وقالت اليهـود على ما حكـاه القرآن عنهم : عـزير ابن الله وكأنها بنوة تشريفية .

والبنوة كيفما كانت تقتضي شركة ما بين الابن والأب والولد والوالد فإن كانت بنوة حقيقية وهي اشتقاق شيء من شيء وانفصاله منه اقتضت الشركة في حقيقة الذات والخواص والأثار المنبعثة من الذات كبنوة إنسان لإنسان المقتضية لشركة الابن لأبيه في الإنسانية ولوازمها ، وإن كانت بنوة اعتبارية كالبنوة الاجتماعية وهو التبني اقتضت الاشتراك في الشؤونات الخاصة بالأب كالسؤدد والملك والشرف والتقدم والوراثة وبعض أحكام النسب ، والحجة المسوقة في الآية تدل على استحالة اتخاذ الولد عليه تعالى بكلا المعنيين .

فقوله: ﴿ لَوْ أَرَادُ اللهُ أَنْ يَتَخَذُ وَلَـداً ﴾ شرط صدر بلو الـدال على الامتناع للامتناع، وقوله: ﴿ لاصطفى مما يخلق ما يشاء ﴾ أي لاختار لذلك مما يخلق ما يتعلق به مشيئته على ما يفيده السياق وكونه مما يخلق لكون ما عداه سبحانه خلقاً له.

وقوله: ﴿ سبحانه ﴾ تنزيه لـه سبحانه ، وقوله: ﴿ هو الله الـواحد القهار ﴾ بيان لاستحالة الشرط وهو إرادة اتخاذ الولد ليترتب عليه استحالة الجزاء وهو اصطفاء ما يشاء مما يخلق وذلك لأنه سبحانه واحد في ذاته المتعالية لا يشاركه فيها شيء ولا يماثله فيها أحد لأدلة التوحيد ، وواحد في صفاته الـذاتية التي هي عين ذاته كالحياة والعلم والقدرة ، وواحد في شؤونه التي هي من لوازم ذاته كالخلق والملك والعزة والكبرياء لا يشاركه فيها أحد .

وهو سبحانه قهار يقهر كل شيء بذاته وصفاته فلا يستقل قبال ذاته ووجـوده شيء في ذاتـه ووجوده ولا يستغني عنـه شيء في صفاتـه وآثار وجـوده فالكـل أذلاء داخـرون بالنسبة إليه مملوكون له فقراء إليه .

فمحصل حجة الآية قياس استثنائي ساذج يستثنى فيه نقيض المقدم لينتج نقيض التالي وهو نحو من قولنا: لو أراد الله أن يتخذ ولداً لاصطفى لذلك بعض من يشاء من خلقه لكن إرادته اتخاذ الولد ممتنعة لكونه واحداً قهاراً فاصطفاؤه لذلك بعض من يشاء من خلقه ممتنع.

وقد أغرب بعضهم في تقريب حجة الآية فقال : حاصل المعنى لـو أراد سبحانـه

اتخاذ الولد لامتنعت تلك الإرادة لتعلقها بالممتنع أعني الاتخاذ لكن لا يجوز للباري إرادة ممتنعة لأنها ترجح بعض الممكنات على بعض .

وأصل الكلام لو اتخذ الولد لامتنع لاستلزامه ما ينافي الألوهية فعدل إلى لو أراد الاتخاذ لامتنع أن يريده ليكون أبلغ وأبلغ ثم حذف هذا الجواب وجيء بدله لاصطفى تنبيها على أن الممكن هذا لا الأول وأنه لوكان هذا من اتخاذ الولد في شيء لجاز اتخاذ الولد عليه سبحانه وتعالى شأنه عن ذلك فقد تحقق التلازم وحق نفي اللازم وإثبات الملزوم دون صعوبة . انتهى .

وكأنه مأخوذ من قول الزمخشري في الكشاف في تفسير الآية حيث قال : يعني لو أراد اتخاذ الولد لامتنع ولم يصح لكونه محالاً ولم يتأت إلا أن يصطفي من خلقه بعضه ويختصهم ويقربهم كما يختص الرجل ولده ويقربه وقد فعل ذلك بالملائكة فافتتنتم به وغركم اختصاصه إياهم فزعمتم أنهم أولاده جهلاً منكم به وبحقيقته المخالفة لحقائق الأجسام والأعراض كأنه قال : لو أراد اتخاذ الولد لم يزد على ما فعل من اصطفاء ما يشاء من خلقه وهم الملائكة لكنكم لجهلكم به حسبتم اصطفاءهم اتخاذهم أولاداً ثم تماديتم في جهلكم وسفهكم فجعلتموهم بنات فكنتم كذابين كفارين متبالغين في الافتراء على الله وملائكته غالين في الكفر . انتهى .

وأنت خبير أن سياق الآية لا يلائم هـذا البيان . على أنه لا يدفع قول القـائل بالتبني التشريفي كقـول اليهود عـزير ابن الله فـإنهم لا يريـدون بالتبني إلا اصـطفاء من يشاء من خلقه .

وهناك بعض تقريبات أخر منهم لا جدوى فيه تركنا إيراده .

قوله تعالى : ﴿ خلق السماوات والأرض بالحق ﴾ لا يبعد أن يكون ما فيه من الإشارة إلى الخلق والتدبير بياناً لقهاريته تعالى لكن اتصال الآيتين وارتباطهما مضموناً وانتهاء الثانية إلى قوله : ﴿ ذلكم الله ربكم ﴾ الخ كالصريح في أن ذلك استئناف بيان للاحتجاج على توحيد الربوبية .

فالآية والتي تليها مسوقتان لتوحيد الربوبية وقد جمع فيهما بين الخلق والتدبير لما مر مراراً أن إثبات وحدة الخالق لا يستلزم عند الـوثني نفي تعدد الأربـاب والآلهة لأنهم لا ينكرون انحصار الخلق والإيجاد فيه تعالى لكنه سبحانه فيمـا يحتج على تـوحده في

الربوبية والالوهية في كلامه يجمع بين الخلق والتدبير إشارة إلى أن التدبير غير خمارج من الخلق بل هو خلق بوجه كما أن الخلق تدبيسر بوجه وعند ذلك يتم الاحتجاج على رجوع التدبير إليه تعالى وانحصاره فيه برجوع الخلق إليه .

وقوله: ﴿خلق السماوات والأرض بالحق﴾ إشارة إلى الخلقة ، وفي قولمه : ﴿بالحق﴾ \_ والباء للملابسة \_ إشارة إلى البعث فإن كون الخلقة حقاً غير باطل يلازم كونها لغاية تقصدها وتنساق إليها وهي البعث قال تعالى : ﴿وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلا﴾(١) .

وقوله: ﴿يكور الليل على النهار ويكور النهار على الليل قال في المجمع التكوير طرح الشيء بعضه على بعض . انتهى فالمراد طرح الليل على النهار وطرح النهار على الليل فيكون من الاستعارة بالكناية قريب المعنى من قوله: ﴿يغشي الليل النهار ﴾ والمراد استمرار توالي الليل والنهار بظهور هذا على ذاك ثم ذاك على هذا وهكذا ، وهو من التدبير .

وقوله: ﴿وسخرالشمسوالقمر كل يجري لأجل مسمى ﴾أي سخر الشمس والقمر فأجراهما للنظام الجاري في العالم الأرضي إلى أجل مسمى معين لا يتجاوزانه .

وقوله: ﴿ الله هو العزيـز الغفار﴾ يمكن أن يكـون في ذكر الاسمين إشـارة إلى ما يحتج به على توحده تعالى في الربوبية والالوهية فإن العزيز الذي لا يعتريه ذلـة إن كان فهو الله وهو المتعين للعبادة لا غيره الذي تغشاه الذلة وتغمره الفاقة وكذا الغفار للذنوب إذا قيس إلى من ليس من شأنه ذلك .

ويمكن أن يكون ذكرهما تحضيضاً على التـوحيد والإيمـان بالله الـواحد والمعنى انبهكم أنه هو العزيز فآمنوا به واعتزوا بعزته ، الغفار فآمنوا به يغفر لكم .

قوله تعالى: ﴿ خلقكم من نفس واحدة ثم جعل منها زوجها ﴾ النج الخطاب لعامة البشر، والمراد بالنفس الواحدة \_ على ما تؤيده نظائره من الأيات \_ آدم أبو البشر، والمراد بزوجها امرأته التي هي من نوعها وتماثلها في الإنسانية، و ﴿ ثم ﴾ للتراخي بحسب رتبة الكلام.

<sup>(</sup>١) ص : ٢٧ . (٢) الأعراف : ٥٤ .

والمراد أنه تعالى خلق هذا النوع وكثر أفراده من نفس واحدة وزوجها .

وقوله: ﴿ وَأَنْزَلُ لَكُمْ مِنَ الْأَنْعَامُ ثَمَانَيَةً أَزُواجٍ ﴾ الأنعام هي الإبل والبقر والضأن والمعز ، وكونها ثمانية أزواج باعتبار انقسامها إلى الذكر والأنثى .

وتسمية خلق للأنعام إنزالا لها باعتبار أنه تعالى يسمي ظهـور الأشياء في الكـون بعد ما لم يكن إنزالاً لها من خزائنه التي هي عنده ومن الغيب إلى الشهادة قال تعالى : ﴿وَإِنْ مَنْ شَيِّءَ إِلَّا عَنْدُنَا خَزَائِنَهُ وَمَا نَنْزُلُهُ إِلَّا بِقَدْرُ مَعْلُومُ ﴾(١) .

وقوله: ﴿ يَخْلَقُكُم فِي بَطُونَ أَمُهَاتُكُمْ خُلَقًا مِنْ بَعْدَ خُلَقَ فِي ظَلَمَاتُ ثَلَاثُ ﴾ بيان لكيفية خلق من تقدم ذكره من البشر والأنعام ، وفي الخطاب تغليب أولي العقبل على غيرهم ، والخلق من بعد الخلق التوالي والتوارد كخلق النطفة علقة وخلق العلقة مضغة وهكذا ، والظلمات الثلاث هي ظلمة البطن والرحم والمشيمة كما قيل ورواه في المجمع عن أبي جعفر عَلَيْكُمْ .

وقيل : المراد بها ظلمة الصلب والرحم والمشيمة وهو خطأ فإن قولـه : ﴿ فِي بطون امهاتكم﴾ صريح في أن المراد بالـظلمات مـا في بطون النسـاء دون أصلاب الرجال .

وقوله: ﴿ ذَلَكُم الله ربكم ﴾ أي الذي وصف لكم في الآيتين بالخلق والتـدبير هو ربكم دون غيره لأن الرب هو المالك الـذي يدبـر أمر ملكـه وإذ كان خـالقاً لكم ولكل شيء دونكم وللنظام الجاري فيكم فهو الذي يملككم ويدبر أمركم فهو ربكم لا غير.

وقوله: ﴿ له الملك ﴾ أي على جميع المخلوقات في الدنيا والآخرة فهو الملك على الإطلاق، وتقديم الظرف يفيد الحصر، والجملة خبر بعد خبر لقوله: ﴿ ذَلَكُمُ الله ﴾ كما أن قوله: ﴿ لا إله إلا هو ﴾ ، كذلك ، وانحصار الألوهية فيه تعالى فرع انحصار الربوبية فيه لأن الإله إنما يعبد لأنه رب مدبر فيعبد إما خوفاً منه أو رجاء فيه أو شكراً له.

وقوله : ﴿فَأَنِي تَصَرَفُونَ﴾ أي فكيف تصرفون عن عبادته إلى عبادة غيـره وهو ربكم الذي خلقكم ودبر أمركم وهو المليك عليكم .

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢١ .

قوله تعالى : ﴿إِن تَكَفَرُوا فَإِن الله غني عنكم ولا يرضى لعباده الكفر﴾ إلى أخر الآية . مسوق لبيان أن الدعوة إلى التوحيد وإخلاص الدين لله سبحانه ليست لحاجة منه تعالى إلى إقبالهم إليه بالانصراف عن عبادة غيره بل لعناية منه تعالى بهم فيدعوهم إلى سعادتهم اعتناء بها كما يعتني برزقهم فيفيض النعم عليهم وكما يعتني بحفظهم فيلهمهم أن يدفعوا الآفات عن أنفسهم .

فقوله: ﴿إِن تَكَفَّرُوا فَإِنَ اللهُ عَنِي عَنَكُم﴾ الخطاب لعامة المكلفين أي إن تَكفُرُوا بالله فلم توحدوه فإنه عني عنكم لذاته لا ينتفع بإيمانكم وطاعتكم ولا يتضرر بكفركم ومعصيتكم فالنفع والضرر إنما يتحققان في مجال الإمكان والحاجة وأما الواجب الغني بذاته فلا يتصور في حقه انتفاع ولا تضرر.

وقوله: ﴿ولا يرضى لعباده الكفر﴾ دفع لما ربما يمكن أن يتوهم من قوله: ﴿فَإِنَ الله غني عنكم﴾ أنه إذا لم يتضرر بكفر ولم ينتفع بإيمان فلا موجب له أن يريد منا الإيمان والشكر فدفعه بأن تعلق العناية الإلهية بكم يقتضي أن لا يرضى بكفركم وأنتم عباده.

والمراد بالكفر كفر النعمة الذي هو ترك الشكر بقرينة مقابلة قوله: ﴿وإِنَّ تَشْكُرُوا يَرْضُهُ لَكُمْ ﴾ وبذلك يظهر أن التعبير بقوله: ﴿لعباده ﴾ دون أن يقول: لكم للدلالة على علة الحكم أعني سبب عدم الرضا.

والمحصل أنكم عباد مملوكون لله سبحانه منغمرون في نعمه ورابطة المولوية والعبودية وهي نسبة المالكية والمملوكية لا تلائمه أن يكفر العبد بنعمة سيده فينسى ولاية مولاه ويتخذ لنفسه أولياء من دونه ويعصى المولى ويطيع عدوه وهو عبد عليه طابع العبودية لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً.

وقوله: ﴿وإن تشكروا يرضه لكم﴾ الضمير للشكر نظير قوله تعالى: ﴿اعدلوا هُو أَقْسُرُ اللّهِ بِالْجَرِي على مقتضى العبودية وإخلاص الدين له يرض الشكر لكم وأنتم عباده، والشكر والكفر المقابل له ينطبقان على الإيمان والكفر المقابل له .

<sup>(</sup>١) المائدة: ٨ .

ومما تقدم يظهر أن العباد في قوله: ﴿ وَلا يرضى لعباده الكفر﴾ عام يشمل الجميع فقول بعضهم: إنه خاص اريد به من عناهم في قوله: ﴿ إِن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعث من الغاوين﴾ (١) وهم المخلصون ـ أو المعصومون على ما فسره المزمخشري ـ ولازمه أن الله سبحانه رضي الإيمان لمن آمن ورضي الكفر لمن كفر إلا المعصومين فإنه أراد منهم الإيمان ، وصانهم عن الكفر سخيف جداً ، والسياق يأباه كل الإباء ، إذ الكلام مشعر حينئذ برضاه الكفر للكافر فيؤول معني الكلام إلى نحو من قولنا : إن تكفروا فإن الله غني عنكم ولا يرضى للأنبياء مثلا الكفر لرضاه لهم الإيمان وإن تشكروا أنتم يرضه لكم وإن تكفروا يرضه لكم وهذا ـ كما ترى ـ معنى ردي ساقط وخاصة من حيث وقوعه في سياق الدعوة .

على أن الأنبياء مثلًا داخلون فيمن شكر وقد رضي لهم الشكر والإيمان ولم يرض لهم الكفر فلا موجب لإفرادهم بالذكر وقد ذكر الرضا عمن شكر .

وقـوله : ﴿ولاتــزروازرةوزرأخرى﴾ أي لا تحمــل نفس حاملة حمل نفس أخرى أي لا يؤاخذ بالذنب إلا من ارتكبه .

وقوله: ﴿ثم إلى ربكم مرجعكم فينبئكم بما كنتم تعملون إنه عليم بذات الصدور﴾ أي هذا في الدنيا من كفر أو شكر ثم يبعثكم الله فيظهر لكم حقيقة أعمالكم ويحاسبكم على ما في قلوبكم وقد تكرر الكلام في معاني هذه الجمل فيما تقدم .

# (كلام في معنى الرضا والسخط من اللَّه)

الرضا من المعاني التي يتصف بها أولو الشعور والإرادة ويقابله السخط وكلاهمــا وصفان وجوديان

ثم الرضا يتعلق بـالمعاني من الأوصـاف والأفعال دون الـذوات يقال : رضي لـه كـذا ورضي بكذا قـال تعالى : ﴿ولـو أنهم رضـوا مـا آتـاهم اللهورسـوله﴾(٢) وقـال : ﴿ورضا بالحياة الدنيا﴾(٣) وما ربما يتعلق بالذوات فإنما هو بعناية ما ويؤول بالآخرة إلى

(١) الحجر : ٤٢ . (٣) يونس : ٧ .

الجزء الثالث والعشرون 727

المعنى كقوله: ﴿ولن ترضى عنك اليهود ولا النصاري ﴿ (١) .

وليس الرضا هو الإرادة بعينها وإن كان كلما تعلقت به الإرادة فقد تعلق به الرضا بعد وقوعه بوجه. وذلك لأن الإرادة كما قيل ـ تتعلق بأمر غيـر واقع والـرضا إنمـا يتعلق بالأمر بعد وقوعه أو فرض وقوعه فإذن كون الإنسان راضياً بفعل كذا كـونه بحيث يـلاثم ذلك الفعل ولا ينافره ، وهو وصف قائم بالراضي دون المرضي .

ثم الرضا لكونه متعلقاً بالأمر بعد وقوعه كان متحققاً بتحقق المرضى حادثاً بحدوثه فيمتنع أن يكون صفة من الصفات القائمة بـذاته لتنزهه تعـالي عن أن يكون محلاً للحوادث فما نسب إليه تعالى من الرضا صفة فعل قائم بفعله منتزع عنه كالرحمة والغضب والإرادة والكراهة قبال تعبالي : ﴿ رَضِي الله عنهم ورضوا عنه ﴾ (٢) وقبال : ﴿وَأَنْ أَعْمَلُ صَالَحاً تَرْضَاهُ ﴾ (٣) ، وقال : ﴿وَرَضِيتَ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دَيْناً ﴾ (٤) .

فرضاه تعالى عن أمر من الأمور ملائمة فعله تعالى لـه ، وإذ كان فعله قسمين تكويني وتشريعي انقسم الرضا منه أيضاً إلى تكويني وتشريعي فكل أمر تكويني وهو الذي أراد الله وأوجده فهو مرضى له رضاً تكوينياً بمعنى كون فعله وهو إيجاده عن مشية ملائمًا لما أوجده ، وكـل أمر تشـريعي وهو الـذي تعلق به التكليف من اعتقـاد أو عمل كالإيمان والعمل الصالح فهو مرضي له رضا تشريعياً بمعنى ملاءمة تشريعه للمأتي به .

وأما ما يقابل هذه الأمور المأمور بها مما تعلق بـه نهي فلا يتعلق بهـا رضي البتة لعدم ملاءمة التشريع لها كالكفر والفسوق كما قـال تعالى : ﴿إِنْ تَكَفَّرُوا فَإِنْ اللَّهُ غَنَّى عنكم ولا يرضى لعباده الكفر﴾ (٥)، وقال : ﴿ فَإِنْ تَرْضُمُوا عَنْهُمْ فَإِنْ اللهُ لا يَبْرَضَى عَنْ القوم الفاسقين ﴿ (١).

قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا مُسَ الْإِنْسَانَ ضَرَ دَعَا رَبُّهُ مَنْيَباً إِلَيْهُ ﴾ إلى آخر الآية الإنابة الرجوع ، والتخويل العطية العظيمة على وجه الهبة وهي المنحة . على ما في المجمع .

لما مر في الآية السابقة ذكر من كفر النعمة وأن الله سبحانه على غناه من الناس

(١) البقرة : ١٢٠ .

(٢) البينة : ٨ .

(٣) النعل : ١٩ .

(٦) التوبة : ٩٦ .

(٥) الزمر: ٧.

(٤) المائدة: ٣.

لا يرضى لهم ذلك نبه في هذه الآية على أن الإنسان كفور بالبطبع منع أنه يعنزف ربه بالفطرة ولا يلبث عند الاضطرار دون أن يرجع إليه فيسأله كشف ضره كما قال : ﴿وَكَانَ الْإِنْسَانَ كَانُونُ ﴿ إِنْ الْإِنْسَانَ لَظُلُومُ كَفَارُ ﴾ (٢) .

فقوله: ﴿وإذا مس الإنسان ضر دعا ربه منيباً إليه ﴾ أي إذا أصاب الإنسان ضر من شدة أو مرض أو قحط ونحوه دعا ربه وهو الله يعترف عند ذلك بربوبيته \_ راجعاً إليه معرضاً عمن سواه يسأله كشف الضرعنه .

وقوله : ﴿ثم إذا خوله نعمة منه نسي ماكان يمدعو إليه من قبل الله أي وإذا أعطاه ربه سبحانه بعد كشف الضر نعمة منه اشتغل به مستغرقاً ونسي الضر الذي كان يمدعو إليه أي إلى كشفه من قبل إعطاء النعمة .

فما في قوله: ﴿ما كان يدعو إليه ﴾ موصولة والمراد بـ الضر وضميـ ﴿ إِلَيه ﴾ لـ وقيل : مصدرية والضمير للرب سبحانه والمعنى نسي دعاءه إلى ربه من قبل الإعطاء، وقيل : موصولة والمراد به الله سبحانه وهو أبعد الوجوه .

وقوله : ﴿وجعل لله أنداداً ليضل عن سبيله ﴾ الأنداد الأمثال والمراد بها ـ على ما قيل ـ الأصنام وأربابها ، واللام في ﴿ليضل عن سبيله ﴾ للعاقبة ، والمعنى واتخذ لله أمثالاً يشاركونه في الربوبية والالوهية على مزعمته لينتهي به ذلك إلى إضلال الناس عن سبيل الله لأن الناس مطبوعون على التقليد يتشبه بعضهم ببعض ، وفي الفعل دعوة كالقول .

ولا يبعد أن يراد بالأنداد مطلق الأسباب التي يعتمد عليها الإنسان ويطمئن إليها ومن جملتها أرباب الأصنام عند الوثني وذلك لأن الآية تصف الإنسان وهو أعم من المشرك نعم مورد الآية هو الكافر.

وقوله : ﴿قل تمتع بكفرك قليلاً إنك من أصحاب النار ﴾ أي تمتع تمتعاً قليلاً لا يدوم لك لأنك من أصحاب النار مصيرك إليها ، وهو أمر تهديدي في معنى الإخبار أي إنك إلى النار ولا يدفعها عنك تمتعك بالكفر أياماً قلائل .

قوله تعالى : ﴿ أُم من هو قانت آناء الليـل ساجـداً وقائمـاً يحذر الآخـرة ويرجـو

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٦٧ . (٢) إبراه

٣٤٤ ----- الجزء الثالث والعشرون

رحمة ربه ﴾ الآية لا تخلو عن مناسبة واتصال بقول السابق : ﴿ولا تـزر وازرة وزر اخرى ﴾ فإن فحواه أن الكافـر والشاكـر لا يستويـان ولا يختلطان فأوضح ذلك في هـذه الآية بأن القانت الذي يخاف العذاب ويرجو رحمة ربه لا يساوي غيره .

فقوله: ﴿أَمْ مَنْ هُو قَانَتَ آنَاءُ اللَّيلُ سَاجِداً وقَائماً يَحَـَذُرُ الآخرة ويَسْرَجُو رَحْمَةُ رَبِه﴾ أحد شقي الشرديد محـَّذُوف والتقدير أهذا الـذي ذكرناه خيـر أم من هـو قـانت الخ؟ .

والقنوت على ما ذكره الراغب لزوم الطاعة مع الخضوع ، والآناء جمع أنى وهو الوقت ، و ﴿ يحدّ الآخرة ﴾ أي عـذاب الله في الآخرة قـال تعالى : ﴿ إِن عـذاب ربك كان محـذوراً ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ يرجو رحمة ربك ﴾ هو وما قبله يجمعان خوف العـذاب ورجاء الرحمة ، ولم يقيد الرحمة بالآخرة فإن رحمة الآخرة ربما وسعت الدنيا .

والمعنى : أهذا الكافر الذي هـو من أصحاب النـار خير أم من هـو لازم للطاعة والخضوع لربه في أوقات الليل إذا جن عليه ساجداً في صــلاته تــارة قائمـاً فيها اخــرى يحذر عذاب الأخرة ويرجو رحمة ربه ؟ أي لا يستويان .

وقوله : ﴿قل هل يستوي الذين يعلمون والذين لا يعلمون ﴾ العلم وعدمه مطلقان لكن المراد بهما بحسب ما ينطبق على مورد الآية العلم بالله وعدمه فإن ذلك هو الـذي يكمل به الإنسان وينتفع بحقيقة معنى الكلمة ويتضرر بعدمه ، وغيره من العلم كالمال ينتفع به في الحياة الدنيا ويفنى بفنائها .

وقوله: ﴿إِنَّمَا يَتَذَكُّم أُولُو الأَلْبَابِ﴾ أي ذوو العقول وهـو في مقام التعليـل لعدم تساوي الفريقين بأن أحد الفريقين ية.كر حقائق الأمور دون الفريق الآخـر فلا يستـويان بل يترجح الذين يعلمون على غيرهم

قوله تعالى: ﴿قُلْ يَا عَبَادُ الذِينَ آمنُوا اتقوا ربكم للذين أحسنوا في هذه الدنيا حسنة ﴾ إلى آخر الآية ، الجار والمرور ﴿ في هذه الدنيا ﴾ متعلق بقوله : ﴿ احسنوا ﴾ فالمراد بالجملة وعد الذين أحسنوا أي لزموا الأعمال الحسنة أن لهم حسنة لا يقدر وصفها بقدر .

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٥٧ .

وقد أطلق الحسنة فلم يقيدها بدنيا أو آخرة وظاهرها ما يعلم الدنيا فللمؤمنين المحسنين في هذه الدنيا طيب النفس وسلامة الروح وصون النفوس عما يتقلب فيه الكفار من تشوش البال وتقسم القلب وغل الصدر والخضوع للأسباب الظاهرية وفقد من يرجى في كل نائبة وينصر عند طروق الطارقة ويطمأن إليه في كل نازلة وفي الأخرة سعادة دائمة ونعيم مقيم .

وقيل : ﴿ فِي هَذُهُ الدُنيا ﴾ متعلق بحسنة . وليس بذاك .

وقوله: ﴿وأرض الله واسعة﴾ حث وترغيب لهم في الهجرة من مكة إذكان التوقف فيها صعباً على المؤمنين بالنبي عَشِلُكُ والمشركون يزيدون كل يوم في التشديد عليهم وفتنتهم، والآية بحسب لفظها عامة.

وقيل : المراد بأرض الله الجنة أي إن الجنة واسعة لا تزاحم فيها فــاكتسبوهـــا بالطاعة والعبادة . وهو بعيد .

وقوله: ﴿إنما يوفى الصابرون أجرهم بغير حساب ﴾ توفية الأجر إعطاؤه تاماً كاملاً ، والسياق يفيد أن القصر في الكلام متوجه إلى قوله: ﴿بغير حساب ﴾ فالجار والمجرور متعلق بقول ه: ﴿يوفى ﴾ صفة لمصدر يدل عليه والمعنى لا يعطى الصابرون أجرهم إلا إعطاء بغير حساب ، فالصابرون لا يحاسبون على أعمالهم ولا ينشر لهم ديوان ولا يقدر أجرهم بزنة عملهم .

وقد أطلق الصابرون في الآية ولم يقيد بكون الصبر على الطاعة أو عن المعصية أو عند المصيبة وإن كان الـذي ينطبق على مورد الآية هو الصبر على مصائب الدنيا وخاصة ما يصيب من جهة أهل الكفروالفسوق من آمن بالله وأخلص له دينه واتقاه.

وقيل : ﴿بغير حساب﴾ حال من ﴿أجرهم﴾ ويفيد كثرة الأجر الذي يوفونه ، والوجه السابق أقرب .

### ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن مردويه عن يزيد الرقاشي أن رجلًا قال : يا رسول الله إنا نعطي أموالنا التماس الذكر فهل لنا في ذلك من أجر ؟ فقال رسول الله مَشْنَاكِهِ : إن

وفيه أخرج ابن جرير من طريق جويبر عن ابن عباس: ﴿واللَّذِينَ اتَخَذُوا مَنُ دُونُهُ أُولِياءَ﴾ الآية قال: أنزلت في ثلاث أحياء: عامر وكنانة وبني سلمة كانوا يعبدون الأوثان ويقولون: الملائكة بناته فقالوا: ﴿إنما نعبدهم ليقربونا إلى الله زلفى﴾ .

أقول: الآية مطلقة تشمل عامة الوثنيين ، وقول: ﴿إِنَمَا نَعَبِدُهُمْ لَيُقْرِبُونَا إِلَى اللَّهِ وَلَكُ وَلَا تَصَرِيحٌ فِي الآية بالقول بكون الملائكة بنات فالحق أن الخبر من التطبيق.

وفي الكافي والعلل بإسنادهما عن زرارة عن أبي جعفر عَلِشَتْهِ قـال : قلت : ﴿آناء الليل ساجداً وقائماً﴾ الخ قال : يعني صلاة الليل .

وفي الكافي بإسناده عن أبي جعفر على قوله عن وجل : وهل يستوي الذين يعلمون ، الذين يعلمون ، وعدونا الذين لا يعلمون إنما يتذكر أولو الألباب قال نحن الذين يعلمون ، وشيعتنا أولو الألباب .

أقول: وهذا المعنى مروي بطرق كثيرة عن الباقـر والصادق عليهمـا السلام وهو جرى وليس من التفسير في شيء .

وفي الدر المنثور أخرج ابن سعد في طبقاته وابن مردويه عن ابن عبـاس في قوله : ﴿ أَمْ مَنْ هُو قَانَتَ آنَاءَ اللَّيْلُ سَاجِداً وقائماً ﴾ قال : نزلت في عمار بن ياسر .

أقول: وروى مثله عن جويبر عن عكرمة ، وروى عن جويبر عن ابن عباس أيضاً أنها نزلت في ابن مسعود وعمار وسالم مولى أبي حذيفة ، وروى عن أبي نعيم وابن عساكر عن ابن عمر أنه عثمان وقيل غير ذلك ، والجميع من التطبيق وليس من النزول بالمعنى المصطلح عليه ، والسورة نازلة دفعة .

وفي المجمع روى العياشي بالإسناد عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله منافقة عند الله منافقة الله منافقة الله منافقة الله منافقة الله منافقة المنافقة المنافق

أقول: وروى ما في معناه في الدر المنثور عن ابن مردويه عن أنس بن مالـك عن النبي مُثِلُنَاتُهُ في حديث .

\* \* \*

قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ آللَّهُ مُخْلِصاً لَهُ آلِدِّينَ (١١) وَأُمِرْتُ لِأِنْ أَكُونَ أَوَلَ الْمُسْلِمِينَ (١٢) قُلْ إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (١٣) قُلِ آللَّهَ أَعْبُدُ مُخْلِصاً لَهُ دِينِي (١٤) فَاعْبُدُوا مَا شِئْتُمْ مِنْ دُونِهِ قُلْ إِنَّ الْخَاسِرِينَ آلَّذِينَ خَسِرُوآ أَنْفُسَهُمْ وَأَهْلِيهِمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ أَلاْ ذٰلِكَ هُو الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ (١٥) لَهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّيْرِ وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلٌ دُلِكَ يُخَوِّفُ آللَّه بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادِ فَاتَقُونِ (١٦) النَّيْرِ وَمِنْ تَحْتِهِمْ ظُلَلُ ذٰلِكَ يُحَوِّفُ آللَّهُ بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادِ فَاتَقُونِ (١٦) وَآلَئُوا إِلَى آللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ وَآلَٰذِينَ اجْتَنبُوا آلطَّاعُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى آللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ وَآلَّذِينَ اجْتَنبُوا آلطَّاعُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى آللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ وَآلَٰذِينَ اجْتَنبُوا آلطَّاعُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى آللَّهِ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ وَمِنْ تَحْتِهُمُ آللَّهُ وَأُولُئِكَ هُمْ أُولُوا الْأَلْبَابِ (١٨) أَفَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ هَمْ لَهُمْ الْمُشَوى وَلَا مَنْ عَنْ وَقِهَا غُرَفَ مَنْ فِي آلنَّارِ (١٩) لَكِنِ ٱلَّذِينَ آتَقُوا رَبَّهُمْ لَهُمْ عُرَفٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَنْ فِي آلنَّارِ (١٩) لَكِنِ ٱلَّذِينَ آتَقُوا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُونُ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَنْ فِي آلنَّارِ (١٩) لَكِنِ ٱلْذِينَ آلَقُوا رَبَّهُمْ لَهُمْ غُونٌ مِنْ فَوْقِهَا غُرَفٌ مَنْ فِي آلنَادٍ (١٩) لَكِنِ آلَلَهُ الْمُعْدَ (٢٠) .

#### (بیان)

في الأيات نوع رجوع إلى أول الكلام وأمره منظمة أن يبلغهم أن الذي يمدعوهم إليه من التوحيد وإخلاص الدين هو مأمور به كأحدهم ويزيد أنه مأمور أن يكون أول مسام لما يدعو إليه أي يكون بحيث يدعو إلى ما قد أسلم له وآمن به قبل ، سواء أجابوا إلى دعوته أو ردوها .

فعليهم أن لا يطمعوا فيه أن يخالف فعله قبوله وسيبرته دعوته فإنه مجيب لبربه مسلم له متصلب في دينه خائف منه أن يعصيه ثم تنذر الكافرين وتبشير المؤمنين بما أعد الله سبحانه لكل من الفريقين من عذاب أو نعمة .

قوله تعالى : ﴿قُلْ إِنِي أُمْرِتُ أَنْ أُعَبِدُ اللهُ مَخْلُصاً لَهُ الدَّيْنَ ﴾ إلى قول ﴿ أُولُ المسلمين ﴾ نحو رجوع إلى قوله تعالى في مفتتح السورة : ﴿ إِنَا أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الكتابِ فَاعَبِدُ اللهُ مَخْلُصاً لَهُ الدِّيْنِ ﴾ بداعي أن يؤيسهم من نفسه ، فلا يبطمعوا فيه أن يترك دعوتهم ويوافقهم على الإشراك بالله كما يشير إليه أول سورة ص وآيات أخر .

فكأنه يقول: قل لهم إن الذي تلوت عليكم من أمره تعالى بعبادته بإخلاص الدين ـ وقد وجه به الخطاب إلي ـ ليس المراد به مجرد دعوتكم إلى ذلك بإقامتي في الخطاب مقام السامع فيكون من قبيل «إياك أعني واسمعي يا جارة» بل أنا كأحدكم مأمور بعبادته مخلصاً له الدين ، ولا ذلك فحسب ، بل مأمور بأن أكون أول المسلمين لما ينزل إلي من الوحي فأسلم له أولاً ثم أبلغه لغيري ـ فأنا أخاف ربي وأعبده بالإخلاص آمنتم به أو كفرتم فلا تطمعوا في .

فقوله : ﴿قُـل إنّي أمرت أن أعبـد الله مخلصاً لـه الدين﴾ إشـارة إلى أنـه ﴿ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ ا يشارك غيره في الأمر بدون الإخلاص .

وقوله: ﴿وأمرت لأن أكون أول المسلمين ﴾ إشارة إلى أن في الأمر المتوجه إليّ زيادة على ما توجه إليكم من التكليف وهو أني امرت بما أمرت وقد توجه الخطاب إلى قبلكم والغرض منه أن أكون أول من أسلم لهذا الأمر وآمن به .

قيل: اللام في قوله: ﴿ لأَنْ أَكُونَ ﴾ للتعليل والمعنى وأُمرت بذلك لأجل أن أكون أول المسلمين، وقيل: اللام زائدة كما تركت اللام في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِي أُمرت أَنْ أَكُونَ أُولَ مِنْ أَسْلُم ﴾ (١).

ومآل الوجهين واحد بحسب المعنى فإن كونه وَاللهِ المسلمين يعطي عنواناً لإسلامه وعنوان الفعل يصح أن يجعل غاية لـلأمر بـالفعل وأن يُجعـل متعلقاً للأمر فيؤمر به يقال: اضربه للتأديب، ويقال: أدبه بالضرب.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٤ .

قال في الكشاف: وفي معناه أوجه: أن أكون أول من أسلم في زماني ومن قومي لأنه أول من خالف دين آبائه وخلع الأصنام وحطمها، وأن أكون أول الذين دعوتهم إلى الإسلام إسلاما، وأن أكون أول من دعا نفسه إلى ما دعا غيره لأكون مقتدى بي في قولي وفعلي جميعاً ولا تكون صفتي صفة الملوك الذين يامرون بما لا يفعلون، وأن أفعل ما أستحق به الأولية من أعمال السابقين دلالة على السبب بالمسبب. انتهى .

وأنت خبيـر بأن الأنسب لسيـاق الآيات هـو الوجـه الثالث وهـو الذي قــدمنــاه ويلزمه ساثر الوجوه .

قوله تعالى : ﴿قَالَ إِنِي أَخَافَ إِنْ عَصِيتَ رَبِي عَذَابِ يَـوم عَنْظَيم﴾ المراد بمعصية ربه بشهادة السياق مخالفة أمره بعبادته مخلصاً لـه الدين ، وباليوم العظيم يوم القيامة والآية كالتوطئة لمضمون الآية التالية .

قوله تعالى: ﴿قُلَ الله أُعبد مخلصاً له ديني فاعبدوا ما شئتم من دونه ﴾ تصريح بأنه ممتثل لأمر ربه مطيع له بعد التكنية عنه في الآية السابقة ، وإيآس لهم أن يطمعوا فيه أن يخالف أمر ربه .

وتقديم المفعول في قوله: ﴿قل الله أعبد﴾ يفيد الحصر، وقوله: ﴿مخلصاً له ديني﴾ يؤكد معنى الحصر، وقوله: ﴿فاعبدوا ما شئتم من دونه﴾ أمر تهديدي بمعنى أنهم لا ينفعهم ذلك فإنهم مصيبهم وبال إعراضهم عن عبادة الله بالإخلاص كما يشير إليه ذيل الآية ﴿قل إن الخاسرين﴾ الخ.

قوله تعالى : ﴿قل إن الخاسرين الله نسوم الفسهم وأهليهم يسوم القيامة الغالمة الخسروا أنفسهم وأهليهم يسوم القيامة الخالخ الخسروالخسران أبلغ من الخسر ، وخسران النفس هو إيرادها مورد الهلكة والشقاء بحيث يبطل منها استعداد الكمال فيفوتها السعادة بحيث لا يطمع فيها وكذا خسارة الأهل .

وفي الآية تعريض للمشركين المخاطبين بقوله: ﴿فاعبدوا ما شئتم من دونه﴾ كأنه يقول: فأياما عبدتم فإنكم تخسرون أنفسكم بإيرادها بالكفر مورد الهلكة وأهليكم وهم خاصتكم بحملهم على الكفر والشرك وهي الخسران بالحقيقة.

وقوله : ﴿ أَلَا ذَلَكَ هُو الْحُسْرِ انْ الْمُبِينَ ﴾ وذلك لأن الخسران المتعلق بالدنيا \_

وهو الخسران في مال أو جاه ـ سريع الزوال منقطع الآخر بخلاف خسران يوم القيامة الدائم الخالد فإنه لا زوال له ولا انقطاع .

على أن المال أو الجاه إذا زال بـالخسران أمكن أن يخلفـه آخر مثله أو خيـر منه بخلاف النفس إذا خسرت .

هذا على تقدير كون المراد بالأهل خاصة الإنسان في الدنيا ، وقيل : المراد بالأهل من أعده الله في الجنة للإنسان لو آمن واتقى من أزواج وخدم وغيرهم وهو أوجه وأنسب للمقام فإن النسب وكل رابطة من الروابط الدنيوية الاجتماعية مقطوعة يوم القيامة قال تعالى : ﴿ فلا أنساب بينهم يومئذ ﴾ (١) وقال : ﴿ يوم لا تملك نفس لنفس شيئاً ﴾ (٢) إلى غير ذلك من الأيات .

ويؤيده أيضاً قوله تعالى : ﴿فأما من أُوتي كتابه بيمينه فسـوف يحاسب حسـاباً يسيراً وينقلب إلى أهله مسروراً﴾(٣) .

قوله تعالى : ﴿ لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل ﴾ الخ الظلل جمع ظلة وهي ـ كما قيل ـ الستر العالي .

والمراد بكونها من فوقهم ومن تحتهم إحاطتها بهم فإن المعهود من النار الجهتان والباقي ظاهر .

قوله تعالى: ﴿والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشرى ﴾ قال الراغب: الطاغوت عبارة عن كل متعد وكل معبود من دون الله ، ويستعمل في الواحد والجمع . انتهى ، والظاهر أن المراد بها في الآية الأوثان وكل معبود طاغ من دون الله .

ولم يقتصر على مجرد اجتناب عبادة الطاغوت بل أضاف إليه قوله : ﴿وَأَنَابُوا اللّٰهِ اللّٰهِ إِنْسَانَ مُجْمُوعُ اللّٰهِ إِنْسَانَ مُجْمُوعُ اللّٰهِ إِنْسَانَ مُجْمُوعُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ وترك عبادة غيره وهو عبادته مخلصاً له الدين .

وقوله : ﴿ لَهُمُ الْبُشْرِي ﴾ إنشاء بشرى وخبر لقوله : ﴿ وَالَّذِينَ اجْتَنْبُوا ﴾ الخ .

قوله تعالى : ﴿فبشر عباد الذين يستمعـون القول فيتبعـون أحسنه ﴾ إلى آخـر

(۱) المؤمنون: ۱۰۱ . (۳) الانشطار: ۱۹ . (۳) الانشقاق: ۹ .

الآية كان مقتضى الظاهر أن يقال: فبشرهم غيـر أنه قيـل: فبشر عبـاد واضيف إلى ضمير التكلم لتشريفهم به ولتوصيفهم بقوله: ﴿الذين يستمعون القول﴾ الخ.

والمراد بالقول بقرينة ما ذكر من الإتباع ماله نوع ارتباط ومساس بالعمل فأحس القول أرشده في إصابة الحق وأنصحه للإنسان ، والإنسان إذا كان ممن يحب الحسن وينجذب إلى الجمال كان كلما زاد الحسن زاد انجذاباً فإذا وجد قبيحاً وحسناً مال إلى الحسن ، وإذا وجد حسناً وأحسن قصد ما هو أحسن ، وأما لو لم يمل إلى الأحسن وانجمد على الحسن كشف ذلك عن أنه لا ينجذب إليه من حيث حسنه وإلا زاد الانجذاب بزيادة الحسن .

فتوصيفهم باتباع أحسن القول معناه أنهم مطبوعون على طلب الحق وإرادة الرشد وإصابة الواقع فكلما دار الأمر بين الحق والباطل والرشد والغي اتبعوا الحق والرشد وتركوا الباطل والغي وكلما دار الأمر بين الحق والأحق والرشد وما هو أكشر رشداً أخذوا بالأحق الأرشد .

فالحق والرشد هو مطلوبهم ولذلك يستمعون القول ولا يردون قـولاً بمجرد ســـا قرع سمعهم اتباعاً لهوى أنفسهم من غير أن يتدبروا فيه ويفقهوه .

فقوله : ﴿ الله يستمعون القول فيتبعون أحسنه ﴾ مفاده أنهم طالبوا الحق والرشد يستمعون القول رجاء أن يجدوا فيه حقاً وخوفاً أن يفوتهم شيء منه .

وقيل: المراد باستماع القول واتباع أحسنه استماع القرآن وغيره واتباع القرآن، وقيل: المراد استماع أوامر الله تعالى واتباع أحسنها كالقصاص والعفو فيتبعون العفو وإبداء الصدقات وإخفائها فيتبعون الإخفاء؛ والقولان من قبيل التخصيص من غير مخصص.

وقوله: ﴿ أُولِئُكُ اللَّذِينَ هَدَاهُمُ اللهِ ﴾ إشارة إلى أن هذه الصفة هي الهداية الإلهية وهذه الهداية أعني طلب الحق والتهيؤ التام لاتباع الحق أينما وجد هي الهداية الإجمالية وإليها تنتهي كل هداية تفصيلية إلى المعارف الإلهية .

وقوله : ﴿ أُولئنك هم أُولوا الألباب ﴾ أي ذوو العقول ويستفاد منه أن العقل هو الذي به الاهتداء إلى الحق وآيته صفة اتباع الحق ، وقد تقدم في تفسير قوله :

الجزء الثالث والعشرون 401

﴿ومن يرغب عن ملة إبراهيم إلا من سفه نفسه﴾(١) أنه يستفاد منه أن العقل ما يتبع ب**ە د**ىن الل*ە* .

قوله تعالى : ﴿ أَفُمن حق عليه كلمة العذاب أف أنت تنقذ من في النار ﴾ ثبوت كلمة العذاب وجوب دخول النار بالكفر بقوله عند إهباط آدم إلى الأرض: ﴿والذين كفروا وكذبوا بآيـاتنا أولئـك أصحاب النـار هم فيها خـالدون﴾(٢) ومـا في معناه من

ومقتضى السياق أن في الآية إضماراً يدل عليه قوله : ﴿ أَفَأَنْتُ تَنْقُـذُ مِنْ فِي النار﴾ والتقدير أفمن حقت عليه كلمة العذاب ينجو منه وهو اولى من تقدير قولنا : خير أم من وجبت عليه الجنة .

وقيل : المعنى أفمن وجب عليه وعيده تعالى بالعقاب أفأنت تخلصه من النار فاكتفى بذكر ﴿من في النار﴾ عن ذكر الضمير العائد إلى المبتدأ وجيء بالاستفهام مرتين للتأكيد تنبيها على المعنى .

وقيل : التقدير أفأنت تنقل من في النار منهم فحذف الضمير ، وهو أردأ الوجوه .

قوله تعالى : ﴿ لَكُنَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبُّهُم لَهُمْ غُرَفٌ مِنْ فُوقَهَا غُرِفٌ مُبْنَيَّةٌ تَجْرِي من تحتها الأنهار﴾ الغرف جمع غرفة وهي المنزل الرفيع . وقيل : وهــذا في مقابلة قوله في الكافرين : ﴿ لهم من فوقهم ظلل من النار ومن تحتهم ظلل ﴾ .

وقوله : ﴿وعد الله أي وعدهم الله ذلك وعداً فهـ و مفعول مطلق قائم مقـام فعله وقوله : ﴿ لا يَخْلُفُ اللهِ الْمَيْعَادِ ﴾ إخبار عن سنته تعالى في مواعيده وفيه تطييب لنفوسهم .

# **( بحث روائي )**

في تفسيـر القمي في رواية أبي الجـارود عن أبي جعفر عَلِشْكُ في قـوله تعـالى : ﴿قُـلُ إِنْ الْخَـاسِـرِينَ الَّذِينَ خَسِـرُوا أَنْفُسِهِم وأَهْلِيهِم﴾ يقــول : غبنسوا أنفسهم وأهليهم .

(١) البقرة : ١٣٠ .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا الى ربهم لهم البشرى﴾ روى أبو بصير عن أبي عبد الله طَلْنَظْهِ أنه قال : أنتم هم ومن أطاع جباراً فقد عبده .

أقول : وهو من الجرى .

وفي الكافي: بعض أصحابنا رفعه عن هشام بن الحكم قال: قال لي أبو الحسن موسى بن جعفر عللنات يا هشام إن الله تبارك وتعالى بشر أهل العقل والفهم في كتابه فقال: ﴿فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هداهم الله وأولئك هم أولو الألباب﴾.

وفي الدر المنثور أخرج ابن جريـر وابن أبي حاتم عن زيـد بن أسلم في قولـه تعالى : ﴿ وَالَّذِينَ اجْتَنِبُوا الطّاغـوت أَنْ يَعْبِدُوهـا ﴾ قال : : نـزلت هاتـان الآيتان في ثلاثة نفر كانوا في الجاهلية يقولون : لا إله إلا الله ، في زيد بن عمرو بن نفيل وأبي ذر الغفاري وسلمان الفارسي .

أقول: ورواه في المجمع عن عبد الله بن زيد، وروي في الدر المنثور أيضاً عن ابن مردوية عن ابن عمر أنها نزلت في سعيد بن زيد وأبي ذر وسلمان، وروي أيضاً عن جويبر عن جابر بن عبد الله أنها نزلت في رجل من الأنصار أعتق سبعة مماليك لما نزل قوله تعالى: ﴿ لها سبعة أبواب ﴾ الآية، والظاهر أن الجميع من تطبيق القصة على الآية.

\* \* \*

أَلَمْ تَرَ أَنَّ آللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ آلسَّمَآءِ مَآءً فَسَلَكَهُ يَنَابِيعَ فِي الْأَرْضِ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَسُهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَسُهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَسُهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَجْعَلُهُ خَطَاماً إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لأُولِي الْأَلْبَابِ (٢١) أَفَمَنْ شَرَحَ آللَّهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ فَهُوَ عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ صَدْرَهُ لِلْإِسْلامِ فَهُو عَلَىٰ نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلُ لِلْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ أَللَّهُ نَرَّلُ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابِاً أَللَّهُ نَرَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابِاً أَللَهُ أُولِئِكَ فَي ضَلالٍ مُبِينٍ (٢٢) آللَّهُ نَرَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابِاً

مُتَشَابِها مَثَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ ٱلَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ ذَٰلِكَ هُـدَى ٱللَّهِ يَهْدِي بِـهِ مَنْ يَشَآءُ وَمَنْ يُضْلِل ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٢٣) أَفَمَنْ يَتَّقِي بِوَجْهِهِ سُوءَ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَقِيلَ لِلظَّالِمِينَ ذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَكْسِبُونَ (٢٤) كَـٰذَّبَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَأَتَّنَّهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا يَشْعُرُونَ (٢٥) فَأَذَاقَهُمُ ٱللَّهُ الْخِزْيَ فِي الْحَيوْةِ آلدُّنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ (٢٦) وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلِّ مَثَل لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ (٢٧) قُـرْآناً عَـرَبِيّاً غَيْـرَ ذِي عِوَجِ لَعَلَّهُمْ يَتَّقُــونَ (٢٨) ضَرَبّ ٱللَّهُ مَثَلًا رَجُلًا فِيهِ شُرَكَآءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَماً لِرَجُل هَلْ يَسْتَويَانِ مَثَلًا الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٢٩) إِنَّكَ مَيِّتُ وَإِنَّهُمْ مَيَّتُونَ (٣٠) ثُمَّ إِنَّكُمْ يَـوْمَ الْقِيٰمَـةِ عِنْـدَ رَبَّكُمْ تَخْتَصِمُــونَ (٣١) فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ كَذَبَ عَلَى آللَّهِ وَكَذَّبَ بِٱلصِّدْقِ إِذْ جَآءَهُ أَلَيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثْوىً لِلْكَافِرِينَ (٣٢) وَٱلَّذِي جَاءَ بِٱلصِّدْقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولٰئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ (٣٣) لَهُمْ مَا يَشَآءُونَ عِنْدَ رَبِّهِمْ ذَٰلِكَ جَزَآؤًا الْمُحْسِنِينَ (٣٤) لِيُكَفِّرَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ أَسْوَأُ ٱلَّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ٱلَّـذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ (٣٥) أَلَيْسَ آللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَهُ وَيُخَوِّفُونَكَ بِٱلَّـذِينَ مِنْ دُونِهِ وَمَنْ يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٣٦) وَمَنْ يَهْدِ ٱللَّهُ فَمَا لَـهُ مِنْ مُضِلِّ أَلَيْسَ آللَّهُ بِعَزِيزِ ذِي انْتِقَامِ (٣٧) .

#### (بیان)

عود إلى بدء من الاحتجاج على ربوبيته تعالى والقول في اهتداء المهتدين وضلال الضالين والمقايسة بين الفريقين وما ينتهي إليه عاقبة أمر كل منهما ، وفيها معنى هداية القرآن .

قوله تعالى : ﴿ أَلَم تَرَ أَنَ اللهُ أَنْزَلَ مِن السَمَاءُ مَاءُ فَسَلَكُهُ يِنَابِيعٍ فِي الأَرْضِ ﴾ إلى آخر الآية ، قال في المجمع : الينابيع جمع ينبوع وهو الذي ينبع منه الماء يقال نبع الماء من موضع كذا إذا فار منه ، والزرع ما ينبت على غير ساق والشجر ما له ساق وأغصان النبات يعم الجميع ، وهاج النبت يهيع هيجاً إذا جف وبلغ نهايته في اليبوسة ، والحطام فتات التبن والحشيش . انتهى .

وقوله: ﴿ فسلكه ينابيع في الأرض﴾ أي فأدخله في عيـون ومجاري في الأرض هي كالعروق في الأبدان تنقل ما تحمله من جانب إلى جانب، والباقي ظاهر والآيـة ـ كما ترى ـ تحتج على توحده تعالى في الربوبية .

قوله تعالى: ﴿أَفَمَن شُرِح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربه فويل للقاسية قلويهم من ذكر الله الخ لما ذكر في الآية السابقة أن فيما ذكره من إنزال الماء وإنبات النبات ذكرى لأولي الألباب وهم عباده المتقون وقد ذكر قبل أنهم الذين هداهم الله ذكر في هذه الآية أنهم ليسوا كغيرهم من الضالين وأوضح السبب في ذلك وهو أنهم على نور من ربهم يبصرون به الحق وفي قلوبهم لين لا تعصى عن قبول ما يلقى إليهم من أحسن القول .

فقوله : ﴿أَفَمَنَ شُرَحَ الله صدره﴾ خبره محذوف يدل عليه قوله : ﴿فُويُلُ لَلْقَاسِيةُ قلوبهم﴾ النخ أي كالقاسية قلوبهم والاستفهام للانكار أي لا يستويان .

وشرح الصدر بسطه ليسع ما يلقى إليه من القول وإذ كان ذلك للإسلام وهو التسليم لله فيما أراد وليس إلا الحق كان معناه كون الإنسان بحيث يقبل ما يلقى إليه من القول الحق ولا يرده ، وليس قبولاً من غير دراية وكيفما كان بل عن بصيرة بالحق وعرفان بالرشد ولذا عقبه بقوله : ﴿فهو على نور من ربه ﴾ فجعله بحسب التمثيل راكب نور يسير عليه ويبصر ما يمر به في ساحة صدره الرحب الوسيع من الحق فيبصره ويميزه

الجزء الرابع والعشرون

من الباطل بخلاف الضال الـذي لا في صدره شـرح فيسع الحق ولا هـو راكب نور من ربه فيبصر الحق ويميزه .

وقوله : ﴿فُويِلُ لَلْقَاسِيةَ قُلُوبُهُمْ مَنْ ذَكُرُ اللَّهُ﴾ تفريع على الجملة السابقة بما يدل على أن القاسية القلوب ـ وقساوة القلب وصلابته لازمة عـدم شـرح الصـدر وعدم النور ـ لا يتذكرون بآيات الله فـلا يهتدون إلى مـا تدل عليـه من الحق ، ولذا عقبه بقوله: ﴿ أُولئك في ضلال مبين ﴾ .

وفي الأية تعريف الهداية بـلازمها وهـو شرح الصـدر وجعله على نور من ربـه ، وتعريف الضلال بلازمه وهو قساوة القلب من ذكر الله .

وقد تقدم في تفسير قوله: ﴿ ومن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام ﴾ الآية (١) كلام في معنى الهداية فراجع .

قوله تعالى : ﴿ الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهما مثاني ﴾ إلى آخر الآيـة كالإجمال بعد التفصيل بالنسبة إلى الآية السابقة بالنظر إلى ما يتحصل من الآية في معنى الهداية وإن كانت بياناً لهداية القرآن .

فقوله : ﴿ الله نزل أحسن الحديث﴾ هو القرآن الكريم والحديث هـ و القول كمـا في قوله تعالى : ﴿فليأتوا بحديث مثله﴾(٢) ، وقـوله : ﴿فبـأي حديث.بعده يؤمنون﴾<sup>(٣)</sup> فهو أحسن القول لاشتماله على محض الحق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديـه ولا من حلفه ، وهو كلامه المجيد .

وقوله : ﴿كتاباً متشابها﴾ أي يشبه بعض أجزائه بعضاً وهذا غير التشابه الـذي في المتشابه المقابل للمحكم فإنه صفة بعض آيات الكتاب وهذا صفة الجميع .

وقوله : ﴿مثاني﴾ جمع مثنية بمعنى المعطوف لانعطاف بعض آياته على بعض ورجوعه إليه بتبين بعضها ببعض وتفسير بعضها لبعض من غير اختلاف فيها بحيث يدفع بعضه بعضاً ويناقضه كما قال تعالى : ﴿ أَفَلَا يَتَدَبِّرُونَ الْقَـرَآنَ وَلُو كَـانَ مَنْ عَنْدُ غَيِّرُ الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً ﴾ (٤) .

> (١) الأنعام : ١٢٥ . (٣) المرسلات: ٥٩ .

(٢) الطور : ٣٤ .

وقوله: ﴿تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ﴾صفة الكتاب وليس استئنافاً ، والاقشعرار تقبض الجلد تقبضاً شديداً لخشية عارضة عن استماع أمر هائل أو رؤيته ، وليس ذلك إلا لأنهم على تبصر من موقف نفوسهم قبال عظمة ربهم فإذا سمعوا كلامه توجهوا إلى ساحة العظمة والكبرياء فغشيت قلوبهم الخشية وأخذت جلودهم في الاقشعرار .

وقوله : ﴿ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ﴿ وَتَلَيْنَ ﴾ مضمنة معنى السكون والطمأنينة ولنذا عدي بالى والمعنى ثم تسكن وتطمئن جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله لينة تقبله أو تلين له ساكنة إليه .

ولم يـذكر القلوب في الجملة السـابقة عنـد ذكر الاقشعـرار لأن المـراد بـالقلوب النفوس ولا اقشعرار لها وإنما لها الخشية .

وقوله : ﴿ ذلك هدى الله يهدي به من يشاء ﴾ أي ما يأخذهم من اقشعرار الجلود من القرآن ثم سكون جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله هو هدى الله وهذا تعريف آخر للهداية بلازمها .

وقوله: ﴿ وَهُ عَالَمُ عَالَمُ وَهُ وَهُ وَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْهُ كَالْفُسَقُ وَالظُّلُمُ وَفِي السَّاقُ الذي لم يبطل استعداده للاهتداء ولم يشغل بالموانع عنه كالفسق والظلم وفي السّّاق إشعار بأن الهداية من فضله وليس بموجب فيها مضطر إليها .

وقيل: المشار إليه بقوله: ﴿ ذلك هدى الله ﴾ القرآن وهو كما ترى ، وقد استدل بالآيات على أن الهداية من صنع الله لا يشاركه فيها غيره ، والحق أنها خالية عن الدلالة على ذلك وإن كان الحق هو ذلك بمعنى كونها لله سبحانه أصالة ولمن اختاره من عباده لذلك تبعاً كما يستفاد من مثل قوله: ﴿ قل إن هدى الله هو الهدى ﴾ (١) وقوله: ﴿ وَجعلناهم أَتُمة يهدون بأمرنا ﴾ (٣) ، وقوله: ﴿ وَإِنْ عَلَيْنَا للهدى ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ وَجعلناهم أَتُمة يهدون بأمرنا ﴾ (٣) ، وقوله: ﴿ وَإِنْ كَانِيْ صَرَاطُ مُستقيم ﴾ (١) .

فالهداية كلها لله إما بلا واسطة أو بواسطة الهداة المهديين من خلقه وعلى هذا

البقرة: ۱۲۰.
 الأنبياء: ۷۳.

(۲) الليل : ۱۲ . (٤) الشورى : ۵۲ .

فمن أضله من خلقه بأن لم يهده بالواسطة ولا بلا واسطة فـلا هادي لـه وذلك قـوله في ذيـل الآية : ﴿وَمِن يَضِلُلُ الله فمـا له من هـاد﴾ وسيأتي الجملة بعـد عـدة آيـات وهي متكررة في كلامه تعالى .

قوله تعالى : ﴿ أَفَمَن يَتَقِي بُوجِهِهُ سُوءَ الْعَذَابِ يُومِ القيامة وقيل للظالمين ذوقوا ما كنتم تكسبون ﴾ مقايسة بين أهل العذاب يوم القيامة والأمنين منه والفريقان هما أهل الضلال وأهل الهدى ولذا عقب الآية السابقة بهذه الآية .

والاستفهام للإنكار وخبر ﴿من﴾ محذوف والتقدير كمن هو في أمن منه ، ويوم القيامة لكون يده القيامة متعلق بيتقي ، والمعنى أفمن يتقي بـوجهه سـوء العذاب يـوم القيامة لكون يـده التي بها كان يتقي المكاره مغلولة إلى عنقه كمن هو آمن من العذاب لا يصيبه مكروه . كذا قيل .

وقيل: الاتقاء بوجهه بالمعنى المذكور لا وجه له لأن الوجه ليس مما يتقي به بل المراد الاتقاء بكليته أو بخصوص وجهه سوء عذاب يوم القيامة ويوم القيامة قيد للعذاب والمراد عكس الوجه السابق ، والمعنى أفمن يتقي سوء العذاب الذي يوم القيامة في الدنيا بتقوى الله كالمصر على كفره ، ولا يخلو من التكلف .

وقوله: ﴿وقيل للظالمين ذوقوا ما كنتم تكسبون﴾ القول لملائكة النار، والـظاهر أن الجملة بتقدير قد أو بدونه والأصل وقيل لهم ذوقوا الخ، لكن وضع الـظاهر مـوضع الضمير للدلالة على علة الحكم وهي الظلم.

قوله تعالى : ﴿كذب الذين من قبلهم فأتاهم العذاب من حيث لا يشعرون﴾ أي من الجهة التي لا يحتسبون ففوجؤا وأخذوا على غفلة وهو أشد الأخذ ، وفي الآية وما بعدها بيان لما أصاب بعض الكفار من عذاب الخزي ليكون عبرة لغيرهم .

قوله تعالى : ﴿فَأَذَاقَهُمُ اللهُ المَحْزِي فِي الْحَيَاةُ الْدَنْيَا وَلَعَذَابُ الْآخَرَةُ أَكْبُرُ لُو كَانُوا يعلمون﴾ الخزي هو الذل والصغار ، وقد أذاقهم الله ذلك في ألوان من العـذاب أنزلنا عليهم كالغرق والخسف والصيحة والرجفة والمسخ والقتل .

قوله تعالى : ﴿ولقد ضربنا للناس في هذا القرآن من كل مثل لعلهم يتذكرون﴾ أي ضربنا لهم من كل نوع من الأمثال شيئاً لعلهم يتنبهون ويعتبرون ويتعظون بتذكر ما تتضمنه .

قوله تعالى : ﴿قرآناً عربياً غير ذي عوج لعلهم يتقون﴾ العوج الانحراف والانعطاف ، ﴿قرآناً عربياً﴾ منصوب على المدح بتقدير أمدح أو أخص ونحوه أو حال معتمد على الوصف .

قوله تعالى : ﴿ ضرب الله مثلاً رجلاً فيه شركاء متشاكسون ورجلاً سلماً لرجل هل يستويان ﴾ النخ ، قال الراغب : الشكس ـ بالفتح فالكسر ـ سيء الخلق ، وقوله : ﴿ شركاء متشاكسون ﴾ أي متشاجرون لشكاسة خلقهم . انتهى وفسروا السلم بالخالص الذي لا يشترك فيه كثيرون .

مشل ضربه الله للمشرك الذي يعبد أرباباً وآلهة مختلفين فيشتركسون فيه وهم متنازعون فيأمره هذا بما ينهاه عنه الآخر وكل يريد أن يتفرد فيه ويخصه بخدمة نفسه ، وللموحد الذي هو خالص لمخدوم واحد لا يشاركه فيه غيره فيخدمه فيما يريد منه من غير تنازع يؤدي إلى الحيرة فالمشرك هو الرجل الذي فيه شركاء متشاكسون والموحد هو الرجل الذي هو سلم لرجل أحسن حالاً من الرجل الذي هو سلم لرجل أحسن حالاً من صاحبه .

وهـذا مثل سـاذج ممكن الفهم لعامـة الناس لكنـه عند المـداقة يـرجع إلى قـوله تعالى : ﴿ لُو كَانَ فِيهِما آلهـة إلا الله لفسدتـا ﴿ (١) وعاد بـرهانـاً على نفي تعدد الأربـاب والآلهة .

وقوله : ﴿ الحمد لله ﴾ ثناء لله بما أن عبوديته خير من عبودية من سواه .

وقوله : ﴿ بِل أكثرهم لا يعلمون ﴾ مزية عبادت على عبادة غيره على ما لـ من الظهور التام لمن له أدنى بصيرة .

قوله تعالى: ﴿إنك ميت وإنهم ميتون ثم إنكم يوم القيامة عند ربكم تختصمون الآية الأولى تمهيد لما يذكر في الثانية من اختصامهم يوم القيامة عند ربهم والخطاب في ﴿إنكم للنبي مُنْفُتُ وأمته أو المشركين منهم خاصة والاختصام - كما في المجمع - رد كل واحد من الاثنين ما أتى به الآخر على وجه الإنكار عليه .

والمعنى : إن عاقبتك وعاقبتهم الموت ثم إنكم جميعاً يوم القيامة بعد ما

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٢٢.

حضرتم عند ربكم تختصمون وقد حكى مما يلقيه النبي سَلَمَتُ ﴿ وَقَالَ الرسولَ يَا رَبُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ ال

والآيتان عامتان بحسب لفظهما لكن الآيات الأربع التالية تؤيد أن المراد بالاختصام ما يقع بين النبي منطقة وبين الكافرين من أمته يوم القيامة .

قوله تعالى: ﴿ فَمَنَ أَظُلَمُ مَمَنَ كَذَبِ عَلَى الله وكَذَبِ بِالصَدِقِ إِذْ جَاءُهُ أَلِيسَ فِي جَهِنْمُ مَثُوى للكَافَرِينَ ﴾ في الآية وما بعدها مبادرة إلى ذكر ما ينتهي إليه أمر اختصامهم يوم القيامة وتلويح إلى ما هو نتيجة القضاء بينهم كأنه قيل: ونتيجة ما يقضى به بينكم معلومة اليوم وأنه من هو الناجي منكم، ومن هو الهالث؟ فإن القضاء يومئذ يدور مدار الظلم والإحسان ولا أظلم من الكافر والمؤمن متى محسن والظلم إلى النار والإحسان إلى الجنة. هذا ما يعطيه السياق.

فقوله : ﴿ فَمَنَ أَظُلَمُ مَمَنَ كَذَبِ عَلَى الله ﴾ أي آفترى عليه بأن ادعى أن له شركاء والظلم يعظم من تعلق به وإذا كان هو الله سبحانه كان أعظم من كل ظلم ومرتكبه أظلم من كل ظالم .

وقوله : ﴿وكـذب بالصـدق إذ جاءه﴾ المسراد بالصـدق الصادق من الـنبـأ وهو الدين الإلهي الذي جاء به الرسول بقرينة قوله : ﴿إذ جاءه﴾ .

وقوله: ﴿ أليس في جهنم مثوى للمتكبرين ﴾ المثوى اسم مكان بمعنى المنزل والمقام ، والاستفهام للتقرير أي إن في جهنم مقام هؤلاء الظالمين لتكبرهم على الحق الموجب لافترائهم على الله وتكذيبهم بصادق النبأ الذي جاء به الرسول .

والآية خاصة بمشركي عهد النبي سَنْنَاتُ أو بمشركي أُمته بحسب السياق وعامة لكل من ابتدع بدعة وترك سنة من سنن الدين .

قوله تعالى : ﴿والذي جاء بالصدق وصدَّق به أولئك هم المتقون﴾ المراد بالمجيء بالصدق الإيمان به والذي جاء بالمجيء بالصدق الإيمان به والذي جاء به النبي مَشْوَاتُهِ .

وقوله : ﴿ أُولئك هم المتقون﴾ لعل الإشارة إلى الذي جاء بــه بصيغة الجمــع

(١) الفرقان : ٣٠ .

لكونه جمعاً بحسب المعنى وهو كل نبي جاء بالدين الحق وآمن بما جاء به بل وكل مؤمن آمن بالدين الحق ودعى إليه فإن الدعوة إلى الحق قولاً وفعلاً من شؤون اتباع النبي ، قال تعالى : ﴿قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿لهمها يشاؤون عند ربهم ذلك جزاء المحسنين ﴾ هذا جزاؤهم عند ربهم وهو أن لهم ما تتعلق به مشيتهم فالمشية هناك هي السبب التام لحصول ما يشاؤه الإنسان أياً ما كان بخلاف ما عليه الأمر في الدنيا فإن حصول شيء من مقاصد الحياة فيها يتوقف ـ مضافاً إلى المشية ـ على عوامل واسباب كثيرة منها السعي والعمل المستمد من الاجتماع والتعاون .

فالآية تدل أولاً على إقامتهم في دار القرب وجوار رب العالمين ، وثانياً أن لهم ما يشاؤن فهذان جزاء المتقين وهم المحسنون فإحسانهم هو السبب في إيتائهم الأجر المذكور وهذه هي النكتة في إقامة الظاهر مقام الضمير في قوله : ﴿وذلك جزاء المحسنين ﴾ وكان مقتضى الظاهر أن يُقال : وذلك جزاؤهم .

وتوصيفهم بالإحسان وظاهره العمل الصالح أو الاعتقاد الحق والعمل الحسن جميعاً يشهد أن المراد بالتصديق المذكور هو التصديق قولاً وفعلاً . على أن القرآن لا يسمي تارك بعض ما أنزله الله من حكم مصدقاً به .

قوله تعالى: ﴿ لَيْكَفُرُ الله عنهم أسوأ الذي عملوا ﴾ إلى آخر الآية ومن المعلوم أنه إذا كفر أسوأ أعمالهم كفر ما دون ذلك ، والمراد بأسوأ الذي عملوا ما هو كالشرك والكبائر.

قال في مجمع البيان في الآية: أي أسقط الله عنهم عقاب الشرك والمعاصي التي فعلوها قبل ذلك بإيمانهم وإحسانهم ورجوعهم إلى الله تعالى انتهى وهو حسن من جهة تعميم الأعمال السيئة، ومن جهة تقييد التكفير بكونه قبل ذلك بالإيمان والإحسان والتوبة فإن الآية تبين أثر تصديق الصدق الذي أتاهم وهو تكفير السيئات بالتصديق والجزاء الحسن في الآخرة.

<sup>(</sup>١) يوسف : ١٠٨ .

وقوله : ﴿ويجزيهم أجرهم بأحسن الذي كانوا يعملون ﴾ .

قيل : المراد أنه ينظر إلى أعمالهم فيجازيهم في أحسنها جزاءه اللائق به وفي غير الأحسن يجازيهم جزاء الأحسن فالباء للمقابلة نحو بعت هذا بهذا .

ويمكن أن يُقال: إن المراد أنه ينظر إلى أرفع أعمالهم درجة فيترفع درجتهم بحسبه فلا يضيع شيء مما هو آخر ما بلغه عملهم من الكمال لكن في جريان نظير الكلام في تكفير الأسوأ خفاء .

وقيل : صيغة التفضيل في الآية ﴿أسوا﴾ و﴿أحسن﴾ مستعملة في الـزيـادة المطلقة من غير نظر إلى مفضل عليه فإن معصية الله كلها أسوأ وطاعته كلها أحسن .

قوله تعالى : ﴿ أَلِيسَ الله بكاف عبده ويخوفونك بالذين من دونه ﴾ المراد بالذين من دونه ﴾ المراد بالذين من دونه آلهتهم من دون الله على ما يستفاد من السياق ، والمراد بالعبد من مدحه الله تعالى في الآيات السابقة ويشمل النبي مَشِكَنَ شهمولاً أولياً .

والاستفهام للتقرير والمعنى هو يكفيهم ، وفيه تأمين للنبي المتلفظة قبال تخويفهم إياه بآلهتهم وكناية عن وعده بالكفاية كما صرح به في قوله : ﴿فسيكفيكهم الله وهو السميع العليم﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿وَمَنْ يَضِلُلُ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ هَادُ وَمَنْ يَهِدُ اللهُ فَمَا لَمُ مَنْ مَضُلُّ ﴾ النخ جملتان كالمتعاكستين مرسلتان إرسال الضوابط الكليـة ولذا جيء فيهما باسم الجلالة وكان من قبيل وضع الظاهر موضع الضمير .

وفي تعقيب قوله: ﴿ أليس الله بكاف﴾ الخ بقوله: ﴿ ومن يضلل ﴾ الخ إشارة إلى أن هؤلاء المخوفين لا يهتدون بالإيمان أبداً ولن ينجح مسعاهم وأنهم لن ينالـوا بغيتهم ولا أمنيتهم من النبي مُشِنَّةُ فإن الله لن يضله وقد هداه .

وقوله : ﴿ أَلِيسَ الله بعزيز ذي انتقام ﴾ استفهام للتقرير أي هـو كذلك ، وهو تعليل ظاهر لقولـه : ﴿ وَمِن يَضِلُلُ الله ﴾ الخ فـإن عزتـه وكونـه ذا انتقام يقتضيان أن ينتقم ممن جحد الحق وأصر على كفره فيضله ولا هادي يهـديه لأنـه تعالى عـزيز لا

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٣٧ .

يغلبه فيما يريد غالب ، وكذا إذا هدى عبداً من عباده لتقواه وإحسانه لم يقدر على أضلاله مضل .

وفي التعليل دلالة على أن الإضلال المنسوب إلى الله تعالى هو ما كان على نحو المجازاة والانتقام دون الضلال الابتدائي وقد مر مراراً .

### ( بحث روائي )

عن روضة الواعظين روي أن النبي منطقة قرأ وأفمن شرح الله صدره لـلإسلام فهـو على نور من ربه وقال : إن النـور إذا وقع في القلب انفسح لـه وانشـرح . قالوا : يا رسول الله فهل لذلك علامة يعرف بها ؟ قال : التجافي عن دار الغرور ، والإنابة إلى دار البخلود ، والاستعداد للموت قبل نزول الموت .

أقـول : ورواه في الدر المنشور عن ابن مردويـه عن عبد الله بن مسعـود وعن الحكيم الترمذي عن ابن عمر ، وعن ابن جرير وغيره عن قتادة .

وفي تفسير القمي في قول تعالى : ﴿أَفَمَن شَرَحَ اللهُ صَدَرَهُ الآية قَالَ : نزلت في أمير المؤمنين عَلِلْكُهُم.

أقول: ونزول السورة دفعة لا يلائمه كما مر في نظيره.

وفي الـدر المنثور أخـرج ابن جريـر عن ابن عباس قـالوا : يـا رسـول الله لـو حدثتنا فنزل : ﴿ الله نزل أحسن الحديث﴾ .

أقول: وهو من التطبيق.

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿تقشعر منه جلود﴾ الآية روي عن العباس بن عبد المطلب أن النبي مُشِنَّةٍ قال : إذا اقشعر جلد العبد من خشية الله تحاتت (١) عنه ذنوبه كما يتحات عن الشجرة اليابسة ورقها .

وفي الدر المنثور في قوله تعالى: ﴿قرآناً عربياً غير ذي عوج﴾ أخرج الـديلمي في مسند الفردوس عن أنس عن النبي علمه في قوله : ﴿قرآناً عربياً غير ذي عوج﴾ قال : غير مخلوق .

<sup>(</sup>١) أي تناثرت .

أقول: الآية تأبى عن الانطباق على الرواية وقد تقدم كلام في معنى الكلام في ذيل قوله تعالى: ﴿ تُلُكُ الرسل فضلنا بعضهم على بعض (١) في الجزء الشاني من الكتاب.

وفي المجمع في قوله تعالى: ﴿ورجلا سلما لرجل﴾ روى الحاكم أبو القاسم الحسكاني بالإسناد عن علي أنه قال: أنا ذلك الرجل السلم لرسول الله منده .

أقسول: ورواه أيضاً عن العيباشي بإسنباده عن أبي خالبد عن أبي جعفر مالنظه وهو من الجري والمثل عام .

وفيه في قوله تعالى : ﴿ثم إنكم يـوم القيامة عند ربكم تختصمون﴾ قال ابن عمر : كنا نـرى أن هذه فينا وفي أهل الكتـابين وقلنـا : كيف نختصم نحن ونبينـا واحد وكتابنا واحد ، حتى رأيت بعضنا يضرب وجوه بعض بالسيف فعلمت أنهـا فينا نزلت .

وقال أبو سعيد الخدري : كنا نقول : إن ربنا واحد ونبينا واحد وديننا واحد فما هذه الخصومة ؟ فلما كان يوم صفين وشد بعضنا على بعض بالسيوف قلنا : نعم هو هذا .

أقول: وروى في الدر المنثور الحديث الأول بطرق مختلفة عن ابن عمر وفي الفاظها اختلاف والمعنى واحد، ورواه أيضاً عن عدة من أصحاب الجوامع عن إبراهيم النخعي، وروى ما يقرب منه بطريقين عن الزبير بن العوام، وروى الحديث الثاني عن سعيد بن منصور عن أبي سعيد الخدري.

والأحاديث تعارض ما روي أن الصحابة مجتهدون مأجورون إن أصابوا وإن أخطأوا .

وفي المجمع في قوله تعالى: ﴿والذي جاء بالصدق وصدق به ﴾ قيل: الذي جاء بالصدق محمد مُسَلَّنَهُ وصدق به ﴾ قيل: الذي جاء بالصدق محمد مُسَلِّنَهُ وصدق به علي بن أبي طالب مَسَلَّنَهُ وهو المروي عن أثمة الهدى من آل محمد مُسَلِّنَهُ .

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٣ -

أقول : ورواه في الدر المنثور عن ابن مردوب عن أبي هريـرة ، والظاهـر أنه من الجري نظراً إلى قوله في ذيل الآية ﴿أُولئك هم المتقون﴾ .

وروي من طرقهم أن الذي صدق به أبو بكر وهمو أيضاً من تبطبيق الراوي ، روي أن الذي جاء به جبريل والذي صدق به محمد منظمة وهو أيضاً تطبيق غير أن السياق يدفعه فإن الآيات مسوقة لوصف النبي منظمة والمؤمنين وجبريل أجنبي عنه لا تعلق للكلام به .

وَلَئِنْ سَالْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ آلسَّمْ وَاتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ آللَّهُ قُـلُ أَفَــرَأَيْتُمْ مَـا تَــدْعُــونَ مِنْ دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُـــرَّ هَــلْ هُنّ كَـاشِفَاتُ ضُـرَّهِ أَوْ أَرَادَنِي برَحْمَـةٍ هَـلْ هُنَّ مُمْسِكَـاتُ رَحْمَتِـهِ قُـلْ حَسْبِيَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ يَتَوَكَّلُ المُتَوَكِّلُونَ (٣٨) قُلْ يَا قَوْمِ اعْمَلُوا عَلَىٰ مَكَانَتِكُمْ إِنِّي عَامِلٌ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ (٣٩) مَنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ وَيَحِلُّ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمٌ (٤٠) إِنَّا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ فَمَن اهْتَدَىٰ فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا وَمَآ أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيلِ (٤١) ٱللَّهُ يَتَوَفَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَٱلَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ ٱلَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَـلِ مُسَمَّى إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (٤٢) أَمِ ٱتَّخَذُوا مِنْ دُونِ ٱللَّهِ شُفَعَآءَ قُلْ أُولَـوْ كَانُـوا لاَ يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلاَ يَعْقِلُونَ (٤٣) قُلْ لِلَّهِ ٱلشُّفَاعَةُ جَمِيعاً لَهُ مُلْكُ ٱلسَّمْ وَاتِ وَالْأَرْضِ ثُمَّ إِلَيْهِ تُـرْجَعُونَ (٤٤) وَإِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَحْدَهُ اشْمَأْزَّتْ قُلُوبُ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِالْآخِرَةِ وَإِذَا ذُكِرَ ٱلَّذِينَ مِنْ دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ (٤٥) قُـلِ ٱللَّهُمَّ فَاطِـرَ

آلسَّمُ وَاتِ وَالْأَرْضِ عَالِمَ الْغَيْبِ وَآلشَّهَادَةِ أَنْتَ تَحْكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (٤٦) وَلَوْ أَنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعاً وَمِثْلَهُ مَعَهُ لَافْتَدُوا بِهِ مِنْ سُوءِ الْعَذَابِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَبَدَا لَهُمْ مَيَّالُتُ مَا كَسَبُوا مِنَ آللَّهِ مَا لَمْ يَكُونُوا يَحْتَسِبُونَ (٤٧) وَبَدَا لَهُمْ سَيِّنُاتُ مَا كَسَبُوا وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ (٤٨) فَإِذَا مَسَّ الْإِنْسَانَ ضُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ بَلْ هِي فِتْنَةً وَلٰكِنَّ إِذَا خَوَلْنَاهُ نِعْمَةً مِنَّا قَالَ إِنَّمَا أُوتِيتُهُ عَلَىٰ عِلْمٍ بَلْ هِي فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كُنُوا بِهِ يَسْتَهُ وَلَكِنَّ عَلَىٰ عِلْمٍ بَلْ هِي فَيْنَةً وَلٰكِنَّ إِذَا خَوَلْنَاهُ يَعْلَمُونَ (٤٩) قَدْ قَالَهَا آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا أَكْرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَ (٤٩) قَدْ قَالَهَا آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَمَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كَنُوا يَكُسِبُونَ (٢٥) فَأَصَابَهُمْ سَيِئُاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ (١٥) أُولَمْ فَوْلَاءِ سَيُصِيبُهُمْ سَيِئُاتُ مَا كَسَبُوا وَمَا هُمْ بِمُعْجِزِينَ (١٥) أُولَمْ يَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتُومِنُونَ (٢٥) . لَقَوْمُ اللَّهُ وَلَا قَالَهُ لَا يَسَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَاتٍ لِقَوْمٍ يَوْمِنُونَ (٢٥) .

#### ( بیان )

في الآيات كرة أخرى على المشركين بالاحتجاج على توحده تعـالى في الربـوبية وأنه لا يصلح لها شـركاؤهم وأن الشفـاعة التي يـدعونهـا لشركـائهم لا يملكهـا إلا الله سبحانه وفيها أمور أخر متعلقة بالدعوة من موعظة وإنذار وتبشير .

قوله تعالى: ﴿ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله ﴾ إلى آخر الآية ، شروع في إقامة الحجة وقد قدم لها مقدمة تبتني الحجة عليها وهي مسلمة عند الخصم وهي أن خالق العالم هو الله سبحانه فإن الخصم لا نزاع له في أن الخالق هو الله وحده لا شريك له وإنما يدعي لشركائه التدبير دون الخلق .

وإذا كان الخلق إليه تعالى فما في السماوات والأرض من عين ولا أثر إلا وينتهي وجوده إليه تعالى وليس لأحد وجوده إليه تعالى وليس لأحد أن يمسك خيراً يريده تعالى الخلق والإيجاد أن يمسك خيراً يريده تعالى له أو يكشف شراً يريده تعالى لـه لأنه من الخلق والإيجاد

ولا شريك له تعالى في الخلق والإيجاد حتى يزاحمه في خلق شيء أو يمنعه من خلق شيء أو يسبقه إلى خلق شيء والتدبير نظم الامور وترتيب بعضها على بعض خلق وإيجاد فالله الخالق لكل شيء كاف في تدبير أمر العالم لأنه الخالق لكل شيء وليس وراء الخلق شيء حتى يتوهم استناده إلى غيره فهو الله رب كل شيء وإلهه لا رب سواه ولا إله غيره.

فقوله: ﴿قل أفر أيتم ما تدعون من دون الله ﴾ أي أقم الحجة عليهم بانياً لها على هذه المقدمة المسلمة عندهم أن الله خالق كل شيء وقل مفرعاً عليه أخبروني عما تدعون من دون الله ، والتعبير عن آلهتهم بلفظة ﴿ما ﴾ دون ﴿من ﴾ ونحوه يفيد تعميم البيان للأصنام وأربابها جميعاً فإن الخواص منهم وإن قصروا العبادة على الأرباب من الملائكة وغيرهم واتخذوا الأصنام قبلة وذريعة إلى التوجه إلى أربابها لكن عامتهم ربما أخذوا الأصنام نفسها أرباباً وآلهة يعبدونها ونتيجة الحجة عامة تشمل الجميع .

وقوله: ﴿إِن أَرادني الله بضر هل هن كاشفات ضره أو أرادني برحمةٍ هل هن ممسكات رحمته ﴾الضر كالمرض والشدة ونحوهما ، وظاهر مقابلته الرحمة عمومه لكل مصيبة ، وإضافة الضر والرحمة إلى ضميره تعالى في ﴿كاشفات ضره﴾ و ﴿ممسكات رحمته ﴾ لحفظ النسبة لأن المانع من كشف الضر وإمساك الرحمة هو نسبتهما إليه تعالى .

وتخصيص الضر والرحمة به سلام من عموم الحجة له ولغيره لكونه المخاصم الأصيل لهم وقد خوفوه بآلهتهم من دون الله .

وإرجاع ضمير الجمع المؤنث إلى ما يدعونه من دون الله لتغليب جانب غير أولي العقل من الأصنام وهو يؤيد ما قدمناه في قوله: ﴿أَفْرَأْيَتُم مَا تَدْعُونُ مَنْ دُونُ الله﴾ أن التعبير بما لتعميم الحجة للأصنام وأربابها .

وقوله: ﴿ قَلَ حَسَبِي الله ﴾ أمر بالتوكل عليه تعالى كما يدل عليه قوله بعده: ﴿ عليه يتوكل المتوكلون ﴾ وهو موضوع موضع نتيجة الحجة كأنه قيل: قبل لهم: إني اتخذت الله وكيلًا لأن أمر تدبيري إليه كما أن أمر خلقي إليه فهو في معنى قولنا: فقد دلت الحجة على ربوبيته وصدقت ذلك عملًا باتخاذه وكيلًا في أموري.

وقوله : ﴿عليه يتوكل المتوكلون﴾ تقديم الظرف على متعلقه للدلالة على

الحصر أي عليه يتوكلون لا على غيره ، وإسناد الفعل إلى الوصف من مادته للدلالة على كون المراد المتوكلين بحقيقة معنى التوكل ففي الجملة ثناء عليه تعالى بأنه الأهمل للتوكل عليه يتوكل أهمل البصيرة في التوكل فىلا لوم على إن توكلت عليه وقلت : حسبي الله .

قوله تعالى: ﴿قل يا قوم اعملوا على مكانتكم إني عامل إلى قوله ﴿عذاب مقيم ﴾ المكان في المحسوسات مقيم ﴾ المكان في المحسوسات فأمرهم بأن يعملوا على مكانتهم معناه أمرهم أن يستمروا على الحالة التي هم عليها من الكفر والعناد والصد عن سبيل الله .

وقوله: ﴿ فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه ﴾ الظاهر أن ﴿ من ﴾ استفهامية لا موصولة لظهور العلم فيما يتعلق بالجملة لا بالمفرد .

وقوله: ﴿ويحل عليه عـذاب مقيم﴾ أي دائم وهو المناسب للحلول، وتفكيك أمر الـعذابين يشهد أن المراد بالأول عذاب الدنيا وبالثاني عذاب الآخرة، وفي الكلام أشد التهديد.

والمعنى: قل مخاطباً للمشركين من قومك: يا قوم اعملوا ـ مستمرين ـ على حالتكم التي أنتم عليها من الكفر والعناد إني عامل ـ كما اؤمر غير منصرف عنه ـ فسوف تعلمون من يأتيه عذاب يخزيه ويذله ؟ وهو عذاب الدنيا كما في يوم بدر ويحل عليه ولا يفارقه عذاب دائم وهو عذاب الأخرة .

قوله تعالى : ﴿إِنَا أَسْرَلْنَا عَلَيْكَ الْكَتَابِ لَلْنَاسِ بِالْحَقِ ﴾ إلى آخر الآية : في مقام التعليل للأمر الذي في الآية السابقة ، واللام في قوله : ﴿للناسِ للتعليل أي لأجل الناس أن تتلوه عليهم وتبلغهم ما فيه ، والباء في قوله : ﴿بالحق ﴾ للملابسة أي ملابساً للحق لا يشوبه باطل .

وقوله: ﴿ فَمَن اهتدى فَلْنَفْسَهُ وَمَنْ ضَلَ فَإِنْمَا يَضَلَ عَلَيْهَا ﴾ أي تفرع على هذا الإنزال أن من اهتدى فإنما يعود نفعه من سعادة الحياة وثواب الدار الأخرة إلى نفسه ، ومن ضل ولم يهتد به فإنما يعود شقاؤه ووباله من عقاب الدار الأخرة إلى نفسه فالله سبحانه أجل من أن ينتفع بهداهم أو يتضرر بضلالهم .

وقوله : ﴿وما أنت عليهم بوكيل﴾ أي مفوضاً إليه أمرهم قائماً بتدبير شؤونهم حتى توصل ما فيه من الهدى إلى قلوبهم .

والمعنى: إنما أمرناك أن تهددهم بما قلنا لأنا نزلنا عليك الكتاب بالحق لأجل أن تقرأه على الناس لا غير فمن اهتدى منهم فإنما يعود نفعه إلى نفسه ومن ضل ولم يهتد به فإنما يعود ضرره إلى نفسه وما أنت وكيلاً من قبلنا عليهم تدبر شؤونهم فنوصل الهدى إلى قلوبهم فليس لك من الأمرشيء .

قوله تعالى: ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ﴾ إلى آخر الآية ، قال في المجمع : التوفي قبض الشيء على الإيفاء والإتمام يُقال : توفيت حقى من فلان واستوفيته بمعنى . انتهى . تقديم المسند إليه في الآية يفيد الحصر أي هو تعالى المتوفي لها لا غير وإذا انضمت الآية إلى مثل قوله تعالى : ﴿ قل يتوفاكم ملك الموت الذي وكل بكم ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ حتى إذا جاء أحدكم الموت توفته رسلنا ﴾ (٢) أفادت معنى الأصالة والتبعية أي إنه تعالى هو المتوفي بالحقيقية وملك الموت والملائكة الذين هم أعوانه أسباب متوسطة يعملون بأمره .

وقوله: ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ﴾ المسراد بالأنفس الأرواح المتعلقة بالأبدان لا محموع الأرواح لأن المجموع غير مقبوض عند الموت وإنما المقبوض هو الروح يقبض من البدن بمعنى قطع تعلقه بالبدن تعلق التصرف والتدبير والمراد بموتها موت أبدانها إما بتقدير المضاف أو بنحو المجاز العقلي ، وكذا المراد بمنامها .

وقوله: ﴿ وَالْتِي لَمُ تَمْتُ فِي مَنَامُها ﴾ معطوف على الأنفس في الجملة السابقة ، والظاهر أن المنام اسم زمان وفي منامها متعلق بيتوفى والتقدير ويتوفى الأنفس التي لم تمت في وقت نومها .

ثم فصل تعالى في القول في الأنفس المتوفاة في وقت النوم فقال: ﴿ فيمسك التي قضى قضى عليها الموت ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى ﴾ أي فيحفظ النفس التي قضى عليها الموت كما يحفظ النفس التي توفاها حين موتها ولا يردها إلى بدنها ، ويرسل النفس الاخرى التي لم يقض عليها الموت إلى بدنها إلى أجل مسمى تنتهي إليه الحياة .

<sup>(</sup>١) السجدة : ١١ .

وجعل الأجل المسمى غاية للإرسال دليل على أن المراد بـالإرسال جنسـه بمعنى أنه يرسل بعض الأنفس إرسالاً واحداً وبعضها إرسالاً بعد إرسال حتى ينتهي إلى الأجل المسمى .

ويستفاد من الآية أولاً: أن النفس موجود مغاير للبدن بحيث تفارق وتستقل عنه وتبقى بحيالها .

وثانياً: أن الموت والنوم كلاهما تـوف وإن افترقـا في أن الموت تـوف لا إرسال بعده والنوم توف ربما كان بعده إرسال .

ثم تمم الآية بقوله: ﴿إِنْ فِي ذَلَكَ لآيات لقوم يتفكرون ﴾ فيتـذكـرون أن الله سبحانه هو المدبر لأمرهم وأنهم إليه راجعون سيحاسبهم على ما عملوا.

قوله تعالى: ﴿أَمُ الْتَحَذُوا مِن دُونَ اللهُ شَفَعَاء﴾ النّح ﴿أُم﴾ منقطعة أي بـل التخذ المشركون من دُون الله شفعاء وهم آلهتهم الذين يعبدونهم ليشفعوا لهم عند الله سبحانه كما قال في أول السورة: ﴿مَا نَعبدهم إلاّ ليقربونا إلى الله زلفى ﴾ وقال: ﴿يقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾(١).

وقوله: ﴿قُلُ أُو لُو كَانُوا لايملكون شيئاً ولا يعقلون ﴾ أمر بأن يبرده عليهم بالمناقشة في إطلاق كلامهم فإن من البديهي أن الشفاعة تتوقف على علم في الشفيع يعلم به ما يريد ؟ وممن يريد ؟ ولمن يريد ؟ فلا معنى لشفاعة الجماد الذي لا شعور له وكذا تتوقف على أن يملك الشفيع الشفاعة ويكون له حق أن يشفع ولاملك لغيرالله إلاأن يملكه الله شيئاً ويأذن له في التصرف فيه فقولهم بشفاعة أوليائهم مطلقاً الشامل لما لا يملكونه ولا علم لهم بإذنه تعالى لهم فيها تخرص .

فالاستفهام في ﴿أو لـوكانـوا﴾ الخ لـلإنكار والمعنى قـل لهم: هل تتخـذونهم شفعـاء لكم ولوكـانوا لا يملكـون من عند أنفسهم شيئـاً كـالمـلائكـة ولا يعقلون شيئـاً كالأصنام؟ فإنه سفه .

قوله تعالى : ﴿قل لله الشفاعة جميعاً له ملك السماوات والأرض﴾ النح تـوضيح وتأكيد لما مر من قوله : ﴿قل أو لو كانوا لايملكون شيئاً ﴾ واللام في ﴿لله ﴾ للملك ،

<sup>(</sup>١) يونس : ١٨ .

وقوله: ﴿ له ملك السماوات والأرض ﴾ في مقام التعليل للجملة السابقة ، والمعنى كل شفاعة فإنها مملوكة لله فإنه المالك لكل شيء إلا أن يأذن لأحد في شيء منها فيملكه إياها ، وأما استغلال بعض عباده كالملائكة يملك الشفاعة مطلقاً كما يقولون فمما لا يكون قال تعالى : ﴿ ما من شفيع إلا من بعد إذنه ﴾ (١).

وللآية معنى آخر أدق إذا انضمت إلى مثل قوله تعالى : وليس لهم من دونه ولي ولا شفيع (٢) وهو أن الشفيع بالحقيقة هو الله سبحانه وغيره من الشفعاء لهم الشفاعة بإذن منه فقد تقدم في بحث الشفاعة في الجزء الأول من الكتاب أن الشفاعة بنتهي إلى توسط بعض صفاته تعالى بينه وبين المشفوع له لإصلاح حاله كتوسط الرحمة والمغفرة بينه وبين عبده المذنب لانجائه من وبال الذنب وتخليصه من العذاب .

والفرق بين هذا الملك وما في الوجه السابق أن المالك لا يتصف بمملوكه في الوجه السابق كما في ملك زيد للدار بخلاف الملك في هذا الوجه فإن المالك فيه يتصف بمملوكه كملك زيد الشجاع لشجاعته .

وقوله: ﴿ثم إليه ترجعون ﴾ تعليل آخر لكونه يملك الشفاعة جميعاً الدال على الحصر وذلك أن الشفاعة إنما يملكها الذي ينتهي إليه أمر المشفوع له إن شاء قبلها وأصلح حال المشفوع له وأما غيره فإنما يملكها إذا رضي بها وأذن فيها والله سبحانه هو الذي يرجع إليه العباد دون الذين يدعون من دون الله فالله هو المالك للشفاعة جميعاً فقولهم بكون أوليائهم شفعاء لهم مطلقاً ثم عبادتهم لهم كذلك بناء بلا مبنى يعتمد علمه .

وقيل : قوله : ﴿ثم إليه تـرجعون﴾ تهـديد لهم كـأنه قيـل : ثم إليـه تـرجعـون فتعلمون أنهم لا يشفعون لكم ويخيب سعيكم في عبادتهم .

وقيل : يحتمل أن يكون تنصيصاً على مالكية الآخرة التي فيها معظم نفع الشفاعة وإيماء إلى انقطاع الملك الصوري عما سواه تعالى ، والوجه ما قدمناه .

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا ذَكُرَ اللهِ وَحَدُهُ الشَّمَارَتُ قَلُوبِ اللَّذِينَ لَا يَؤْمَنُونَ بِالآخَرَةَ ﴾ النح المراد من ذكره تعالى وحده جعله مفرداً بالذكر من غير ذكر آلهتهم ومن مصاديقه قول لا إله إلا الله ، والاشمئزاز الانقباض والنفور عن الشيء .

 <sup>(</sup>١) يونس : ٣ .
 (١) الأنعام : ١٥ .

وإنما ذكر من وصفهم عدم إيمانهم بالآخرة لأن ذلك هو الأصل في اشمئزازهم نولو كانوا مؤمنين بالآخرة وأنهم يرجعون إلى الله فيجازيهم بأعمالهم عبدوه دون أوليائهم ولم يرغبوا عن ذكره وحده .

وقوله : ﴿ وَإِذَا ذَكُرَ الذِينَ مَنْ دُونِهِ إِذَا هُمَ يَسْتَبَشُرُ وَنَ ﴾ المراد بالبذين من دونه آلهتهم ، والاستبشار سرور القلب بحيث يظهر أثره في الوجه .

قوله تعالى: ﴿قُلَ اللّهِم فَاطَرِ السماوات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت 
محكم النح لما بلغ الكلام مبلغاً لا يرجى معه فيهم خير لنسيانهم أمر الآخرة وإنكارهم 
الرجوع إليه تعالى حتى كانوا يشمشزون من ذكره تعالى وحده أمره من أن يذكره 
تعالى وحده ويذكرهم حكمه بين عباده فيما اختلفوا فيه في صورة الالتجاء إليه تعالى 
على ما فيه من الإقرار بالبعث وقد وصف الله تعالى بأنه فاطر السماوات والأرض أي 
مخرجها من كتم العدم إلى ساحة الوجود ، وعالم الغيب والشهادة فلا يخفى عليه 
شيء ، ولازمه أن يحكم بالحق وينفذ حكمه .

قوله تعالى: ﴿ وَلُو أَنْ لَلَذِينَ ظَلَمُوا مَا فِي الأَرْضَ جَمِيعاً وَمَثَلُهُ مَعَهُ لَافَتَدُوا بِهُ مِنْ سُوءَ الْعَذَابِ يُومِ القيامة ﴾ النح المراد باللذين ظلموا هم اللذين ظلموا في اللذيا فالفعل يفيد مفاد الوصف ، والظالمون هم المنكرون للمعاد كما قال : ﴿ أَنْ لَعَنَهُ اللهُ عَلَى اللَّظالَمِينَ اللَّذِينَ يَصَلَّدُونَ عَنْ سَبِيلَ الله وَيَبْعُونَهَا عَلَوجاً وَهُم بِالآخِرة كَافَرُونَ ﴾ (١) .

والمعنى : ولو أن الظالمين المنكرين للمعاد ضعفي ما في الأرض من أموال وذخائر وكنوز لجعلوه فدية من سوء العذاب .

وقوله: ﴿ وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ﴾ البداء والبدو بمعنى الظهور والحساب والحسبان العد، والاحتساب الاعتداد بالشيء بمعنى البناء على عده شيئاً وكثيراً ما يستعمل الحسبان والاحتساب بمعنى الظن كما قيل ومنه قوله: ﴿ ما لم يكونوا يظنون لكن فرق الراغب بين الحسبان والظن حيث قال: والحسبان أن يحكم لأحد النقيضين من غير أن يخطر الأخر بباله ويكون بعرض أن يعتريه فيه شك، ويقارب ذلك الظن لكن الظن أن يخطر ويكون بعرض أن يعتريه فيه شك، ويقارب ذلك الظن لكن الظن أن يخطر

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٥٥ .

النقيضين بباله فيغلب أحدهما على الآخر . انتهى .

ومقتضى سياق الآية أن المراد بيان أنهم سيواجهون يوم القيامة أموراً على صفة هي فوق ما تصوروه وأعظم وأهول مما خطر ببالهم لا أنهم يشاهدون أموراً ما كانوا يعتقدونها ويذعنون بها وبالجملة كانوا يسمعون أن لله حساباً ووزناً للأعمال وقضاء وناراً وألواناً من العذاب فيقيسون ما سمعوه على إنكار منهم له على ما عهدوه من هذه الأمور في الدنيا فلما شاهدوها إذ ظهرت لهم وجدوها أعظم مما كان بخطر ببالهم من صفتها فهذه الآية في وصف عذابه نظير قوله في وصف نعيم أهل بلحنة : ﴿ فلا تعلم نفس ما أخفي لهم من قرة أعين ﴾ (١)

وأيضاً مقتضى السياق أن البدو المذكور من قبيل الظهور بعد الخفاء والانكشاف بعد الاستتاركما يشير إليه قوله تعالى : ﴿لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد﴾(١).

قوله تعالى: ﴿وبدا لهم سيئات ما كسبوا﴾ إلى آخر الآية أي ظهر لهم سيئات أعمالهم بعد ما كانت خفية عليهم فهو كقوله: ﴿يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وما عملت من سوء ﴾(١).

وقوله : ﴿وحاق بهم ماكانوا به يستهزؤن﴾ أي ونزل عليهم وأصابهم ماكانـوا يستهزؤون به في الدنيا إذا سمعـوه من أولياء الـدين من شدائـد يوم القيـامة وأهـواله وأنواع عذابه .

قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا مَسَ الْإِنْسَانَ ضَرَ دَعَانًا ثُمَ إِذَا خُولِنَاهُ نَعْمَةً قَالَ إِنْمَا أُوتِيتُهُ على علم ﴾ النح الآية في مقام التعليل البياني لما تقدم من وصف الظالمين ولذا صدرت بالفاء لتتفرع على ما تقدم تفرع البيان على المبين .

فهو تعالى لما ذكر من حالهم أنهم أعرضوا عن كل آية دالة على الحق ولم يصغوا إلى الحجج المقامة عليهم ولم يسمعوا موعظة ولم يعتدوا بعبرة فجحدوا ربوبيته تعالى وأنكروا البعث والحساب وبلغ بهم ذلك أن اشمأزت قلوبهم إذا ذكر الله وحده .

بيّن أن ذلك مما يستدعيه طبع الإنسان الماثل إلى اتباع هوى نفسه والاغترار بما

(١) السجلة : ١٧ .

زين له من نعم الدنيا والأسباب الظاهرية الحافة بها فالإنسان حليف النسيان إذا مسه الضر أقبل إلى علم نفسه وخبرته الضر أقبل إلى علم نفسه وخبرته ونسي ربه وجهل أنها فتنة فتن بها .

فقوله : ﴿فَإِذَا مَسَ الْإِنسَانَ ضَرَ﴾ أي مرض أو شدة ﴿دَعَانَا﴾ أي خصنا بـالدعـاء وانقطع عن غيرنا .

وقوله: ﴿ثم إذا خولناه نعمة منا قال إنما أوتيته على علم ﴾ التخويـل الإعطاء على نحو الهبة ، وتقييد النعمة بقوله: ﴿منا ﴾ للدلالة على كون وصف النعمة محفوظاً لها والمعنى خولناه نعمة ظاهراً كونها نعمة .

وضمير ﴿أُوتِيته﴾ للنعمة بما أنه شيء أو مال والعناية في ذلك بالإشارة إلى أنه لا يعترف بكونها نعمة منا بل يقطعها عنا فيسميها شيئاً أو مالاً ونحوه ولا يسميها نعمة حتى يضطره ذلك إلى الاعتراف بمنعم والإشارة إليه كما قال : ﴿اوتيته﴾ فصفح عن الفاعل لذلك والتعبيران أعني ﴿نعمة منا﴾ ﴿إنما اوتيته﴾ من لطيف تعبير القرآن ، وقد وجهوا تذكير الضمير في ﴿اوتيته﴾ بوجوه أخر غير موجهة من أرادها فليرجع إلى المفصلات .

والملائم لسياق الآية أن يكون معنى ﴿على علم﴾ على علم مني أي أوتيت هـذا الذي أوتيت على علم مني وخبرة بطرق كسب المعاش واقتناء الثروة وجمع المال .

وقيل: المراد إنما أوتيته على علم من الله بخير عندي استحق به أن يؤتيني النعمة ؛ وقيل: المراد على علم مني برضى الله عني ، وأنت خبير بأن ما تقدم من معنى قوله: ﴿ثم إذا خولناه نعمة منا قال إنما أوتيته ﴾ لا يلائم شيئاً من القولين .

وقوله : ﴿ بل هي فتنة ولكن أكثرهم لا يعلمون ﴾ أي بل النعمة التي خولناه منها فتنة أي ابتلاء وامتحان نمتحنه بذلك ولكن أكثرهم لا يعلمون بذلك .

وقيل : معناه بل تلك النعمة عذاب لهم ، وقيـل : المعنى بل هـذه المقالـة فتنة لهم يعاقبون عليها والوجهان بعيدان لاسيما الأخير .

قوله تعالى : ﴿ قد قالها الـذين من قبلهم فما أغنى عنهم ما كـانـوا يكسبـون فأصابهم سيئات ما كسبوا﴾ ضمير ﴿قد قالها﴾ راجع إلى القول السابق باعتبار أنه مقالة أو كلمة .

والآية ردلقولهم وإثبات لكونها فتنة يمتحنون بها بأنهم لوأوتوها على علم منهم

سورة الزمر ـ آية ٥٠ ـ ٢٧٥ ....٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٢٧٥

واكتسبوها بحولهم وقوتهم لأغنى عنهم كسبهم ولم يصبهم سيئات ما كسبوا وحفظوها لأنفسهم وتنعموا بها ولم يهلكوا دونها وليس كذلك فهؤلاء الذين قبلهم قالوا هذه المقالة فما أغنى عنهم كسبهم وأصابهم سيئات ما كسبوا .

والظاهر أن الآية تشير بقوله : ﴿قد قالها الذين من قبلهم﴾ إلى قارون وأمثاله وقد حكي عنه قول ﴿إنما اوتيته على علم مني﴾ في قصته من سورة القصص .

قوله تعالى: ﴿والذين ظلموا من هؤلاء سيصيبهم سيئات ما كسبوا وماهم بمعجزين الإشارة بهؤلاء إلى قوم مسئلة والمعنى أن هؤلاء الذين ظلموا من قومك سبيلهم سبيلمن قبلهم سيصيبهم سيئات كسبهم ووب الاتعملهم وما هم بمعجزين الله .

قوله تعالى: ﴿ أَوْ لَمْ يَعْلَمُوا أَنْ الله يَبْسُطُ الْرِزْقُ لَمِنَ يَشَاءُ وَيَقَدُرُ ﴾ النجواب آخر عن قول القائل منهم: ﴿ إِنْمَا اوتيته على علم ﴾ وقد كان الجواب الأول ﴿ قد قالها الذين من قبلهم ﴾ النج جواباً من طريق النقض وهذا جواب من طريق المعارضة بالإشارة إلى دلالة الدليل على أن الله سبحانه هو الذي يبسط الرزق ويقدر.

بيان ذلك : أن سعي الإنسان عن علم وإرادة لتحصيل الـرزق ليس سبباً تـاماً موجباً لحصـول الرزق وإلا لم يتخلف ومن البين خـلافه فكم من طـالب رجع آيسـاً وساع خاب سعيه .

فهناك علل وشرائط زمانية ومكانية ومـوانع مختلفـة باختـلاف الظروف خــارجة عن حد الإحصاء إذا اجتمعت وتوافقت أنتج ذلك حصول الرزق .

وليس اجتماع هذه العلل والشرائط على ما فيها من الاختلاف والتشتت والتفرق من مادة وزمان ومكان ومقتضيات أخر مرتبطة بها مقارنة أو متقدمة وعلل العلل ومقدماتها الذاهبة إلى ما لا يحصى ، اجتماعاً وتوافقاً على سبيل الاتفاق فإن الاتفاق لا يكون دائمياً ولا أكثرياً وقانون ارتزاق المرتزقين الشامل للموجودات الحية بل المنبسط على أقطار العالم المشهود وأرجائه ثابت محفوظ في نظام جار على ما فيه من السعة والانبساط ولو انقطع لهلكت الأشياء لأول لحظة ومن فورها .

وهذا النظام الجاري بوحدته وتناسب أجزاؤه وتلاؤمها يكشف عن وحدانية ناظمه وفردانية مدبره ومديره الخارج عن أجزاء العالم المحفوظة بنفس النظام الباقية به وهو الله عز اسمه . الجزء الرابع والعشرون

على أن النظام من التدبير والتدبير من الخلق كما مر مراراً فخالق العالم مدبره ومدبره رازقه وهو الله تعالى شأنه .

ويشير إلى هذا البرهان في الآية قوله : ﴿ لَمَن يَشَاءُ ﴾ فإنه إذا كان بسط الرزق وقدره بمشيئته تعالى لم يكن بمشيئة الإنسان الذي يتبجح بعلمه وسعيم ولا بمشيئة شيء من العلل والأسباب وإيجابه كما هو ظاهر وليس من قبيل الاتفاق بل هـ و على نظام جار فهو بمشيئة جاعل النظام ومجريه وهو الله سبحانه .

وقد تقدم كلام في معنى الرزق في ذيل قوله تعالى : ﴿وترزق من تشاء بغيـر حساب ١١٠ وسيأتي كلام فيه في تفسير قوله : ﴿ فورب السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم تنطقون﴾(<sup>٢)</sup> إن شاء الله تعالى .

# **( بحث روائی )**

في التوحيد عن على مُلكِنه في حديث وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الأيات قال : وأما قوله : ﴿ يتوف اكم ملك الموت الـذي وكل بكم ﴾ وقوله : ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ﴾ وقوله : ﴿توفته رسلنا وهم لا يفرطون﴾ وقوله : ﴿الـذين يتوفاهم الملائكة ظالمي أنفسهم ، وقوله : ﴿الذين تتوفاهم الملائكة طيبين يقولون سلام عليكم، فإن الله تبارك وتعالى يدبر الأمر كيف يشاء ويوكل من خلف من يشاء بما يشاء أما ملك الموت فإن الله يوكله بخاصته ممن يشاء من خلقه ويوكل رسله من الملائكة خاصة بمن يشاء من خلقه .

وليس كل العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسره لكل الناس لأن فيهم القوى والضعيف ، ولأن منه ما يطاق حمله ومنه ما لا يطاق حمله إلا أن يسهل الله له حمله وأعانه عليه من خاصة أوليائه .

وإنما يكفيك أن تعلم أن الله المحيي المميت ، وأنه يتوفى الأنفس على يدي من يشاء من خلقه من ملائكته وغيرهم .

وفي الخصال عن على مُؤلِظُهِ في حديث الأربعمائة : لا ينام المسلم وهو جنب لا ينام إلا على طهور فإن لم يجد الماء فليتيمم بالصعيد فإن روح المؤمن ترفع إلى الله

(١) آل عمران : ٢٧ .

تعالى فيقبلها ويبارك عليها فإن كان أجلها قد حضر جعلها في كنوز رحمته وإن لم يكن أجلها قد حضر بعث بها مع امنائه من ملائكته فيردونها في جسده .

وفي المجمع روى العياشي بالإسناد عن الحسن بن محبوب عن عمرو بن ثابت عن أبي المقدام عن أبيه عن أبي جعفر النفية قال : ما من أحد ينام إلا عرجت نفسه إلى السماء وبقيت روحه في بدنه وصار بينهما سبب كشعاع الشمس فإن أذن الله في قبض الأرواح أجابت الروح النفس وإن أذن الله في رد الروح أجابت النفس الروح وهو قوله سبحانه : ﴿ الله يتوفى الأنفس حين موتها ﴾ الآية .

فمهما رأت في ملكوت السماوات فهو مما له تأويل وما رأت فيما بين السماء والأرض فهو مما يخيله الشيطان ولا تأويل له .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه عن سليم بن عامر أن عمر بن المخطاب قال : العجب من رؤيا الرجل إنه يبيت فيـرى الشيء لم يخطر لـه على بال فيكون رؤياه كأخذ باليد ويرى الرجل الرؤيا فلا يكون رؤياه شيئاً .

فقال على بن أبي طالب : أفلا أخبرك بذلك يا أمير المؤمنين يقول الله تعالى : والله يتوفى الأنفس حين موتها والتي لم تمت في منامها فيمسك التي قضى عليها الموت ويرسل الأخرى إلى أجل مسمى فالله يتوفى الأنفس كلها فما رأت وهي عنده في السماء فهي الرؤيا الصادقة ، وما رأت إذا أرسلت إلى أجسادها تلقيها الشياطين في الهواء فكذبتها وأخبرتها بالأباطيل فعجب عمر من قوله .

أقول: تقدم تفصيل الكلام في الرؤيا في سورة يوسف والرجوع إليه يعين في فهم معنى الروايتين ، وقد أطلق فيهما السماء على ما اصطلح عليه بعالم المثال الأعظم وما بين السماء والأرض على ما اصطلح عليه بعالم المثال الأصغر فتبصر.

قُلْ يَا عِبَادِيَ ٱلَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ آللَّهِ إِنَّ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهِ يَغْفِرُ ٱلدَّّخِيمُ (٥٣) وَأَلِيبُوا إِلَّهُ هُوَ الْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ (٥٣) وَأَلِيبُوا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُ وَا لَـهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَـأْتِيكُمُ الْعَـذَابُ ثُـمَّ لَا إِلَىٰ رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُ وَا لَـهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَـأْتِيكُمُ الْعَـذَابُ ثُـمَّ لَا

تُنْصَرُونَ (٤٥) وَاتَّبِعُوا أَحْسَنَ مَآ أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِكُمُ الْعَذَابُ بَغْنَةً وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ (٥٥) أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسْرَتِيٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ آللَّهِ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ ٱلسَّاخِرِينَ (٥٥) أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى تَقُولَ لَوْ أَنَّ آللَّهَ هَدَنِنِي لَكُنْتُ مِنَ الْمُتَّقِينَ (٧٥) أَوْ تَقُولَ حِينَ تَرَى الْعَدَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ (٨٥) بَلَىٰ قَدْ جَآءَتُكَ الْعَدَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ (٨٥) بَلَىٰ قَدْ جَآءَتُكَ الْعَدَابَ لَوْ أَنَّ لِي كَرَّةً فَأَكُونَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ (٨٥) بَلَىٰ قَدْ جَآءَتُكَ أَلَيْتِي فَكَذَّبُوا عَلَى آللَّهِ وُجُوهُهُمْ مُسُودًةٌ أَلْيْسَ فِي جَهَنَّمَ مَثُوعً لِلْمُتَكَبِّرِينَ (٢٥) وَيُنَجِّي آللَّهُ آلَّذِينَ آتَقُواْ بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَشَّهُمُ آلسُوءً لِلْمُتَكَبِّرِينَ (٢٠) وَيُنَجِّي آللَّهُ آلَّذِينَ آتَقُواْ بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَشَّهُمُ آلسُوءً لِلْمُتَكَبِّرِينَ (٢٠) وَيُنَجِّي آللَّهُ آلَّذِينَ آتَقُواْ بِمَفَازَتِهِمْ لَا يَمَشَّهُمُ آلسُوءً وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ (٢٠) .

#### (بیان)

في الأيات أمره على أن يدعوهم إلى الإسلام واتباع ما أنزل الله ويحذرهم عما يستعقبه اسرافهم على أنفسهم من الحسرة والندامة يـوم لا ينفعهم ذلك مع استكبارهم في الدنيا على الحق والفوز والنجاة يـومئذ للمتقين والنار والخسران للكافرين ، وفي لسان الآيات من الرأفة والرحمة ما لا يخفى .

قوله تعالى: ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله ﴾ النح أمره مَرَانِهُ أن يدعوهم من قبله ويناديهم بلفظة يا عبادي وفيه تذكير بحجة الله سبحانه على دعوتهم إلى عبادتهم وترغيب لهم إلى استجابة الدعوة أما التذكير بالحجة فلأنه يشير إلى أنهم عباده وهو مولاهم ومن حق المولى على عبده أن يطيعه ويعبده فله أن يدعوه إلى طاعته وعبادته ، وأما ترغيبهم إلى استجابة الدعوة فلما فيه من الإضافة إليه تعالى الباعث لهم إلى التمسك بذيل رحمته ومغفرته .

وقوله: ﴿ اللَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَى أَنْفُسَهُم ﴾ الإسراف ـ على ما ذكره الراغب ـ تجاوز الحد في كل فعل يفعله الإنسان وإن كان ذلك في الإنفاق أشهر ؛ وكأن الفعل مضمن معنى الجناية أو ما يقرب منها ولـذا عـدي بعلى . والإسراف على

النفس هـو التعدي عليها باقتراف الذنب أعم من الشرك وسائر الذنوب الكبيرة والصغيرة على ما يعطيه السياق.

وقال جمع : إن المراد بالعباد المؤمنون وقد غلب استعماله فيهم مضافاً إليه تعالى في القرآن فمعنى يا عبادي المذين أسرفوا على أنفسهم أيها المؤمنون المذنبون .

ويدفعه أن قوله: ﴿ يَا عَبَادِي اللَّذِينَ أَسَرَفُوا ﴾ إلى تمام سبع آيات ذو سياق واحمد متصل يفصح عن دعوتهم وقوله في ذيل الآيات: ﴿ بِلَى قَـد جَاءَتُكُ آياتِي فكذبت بها واستكبرت ﴾ النح كالصريح أو هو صريح في شمول العباد للمشركين.

وما ورد في كلامه تعالى من لفظ ﴿عبادي﴾ والمراد بـــه المؤمنون بضعــة عشر مورداً جميعها محفوفة بالقرينة وليس بحيث ينصرف عند الإطلاق إلى المؤمنين كمــا أن الموارد التي أطلق فيها واريد به الأعم من المشرك والمؤمن في كلامه كذلك .

وبالجملة شمول ﴿عبادي﴾ في الآية للمشركين لا ينبغي أن يرتباب فيه ، والقول بأن المراد به المشركون خاصة نظراً إلى سياق الآيات كما نقل عن ابن عباس أقرب إلى القبول من تخصيصه بالمؤمنين .

وقوله: ﴿لا تقنطوا من رحمة الله ﴾ القنوط اليأس ، والمراد بالرحمة بقرينة خطاب المذنبين ودعوتهم هو الرحمة المتعلقة بالآخرة دون ما هي أعم الشاملة للدنيا والآخرة ومن المعلوم أن الذي يفتقر إليه المذنبون من شؤون رحمة الآخرة بلا واسطة هو المغفرة فالمراد بالرحمة المغفرة ولذا علل النهي عن القنوط من الرحمة بقوله: ﴿إن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾ .

وفي الآية التفات من التكلم إلى الغيبة حيث قبل: ﴿إِنَّ الله يغفر ولم يقل: إني أغفر وذلك للإشارة إلى أنه الله الذي له الأسماء الحسنى ومنها أنه غفور رحيم كأنه يقول لا تقنطوا من رحمتي فإني أنا الله أغفر الذنوب جميعاً لأن الله هو الغفور الرحيم.

وقوله: ﴿إِنَّ الله يَعْفُر الذُنُوبِ جَمِيعاً ﴾ تعليل للنهي عن القنوط وإعلام بأن جميع الذُنُوبِ قابلة للمغفرة فالمغفرة عامة لكنها تحتاج إلى سبب مخصص ولا

تكون جزافا ، والذي عده القرآن سبباً للمغفرة أمران : الشفاعة (١) والتوبة لكن ليس المراد في قوله : ﴿إِن الله يغفر الـذنوب جميعاً ﴾ المغفرة الحاصلة بالشفاعة لأن الشفاعة لا تنال الشرك بنص القرآن في آيات كثيرة وقد مر أيضاً أن قوله : ﴿إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ (١) ناظر إلى الشفاعة والآية أعني قوله : ﴿إِن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾ موردها الشرك وسائر الذنوب .

فلا يبقى إلا أن يكون المراد المغفرة الحاصلة بالتوبة وكلامه تعالى صريح في مغفرة الذنوب جميعاً حتى الشرك بالتوبة .

على أن الآيات السبع - كما عرفت - كلام واحد ذو سياق واحد متصل ينهى عن القنوط - وهو تمهيد لما يتلوه - ويأمر بالتوبة والإسلام والعمل الصالح وليست الآية الأولى كلاماً مستقلاً منقطعاً عما يتلوه حتى يحتمل عدم تقييد عموم المغفرة فيها بالتوبة وأي سبب آخر مفروض للمغفرة .

والآية أعني قوله: ﴿إِن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾ من معارك الأراء بينهم فقد ذهب قوم إلى تقييد عموم المغفرة فيها بالشرك وسائر الكبائر التي وعد الله عليها النار مع عدم تقييد العموم بالتوبة فالمغفرة لا تنال إلا الصغائر من الذنوب.

وذهب آخرون إلى إطلاق المغفرة وعدم تقيدها بالتوبة ولا بسبب آخر من أسباب المغفرة غير أنهم قيدوها بالشرك لصراحة قوله: ﴿إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء الآية فاستنتجوا عموم المغفرة وإن لم يكن هناك سبب مخصص يرجح المذنب المغفور له على غيره في مغفرته كالتوبة والشفاعة وهي المغفرة الجزافية وقد استدلوا على (٣) ذلك بوجوه غير سديدة .

وأنت خبير بأن مورد الآية هو الشرك وسائر الـذنوب ، ومن المعلوم من كـلامه

<sup>(</sup>١) وقد مر الكلام فيها في مباحث الشفاعة في الجزء الأول من الكتاب .

<sup>(</sup>٢) النساء : ٨٨ .

<sup>(</sup>٣) وقد استدل الألوسي في روح المعاني على عدم تقيد إطلاق المغفرة في الآية بالتوبة بسبعة عشر وجهاً لا تغني طائلًا ، وناقش في كون المغفرة لا عن سبب مرجح من التوبة وغيرها منافياً للحكمة ثم قيد الآية بتقدير ﴿لمن يشاء﴾ لوقوعه في بعض القراءات غير المشهورة فراجعه إن شئت .

تعالى أن الشرك لا يغفر إلا بالتوبة فتقيد إطلاق المغفرة في الآية بالتوبــة مما لا مفــر منه .

قوله تعالى : ﴿وانيبوا إلى ربكم وأسلموا له من قبل أن يأتيكم العذاب ثم لا تنصرون و عطف على قوله : ﴿لا تقنطوا ﴾ والإنابة إلى الله الرجوع إليه وهو التوبة ، وقوله : ﴿إلى ربكم ﴾ من وضع الظاهر موضع المضمر وكان مقتضى الظاهر أن يُقال : وأنيبوا إليه والوجه فيه الإشارة إلى التعليل فإن الملاك في عبادة الله سبحانه صفة ربوبية .

والمراد بالإسلام التسليم لله والانقياد له فيما يبريد ، وإنما قال : ﴿وأسلموا لله ﴾ ولم يقل : وآمنوا به لأن المذكور قبل الآية وبعدها استكبارهم على الحق والمقابل له الإسلام .

وقوله: ﴿ مِن قبل أَن يَأْتِيكُم العذاب ثم لا تنصرون ﴾ متعلق بقوله: ﴿ أَنيبُوا وأسلمُوا ﴾ والمراد بالعذاب عذاب الآخرة بقرينة الآيات التالية ، ويمكن على بعد أن يراد مطلق العذاب الذي لا تقبل معه التوبة ومنه عذاب الاستئصال قال تعالى : ﴿ فلم يَكُ يَنفُعُهُم إِيمَانُهُم لَمَا رأُوا بأسنا سنة الله التي قد خلت في عباده ﴾ (١) .

والمراد بقوله : ﴿ثم لا تنصرون﴾ أن المغفرة لا تدرككم بسوجه لعمدم تحقق سببها فالتوبة مفروضة العدم والشفاعة لا تشمل الشرك .

قوله تعالى : ﴿واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم من ربكم من قبل أن يأتيكم العذاب بغتة وأنتم لا تشعرون﴾ الخطاب عام للمؤمن والكافر كالخطابات السابقة والقرآن قد أنزل إلى الفريقين جميعاً .

وفي الآية أمر بإتباع أحسن ما أنزل من الله قيل: المراد به اتباع الأحكمام من الحلال والحرام دون القصص ، وقيل: اتباع ما أمر به ونهي عنه كاتبان الواجب والمستحب واجتناب الحرام والمكروه دون المباح ، وقيل: الاتباع في العزائم وهي الواجبات والمحرمات ، وقيل: اتباع الناسخ دون المنسوخ ، وقيل: ما أنزل هو جنس الكتب السماوية وأحسنها القرآن فاتباع أحسن ما أنزل وهو اتباع القرآن .

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٨٥ .

والإنصاف أن قوله في الآية السابقة : ﴿وأسلموا له﴾ يشمل مضمون كل من هذه الأقوال فحمل قوله : ﴿واتبعوا أحسن ما أنزل إليكم﴾ على شيء منها لا يخلو عن تكرار من غير موجب .

ولعل المراد من أحسن ما أنزل الخطابات التي تشير إلى طريق استعمال حق العبودية في امتثال الخطابات الإلهية الاعتقادية والعملية وذلك كالخطابات الداعية إلى ذكر الله تعالى بالاستغراق وإلى حبه وإلى تقواه حق تقاته وإلى إخلاص الدين له فإن اتباع هذه الخطابات يحيي الإنسان حياة طيبة وينفخ فيه روح الإيمان ويصلح أعماله ويدخله في ولاية الله تعالى وهي الكرامة ليست فوقها كرامة .

وقوله: ﴿ وَمن قبل أن يأتيكم العذاب بغتة وأنتم لا تشعرون ﴾ أنسب لهذا المعنى فإن الدعوة إلى عمل بالتخويف من مفاجأة الحرمان ومباغتة المانع إنما تكون غالباً فيما يساهل المدعو في أمره ويطيب نفسه بسوف ولعل ، وهذا المعنى أمس بإصلاح الباطن منه بإصلاح الظاهر والإتيان بأجساد الأعمال ، ويقرب منه قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذِينَ آمنُوا استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم واعلموا أن الله يحول بين المرء وقلبه ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿ أَن تقول نفس يا حسرتا على ما فرطت في جنب الله ﴾ النح قال في المجمع : التفريط إهمال ما يجب أن يتقدم فيه حتى يفوت وقته ، وقال : التحسر الاغتمام مما فات وقته لانحساره عنه بما لا يمكن استدراكه . انتهى . وقال الراغب : الجنب الجارحة . قال : ثم يستعار في الناحية التي تليها لعادتهم في استعارة سائر الجوارح لذلك نحو اليمين والشمال . انتهى . فجنب الله جانبه وناحيته وهي ما يرجع إليه تعالى مما يجب على العبد أن يعامله ومصداق ذلك أن يعبده وحده ولا يعصيه والتفريط في جنب الله التقصير في ذلك .

وقوله : ﴿ وَإِنْ كُنْتُ لَمِنَ السَاخِرِينَ ﴾ ﴿ إِنْ ﴾ مَخْفَفَة مِنَ الثَّقِيلَة ، والسَاخِرِينَ استهزأ .

ومعنى الآية إنما نخاطبكم بهذا الخطاب حذر أن تقول أو لئلا تقول نفس

<sup>(</sup>١) الأنفال : ٣٤ .

منكم يا حسرت على ما قصرت في جانب الله وإني كنت من المستهزئين ، وموطن القول يوم القيامة .

قوله تعالى : ﴿ أَو تقول لـو أَن الله هداني لكنت من المتقين ﴾ ضمير تقول للنفس ، والمراد بالهداية الإرشاد وإراءة الطريق ، والمعنى ظاهر وهو قطع للعذر .

قوله تعالى : ﴿أَو تَقُولُ حَينَ تَرَى الْعَذَابِ لَـو أَنْ لَي كَرَةَ فَـأَكُونَ مَنَ الْمُحَسِنِينَ ﴾ لـو للتمني والكرة الـرجعة ، والمعنى أو تقول نفس متمنية حين تـرى العذاب يوم القيامة : ليت لي رجعة إلى الدنيا فأكون من المحسنين .

قوله تعالى: ﴿ بلى قد جاءتك آياتي فكذبت بها واستكبرت وكنت من الكافرين ﴾ رد لها وجواب لخصوص قولها ثانياً: ﴿ لو أن الله هداني لكنت من المتقين ﴾ وموطن الجواب يوم القيامة كما أن موطن القول ذلك ولسياق الجواب شهادة عليه .

وقد فصل بين قولها وجوابه بقوله : ﴿ أَو تَقَـولُ حَينَ تَرَى ﴾ البخ ولم يجب إلا عن قولها : ﴿ لُو أَنَ الله هداني ﴾ الخ .

والوجه في الفصل أن الأقوال الثلاثة المنقولة عنها مرتبة على ترتيب صدورها عن المجرمين يوم القيامة فإذا قامت القيامة ورأى المجرمون أن اليوم يوم الجزاء بالأعمال وقد فرطوا فيها وفاتهم وقتها تحسروا على ما فرطوا ونادوا بالحسرة على تفريطهم ﴿ يَا حَسْرَتًا عَلَى مَا فُرطَتُ ﴾ قال تعالى : ﴿ حتى إذا جاءتهم الساعة بغتة قالوا يا حسرتنا على ما فرطنا فيها ﴾ (١) .

ثم حموسبوا وأمر المتقون بدخول الجنة وقيل : ﴿وامتازوا اليـوم أيهـــا المجرمون﴾ (٢) تعللوا بقولهم : ﴿لو أن الله هداني لكنت من المتقين﴾ .

ثم إذا أمروا بدخول النار فأوقفوا عليها ثم ادخلوا فيها تمنوا الرجوع إلى الدنيا ليحسنوا فيها فيسعدوا ﴿أُو تقول حين ترى العذاب لمو أن لي كرة ﴾ قال تعالى : ﴿ولو ترى إذ وقفوا على النار فقالوا با ليتنا نرد ولا نكذب بآبات ربنا ونكون من المؤمنين ﴾ (٣) ، وقال حاكياً عنهم : ﴿وربنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٣١ . (٣) الأنعام : ٧٧ .

<sup>(</sup>٢) يس : ٥٩ . (٤) المؤمنون : ١٠٧ .

ثم لما نقل الأقوال على ما بينها من الترتيب أخل في الجواب ولمو أخر القول المجاب عنه حتى يتصل بالجواب أو قدم الجواب حتى يتصل به اختل النظم (١).

وقد خص قولهم الثاني : ﴿ لو أن الله هداني ﴾ النج بالجواب وأمسك عن جواب قولهم الأول والثالث لأن في الأول حديث استهزائهم بالحق وأهله وفي الثالث تمنيهم للرجوع إلى الدنيا والله سبحانه يزجر هؤلاء يوم القيامة ويمنعهم أن يكلموه ولا يجيب عن كلامهم كما يشير إلى ذلك قوله : ﴿ قالوا ربنا غلبت علينا شقوتنا وكنا قوماً ضالين ربنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون قال اخسؤا فيها ولا تكلمون إنه كان فريق من عبادي يقولون ربنا آمنا فاغفر لنا وارحمنا وأنت خير الراحمين فاتخذتموهم سخرياً حتى أنسوكم ذكرى وكنتم منهم تضحكون إني جهزيتهم اليسوم بما صبروا أنهم هم الفائزون ﴾ (٢) .

قوله تعالى : ﴿ويوم القيامة تـرى الذين كـذبوا على الله وجـوههم مسودة أليس في جهنم مثوى للمتكبرين﴾ الكذب على الله هو القول بأن له شريكاً وأن له ولداً ومنه البدعة في الدين .

وسواد الوجمه آية الـذلة وهي جـزاء تكبرهم ولـذا قال : ﴿ اليس في جهنم مثـوى للمتكبرين ﴾ . . . .

قوله تعالى : ﴿وينجي الله اللذين اتقلوا بمفازتهم لا يمسهم السلوء ولا هم يحزنون﴾ الظاهر أن مفازة مصدر ميمي بمعنى الفوز وهو الظفر بالمراد ، والباء في ﴿بمفازتهم﴾ للملابسة أو السببية فالفوز الذي يقضيه الله لهم اليوم سبب تنجيتهم .

وقوله : ﴿لا يمسهم﴾ الخ بيان لتنجيتهم كأنه ُقيل : ينجيهم لا يمسهم السوء من خارج ولا هم يحزنون في أنفسهم .

وللآية نظر إلى قوله تعالى في ذيـل آيات سـورة المؤمنون المنقـولة آنفاً : ﴿إِنِّي جَزِيتُهُمُ الْيُومُ بِمَا صِبْرُوا أَنْهُمُ هُمُ الْفَائْزُونَ﴾ فتدبر ولا تغفل .

<sup>(</sup>١)،وأصل الوجه مأخوذ من تفسير أبي السعود باصلاح منا .

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ١١١ .

# ( بحث روائي )

في المجمع عن أمير المؤمنين مَالِنَكُهُ أنه قال : ما في القرآن آية أوسع من : ﴿ يَا عَبِادِي الذِّينَ أَسرفُوا على أنفسهم ﴾ الآية .

أقبول: ورواه في البدر المنشور عن ابن جبريس عن ابن سيبرين عنه عليه المنشور عن ابن سيبرين عنه عليه وستأتي إن شاء الله في تفسير سورة الليل الرواية عنه عليه أن قوله تعالى : ﴿ ولسوف يعطيك ربك فترضى ﴾ أرجى من هذه الآية .

وفي الدر المنثور أخرج أحمد وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن ثوبان قال: سمعت رسول الله مَشْفَهُ يقول: ما أحب أن لي الدنيا وما فيها بهذه الآية: ﴿ وَيَا عَبَادِي الذين أسرفوا على أنفسهم ﴾ إلى آخر الآية. فقال رجل: «يسا رسول الله فمن أشرك فسكت النبي مَشْفَهُ ثم قال: إلا من أشرك.

أقول : في الرواية شيء فقد تقدم أن مورد الآيـة هو الشــرك وأن الآية مقيــدة بالتوبة .

وفيه أخرج ابن أبي شيبة ومسلم عن أبي أيوب الأنصاري قال سمعت رسـول الله مَشْلُنَاتُهِ يقول : لولا أنكم تذنبون لخلق الله خلقاً يذنبون فيغفر لهم .

أقول: ما في الحديث من المغفرة لا يأبي التقيد بأسباب المغفرة كالتوبة والشفاعة.

وفي المجمع قيل: هذه الآية يعني قوله: ﴿يا عبادي الـذين أسرفوا﴾ الخ نزلت في وحشي قاتل حمزة حين أراد أن يسلم وخاف أن لا تقبل تـوبته فلما نزلت الآية أسلم فقيل: يا رسول الله هذه له خاصة أم للمسلمين عامة ؟ فقال مرافقة للمسلمين عامة .

وعن كتاب سعد السعود لابن طاوس نقلًا عن تفسير الكلبي: بعث وحشي وجماعة إلى النبي سلول أنه ما يمنعنا من دينك إلا أننا سمعناك تقرأ في كتابك أن من يدعو مع الله إلها آخر ويقتل النفس ويزني يلق أثاماً ويخلد في العذاب ونحن قد فعلنا ذلك كله فبعث إليهم بقوله تعالى: ﴿ إلا من تاب وآمن وعمل صالحاً ﴾ فقالوا: نخاف أن لا نعمل صالحاً .

فبعث إليهم ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ فقالوا نخاف أن لا ندخل في المشيئة. فبعث إليهم ﴿يا عبادي اللهين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾ فجاءوا وأسلموا.

فقال النبي سَنْمَا لله لوحشي قباتل حمازة : غيب وجهك عني فياني لا أستطيع النظر إليك . قال : فلحق بالشام فمات في الخمر .

أقول: وروي ما يقرب منه في الدر المنثور بعدة طرق وفي بعضها أن قوله: إيا عبادي الذين أسرفوا النح نزل فيه كما في خبر المجمع السابق، ويضعفه أن السورة مكية وقد أسلم وحشي بعد الهجرة. على أن ظاهر الخبر عدم تقيد إطلاق المغفرة في الآية بالتوبة وقد عرفت أن السياق يأباه.

وقوله: فمات في الخمر لعله بفتح الخاء وتشديد الميم موضع من أعراض المدينة ولعله من غلط الناسخ والصحيح الحمص، ولعل المراد به موته عن شرب الخمر فإنه كان مدمن الخمر وقد جلد في ذلك غيره مرة ثم ترك.

واعلم أن هنـاك روايات كثيـرة عن أئمة أهـل البيت عليهم السلام في تـطبيق هـذه الأيـات على شيعتهم وتـطبيق جنب الله عليهم وهي جميعـاً من الجــري دون التفسير ولذا تركنا إيرادها ههنا .

\* \* \*

آللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ (٦٢) لَهُ مَقَالِيدُ آلسَّمُواتِ وَالْأَرْضِ وَآلَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ آللَّهِ أُولٰئِكَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٦٣) قُلْ أَفَغَيْرَ آللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ (٦٤) الْخَاسِرُونَ (٦٣) قُلْ أَفَغَيْرَ آللَّهِ تَأْمُرُونِي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ (٦٤) وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَئِنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٦٥) بَلِ آللَّهَ فَاعْبُدْ وَكُنْ مِنَ الْشَاكِرِينَ (٦٦) وَمَا قَدَرُوا آللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْشَيْكُونَ (٦٢) اللَّهُ مَوْ اللَّهُ مَقَ قَدْرِهِ وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَآلسَّمُواتُ مَطُويًاتُ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ (٢٧)

سورة الزمر ـ آية ٦٣ ـ ٧٥ ......... ١٨٧

وَنَفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي ٱلسَّمْوَاتِ وَمَنْ فِي الْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَــآءَ ٱللَّهُ ثُمَّ نُفِخَ فِيـهِ أُخْرَىٰ فَـإِذَا هُمْ قِيَـامٌ يَنْظُرُونَ (٦٨) وَأَشْـرَقَتِ الأرْضُ بنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ الكِتَابُ وَجِيءَ بِٱلنَّبِيِّينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ (٦٩) وَوُقِيَتْ كُلِّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ (٧٠) وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَراً حَتَّىٰ إِذَا جَآءُوهَافُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبَّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هٰذَا قَالُوا بَلَىٰ وَلٰكِنْ حَقَّتْ كَلِمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ (٧١) قِيلَ ادْخُلُوآ أَبْوَابَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا فَبِشْسَ مَثْوَى الْمُتَكَبِّرِينَ (٧٢) وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَىٰ الْجَنَّةِ زُمَراً حَتَّىٰ إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَّتُهَا سَلَامٌ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ (٧٣) وَقَالُوا الْحَمْدُ لِلَّهِ ٱلَّذِي صَدَقَنَا وَعْـدَهُ وَأَوْرَثَنَا الْأَرْضَ نَتَبَـوًّأَ مِنَ الْجَنَّةِ حَيْثُ نَشَـآءُ فَنِعْمَ أَجْرُ الْعَـامِلِينَ (٧٤) وَتَرَى الْمَلْئِكَـةَ حَآفِينَ مِنْ حَـوْلِ الْعَـرْش يُسَبِّحُـونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَقُضِيَ بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٧٥).

### (بیان)

فصل من الآيات به تختتم السورة يذكر فيه خلاصة ما تنتجه الحجج المذكورة فيها قبل ذلك ثم يؤمر مَشْنَوْتُ أن يخاطب المشركين أن ما اقترحوا به عليه أن يعبد آلهتهم ليس إلا جهلاً بمقامه تعالى ويذكر النبي مَشْنَوْتُ ما أوحى إليه وإلى الذين من قبله: لئن أشرك ليحبطن عمله.

ثم يذكر سبحانه أن المشركين ما عرفوه واجب معرفته وإلا لم يرتابـوا في ربوبيتـه لهم ولا عبدوا غيره ثم يذكر تعالى نظام الرجوع إليه وهو تدبير جانب المعاد من الخلقة ببيان جامع كاف لا مزيد عليه ويختم السورة بالحمد .

قوله تعالى : ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ هذا هو الذي ذكر اعتراف المشركين به من قبل في قوله : ﴿ ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن الله ﴾ الآيــة ٣٨ من السورة وبنى عليه استناد الأشياء في تدبيرها إليه .

والجملة في المقام تمهيد لما يذكر بعدها من كون التدبير مستنداً إليه لما تقدم مراراً أن الخلق لا ينفك عن التدبير فانتقل في المقام من استناد الخلق إليه إلى اختصاص الملك به وهو قوله: ﴿ له مقاليد السماوات والأرض ﴾ ومن اختصاص الملك به إلى كونه هو الوكيل على كل شيء القائم مقامه في تدبير أمره.

وقد تقدم في ذيل قوله : ﴿ذلكم الله ربكم لا إله إلا هـو خالق كـل شيء﴾(١) في الحزء السابع من الكتاب كلام في معنى عموم الخلقة لكل شيء .

قوله تعالى : ﴿وهو على كل شيء وكيل﴾ وذلك لأن انتهاء خلق كل شيء وجوده إليه يقتضي أن يكون تعالى هو المالك لكل شيء فلا يملك شيء من الأشياء لا نفسه ولا شيئاً مما يترشح من نفسه إلا بتمليك الله تعالى ، فهو لفقره مطلقاً لا يملك تدبيراً والله المالك لتدبيره .

وأما تمليكه تعالى له نفسه وعمله فهو أيضاً نوع من تدبيره تعالى مؤكد لملكه غير ناف ولا مناف حتى أن تسوكيله الملائكة على شيء من الأمر من شؤون وكالته تعالى عليهم لا تفويض للأمر وإبطال للوكالة فافهم ذلك .

وبالجملة إذ كان كلل شيء من الأشياء لا يملك لنفسه شيئاً كان سبحانه هـو الوكيل عليه القائم مقامه المدبر لأمره والأسباب والمسببات في ذلك سـواء فالله سبحـانه هـو ربها وحده .

فقد تبين أن الجملة مسوقة للإشارة إلى توحده في الربوبية وهو المقصود بيانه فقول بعضهم إن ذكر ذلك بعد قوله : ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ للدلالة على أنه هو الغني

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٠٢ .

المطلق وأن المنافع والمضار راجعة إلى العباد ، أو أن المراد أنه تعالى حفيظ على كل شيء فيكون إشارة إلى أن الأشياء محتاجة إليه في بقائها كما أنها محتاجة إليه في حدوثها ، أجنبي عن معنى الآية بالمرة .

قوله تعالى: وله مقاليد السماوات والأرض الخ المقاليد - كما قيل - بمعنى المفاتيح ولا مفرد له من لفظه .

ومفاتيح السماوات والأرض مفاتيح خزائنها قال تعالى : ﴿ولله خزائن السماوات والأرض﴾(١) وخزائنها غيبها الذي يظهر منه الأشياء والنظام الجاري فيها فتخرج إلى الشهادة قال تعالى : ﴿وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم﴾(٢) .

وملك مقاليد السماوات والأرض كناية عن ملك خزائنها التي منها وجودات الأشياء وأرزاقها وأعمارها وآجالها وسائر ما يواجهها في مسيرها من حين تبتدىء منه تعالى إلى حين ترجع إليه .

وهو أعني قوله : ﴿ له مقاليد﴾ الخ في مقام التعليل لقوله : ﴿ وهو على كل شيء وكيل﴾ ولذا جيء به مفصولاً من غير عطف .

وقوله: ﴿ والذين كفروا بآيات الله أولئك هم الخاسرون ﴾ قد اتقدم أن قوله: ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ إلى قوله ﴿ والأرض ﴾ ذكر خلاصة ما تفيده الحجج المذكورة في خلال الآيات السابقة ، وعليه فقوله: ﴿ والذين كفروا بآيات ربهم ﴾ النح معطوف على قوله: ﴿ والله خالق كل شيء ﴾ والمعنى الذي تدل عليه الآيات والحجج المتقدمة أن الله سبحانه خالق فم الك فوكيل على كل شيء أي متوحد في الربوبية والألوهية والذين كفروا بآيات ربهم فلم يوحدوه ولم يعبدوه أولئك هم الخاسرون .

وقد اختلفوا فيما عطف عليه قوله : ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا﴾ النَّحَ فَـذَكُرُوا فيـه وجوهـاً مختلفة كثيرة لا جدوى فيها من أرادها فليرجع إلى المطولات .

قوله تعالى: وقل أفغير الله تأمروني أعبد أيها الجاهلون للما أورد سبحانة خلاصة ما تنطق به الحجج المذكورة في السورة من توحده تعالى بالخلق والملك والتدبير ولازم ذلك توحده تعالى في الربوبية والألوهية أمر نبيه سنديم أن يخاطب

Presented by: https://jafrilibrary.com

 <sup>(</sup>١) المنافقون : ٧ (١) المنافقون : ٧ -

المشركين المقترحين عليه أن يعبد آلهتهم أنه لا يبقى مع هـذه الحجج البـاهـرة الظاهرة محل لعبادته غير الله وإجابة اقتراحهم وهل هي إلا الجهل .

فقوله: ﴿ أفغير الله تأمروني أعبد﴾ الفاء لتفريع مضمون الجملة على قبوله: ﴿ الله خَالَق كُلُ شَيَّ ﴾ إلى آخر الآيتين ، والاستفهام إنكاري ، و ﴿ غير الله ﴾ مفعول ﴿ أعبد ﴾ قدم عليه لتعلق العناية به ، و ﴿ تأمروني ﴾ معترض بين الفعل ومفعوله وأصله تأمرونني أدغمت فيه إحدى النونين في الاخرى .

وقوله: ﴿ أَيُهَا الْجَاهُلُونَ ﴾ خطابهم بصفة الْجَهُـلُ لَلْإِشْـارَة إِلَى أَنْ أَمْرِهُم إِيـاهُ بعبادة غير الله واقتراحهم بذلك مع ظهور آيات وحدته في الربوبية والألوهية ليس إلا جهلًا منهم .

قوله تعالى : ﴿ولقد أوحي إليك وإلى الذين من قبلك لئن أشركت ليحبطن عملك﴾ النخ فيه تأييد لمدلول الحجج العقلية المذكورة بالوحي كأنه قيل : لا تعبد غير الله فإنه جهل وكيف يسوغ لك أن تعبده وقد دل الوحي على النهي عنه كما دل العقل على ذلك .

فقوله: ﴿ ولقد أوحي إليك﴾ اللام للقسم، وقوله: ﴿ ولئن أشركت ليحبطن عملك﴾ بيان لما أوحي إليك لئن أشركت الكلام وأقسم لقد أوحي إليك لئن أشركت النخ ، وإلى الذين من قبلك من الأنبياء والرسل لئن أشركتم ليحبطن عملكم ولتكونن من الخاسرين .

وخطاب النبي عَلَيْتُ وسائر الأنبياء عليهم السلام بالنهي عن الشرك وإنذارهم بحبط العمل والدخول في زمرة الخاسرين خطاب وإنذار على حقيقة معناهما كيف ؟ وغرض السورة - كما تقدمت الإشارة إليه - بيان أن النبي عَلَيْتُ مأمور بالإيمان بما يحو المشركين إلى الإيمان به مكلف بما يكلفهم ولا يسعه أن يجيبهم إلى ما يقترحون به عليه من عبادة آلهتهم .

وأما كون الأنبياء معصومين بعصمة إلهية يمتنع معها صدور المعصية عنهم فلا يـوجب ذلك سقـوط التكليف عنهم وعدم صحـة توجّهه إليهم ولوكان كـذلـك لم تتصور في حقهم معصية كسائر من لا تكليف عليه فلم يكن معنى لعصمتهم .

على أن العصمة \_ وهي قوة يمتنع معها صدور المعصية \_ من شؤون مقام

العلم ـ كما تقدمت الإشارة إليه في تفسير قوله تعالى : ﴿وَمَا يَضَلُونَ إِلَّا أَنْفُسُهُمْ وَمَا يَضُلُونَ الْإِ يَضُرُونَكُ مِن شَيءَ﴾(١) ـ لا تنافي ثبوت الاختيار الذي هـو من شؤون مقام العمـل وصحة صدور الفعل والترك عن الجوارح .

فمنع العلم القطعي بمفسدة شيء منعاً قطعياً عن صدوره عن العالم بـ كمنع العلم بأثر السم عن شربه لاينافي كون العالم بذلك مختاراً في الفعل لصحة صدوره ولا صدوره عن جوارحه فالعصمة لا تنافي بوجه التكليف .

ومما تقدم يظهر ضعف ما يستفاد من بعضهم أن نهيه على الشرك ونحوه نهي ما يستفاد من بعضهم أن نهيه على الشرك ونحوه نهي صوري والمراد به نهي أمته فهو من قبيل «إياك أعني واسمعي يا جارة» .

ووجه الضعف ظاهر مما تقدم ، وأما قولنا كما ورد في بعض الروايات أن هذه الخطابات القرآنية من قبيل «إياك أعني واسمعي يا جارة» فمعناه أن التكليف لما كان من ظاهر أمره أن يتعلق بمن يجوز عليه الطاعة والمعصية فلو تعلق بمن ليس منه إلا الطاعة مع مشاركة غيره له كان لك تكليفاً على وجه أبلغ كالكناية التي هي أبلغ من التصريح .

وقوله: ﴿ولتكونن من الخاسرين﴾ ظهر معناه مما تقدم ويمكن أن يكون اللام في الخاسرين مفيداً للعهد، والمعنى ولتكونن من الخاسرين الذين كفروا بآيات الله وأعرضوا عن الحجج الدالة على وحدانيته.

قوله تعالى : ﴿ بِل الله فاعبد وكن من الشاكرين ﴾ إضراب عن النهي المفهوم من سابق الكلام كأنه قيل : فلا تعبد غير الله بـل الله فاعبـد ، وتقديم اسم الجـلالة للدلالة على الحصر .

والفاء في ﴿فاعبد﴾ زائدة للتأكيد على ما قيل ، وقيـل : هي فاء الجـزاء وقد حذف شرطه والتقدير بل إن كنت عابداً أو عاقلًا فاعبد الله .

وقوله: ﴿وكن من الشاكرين﴾ أي وكن بعبادتك لـه من الذين يشكرونه على نعمه الدالة على توحده في الربوبية والألوهية ، وقد تقـدم في تفسير قـوله تعـالى : ﴿وسيجزي الله الشاكرين﴾(٢) وقوله : ﴿ولا تجد أكثـرهم شاكـرين﴾(٣) أن مصداق

(۲) آل عمران : ۱٤٤ .

(٣) الأعراف : ١٧ .

(١) النساء : ١١٣ .

الشاكرين بحقيقة معنى الكلمة هم المخلصون بفتح اللام فراجع .

قوله تعالى : ﴿وَمَا قَدَرُوا الله حَقَ قَدَرُه﴾ إلى آخر الآية قدر الشيء هو مقداره وكميته من حجم أو عدد أو وزن وما أشبه ذلك ثم استعير للمعنويات من المكانة والمنزلة .

فقوله: ﴿ وَما قدروا الله حق قدره ﴾ تمثيل أريد به عدم معرفتهم به تعالى واجب المعرفة إذ لم يعرفوه من حيث المعاد ورجوع الأشياء إليه كما يدل عليه تعقيب الجملة بقوله: ﴿ وَالأرض جميعاً قبضته يوم القيامة ﴾ إلى آخر السورة حيث ذكر فيه انقطاع كل سبب دونه يوم القيامة ، وقبضه الأرض وطيه السماوات ونفخ الصور لإماتة الكل ثم لإحيائهم وإشراق الأرض بنور ربها ووضع الكتاب والمجيء بالنبيين والشهداء والقضاء وتوفية كل نفس ما عملت وسوق المجرمين إلى النار والمتقين إلى الجنة فمن كان شأنه في الملك والتصرف هذا الشأن وعرف بذلك أوجبت هذه المعرفة الاقبال إليه بعبادته وحده والإعراض عن غيره بالكلية .

لكن المشركين لما لم يؤمنوا بالمعاد ولم يقدروه حق قدره ولم يعرفوه واجب معرفته أعرضوا عن عبادته إلى عبادة من سواه .

وقوله: ﴿والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة ﴾ أي الأرض بما فيها من الأجزاء والأسباب الفعالة بعضها في بعض ، والقبضة مصدر بمعنى المقبوضة ، والقبض على الشيء وكونه في القبضة كناية عن التسلط التام عليه أو انحصار التسلط عليه في القابض والمراد ههنا المعنى الثاني كما يدل قوله تعالى : ﴿والأمر يومئذ لله ﴾(١) وغيره من الآيات .

وقد مر مراراً أن معنى انحصار الملك والأمر والحكم والسلطان وغير ذلك يوم القيامة فيه تعالى ظهور ذلك لأهل الجمع يومئذ وإلا فهي له تعالى دائماً فمعنى كون الأرض جميعاً قبضته يوم القيامة ظهور ذلك يومئذ للناس لا أصله .

وقوله : ﴿والسماوات مطويات بيمينه ﴾ يمين الشيء يده اليمنى وجانبه القوى ويكنى بها عن القدرة ، ويستفاد من السياق أن محصل الجملتين أعنى قوله :

<sup>(</sup>١) الانقطار: ١٩.

﴿والأرض جميعـاً قبضته يــوم القيامــة والسماوات مـطويات بيمينــه﴾ تقطع الأسبــاب الأرضية والسماوية وسقوطها وظهور أن لا مؤثر في الوجود إلا الله سبحانه .

وقوله : ﴿ سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾ تنزيه له تعالى عما أشركوا غيره في ربوبيته وألوهيته فنسبوا تدبير العالم إلى آلهتهم وعبدوها .

قوله تعالى : ﴿ وَنفخ في الصور فصعق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ﴾ النخ ظاهر ما ورد في كلامه تعالى في معنى نفخ الصور أن النفخ نفختان نفخة للإماتة ونفخة للإحياء ، وهو الذي تدل عليه روايات أثمة أهل البيت عليهم السلام وبعض ما ورد من طرق أهل السنة عن النبي علي الله وإن كان بعض آخر من رواياتهم لا يخلو عن إبهام ولذا اختار بعضهم أنها ثلاث نفخات نفخة للإماتة ونفخة للإحياء والبعث ونفخة للفزع والصعق وقال بعضهم : إنها أربع نفخات ولكن دون إثبات ذلك من ظواهر الآيات خرط القتاد .

ولعل انحصار النفخ في نفختي الإماتة والإحياء هو الموجب لتفسيرهم الصعق في النفخة الأولى بالموت مع أن المعروف من معنى الصعق الغشية ، قال في الصحاح : يُقال : صعق الرجل صعقاً وتصاعقاً أي غشي عليه وأصعقه غيره ، ثم قال : وقوله تعالى : ﴿ فصعق من في السماوات ومن في الأرض ﴾ أي مات . انتهى .

وقوله : ﴿ إِلَّا مَن شَـاءَ الله ﴾ استثناء من أهـل السماوات والأرض واختلف في من هم ؟

فقيل: هم جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل سادة الملائكة فإنهم إنما يموتون بعد ذلك ، وقيل: هم هؤلاء الأربعة وحملة العرش ، وقيل: هم رضوان والحور ومالك والزبانية ، وقيل: هو أسخف الأقوال: إن المراد بمن شاء الله هو الله سبحانه . وأنت خبير بأن شيئاً من هذه الأقاويل لا يستند إلى دليل من لفظة الأيات يصح الاستناد إليه .

نعم لمو تصور لله سبحانه خلق وراء السماوات والأرض جماز استثناؤهم من أهلهما استثناء منقطعاً أو قيل: إن الموت إنما يلحق الأجساد بمانقطاع تعلق الأرواح بها وأما الأرواح فإنها لا تموت فالأرواح هم المستثنون استثناء متصلاً ، ويؤيد هذا

الوجه بعض(١) الروايات المروية عن أئمة أهل البيت عليهم السلام .

وقوله : ﴿ثم نفخ فيه اخبرى فإذا هم قيام ينظرون ﴿ ضمير ﴿ فيه ﴾ للصور ، وقوله : ﴿ مُعَدِّمُ مُحَدُّوفُ مُوصِوفُها أي نفخة أُخرى ، وقيام جمع قائم و ﴿ انظرون ﴾ أي ينتظرون أو من النظر بمعناه المعروف .

والمعنى: ونفخ في الصور نفخة أخرى فإذا هم قائمون من قبورهم ينتظرون ما يؤمرون أو ينتظرون ماذا يفعل بهم أو فإذا هم قائمون ينظرون نظر المبهوت المتحير.

ولا ينافي ما في هذه الآية من كونهم بعد النفخ قياماً ينظرون ما في قوله: ﴿ وَنَفْخُ فِي الصورِ فَإِذَا هُم مِن الأَجْدَاثِ إِلَى رَبِهُمْ يَسْلُونَ ﴾ (٢) أي يسرعون، وقوله: ﴿ ويوم ينفخ في الصور وقوله: ﴿ ويوم ينفخ في الصور فقاتون أفواجاً ﴾ (٣) ، وقوله: ﴿ ويوم ينفخ في الصور ففرع من في السماوات ومن في الأرض ﴾ (٤) فإن فزعهم بالنفخ وإسراعهم في المشي إلى عرصة المحشر وإتيانهم إليها أفواجاً كقيامهم ينظرون حوادث متقارنة لا يدفع بعضها بعضاً.

قوله تعالى: ﴿وأشرقت الأرض بنور ربها ﴾ إلى آخر الآية إشراق الأرض إضاءتها ، والنور معروف المعنى وقد استعمل النور في كلامه تعالى في النور الحسي كثيراً واطلق أيضاً على الإيمان وعلى القرآن بعناية أن كلاً منهما يظهر للمتلبس به ما خفي عليه لولاه قال تعالى: ﴿الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور﴾ (٥) ، وقال: ﴿فآمنوا بالله ورسوله والنور الذي أنزلنا﴾ (١) .

وقد اختلفوا في معنى إشراق الأرض بنور ربها فقيل: إنها تضيء بنور يخلقه الله بلا واسطة أجسام مضيئة كالشمس والقمر وإضافته إليه تعالى من قبيل ﴿روحي﴾ و﴿ناقة الله﴾ .

وفيهأنه لا يستند إلى دليل يعتمد عليه .

(٢) يس : ٥١ .

(٦) النبأ : ١٨ . (٤) التغابن : ٨ . (٦) التغابن : ٨ .

 <sup>(</sup>١) وهو ما ورد في قوله تعالى : ﴿ لمن الملك اليوم ﴾ المؤمن : ١٦ أن الجواب بقوله : ﴿ لله الواحد القهار ﴾ من أرواح الأنبياء وغير ذلك من الروايات .

وقيل : المراد به تجلي الرب تعالى لفصل القضاء كما ورد في بعض الأخبـار من طرق أهل السنة .

وفيه أنه على تقدير صحة الرواية لا يدل على المدعي .

وقيل : المراد به إضاءة الأرض بعدل ربها يوم القيامة لأن نور الأرض بـالعدل كما أن نور العلم بالعمل .

وفيه أن صحة استعارة النور للعدل في نفسه لا تستلزم كـون المراد بـالنور في الآية هو العدل إلا بدليل يدل عليه ولم يأت به .

وفي الكشاف قد استعار الله عز وجمل النور للحق والبرهان في مواضع من التنزيل وهمذا من ذاك ، والمعنى وأشرقت الأرض بما يقيمه فيهما من الحق والعدل ويبسطه من القسط في الحساب ووزن الحسنات والسيئات .

وينادي عليه بأنه مستعار إضافته إلى اسمه لأنه هو الحق العدل ، وإضافة اسمه إلى الأرض لأنه يزينها حيث ينشر فيها عدله وينصب فيها موازين قسطه ، ويحكم بالحق بين أهلها ، ولا ترى أزين للبقاع من العدل ولا أعمر لها منه ، وفي هذه الإضافة أن ربها وخالقها هو الذي يعدل فيها وإنما يجور فيها غير ربها ، ثم ما عطف على إشراق الأرض من وضع الكتاب والمجيء بالنبيين والشهداء والقضاء بالحق وهو النور المذكور ، وترى الناس يقولون للملك العادل : أشرقت الآفاق بعدلك وأضاءت الدنيا بقسطك كما تقول أظلمت البلاد بجور فلان قال رسول الله بغللم ظلمات يوم القيامة وكما فتح الآية بإثبات العدل ختمها بنفي الظلم .

وفيه أولاً: أن قوله إن النور مستعار في مواضع كثيرة من القرآن للحق والقرآن والبرهان فاستعارته للحق والبرهان غير ظاهر في شيء من الآيات .

وثانياً: أن الحق والعدل مفهومان متغايران وإن كانا ربما يتصادقان وكون النور في الآية مستعاراً للحق لا يستلزم كون العدل مراداً به ، ولهذا لما أراد بيهان إرادة العدل من النور ذكر الحق مع العدل ثم استنتج للعدل دون الحق .

ولا يبعد أن يراد\_ والله أعلم ـ من إشراق الأرض بنور ربهـا ما هـو خاصـة يوم القيامة من انكشاف الغطاء وظهور الأشياء بحقائقها وبـدو الأعمال من خيـر أو شر أو

طاعة أو معصية أو حق أو باطل للناظرين ، وإشراق الشيء هو ظهوره بالنور ولا ريب أن مـظهرهـا يومئـذ هو الله سبحـانه إذ الأسبـاب ساقـطة دونه فـالأشياء مشـرقة بنـور مكتسب منه تعالى .

وهذا الإشراق وإن كان عاماً لكل شيء يسعه النور لكن لما كان الغرض بيان ما للأرض وأهله يـومئذ من الشأن خصها بـالبيان فقال : ﴿وأشـرقت الأرض بنـور ربها﴾ وذكره تعالى بعنوان ربوبية الأرض تعريضاً للمشركين المنكرين لربوبيته تعالى للأرض وما فيها .

والمراد بالأرض مع ذلك لللأرض وما فيها وما يتعلق بها كما تقدم أن المراد بالأرض في قوله : ﴿والأرض جميعاً قبضته ﴾ ذلك .

ويستفاد ما قدمناه من مواضع كثيرة من كلامه تعالى كقوله تعالى : ﴿لقد كنت في غفلة من هذا فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد ﴾(١) وقوله : ﴿يوم تجد كل نفس ما عملت من خير محضراً وما عملت من سوء ﴾(١) ، وقوله : ﴿يومئذ تحدث أخبارها بأن ربك أوحى لها يومئذ يصدر الناس أشتاتاً ليروا أعمالهم فمن يعمل مثقال ذرة شراً يره ﴾(١) وآيات أخرى كثيرة تدل على ظهور الأعمال وتجسمها وشهادة الأعضاء وغير ذلك .

وقوله: ﴿ووضع الكتاب﴾ قيل: المراد به الحساب وهو كما ترى وقيل: المراد به صحائف الأعمال التي يحاسب عليها ويقضى بها، وقيل: المراد به اللوح المحفوظ ويؤيده قوله تعالى: ﴿هذا كتابنا ينطق عليكم بالحق إنا كنا نستنسخ ما كنتم تعملون﴾(٤).

وقوله: ﴿وجيء بالنبين والشهداء ﴾ أما النبيون فليسألوا عن أداء رسالتهم كما يشعر به السياق قال تعالى: ﴿فلنسألن الذين أرسل إليهم ولنسألن المرسلين ﴾ (٥) ، وأما الشهداء وهم شهداء الأعمال فليؤدوا ما تحملوه من الشهادة قال تعالى: ﴿فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجئنا بك على هؤلاء شهيداً ﴾ (٢) .

(٢) آل عمران : ۳۰ .
 (٤) النساء : ۲۱ .

وقوله: ﴿وقضي بينهم بالحق وهم لا يظلمون ﴾ ضميرا الجمع للناس المعلوم من السياق ، والقضاء بينهم هو القضاء فيما اختلفوا فيه الوارد كراراً في كلامه تعالى قال : ﴿إِنْ رَبِكَ يَقْضِي بِينَهُم يُوم القيامة فيما كانوا فيه يختلفون ﴾ (١) .

قوله تعالى: ﴿وَوَفِيتَ كُلُ نَفْسَ مَا عَمَلَتَ وَهُو أَعَلَمُ بِمَا يَفْعُلُونَ﴾ التوفية الإعطاء بالتمام وقد علقت بنفس ما عملت دون جزائه ويقطع ذلك الريب في كونه قسطاً وعدلاً من أصله والآية بمنزلة البيان لقوله: ﴿وهم لا يظلمون﴾ .

وقوله: ﴿وهو أعلم بما يفعلون﴾ أي ليس حكمه بهذا النمط من وضع الكتاب والمجيء بالنبيين والشهداء عن جهل منه وحاجة بـل لأن يجري حكمـه على القسط والعدل فهو أعلم بما يفعلون .

والآية السابقة تتضمن القضاء والحكم وهذه الآية إجراؤه والآيات الـلاحقة تفصيل إجرائه .

قوله تعالى : ﴿وسيق الذين كفروا إلى جهنم﴾ إلى آخر الآية السوق بالفتح فالسكون ـ على ما في المجمع ـ الحث على السير ، والزمر جمع زمرة وهي ـ كما في الصحاح ـ الجماعة من الناس .

والمعنى: ﴿وسيق﴾ وحث على السير ﴿الذين كفروا إلى جهنم زمراً﴾ جماعة بعد جماعة ﴿حتى إذا جاؤها﴾ بلغوها ﴿فتحت أبوابها﴾ لأجل دخولهم وهي سبعة قال تعالى: ﴿لها سبعة أبواب﴾ (٢) ﴿وقال لهم خزنتها﴾ وهم الملائكة الموكلون عليها يقولون لهم تهجيناً وإنكاراً عليهم ﴿ألم يأتكم رسل منكم﴾ من نوعكم من البشر ﴿يتلون﴾ ويقرؤون ﴿عليكم آيات ربكم﴾ من الحجج الدالة على وحدانيته ووجوب عبادته ﴿قالوا﴾ بلى قد جاؤوا وتلوا ﴿ولكن﴾ كفرنا وكذبنا و ﴿حقت كلمة العذاب على الكافرين﴾ وكلمة العذاب هي قوله تعالى حين أمر آدم بالهبوط: ﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النارهم فيها خالدون﴾ (٣).

القائل ـ على ما يفيده السياق ـ خزنة جهنم ، وفي قوله : ﴿ فبئس مثوى المتكبرين ﴾

(١) يونس : ٩٣ .

(٢) الحجر : ٤٤ .

(٣) البقرة : ٣٩ .

دلالة على أن هؤلاء الذين كفروا هم المكذبون بأيات الله المعاندون للحق .

قوله تعالى: ﴿وسيق اللذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمراً حتى إذا جاؤها وفتحت أبوابها للم يذكر في الآية جواب إذا إشارة إلى أنه أمر فوق ما يوصف ووراء ما يقدر بقدر، وقوله: ﴿وفتحت أبوابها لله حال أي جاؤها وقد فتحت أبوابها ، وقوله: ﴿خزنتها هم الملائكة الموكلون عليها .

والمعنى: ﴿وسيق﴾ وحث على السير ﴿الذين اتقوا ربهم إلى الجنة زمراً ﴾ جماعة بعد جماعة ﴿حتى إذا جاؤها ﴾ وقد ﴿فتحت أبوابها وقال لهم خزنتها ﴾ الموكلون عليها مستقبلين لهم ﴿سلام عليكم ﴾ أنتم في سلام مطلق لا يلقاكم إلا ما ترضون ﴿طبتم ﴾ ولعله تعليل لإطلاق السلام ﴿فادخلوها خالدين ﴾ فيها . وهو أثر طيبهم .

قوله تعالى : ﴿وقالوا الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا الأرض ﴾ إلى آخر الآية . القائلون هم المتقون والمراد بالوعد ما تكرر في كلامه تعالى وفيما أوحي إلى سائر الأنبياء من وعد المتقين بالجنة قال : ﴿للذين اتقوا عند ربهم جنات ﴾(١) وقال : ﴿إِنْ للمتقين عند ربهم جنات النعيم ﴾(١) ، كذا قيل ، وقيل : المراد بالوعد الوعد بالبعث والثواب .

ولا يبعد أن يراد بالوعد الوعد بإيراث الجنة كما في قوله : ﴿ أُولئك هم الـوارثون الذين يرثون الفردوس هم فيها خالـدون﴾ ويكون قـوله : ﴿ وأورثنا الأرض ﴾ عطف تفسير لقوله ﴿ صدقنا وعده ﴾ .

وقوله: ﴿وأورثنا الأرض﴾ المراد بالأرض ـ على ما قالوا ـ أرض الجنة وهي التي عليها الاستقرار فيها وقد تقدم في أول سورة المؤمنون أن المراد بوراثتهم الجنة بقاؤها لهم بعد ما كانت في معرض أن يشاركها غيرهم أو يملكها دونهم لكنهم زالوا عنها فانتقلت إليهم .

وقوله: ﴿نتبوأ من الجنة حيث نشاء ﴾ بيان لإيراثهم الأرض ، وتبديل ضمير الأرض بالجنة للإشارة إلى أنها المراد بالأرض .

وقيل : المراد بالأرض هي أرض الدنيا وهو سخيف إلا أن يـوجه بـأن الجنة هي

(١) آل عمران : ١٥ . (٣) القلم : ٣٤ . (٣) المؤمنون : ١١ .

عقبي هذه الدار قال تعالى : ﴿ أُولئك لهم عقبي الدار ﴾ (١) .

والمعنى: وقيال المتقون بعيد دخول الجنة: الحمد لله اللذي صدقنا وعده أن سيدخلنا أو أن سيورثنا الجنة نسكن منها حيث نشاء ونختار فلهم ما يشاؤون فيها ...

وقوله : ﴿ فنعم أجر العاملين ﴾ أي فنعم الأجر أجر العاملين لله تعالى ، وهو على ما يعطيه السياق قول أهل الجنة ، واحتمل أن يكون من قوله تعالى .

قوله تعالى: ﴿وترى الملائكة حافين من حول العرش يسبحون بحمد ربهم﴾ إلى آخر الآية. الحف الإحداق والإحاطة بالشيء، والعرش هو المقام الذي يصدر منه الفرامين والأوامر الإلهية التي يدبر بها العالم، والملائكة هم المجرون لمشيئة العاملون بأمره ،ورؤية الملائكة على تلك الحال كناية عن ظهور ذلك وقد طويت السماوات.

والمعنى : وترى يومئذ الملائكة والحال أنهم محدقون بالعرش مطيفون به لإجراء الأمر الصادر منه وهم يسبحون بحمد ربهم .

وقوله: ﴿وقضي بينهم ﴾ اختمل رجوع الضمير إلى الملائكة ، ورجوعه إلى الناس والملائكة ورجوعه إلى الناس فالقضاء الناس والملائكة جميعا ، ورجوعه إلى جميع الخلائق ، ورجوعه إلى الناس فالقضاء بين أهل الجنة وأهل النار منهم أو بين الأنبياء وأممهم .

ويضعف الاحتمال الأخير أن القضاء بين الناس قد ذكر قبـلًا في قولـه : ﴿وقضي بينهم بالحق وهم لا يظلمون﴾ فذكر القضاء بينهم ثانياً تكرار من غير موجب .

لكن ظاهر القضاء بين جماعة هو الحكم لبعضهم على بعض لوجود اختلاف ما بينهم ولا تحقق للاختلاف بين الملائكة ، وهذا يؤيد أن يكون الضمير لغيرهم والقضاء بين الناس غير أن القضاء كما يطلق على نفس حكم الحاكم يصح إطلاقه على مجموع الحكم ومقدماته وتبعاته من حضور المتخاصمين وطرح الدعوى وشهادة الشهود وحكم الحاكم وإيفاء المحق حقه فمن الممكن أن يكون المراد بالقضاء المذكور أولاً نفس الحكم الإلهي وبهذا القضاء المذكور ثانياً هو مجموع ما يجري عليهم من حين يبعثون إلى حين دخول أهل النار وأهل الجنة الجنة واستقرارهم فيهما وبذلك يندفع إشكال التكرار من غير موجب .

<sup>(</sup>١) الرعد : ٢٢ .

وقوله: ﴿وقيل الحمد لله رب العالمين ﴾ كلمة خاتمة للبدء والعود وثناء عام لـه تعالى أنه لم يفعل ولا يفعل إلا الجميل.

قيل : قائله المتقون وكان حمدهم الأول على دخولهم الجنة والثاني للقضاء بينهم وبين غيرهم بالحق ، وقيل : قائله الملائكة ولم ينسب إليهم صريحاً لتعظيم أمرهم ، وقيل : القائل جميع الخلائق .

ويؤيد الأول قوله تعالى في صفة أهل الجنة : ﴿وَآخِر دَعُواهُم أَنَّ الْحَمَدُ للهُ رَبُ الْعَالَمِينَ﴾(١) وهو حمد عام خاتم للخلقة كما سمعت .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قول تعالى : ﴿ لَئُنَ أَسْرِكَتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكُ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْخَاسِرِينَ ﴾ فهذه مخاطبة النبي مُنْفَاتُ والمعنى لأُمته ، وهو ما قاله الصادق مَنْفَاتُهُ : إن الله عز وجل بعث نبيه بإياك أعني واسمعي يا جارة .

وعن كتاب التوحيـد بإسنـاده إلى الفضيل بن يسـار قال : سمعت أبـا عبد الله عنوف : إن الله عز وجل لا يوصف .

قال: وقال زرارة: قال أبو جعفر طلنانه: إن الله لا يوصف وكيف يوصف وقد قال في كتابه: ﴿وَمَا قَـدَرُوا الله حق قدره؟﴾ فـلا يوصف بقـدر إلا كان أعـظم من ذلك.

وفيه بإسناده عن سليمان بن مهران قال : سألت أبا عبـد الله طَالَـُكُمْ عن قول الله عز وجل : ﴿وَالْأَرْضُ جَمِيعاً قَبْضَتُه يَوْمُ القَيَامَةِ ﴾ قال : ملكه لا يملكها معه أحد .

والقبض عن الله تعالى في موضع آخر المنع والبسط منه الإعطاء والتوسع كما قال عز وجل: ﴿وَالله يَقْبُضُ ويبسط وإليه ترجعون﴾ يعني يعطي ويوسع ويضيق، والقبض منه عز وجل في وجه آخر الأخذ والأخذ في وجه القبول منه كما قال: ﴿وَيَاخَذُ الصَدْقَاتِ﴾ أي يقبلها من أهلها ويثيب عليها.

قلت : فقوله عز وجل : ﴿والسماوات مطويات بيمينه ﴾ ؟ قال : اليمين اليد

<sup>(</sup>۱) يونس : ۱۰ .

واليد القدرة والقوة يقول عز وجل : ﴿والسماوات مطويات بيمينه﴾ أي بقدرته وقوته سبحانه وتعالى عما يشركون .

أقول: وروى في الدر المنشور عن أبي هريرة عن النبي ﷺ في قولسه تعالى : ﴿ فَصِعْقُ مِن فِي السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ﴾ أنهم الشهداء مقلدون بأسيافهم حول عرشه الخبر وظاهره أن النفخة غير نفخة الإماتة وقد تقدم أن الآية ظاهرة في خلافه .

وروى عن أنس عنه ﷺ أنهم جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وملك الموت وحملة العرش وأنهم يموتون بعدها الخبر . والآية ظاهرة في خلافه .

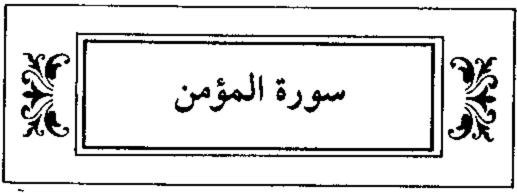
وروى عن جابر: استثنى موسى لأنه كان صعق قبل، الخبر. وفيه أن الصعق سواء أخذ بمعنى الموت أو بمعنى الغشية لا يختص الصعق قبل ذلك بموسى النخم.

وفي المجمع في قوله تعالى: ﴿ لها سبعة أبواب ﴾ فيه قولان أحدهما ما روي عن أمير المؤمنين على أن جهنم لها سبعة أبواب أطباق بعضها فوق بعض ووضع إحدى يديه على الأخرى فقال: هكذا وأن الله وضع الجنان على الأرض، ووضع النيران بعضها فوق بعض فأسفلها جهنم، وفوقها لظى، وفوقها الحطمة، وفوقها النيران بعضها المجمعيم، وفوقها السعير، وفوقها الهاوية وفي رواية الكلبي أسفلها الهاوية وأعلاها جهنم.

وفي الخصال عن أبي عبد الله عن أبيه عن جده عن علي عليهم السلام قال : إن للجنة ثمانية أبواب : بـاب يدخـل منه النبيـون والصديقـون ، وباب يـدخل منه الشهداء والصالحون ، وخمسة أبواب يدخل منها شيعتنا ومحبونا .

فلا أزال واقفاً على الصراط أدعو وأقول: رب سلم شيعتي ومحبي وأنصاري ومن تولاني في دار الدنيا فإذا النداء من بطنان العرش قد أُجيبت دعوتك وشفعت في شيعتك ويشفع كل رجل من شيعتي ومن تولاني ونصرني وحارب من حاربني بفعل أو قول في سبعين ألفاً من جيرانه وأقربائه.

وباب يدخل منه سائر المسلمين ممن يشهد أن لا إله إلا الله ولم يكن في قلبه مثقال من بغضنا أهل البيت .



مكية ، وهي خمس وثمانون آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ

خَمْ (١) تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ ٱللَّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٢) غَافِرِ ٱلذَّنْبِ وَقَابِلِ ٱلتَوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي ٱلطَّوْلِ لاَ إِلَٰهَ إِلَّا هُـوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ (٣) مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغْرُرْكَ الْمَصِيرُ (٣) مَا يُجَادِلُ فِي آيَاتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلا يَغْرُرْكَ تَقَلَّبُهُمْ فِي الْبِلادِ (٤) كَذَّبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوحِ وَالأَحْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتُ كُلُ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ. لِيُدْحِضُوا بِهِ وَهَمَّتُ كُلُ أُمَّةٍ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ وَجَادَلُوا بِالْبَاطِلِ. لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقِّ فَأَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ (٥) وَكَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ الْخَقَى النَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّهُمْ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ (١) .

#### (بیان)

تتكلم السورة في استكبار الكافرين ومجادلتهم بالباطل ليدحضوا به الحق الذي يدعون إليه ولذلك نراها تذكر جدالهم وتعود إليه عودة بعد عودة فرما يجادل في آيات الله إلا الذين كفروا فلا يغررك تقلبهم في البلاد، فالذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم كبر مقتاً في فألم تر إلى الذين يجادلون في آيات الله أنى يصرفون.

فتكسر سورة استكبارهم وجدالهم بـذكر مـا عـاقب الله بـه المـاضين من الأمم

المكذبين وما أعد الله لهم من العذاب المهين بذكر طرف مما يجري عليهم في الأخرة .

وتدحض باطل أقاويلهم بوجوه من الحجج الناطقة بتوحده في الربوبية والألوهية وتأمر النبي مَشْنَاتُ بالصبر وتعده والمؤمنين به بالنصر ، وتأمرهم أن يؤذنهم أنه مسلم لربه غير تارك لعبادته فلييأسوا منه .

والسورة مكية كلها لاتصال آياتها وشهادة مضامينها بذلك ، وما قيل فيه من الآيات أنه نزل بالمدينة لا يعبؤ به وسيجيء الإشارة إليها إن شاء الله .

قوله تعالى: ﴿حم تنزيل الكتاب من الله العنزيز العليم ﴾ التنزيل مصدر بمعنى المفعول فقوله: ﴿تنزيل الكتاب من قبيل إضافة الصفة إلى موصوفها والتقدير هذا كتاب منزل من الله .

وتخصيص الـوصفين: ﴿العزيـز العليم﴾ بالـذكر قيـل: للإشـارة إلى ما في القـرآن من الإعجاز وأنـواع العلوم التي يضيق عنها نـطاق الأفهام، وقيـل: هـو من باب التفنن.

والوجه أن يُقال: إن السورة لما كانت تتكلم حول جحد الجاحدين ومجادلتهم في آيات الله بالباطل جهلاً وهم يحسبونه علماً ويعتزون به كما حكى ذلك عنهم في خاتمة السورة بقوله: ﴿فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم وكما حكى عن فرعون قوله لقومه في موسى: ﴿إني أخاف أن يبدل دينكم أو أن يظهر في الأرض الفساد وقوله لهم: ﴿ما اريكم إلا ما أرى وما أهديكم إلا سبيل الرشاد .

افتتح الكلام في السورة بما فيه إشارة إلى أن هذا الكتاب النازل عليهم تنزيل ممن هو عزيز على الإطلاق لا يغلبه غالب حتى يخاف على ما نـزله من استعـلائهم واستكبارهم بحسب أوهامهم ، عليم على الإطلاق لا يداخل علمه جهل وضلال فلا يقاوم جدالهم بالباطل ما نزله من الحق وبينه بحججه الباهرة .

ويؤيد هذا الوجه ما في الآية التالية من قوله : ﴿غَافَرِ اللَّذَنِ وَقَابِـلَ الْتُوبِ﴾ الخ على ما سنبين .

قوله تعالى : ﴿ غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي البطول لا إله إلا

هو إليه المصير ﴾ الإتيان بصيغة اسم الفاعل في ﴿غافر الذنب وقابل التوب ﴾ ـ لعله ـ للدلالة على الاستمرار التجددي فإن المغفرة وقبول التوب من صفاته الفعلية ولا يزال تعالى يغفر الذنب ثم يغفر ويقبل التوب ثم يقبل .

وإنما عطف قابل التوب على ما قبله دون وشديد العقاب ذي الطول، لأن غافر الذنب وقابل التوب مجموعهما كصفة واحدة متعلقة بالعباد المذنبين يغفر لهم تارة بتوبة وتارة بغيرها كالشفاعة .

والعقاب والمعاقبة المؤاخذة التي تكون في عاقبة الذنب قال الراغب : والعُقُب والعقبى يختصان بالثواب نحو خير ثواباً وخير عقباً ، وقال تعالى : ﴿ وأُولئك لهم عقبى الدار ﴾ والعاقبة إطلاقها يختص بالثواب نحو والعاقبة للمتقين ، وبالإضافة قد تستعمل في العقوبة نحو ثم كان عاقبة الذين أساءوا ، وقبوله : فكان عاقبتهما أنهما في النار يصح أن يكون ذلك استعارة من ضده ، والعقوبة والمعاقبة والعقاب تختص بالعذاب . انتهى .

فشديد العقباب كذي انتقبام من أسماء الله الحسنى تحكي صفته تعبالى في جانب العذاب كما يحكي الغفور والرحيم صفته تعالى في جانب الرحمة .

والطول على ما في المجمع ـ الإنعام الذي تطول مدته على صاحبه فـذو الـطول من أسمائـه الحسنى في معنى المنعم لكنه أخص من المنعم لعـدم شمـولـه النعم القصار .

وذكر هذه الأسماء الأربعة: غافر الذنب وقابل التوب شديد العقاب ذي الطول بعد اسم العليم للإشارة إلى أن تنزيل هذا الكتاب المشتمل على دعوته الحقة المبني على العلم مبني على أساس ما تقتضيه مضامين هذه الأسماء الأربعة.

وذلك أن العالم الإنساني كما يتحد قبيلًا واحداً في نيل الطول الإلهي والتنعم بنعمه المستمرة المتسوالية مدى الحياة الدنيا ينقسم من حيث حياته الأخرة قسمين وينشعب إلى شعبتين: سعيد وشقي والله سبحانه عالم بتفاصيل خلقه وكيف لا يعلم وهو خالقها وفاعلها ، ومقتضى كونه غافراً للذنب قابلًا للتوب أن بغفر لمن استعد للمغفرة وأن يقبل توبة التاثب إليه ، ومقتضى كونه شديد العقاب أن يعاقب من استحق ذلك .

ومقتضى ذلك أن يهدي الناس إلى صراط السعادة كما قال: ﴿إن علينا للهدى وإن لنا للآخرة والأولى ﴾(١) ، وقال: ﴿وعلى الله قصد السبيل ﴾(٢) . لينقسم الناس بذلك قسمين ويتميز عنده السعيد من الشقي والمهتدي من الضال فيرحم هذا ويعذب ذلك .

فتنزيل الكتاب من الله العزيز العليم مبني على علمه المحيط بخلقه أنهم في حاجة إلى دعوة يهتدي بها قوم ويضل بردها آخرون ليغفر لقوم ويعذب آخرين ، وفي حاجة إليها لينتظم بها نظام معاشهم في الدنيا فينعموا بطوله ونعمته في الدنيا ثم في دار القرار .

. فهذا شأن كتابه المنزل بعلمه الذي لا يشوبه جهل والمبني على الحق الـذي لا يداخله باطـل ، وأين هـو من تكـذيب الـذين لا يعلمـون إلا ظـاهـراً من الحيـاة وجدالهم بالباطل ليدحضوا به الحق .

وعلى هذا الذي ذكرنا من العناية بالعلم يشهد ما سيذكره تعالى من دعاء الملائكة للمؤمنين بالمغفرة : ﴿ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلماً فاغفر للذين تابوا واتبعوا سبيلك﴾ فتدبر فيه .

وقوله: ﴿ لا إله إلا هو إليه المصير ﴾ ذكر كلمة التوحيد لـ لإشارة إلى وجنوب عبادته وحده فلا تلغو الدعوة الدينية بتنزيل الكتاب ، وذكر كون مصير الكل ورجوعهم إليه وهو البعث لـ الإشارة إلى أنه هو السبب العمدة الداعي إلى الإيمان بالكتاب واتباعه فيما يدعون إليه لأن الاعتقاد بيوم الحساب هو الذي يستتبع الخوف والرجاء خوف العقاب ورجاء الثواب الداعيين إلى عبادة الله سبحانه .

قوله تعالى : ﴿ ما يجادل في آيات الله إلا الذين كفروا فيلا يغررك تقلبهم في البلاد له لما ذكر تنزيل الكتاب وأشار إلى الحجة الباهرة على حقيته ، المستفادة من صفاته الكريمة المعدودة في الآيتين ، الدالة على أنه منزل بعلمه الذي لا يشوبه جهل وبالحق الذي لا يدحضه باطل تعرض لحال الذين قابلوا حججه الحقة بباطل جدالهم فلوّح إلى إن هؤلاء أهل العقاب وليسوا بفائتين ولا مغفولاً عنهم فإنهم كما

(۱) الليل: ۱۳ .
 (۱) الليل: ۱۳ .

نزّل الكتاب ليغفر الذنب ويقبل التوب كذلك نـزّله ليعـاقب أهل العقـاب فلا يسوأن النبي مَسْنَاهِ جدالهم ولا يغرنه ما يشاهده من حالهم .

فقوله: ﴿ مَا يَجَادُلُ فِي آيَاتُ الله ﴾ لم يقل: ما يَجَادُلُ فِيه أي فِي القرآنُ لَيدُلُ عَلَى أَن طرف على أَن الجدالُ فِي الحق الذي تَدُلُ عليه الآيات بما هي آيات. على أَن طرف جدالهم هو النبي مَشْرُنَاتُ وهو داع إلى الحق الذي تَدُلُ عليه الآيات فجدالهم لَدفع الحق لا للدفاع عن الحق. على أَن الجدالُ في الآية التالية مقيدة بالباطلُ لإدحاض الحق.

وقوله: ﴿ إِلاَ الذين كفروا﴾ ظاهر السياق أنهم الذين رسخ الكفر في قلوبهم فلا يرجى زواله ، وقد قيل : ﴿ ما يجادل ﴾ ولم يقل : لا يجادل ، وكذا ظاهر قوله : ﴿ فلا يغررك تقلبهم في البلاد ﴾ أن المراد بهم الكفار المعاصرون للنبي مُنْ البين مُنْ الله الم يكونوا من أهل مكة .

وتقلبهم في البلاد انتقالهم من طور من أطوار الحياة إلى طور آخر ومن نعمة إلى نعمة في سلامة وصحة وعافية ، وتوجيه النهي عن الغرور إلى تقلبهم في البلاد كناية عن نهي النبي علم المناهم عن الاغترار بما يشاهده منهم أن يحسب أنهم أعجزوه سبحانه .

قوله تعالى ﴿كذبت قبلهم قوم نوح والأحزاب من بعدهم ﴾ الخ في مقام الجواب عما يسبق إلى الوهم أنهم استكبروا وجادلوا في آيات الله فلم يكن بهم بأس وسبقوا في ذلك .

ومحصل الجواب: أن الأمم الماضين كقوم نوح والأحزاب من بعدهم كعاد وتمود وقوم لوط وغيرهم سبقوا هؤلاء إلى مثل صنيعهم من التكذيب والجدال

<sup>(</sup>١) النحل : ١٢٥ .

بالباطل وهموا بـرسولهم ليـأخذوه فحـل بهم العقاب وكـذلك قضى في حق الكفـار العذاب فتوهم أن هؤلاء سبقوا الله إلى ما يريد توهم باطل .

فقوله: ﴿كذبت قبلهم قوم نوح والأحزاب من بعدهم ﴿ دفع للدخل السابق ولذا جيء بالفصل ، وقوله: ﴿وهمّت كل أمة برسولهم ليأخذوه ﴿ يقل الله على الله ويغلب فيه القصد بالسوء أي قصدوا رسولهم ليأخذوه بالقتل أو الإخراج أو غيرهما كما قصه الله تعالى في قصصهم .

وقوله: ﴿وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق﴾ الإدحاض الإزالة والإبطال وقوله: ﴿فأخذتهم﴾ أي عذبتهم ، وفيه التفات من الغيبة إلى التكلم وحده والنكتة فيه الإشارة إلى أن أمرهم في هذا الطغيان والاستكبار إلى الله وحده لا يدخل بينه وبينهم أحد بنصرة أو شفاعة كما قال: ﴿فصب عليهم ربك سوط عذاب إن ربك لبالمرصاد﴾(١).

وقوله: ﴿فكيف كان عقاب﴾ توجيه لذهن المخاطب إلى ما يعلمه من كيفية إهلاكهم وقطع دابرهم ليحضر شدة ما نزل بهم وقد قصه الله فيما قص من قصصهم .

قوله تعالى: ﴿وكذلك حقت كلمة ربك على الذين كفروا أنهم أصحاب المنار﴾ ظاهر السياق أن المشبه به هو ما في الآية السابقة من أخذهم وعقابهم ، والمراد بالذين كفروا مطلق الكفار من الماضين ، والمعنى كما أخذ الله المكذبين من الماضين بعذاب الدنيا كذلك حقت كلمته على مطلق الكافرين بعذاب الأخرة ، والذين كفروا من قومك منهم .

وقيل : المراد بالذين كفروا كفار مكة ، ولا يساعــد عليه السيــاق والتشبيه لا يخلو عليه من اختلال .

وفي قوله : ﴿ كلمة ربك ﴾ ولم يقل : كلمتي تطييب لنفس النبي ﴿ مُلَمُ اللَّهِ وَتَأْمِيدُ لَـــهُ بِالإشارة إلى أن الركن الذي يركن إليه هو الشديد القوي .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الفجر : ١٤ ،

اللّذِينَ يَحْمِلُونَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُوْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْماً فَاغْفِرْ لِلّذِينَ تَابُوا وَاتَبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ (٧) وَعِلْمَا فَاغْفِرْ لِلّذِينَ تَابُوا وَاتَبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ (٧) رَبِّنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ عَـدْنِ الّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلَحَ مِنْ آبَاتِهِمْ وَأَزْوَاجِهِمْ وَدُرِيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ (٨) وَقِهِمُ السَّيِّنَاتِ وَمَنْ تَقِ السَّيِنَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذٰلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ وَمَنْ تَقِ السَّيِنَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذٰلِكَ هُو الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (٩) إِنَّ اللّذِينَ كَفَرُوا يُنَاذَوْنَ لَمَقْتُ اللّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنْفُسكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَعَلُونَ لَمَقْتُ اللّهِ أَكْبَرُ مِنْ مَقْتِكُمْ أَنْفُسكُمْ إِذْ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَانِ فَعَلْ إِلَى خُرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ (١١) ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ فَاعْتَرَفْنَا بِذُنُوبِنَا فَهَلْ إِلَىٰ خُرُوجٍ مِنْ سَبِيلٍ (١١) ذَلِكُمْ بِأَنَّهُ إِذَا دُعِيَ اللّهُ وَحْدَهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يُشَرِقُ فِي بِهِ تُؤْمِنُوا فَالْحُكُمُ لِلّهِ الْعَلِي الْكَابِيرِ (١٢) .

## (بیان)

لما ذكر سبحانه تكذيب الذين كفروا وجدالهم في آيات الله بالباطل ولوّح إلى أنهم غير معجزين ولا مغفول عنهم بل معنيون في هذه الدعوة والعناية فيهم أن يتميزوا فيحق عليهم كلمة العذاب فيعاقبوا عاد إلى بدء الكلام الذي أشار فيه إلى أن تنزيل الكتاب وإقامة الدعوة لمغفرة جمع وقبول توبتهم وعقاب آخرين فذكر أن الناس قبال هذه الدعوة قبيلان: قبيل تستغفر لهم حملة العرش والحافون به من الملائكة وهم التائبون إلى الله المتبعون سبيله ومن صلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم ، وقبيل ممقوتون معذبون وهم الكافرون بالتوحيد .

قوله تعالى : ﴿ الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربهم ويؤمنون به إلى آخر الآية . ولم يعرّف سبحانه هؤلاء الحاملين للعرش من هم ؟ ولا في كلامه تصريح بأنهم من الملائكة لكن يشعر عطف قوله : ﴿ ومن حوله ﴾ عليهم وقد قال

فيهم : ﴿وترى الملائكة حافين من حول العرش﴾(١) أن حملة العرش أيضاً من الملائكة .

وقد تقدم تفصيل الكلام في معنى العرش في الجزء الثامن من الكتاب.

فقوله: ﴿ الذين يحملون العرش ومن حوله ﴾ أي الملائكة الذين يحملون العرش المذي منه تنظهر الأوامر وتصدر الأحكام الإلهية التي بها يدبر العالم، والـذين حول العرش من الملائكة وهم المقربون منهم.

وقوله: ﴿يسبحون بحمد ربهم﴾ أي ينزهون الله سبحانه والحال أن تنزيههم لـه يصاحب ثناءهم لربهم فهم ينزهونه تصالى عن كل مـا لا يليق بساحـة قدسـه ومن ذلك وجود الشريك في ملكه ويثنون عليه على فعله وتدبيره .

وقوله: ﴿ويؤمنون به﴾ إيمانهم به \_ والحال هذه الحال عرش الملك والتدبير لله وهم حاملوه أو مطيفون حوله لتلقي الأوامر وينزهونه عن كل نقص ويحمدونه على أفعاله \_ معناه الإيمان يبوحدانيته في ربوبيته وألوهيته ففي ذكر العرش ونسبة التنزيه والتحميد والإيمان إلى الملائكة رد للمشركين حيث يعدون الملائكة المقربين شركاء لله في ربوبيته وألوهيته ويتخذونهم أرباباً آلهة يعبدونهم .

وقوله : ﴿ ويستغفر ون للذين آمنوا ﴾ أي يسألون الله سبحانه أن يغفر للذين آمنوا .

وقوله: ﴿ رَبْنَاوَسِعْتَ كُلُّ شِي وَرَحْمَةُ وَعَلَماً ﴾ النح حكاية متن استغفارهم وقد بدأوا فيه بالثناء عليه تعالى بسعة الرحمة والعلم ، وإنما ذكروا الرحمة وشفعوها بالعلم لأنه برحمته ينعم على كل محتاج فالرحمة مبدأ إفاضة كل نعمة ، وبعلمه يعلم حاجة كل محتاج مستعد للرحمة .

وقوله: ﴿ فَاغَفَرُ لَلَّذِينَ تَابُوا وَاتَبِعُوا سَبِيلُكُوقَهُمُ عَذَابِ الْجَحِيمِ ﴾ تفريع على ما أثنوا به من سعة الرحمة والعلم ، والمراد بالسبيل التي اتبعوها هو ما شرع لهم من الدين وهو الإسلام واتباعهم له هو تطبيق عملهم عليه فالمراد بتوبتهم رجوعهم إليه تعالى بالإيمان والمعنى فاغفر للذين رجعوا إليك بالإيمان بوحدانيتك وسلوك سبيلك الذي هو الإسلام وقهم عذاب الجحيم وهو غاية المغفرة وغرضها .

<sup>(</sup>١) الزمر : ٧٥ .

قوله تعالى : ﴿رَبُنَا وَأَدْخُلُهُمْ جَنَاتُ عَدَنَ الَّتِي وَعَـدَتُهُم ﴾ إلى آخر الآية تكرار النداء بلفظة ربنا لمزيد الاستعطاف والمراد بالـوعد وعـده تعالى لهم بلسـان رسله وفي كتبه .

وقوله: ﴿ومنصلح من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم ﴾ عطف على موضع الضمير في قوله: ﴿وأدخلهم﴾ والمراد بالصلوح صلاحية دخول الجنة ، والمعنى وأدخل من صلح لدخول الجنة من آبائهم وأزواجهم وذرياتهم جنات عدن .

ثم من المعلوم من سياق الآيات أن استغفارهم لعامة المؤمنين ، ومن المعلوم أيضاً أنهم قسموهم قسمين اثنين قسموهم إلى الذين تابوا واتبعوا سبيل الله وقد وعدهم الله جنات عدن ، وإلى من صلح وقد جعلوا الطائفة الأولى متبوعين والثانية تابعين .

ويظهر منه أن الطائفة الأولى هم الكاملون في الإيمان والعمل على ما هو مقتضى حقيقة معنى قولهم: ﴿النَّذِينَ تَابُوا وَاتَبْعُوا سَبِيلُكُ ﴿ فَذَكُرُوهُم وَسَأَلُوهُ أَنْ يَغْفُرُ لَهُم وَيَنْجُزُ لَهُم مَا وَعَدَهُم مِنْ جَنَاتَ عَدَنَ ، والطائفة الثانية دون هؤلاء في المنزلة ممن لم يستكمل الإيمان والعمل من منسوبي يستكمل الإيمان والعمل من منسوبي الطائفة الأولى فذكروهم وسألوه تعالى أن يلحقهم بالطائفة الأولى الكاملين في جناتهم ويقيهم السيئات .

فالآية في معنى قوله تعالى : ﴿والذين آمنوا واتبعتهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم بإيمان ألحقنا بهم ذريتهم وما ألتناهم من عملهم من شيء﴾(١) غير أن الآية التي نحن فيها أوسع وأشمل لشمولها الآباء والأزواج بخلاف آية سورة الطور ، والمأخوذ فيها الصلوح وهو أعم من الإيمان المأخوذ في آية الطور .

وقوله: ﴿إنك أنت العزيز الحكيم ﴾ تعليل لقولهم: ﴿فاغفر للذين تابوا ﴾ إلى أخر مسألتهم، وكان الذي يقتضيه الظاهر أن يُقال: إنك أنت الغفور الرحيم لكنه عدل إلى ذكر الوصفين: العزيز الحكيم لأنه وقع في مفتتح مسألتهم الثناء عليه تعالى بقولهم: ﴿ربنا وسعت كل شيء رحمة وعلماً ﴾. ولازم سعة الرحمة وهي عموم الإعطاء أن له أن يعطي ما يشاء لمن يشاء ويمنع ما يشاء ممن يشاء وهذا معنى العزة

<sup>(</sup>١) الطور : ٢١ .

التي هي القدرة على الإعطاء والمنع ، ولازم سعة العلم لكل شيء أن ينفذ العلم في جميع أقطار الفعل فلا يـداخل الجهـل شيئاً منهـا ولازمه إتقـان الفعل وهو الحكمة .

فقوله: ﴿إنك أنت العزيـز الحكيم﴾ في معنى الاستشفاع بسعـة رحمته وسعـة علمه تعالى المذكورتين في مفتتح المسألة تمهيداً وتـوطئة لـذكر الحـاجة وهي المغفـرة والجنة .

قوله تعالى : ﴿وقهم السيآت ومن تق السيآت يومئذ فقد رحمته ﴾ الخ ظاهر السياق أن الضمير في ﴿قهم للذين تابوا ومن صلح جميعاً .

والمراد بالسيآت ـ على ما قيل ـ تبعات المعاصي وهي جزاؤها وسميت التبعات سيآت لأن جزاء السيء سيء قال تعالى : ﴿وجزاء سيئة مثلها﴾(١) .

وقيل : المراد بـالسيآت المعـاصي والذنــوب نفسها والكــلام على تقديــر مضاف والتقدير وقهم جزاء السيآت أو عذاب السيآت .

والظاهر أن الأية من الآيات الدالة على أن الجزاء بنفس الأعمال خيرها وشرها ، وقد تكور في كلامه تعالى أمثال قوله : ﴿إنما تجزون ما كنتم تعملون﴾(٢) .

وكيف كان فالمراد بالسيآت التي سألوا وقايتهم عنها هي الأهوال والشدائد التي تواجههم يوم القيامة غير عذاب الجحيم فلا تكرار في قوليهم : ﴿وقهم عذاب الجحيم﴾ ﴿وقهم السيآت﴾ .

وقيل : المراد بالسيآت نفس المعاصي التي في الدنيا ، وقولهم : ﴿يومئذ﴾ إشارة إلى الدنيا ، والمعنى واحفظهم من اقتراف المعاصي وارتكابها في الدنيا بتوفيقك .

وفيه أن السياق يؤيد كون المراد بيومئذ يوم القيامة كما يشهد بـ قولهم : ﴿وقهم عذاب الجحيم﴾ وقولهم : ﴿وأدخلهم جنات عدن﴾ الخ فالحق أن المراد بالسيآت ما يظهر للناس يوم القيامة من الأهوال والشدائد .

ويظهر من هذه الآيات المشتملة على دعاء الملائكة ومسألتهم .

(١) الشورى: ٤٠ . (٢) التحريم: ٧.

الجزء الرابع والعشرون

أولاً : أن من الأدب في الدعاء أن يبدأ بحمده والثناء عليه تعالى ثم يـذكـر الحاجة ثم يستشفع بأسمائه الحسنى المناسبة له .

وثانياً : أن سؤال المغفرة قبل سؤال الجنة وقد كثر ذكر المغفرة قبل الجنة في كلامه تعالى إذا ذكرا معاً ، وهو الموافق للاعتبار فإن حصول استعداد أي نعمة كانت بزوال المانع قبل حصول نفس النعمة .

وذكر بعضهم أن في قوله : ﴿فَاغْفُر للذين تَابِوا﴾ الآية دلالة على أن إسقاط العقاب عند التوبة تفضل من الله تعالى إذ لو كان واجباً لكان لا يحتاج فيه إلى مسألتهم بل كان يفعله الله سبحانه لا محالة .

وفيه أن وجوب صدور الفعل عنه تعالى لا ينافي صحة مسألته وطلبه منه تعالى كما يشهد به قولهم بعد الاستغفار : ﴿ رَبُّنا وأدخلهم جنات عدن التي وعدتهم ﴾ فقد سألوا لهم الجنة مع اعترافهم بأن الله وعدهم إياها ووعده تعـالى واجب الإنجاز فـإنه لا يخلف الميعاد ، وأصرح من هذه الآية قوله يحكي عن المؤمنين : ﴿ رَبُّنَا وَآتَنَا مَا وَعَدَّنَا على رسلك ولا تخزنا يوم القيامة إنك لا تخلف الميعاد، (١) .

وقبول التوبة مما أوجبه الله تعالى على نفسه وجعله حقاً للتائبين عليه قال تعالى : ﴿إِنَّمَا الْتُوبَةُ عَلَى اللَّهُ لَلَّذِينَ يَعْمُلُونَ السُّوءَ بَجْهَالَةً ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قريب فأولئك يتوب الله عليهم ﴾(٢) فطلب كل حق أوجبه الله تعالى على نفسه منه كسؤال المغفرة للتائب هو في الحقيقة رجوع إليه لاستنجاز ما وعده وإظهار اشتياق للفوز بكرامته .

وكذا لا يستلزم التفضل منه تعالى كون الفعل جائز الصدور غير واجبه فكل عطية من عطاياه تفضل سواء كانت واجبة الصدور أم لم تكن إذ لو كان فعل من أفعاله واجب الصدور عنه لم يكن إيجابه عليه بتأثير من غيره فيه وقهره عليه إذ هو المؤتَّر في كل شيء لا يؤثر فيه غيره بل كان ذلك بإيجاب منه تعالى على نفسه ويؤول معناه إلى قضائه تعالى فعل شيء من الأفعال وإفاضة عطيـة من العطايـا قضاء حتم فيكـون سبحانـه إنما يفعله بمشيّة من نفسه منزها عن إلزام الغير إياه عليه متفضلًا به فالفعل تفضل منه وإن كان واجب الصدور ، وأما لو لم يكن الفعل واجب الصدور فكونه تفضلاً أوضح .

قوله تعالى : ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَّرُوا يَنَّادُونَ لَمَقْتُ اللَّهُ أَكْبُرُ مِنْ مَقْتَكُمُ أَنْفُسُكُمُ إِذْ

(١) آل عمران : ١٩٤ .

تدعون إلى الإيمان فتكفرون المقت أشد البغض . لما ذكر المؤمنين ببعض ما لهم من جهة إيمانهم رجع إلى ذكر الكافرين ببعض ما عليهم من جهة كفرهم .

وظاهر الآية والآية التالية أن هذا الندأء المسذكور فيها إنما ينادون به في الآخرة بعد دخول النار حين يذرقون العذاب لكفرهم فيظهر لهم أن كفرهم في السدنيا إذ كانوا يدعون من قبل الأنبياء إلى الإيمان كان مقتاً وشدة بغض منهم لأنفسهم حيث أوردوها بذلك مورد الهلاك الدائم.

وينادون من جانب الله سبحانه فيقال لهم : أقسم لمقت الله وشدة بغضه لكم أكبر من مقتكم أنفسكم وشدة بغضكم لها إذ تدعون ـ حكاية حال ماضية ـ إلى الإيمان من قبل الأنبياء فتكفرون .

قوله تعالى : ﴿قالوا ربنا أمتنا اثنتين وأحييتنا اثنتين فاعترفنا بذنوبنا فهل إلى خروج من سبيل سياق الآية وما قبلها يشعر بأنهم يقولون هذا القول بعد استماع النداء السابق ، وإنما يقولونه وهم في النار بدليل قولهم : ﴿فهل إلى خروج من سبيل ﴾ .

وتقديم هذا الاعتراف منهم نوع تسبيب وتوسل إلى التخلص من العذاب ولات حين مناص ؛ وذلك أنهم كانوا ـ وهم في الدنيا ـ في ريب من البعث والرجوع إلى الله فأنكروه ونسوا يوم الحساب وكان نسيان ذلك سبب استرسالهم في الذنوب وذهابهم لوجوههم في المعاصي ونسيان يوم الحساب مفتاح كل معصية وضلال قال تعالى : فإن الذين يضلون عن سبيل الله لهم عذاب شديد بما نسوا يوم الحساب (1).

ثم لما أماتهم الله إماتة بعد إماتة وأحياهم إحياءة بعد إحياءة زال ارتيابهم في أمر البعث والرجوع إلى الله بما عاينوا من البقاء بعد الموت والحياة بعد الحياة وقد كمانوا يرون أن الموت فناء ، ويقولون إن هي إلا حياتنا الدنيا وما نحن بمبعوثين .

وبالجملة زال عنهم الارتياب بحصول اليقين وبقيت الذنوب والمعاصي ولذلك توسلوا إلى التخلص من العذاب بالاعتراف فتارة اعترفوا بحصول اليقين كما حكاه الله عنهم في قوله: ﴿وَلُو ترى إذ المجرمون ناكسوا رؤوسهم عند ربهم ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحاً إنا موقنون (٢)، وتارة اعترفوا بذنوبهم كما في الآية المبحوث

<sup>(</sup>٢) المّ السجدة: ١٢.

عنها وقد كانوا يرون أنهم أحرار مستقلون في إرادتهم وأفعالهم لهم أن يشاءوا ما شاءوا وأن يفعلوا ما فعلوا ولا حساب ولا ذنب .

ومن ذلك يظهر وجه ترتب قولهم: ﴿ فَاعْتَرْفُنَا بَذُنُوبِنا﴾ على قولهم: ﴿ أَمْتَنَا اثْنَتِينَ وَأَحْيِبَنَا اثْنَتِينَ ﴾ فالاعتراف في الحقيقة مترتب على حصول اليقين بالمعاد الموجب لحصول العلم بكون انحرافاتهم عن سبيل الله ضلالات وذنوباً.

والمراد بقولهم: ﴿ أُمَننا اثنتين وأحييتنا اثنتين ﴿ كما قيل ـ الإماتة عن الحياة الدنيا والإحياء للبرزخ ثم الإماتة عن البرزخ والإحياء للحساب يوم القيامة فالآية تشير إلى الإماتة بعد الحياة البرزخية وإلى الإحياء في البرزخ والإحياء ليوم القيامة ولولا الحياة البرزخية لم تتحقق الإماتة الثانية لأن كلاً من الإماتة والإحياء يتوقف تحققه على سبق خلافه .

ولم يتعرضوا للحياة الدنيا ولم يقولوا: وأحييتنا ثـلاثاً وإن كانت إحياء لكونها واقعة بعد الموت الذي هو حال عدم ولوج الروح لأن مرادهم ذكر الإحياء الـذي هو سبب الإيقان بالمعاد وهو الإحياء في البرزخ ثم في القيامة وأما الحياة الدنيوية فإنها وإن كانت إحياء لكنها لا توجب بنفسها يقيناً بالمعاد فقد كانوا مرتابين في المعاد وهم أحياء في الدنيا.

وبما تقدم من البيان يظهر فساد ما اعترض عليه بأنه لو كان المراد بالإحياءتين ما كان في البرزخ وفي الآخرة لكان من الواجب أن يُقال : ﴿ أُمتنا اثنتين وأحييتنا ثلاثاً ﴾ إذ ليس المراد إلا ذكر ما مر عليهم من الإماتة والإحياءة وذلك إماتتان اثنتان وإحياءآت ثلاث .

والجواب أنه ليس المراد هو مجرد ذكر الإماتة والإحياء اللتين مرتبا عليهم كيفما كانتا بـل ذكر مـا كان منهمـا مورثـاً لليقين بالمعـاد ، وليس الإحياء الـدنيوي على هـذه الصفة .

وقيل : المراد بالإماتة الأولى حال النطفة قبل ولوج الـروح ، وبالإحياءة الأولى ما هو حال الإنسان بعد ولوجها ، وبالإماتة الثانية إمـاتته في الـدنيا ، وبـالإحياءة الثـانية إحياءته بالبعث للحساب يوم القيامة ، والآية منـطبقة على مـا في قولـه تعالى : ﴿كيف

تكفرون بالله وكنتم أمواتاً فأحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم ﴿(١) .

ولما أحسوا بعدم صدق الإماتة على حال الإنسان قبل ولوج الروح في جسده لتوقفها على سبق الحياة تمخلوا في تصحيحه تمخلات عجيبة من أراد الـوقوف عليهـا فليراجع الكشاف وشروحه .

على أنـك قد عـرفت أن ذكرهم مـا مر عليهم من الإمـاتـة والإحيـاءة إشـارة إلى أسباب حصول يقينهم بالمعاد والحياة الدنيا والموت الذي قبلها لا أثر لهما في ذلك .

وقيل: إن الحياة الأولى في الدنيا والثانية في القبر، والموتة الأولى في الدنيا والثانية في القبر ولا تعرّض في الآية لحياة يسوم البعث، ويرد عليه ما تقدم أن الحياة الدنيا لا تعلق لها بالغرض فلا موجب للتعرض لها، والحياة يسوم القيامة بالخلاف من ذلك.

وقيل: المراد بالإحياءتين إحياء البعث والإحياء الذي قبله وإحياء البعث قسمان إحياء في القبر وإحياء عند البعث ولم يتعرض لهذا التقسيم في الآية فتشمل الآية الإحياءات الثلاث والإماتتين جميعاً.

ويـرد عليه مـا يرد على الـوجهين السابقين عليـه مضافـاً إلى ما وُرد عليـه أن ذكر الإماتة الثانية التي في القبـر دليل على أن التقسيم ملحـوظ والمراد التعـدد الشخصي لا النوعي .

وقيل : المراد إحياء النفوس في عالم الذر ثم الإماتة ثم الإحياء في الدنيا ثم الإماتة ثم الإحياء للبعث ، ويرد عليه ما يرد على سوابقه .

وقيل : المراد بالتثنية التكرار كما في قبوله بتعالى : ﴿ثم ارجع البصر كرّتين﴾(٢) ، والمعنى أمتنا إماتة وأحييتنا إحياءة بعد إحياءة .

وأورد عليه أنه إنما يتم لوكان القول: أمتنا إماتتين وأحييتنا إحياءتين أوكرتين مشلاً لكن المقول نفس العدد وهو لا يحتمل ذلك كما قيل في قوله: ﴿ إِلْهِينَ النَّيٰنِ ﴾ (٣).

وقولهم : ﴿فَهُلَ إِلَى خَرُوجِ مِنْ سَبِيلَ﴾ دعاء ومسألة في صورة الاستفهام ، وفي

(١) البقرة : ٢٨ . (٣) الملك : ٤ . (٣) النحل : ١٥ .

تنكير الخروج والسبيل إشارة إلى رضاهم بأي نوع من الخروج كان من أي سبيل كانت فقد بلغ بهم الجهد واليوم يوم تقطعت بهم الأسباب فلا سبب يرجى أثـره في تخلصهم من العذاب .

قوله تعالى: ﴿ذَلَكُم بَأْنَهُ إِذَا دَعَيَ اللهُ وَحَدُهُ كَفَرْتُمْ وَإِنْ يَشْرُكُ بِهُ تَؤْمَنُوا ﴾ الـخ خطاب تشديد للكفار موطنه يوم القيامة ، ويحتمل أن يكون موطنه الدنيا خوطبوا بداعي زجرهم عن الشرك .

والإشارة بقوله: وذلكم إلى ما هم فيه من الشدة ، وفي قبوله: ووإن يشرك به دلالة على الاستمرار ، والكلام مسوق لبيان معاندتهم للحق ومعاداتهم لتوحيده تعالى فهم يكفرون بكل ما يلوح فيه أثر التوحيد ويؤمنون بكل ما فيه سمة الشرك فهم لا يراعون لله حقاً ولا يحترمون له جالباً فالله سبحانه يحرم عليهم رحمته ولا يراعي في حكمه لهم جانباً .

وبهذا المعنى يتصل قوله : ﴿فالحكم لله العلي الكبير﴾ بـأول الآية ويتفـرع عليه كأنه قيل : فإذا قطعتم عن الله بالمرة وكفرتم بكـل ما يـريده وآمنتم بكل ما يكـرهه فهـو يقطع عنكم ويحكم فيكم بما يحكم من غير أي رعاية لحالكم .

فالآية في معنى قوله: ﴿ نسوا الله فنسيهم ﴾ (١) ، والجملة أعني قوله: ﴿ فالحكم لله العلي الكبير﴾ خاصة بحسب السياق وإن كانت عامة في نفسها ، وفيها تهديد ويتأكد التهديد باختتامها بالاسمين العلي الكبير .

هُوَ ٱلَّذِي يُرِيكُمْ آيَاتِهِ وَيُنَزِّلُ لَكُمْ مِنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقاً وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَنْ يُنِيبُ (١٣) فَادْعُسوا آللَّهَ مُخْلِصِينَ لَـهُ ٱلـدِّينَ وَلَسوْ كَـرِهَ الْكَافِرُونَ (١٤) رَفِيعُ ٱلدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ الْكَافِرُونَ (١٤) رَفِيعُ ٱلدَّرَجَاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي ٱلرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ الْكَافِرُونَ (١٤) مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ ٱلتَّلاقِ (١٥) يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لاَ عَلَىٰ مَنْ يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ لِيُنْذِرَ يَوْمَ ٱلتَّلاقِ (١٥) يَوْمَ هُمْ بَارِزُونَ لاَ

يَخْفَىٰ عَلَى ٱللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِمَن الْمُلْكَ الْيَوْمَ لِلَّهِ الْـوَاحِـدِ

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦٧ .

الْقَهَّارِ (١٦) اَلْيَوْمَ تُجْزَىٰ كُلُّ نَفْس بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ الْيَوْمَ إِنَّ اَللَّهَ سَرِيعُ الْحِسَابِ (١٧) وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ صَرِيعُ الْحِسَابِ (١٧) وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ مَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ حَمِيمٍ وَلَا شَفِيعٍ يُطَاعُ (١٨) يَعْلَمُ خَآئِنَةَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِي الطَّلُورِ (١٩) وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ الْأَعْيُنِ وَمَا تُحْفِي الصَّدُورُ (١٩) وَاللَّهُ يَقْضِي بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءٍ إِنَّ اللَّهَ هُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (٢٠).

#### (بیان)

احتجاج على التوحيـد وإنذار بعـد تقسيم الناس إلى راجـع إلى الله متبـع سبيله ومكذب بالآيات مجادل بالباطل .

قوله تعالى : ﴿هُو الذِّي يريكم آياتُه ﴾ إلى آخر الآية المراد بالآيات هي العلائم والحجج الدالة على وحدانيته تعالى في الربوبية والألوهية بدليل ما سيجيء من تضريع قوله : ﴿فادعوا الله مخلصين له الدين ﴾ عليه ، والآيات مطلقة شاملة للآيات الكونية المشهودة في العالم لكل إنسان صحيح الإدراك والآيات التي تجري على أيدي الرسل والحجج القائمة من طريق الوحي .

والجملة مشتملة على حجة فإنه لوكان هناك إله تجب عبادته على الإنسان وكانت عبادته كمالاً للإنسان وسعادة له كان من الواجب في تمام التدبير وكامل العناية أن يهدي الإنسان إليه ، والذي تدل الآيات الكونية على ربوبيته وألوهيته ويؤيد دلالتها الرسل والأنبياء بالدعوة والإتيان بالآيات هو الله سبحانه ، وأما آلهتهم الذين يدعونهم من دون الله فلا آية من قبلهم تدل على شيء فائله سبحانه هو الإله وحده لا شريك له ، وإلى هذه الحجة يشير علي على الشيئة بقوله فيما روي عنه : «لو كان لربك شريك لأتتك رسله» .

وقوله: ﴿وينسزّلُ لَكُم من السماء رزقاً ﴾ حجة أخرى على وحدانيته تعالى من جهة الرزق فإن رزق العباد من شؤون الربوبية والألوهية والرزق من الله دون شركائهم فهو الرب الإله دونهم.

وقد فسروا الرزق بالمطر ، والسماء بجهة العلو ، ولا يبعد أن يـراد بالـرزق نفس

الأشياء التي يرتزق بها وبنزولها من السماء بروزها من الغيب إلى الشهادة على مــا يفيده قوله : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم ﴾(١) .

وقوله: ﴿وما يتذكر إلا من ينيب﴾معترضة تبين أن حصول التذكر بهذه الحجج إنماهو شأن إحدى الطائفتين المذكورتين من قبل وهم المنيبون الراجعون إلى ربهم دون المجادلين الكافرين فإن الكفر والجحود يبطل استعداد التذكر بالحجة والاتباع للحق.

قوله تعالى : ﴿فادعوا الله مخلصين له الدين ولو كره الكافرون﴾ الأنسب للسياق أن يكون الخطاب عامًا للمؤمنين وغيرهم متفرعاً على الحجة السابقة غير أنه لا يشمل الكافرين المذكورين في آخر الآية وهم المكذبون المجادلون بالباطل .

كأنه قيل : إذا كانت الآيات تدل على وحدانيته تعالى وهو الرازق فعلى غير الكافرون الله الله الدين ، وأما الكافرون الكافرون الله مخلصين له الدين ، وأما الكافرون الكارهون للتوحيد فلا مطمع فيهم ولا آية تفيدهم ولا حجة تقنعهم فاعبدوه بالإخلاص ودعوا الكافرين يكرهون ذلك .

قوله تعالى : ﴿رفيع الدرجات ذو العرش يلقي الروح من أمره على من يشاء من عباده ﴾ الخ صفات ثلاث له تعالى وكل منها خبر بعد خبر للضمير في قوله : ﴿هـو الذي يريكم آياته ﴾ والآية وما بعدها مسوقة للإنذار .

وقد أورد لقوله: ﴿ رَفِيعِ الـدرجاتِ ﴾ تفاسير شتى فقيـل: معناه رافـع درجات الأنبياء والأولياء في الجنة ، وقيل: رافـع السماوات السبـع التي منها تصعـد الملائكة إلى عوشه، وقيل: رفيع مصاعد عرشه، وقيل: كناية عن رفعة شأنه وسلطانه.

والذي يعطيه التدبر أن الآية وما بعدها يصفان ملكه تعالى على خلقه أن له عرشاً تجتمع فيه أزمة أُمور الخلق ويتنزل منه الأمر متعالياً بدرجات رفيعة هي مراتب خلقه ولعلها السماوات التي وصفها في كلامه بأنها مساكن ملائكته وأن أمره يتنزل بينهن وهي التي تحجب عرشه عن الناس .

ثم إن له يوماً هو يوم التلاقي يرفع فيه الحجاب ما بينه وبين الناس بكشف الغطاء عن بصائرهم وطي السماوات بيمينه وإظهار عرشه لهم فينكشف لهم أنه هو المليك على كل شيء لا ملك إلا ملكه فيحكم بينهم .

<sup>(</sup>١) الحجر: ٢١ .

سورة المؤمن ـ آية ١٣ ـ ١٦

فالمراد بالدرجات الدرجات التي يرتقي منها إلى عرشه ويعود قوله: ﴿ رفيع الدرجات ذو العرش ﴾ كناية استعارية عن تعالي عرش ملكـ ه عن مستوى الخلق وغيبته واحتجابه عنهم قبل يوم القيامة بدرجات رفيعة ومراحل بعيدة .

وقوله : ﴿ يَلْقِي الرَّوْحِ مِنْ أَمْرُهُ عَلَى مِنْ يَشَاءُ مِنْ عَبَادُهُ ۚ إِشَارَةَ إِلَى أَمْرُ السَّرَسَالَـةَ التي من شأنها الإنـذار ، وتقييد الـروح بقوله : ﴿من أمره ﴾ دليـل على أن المراد بهـا الروح التي ذكرها في قوله : ﴿قُلُ الروح من أمر ربي﴾(١) ، وهي التي تصاحب ملائكة الوحي كما يشير إليه قوله : ﴿ يُنزِلُ الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا**﴾**(٢) .

فالمراد بالقاء الروح على من يشاء تنزيلها مع ملائكة الوحي عليه ، والمراد بقوله : ﴿من يشاء من عباده﴾ الرسل الذين اصطفاهم الله لرسالته ، وفي معنى الـروح الملقاة على النبي أقوال أخر لا يعبؤ بها .

وقـوله : ﴿ لَيْنَـذُر يُومُ التَّلَاقُ ﴾ وهو يـوم القيامـة سمي به لالتقـاء الخلائق فيـه أو لالتقاء الخالق والمخلوق أو لالتقاء أهل السماء والأرض أو لالتقاء الـظالم والمظلوم أو لالتقاء المرء وعمله ولكل من هذه الوجؤه قائل .

ويمكن أن يتأيد القول الثاني بما تكرر في كلامه تعالى من حديث اللقاء كقوله : ﴿بِلْقَاءَرِبِهِمْ لَكَافِرُونَ﴾(٣) ، وقوله : ﴿إِنْهُمْ مَلَاقِوا رَبِهُمْ﴾(٤) ، وقوله : ﴿يَا أَيُهَا الإنسان إنك كادح إلى ربك كـدحاً فمـلاقيه ﴾ (°) ومعنى اللقـاء تقطع الأسبـاب الشاغلة وظهور أن الله هو الحق المبين وبروزهم لله .

قوله تعالى : ﴿يُوم هم بارزون لا يخفي على الله منهم شيء﴾ الخ تفسير ليوم التلاق، ومعنى بروزهم لله ظهـور ذلـك لهم وارتفاع الأسبـاب الـوهميـة التي كـانت تجذبهم إلى نفسها وتحجبهم عن ربهم وتغفلهم عن إحاطة ملكه وتفرده في الحكم وتوحده في الربوبية والالوهية .

فقوله : ﴿ يُومِ هُمُ بَارِزُونَ ﴾ إشارة إلى ارتفاع كـل سبب حاجب ، وقبوله : ﴿ لا

(١) الإسراء: ٨٥.

(٤) هود : ۲۹ . (٢) النمل: ٢.

(٣) الروم : ٨ .

(٥) الانشقاق: ٦.

يخفى على الله منهم شيء ﴾ تفسير لمعنى بروزهم لله وتوضيح فقلوبهم وأعمالهم بعين الله وظاهرهم وباطنهم وما ذكروه وما نسوه مكشوفة غير مستورة .

وقوله : ﴿ لَمِن الملك اليوم لله الواحد القهار ﴾ سؤال وجواب من ناحيته سبحانه تبين بهما حقيقة اليوم وهي ظهور ملكه وسلطانه تعالى على الخلق على الإطلاق .

وفي توصيفه تعالى بالواحد القهار تعليل لانحصار الملك فيه لأنه إذ قهر كل شيء ملكه وتسلط عليه بسلب الاستقلال عنه وهو واحد فله الملك وحده .

قوله تعالى : ﴿ اليوم تجزى كل نفس بما كسبت لا ظلم اليوم إن الله سريع الحساب ﴾ الباء في ﴿ بما كسبت ﴾ للصلة والمراد بيان خصيصة اليوم وهي أن كل نفس تجزي عين ما كسبت فجزاؤها عملها ، قال تعالى : ﴿ يا أيها الذين كفروا لا تعتذروا اليوم إنما تجزون ما كنتم تعملون ﴾ (١) .

وقوله: ﴿إِنَّ الله سريع الحساب﴾ تعليل لنفي الظلم في قوله: ﴿لا ظلم اليوم﴾ أي إنه تعالى سريع في المحاسبة لا يشغله حساب نفس عن حساب أخرى حتى يخطىء فيجزي نفساً غير جزائها فيظلمها.

وهذا التعليل ناظر إلى نفي الظلم الناشىء عن الخطأ وأما الـظلم عن عمد وعلم فانتفاؤه مفروغ عنه لأن الجزاء لما كان بنفس العلم لم يتصور معه ظلم .

قوله تعالى : ﴿وأنذرهم يـوم الأزفة إذ القلوب لدى الحناجر كاظمين﴾ إلى آخـر الآية . الأزفة من أوصاف القيامة ومعناها القريبة الدانية قال تعالى : ﴿إنهم يرونه بعيداً ونراه قريباً﴾(٢) .

وقوله: ﴿إِذَ القلوب لدى الحناجر كاظمين﴾ الحناجر جمع حنجرة وهي رأس الغلصمة من خارج وكون القلوب لدى الحناجر كناية عن غياية الخوف كأنها تزول عن مقرها وتبلغ الحناجر من شدة الخوف ، وكاظمين من الكظم وهو شدة الاغتمام .

وقوله: ﴿مَالِلظَالَمِينَ مَنْ حَمِيمَ وَلاَ شَفِيعِ بِطَاعِ ﴾ الحميم القريب أي ليس لهم قريب يقوم بنصرهم بحمية القرابة قال تعالى: ﴿فَلا أنساب بينهم يـومئذ﴾ (٣) ، ولا شفيع يطاع في شفاعته .

(١) التحريم : ٧ .

(۲) المعارج: ٧ .

قوله تعالى : ﴿يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور﴾ قيل : الخائنة مصدر كالخيانة نظيرة الكاذبة واللاغية بمعنى الكذب واللغو ، وليس المراد بخائنة الأعين كل معصية من معاصيها بل المعاصي التي لا تظهر للغير كسارقة النظر بدليل ذكرها مع ما تخفى الصدور .

وقيل : ﴿خائنة الأعين﴾ من قبيل إضافة الصفة إلى الموصوف ، ولازمه كون العلم بمعنى المعرفة والمعنى يعرف الأعين الخائنة ، والوجه هو الأول .

وقوله: ﴿وَمَا تَخْفَيُ الصِدُورِ﴾ وهو ما تسره النفس وتستره من وجوه الكفر والنفاق وهيئات المعاصى .

قوله تعالى : ﴿وَالله يقضي بالحق والذين يدعون من دونه لا يقضون بشيء﴾ النح هذه حجة أُخرى على توحده تعالى بالألوهية أقامها بعد ما ذكر حديث انحصار الملك فيه يوم القيامة وعلمه بخائنة الأعين وما تخفي الصدور تمهيداً وتوطئة .

ومحصلها أن من اللازم الضروري في الألوهية أن يقضي الإله في عباده وبينهم والله سبحانه هو يقضي بين الخلق وفيهم يوم القيامة والذين يدعون من دونه لا يقضون بشيء لأنهم عباد مملوكون لا يملكون شيئاً.

ومن قضائه تعالى تدبيره جزئيات أمور عباده بالخلق بعد الخلق فإنه مصداق القضاء والحكم قال تعالى: ﴿إِنَمَا أَمُره إِذَا أَرَاد شيء أَنْ يَقُبُولُ لَه كُنْ فَيكُونُ﴾ (١) ، وقال : ﴿إِذَا قضى أَمِراً فَإِنْمَا يَقُبُولُ لَه كُنْ فَيكُونَ﴾ (٢) ، ولا نصيب لغيره تعالى في الخلق فلا نصيب له في القضاء .

ومن قضائه تعالى تشريع الدين وارتضاؤه سبيلًا لنفسه قال تعالى : ﴿وقضى ربك أَن لا تعبدوا إلا إياه ﴾ الآية (٣) .

وقوله : ﴿إِنْ الله هـو السميع البصير﴾ أي له حقيقة العلم بالمسمـوعـات والمبصرات لذاته ، وليس لغيره من ذلك إلا ما ملكه الله وأذن فيه لا لذاته .

(۱) يس : ۸۲ .
 (۳) الإسراء : ۲۳ .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قـولـه تعـالى : ﴿يلقي الـروح من أمـره على من يشـاء من عباده﴾ قال : روح القدس وهو خاص برسول الله والأثمة صلوات الله وسلامه عليهم .

وفي المعاني بإسناده عن حفص بن غياث عن أبي عبد الله عليه قال : يـوم التلاق يوم يلتقي أهل السماء وأهل الأرض .

أقول : ورواه القمي في تفسيره مضمراً مرسلًا .

وفي التوحيد بإسناده عن ابن فضال عن الرضا عن آبائه عن علي النظير في حديث قال : ويقول الله عز وجل : ولمن الملك اليوم ثم ينطق أرواح أنبيائه ورسله وحججه فيقولون : ولله الواحد القهار ثم يقول الله جل جلاله : واليوم تجزى كل نفس بما كسبت الآية .

وفي نهج البلاغة : وإنه سبحانه يعود بعد فناء الدنيا وحده لا شيء معه ، كما كان قبل ابتدائها كذلك يكون بعد فنائها ، بلا وقت ولا زمان ولا حين ولا مكان ، عدمت عند ذلك الأجال والأوقات ، وزالت السنون والساعات ، فىلا شيء إلا الله الواحد القهار الذي إليه مصير جميع الأمور ، بلا قدرة منها كان ابتداء خلقها ، وبغير امتناع منها كان فناؤها ، ولو قدرت على الامتناع لدام بقاؤها .

وفي تفسير القمي بـإسنـاده عن ثـويـر بن أبي فـاختـة عن علي بن الحسين المُثَلِّةُ. قال : سئل عن النفختين كم بينهما ؟ قال : ما شاء .

ثم ذكر منظم كيفية النفخ وموت أهل الأرض والسماء إلى أن قال : فيمكثون في ذلك ما شاء الله ثم يأمر السماء فتمور ويأمر الجبال فتسير وهو قوله : ﴿ يوم تمور السماء موراً وتسير الجبال سيراً ﴾ يعني يبسط وتبدل الأرض غير الأرض يعني بأرض لم تكسب عليها الذنوب بارزة ليس عليها جبال ولا نبات كما دحاها أول مرة ، ويعيد عرشه على الماء كما كان أول مرة مستقلاً بعظمته وقدرته .

قال: فعند ذلك ينادي الجبار جل جلاله بصوت من قبله جهوري يسمع أقطار السماوات والأرضين (لمن الملك اليوم) فلم يجبه مجيب فعند ذلك يقول الجبار عز وجل مجيباً لنفسه (لله الواحد القهار) الحديث .

أقول: التدبر في الروايات الثلاث الأخيرة يهدي إلى أن الذي يفنى من الخلق استقلال وجودها والنسب وروابط التأثير التي بينها كما تفيده الآيات القرآنية وأن الأرواح لا تموت ، وأن لا وقت بين النفختين فلا تغفل ، وفي الروايات لطائف من الإشارات تظهر للمتدبر ، وفيها ما يخالف بظاهره ما تقدم .

وفي روضة الكافي بإسناده عن ابن أبي عمير عن موسى بن جعفر عليه في حديث قال : يا أبا أحمد ما من مؤمن يرتكب ذنباً إلا أساءه ذلك وندم عليه وقد قال النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي عليه الندم توبة وقال : «من سرته حسنته وساءته سيئته فهو مؤمن فإن لم يندم على ذنب يرتكبه فليس بمؤمن ولم تجب له شفاعة وكان ظالماً والله تعالى يقول : ﴿مَا لَلْظَالَمِينَ مَنْ حَمِيمَ وَلَا شَفِيعَ يَطَاعَ ﴾ .

وفي المعاني بإسناده إلى عبد الـرحمان بن سلمـة الحريـري قال : سألت أبا عبد الله مُلْكُنْهِ عن قول الله عـز وجل : ﴿يعلم خـائنـة الأعين﴾ فقـال : ألم تـر إلى الرجل ينظر إلى الشيء وكأنه لا ينظر فذلك خائنة الأعين .

وفي الدر المنثور أخرج أبو داود والنسائي وابن مردويه عن سعد قال : لما كان يوم فتح مكة أمن رسول الله على الناس إلا أربعة نفر وامرأتين ، وقال : اقتلوهم وإن وجدتموهم متعلقين بأستار الكعبة منهم عبد الله بن سعد بن أبي سرح فاختباً عند عثمان بن عفان .

فلما دعا رسول الله على الناس إلى البيعة جاء به فقال : يـا رسول الله بـايع عبد الله فنظر إليه ثلاثاً كل ذلك يأبى أن يبايعه ثم بايعه ثم أقبل على أصحابه فقال : أما كان فيكم رجل رشيد يقوم إلى هذا إلى حين رآني كففت يدي عن بيعته فيقتله ؟ فقالوا : ما يدرينا يا رسول الله ما في نفسك هلا أومـأت إلينا بعينـك . قال : إنـه لا ينبغي لنبي أن يكون له خائنة الأعين .

أُولَمْ يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ آلَّذِينَ كَانُوا مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَآثَاراً فِي الْأَرْضِ فَأَخَـذَهُمُ آللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ آللَّهِ مِنْ وَاقٍ (٢١) ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَتْ تَأْتِيهِمْ

رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ آللَّهُ إِنَّهُ قَـويٌّ شَدِيـدُ الْعِقَابِ (٢٢) وَلَقَـدٌ أَرْسَلْنَا مُـوسىٰ بِآيَـاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُبِين (٢٣) إِلَىٰ فِـرْعَوْنَ وَهَـامَانَ وَقَارُونَ فَقَالُوا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (٢٤) فَلَمَّا جَآءَهُمْ بِٱلْحَقِّ مِنْ عِنْدِنَا قَـالُوا اقْتُلُوآ أَبْنَآءَ ٱلَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ وَآسْتَحْيُوا نِسَآءَهُمْ وَمَا كَيْدُ الْكَـافِرينَ إِلَّا فِي ضَـلَال (٢٥) وَقَالَ فِـرْعَوْنَ ذَرُونِي أَقْتُـلْ مُوسَىٰ وَلْيَـدْعُ رَبُّـهُ إِنِّي أُخَافُ أَنْ يُبَدِّلَ دِينَكُمْ أَوْ أَنْ يُظْهِرَ فِي الْأَرْضِ الْفَسَادَ (٢٦) وَقَالَ مُسوسَىٰ إِنِّي عُـٰذْتَ بــرَبِّي وَرَبَّكُمْ مِنْ كُـلِّ مُتَكَبِّــر لَا يُؤْمِنُ بِيَـوْمِ الْحِسَابِ (٢٧) وَقَالَ رَجُلُ مُؤْمِنٌ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ يَكْتُمُ إِيمَانَـهُ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ ٱللَّهُ وَقَـدْ جَآءَكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ مِنْ رَبِّكُمْ وَإِنْ يَـكُ كَاذِباً فَعَلَيْهِ كَذِبُهُ وَإِنْ يَكُ صَادِقاً يُصِبْكُمْ بَعْضُ ٱلَّذِي يَعِدُكُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لاَ يَهْدِي مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ كَذَّابُ (٢٨) يَا قَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضِ فَمَنْ يَنْصُرُنَا مِنْ بَأْسِ ٱللَّهِ إِنْ جَآءَنَا قَالَ فِرْعَوْنُ مَآ أُريكُمْ إِلَّا مَآ أَرىٰ وَمَآ أَهْدِيكُمْ إِلَّا سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (٢٩) وَقَالَ ٱلَّذِي آمَنَ يَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ مِثْلَ يَوْمِ الْأَحْزَابِ (٣٠) مِثْلَ دَأْبِ قَوْمٍ نُوحٍ وَعَادٍ وَتُمُودَ وَٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ وَمَـا ٱللَّهُ يُرِيـدُ ظُلْماً لِلْعِبَادِ (٣١) وَيَا قَوْمِ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ آلتَّنَادِ (٣٢) يَوْمَ تُوَلُّونَ مُدْبِرِينَ مَا لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِنْ عَاصِم ِ وَمَنْ يُضْلِل ِ ٱللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٣٣) وَلَقَدْ جَآءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلُ بِالْبَيّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكٍّ مِمَّا جَآءَكُمْ بِهِ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَنْ يَبْعَثَ آللَّهُ مِنْ بَعْدِهِ رَسُولًا كَـذَٰلِكَ

يُضِلُّ اللَّهُ مَنْ هُوَ مُسْرِفٌ مُرْتَابٌ (٣٤) ٱلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَـاتِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانِ آتَنْهُمْ كَبُرَ مَقْتاً عِنْدَ آللَّهِ وَعِنْدَ ٱلَّذِينَ آمَنُوا كَذْلِكَ يَطْبَعُ ٱللُّهُ عَلَى كُلِّ قَلْبِ مُتَكَبِّر جَبَّارِ (٣٥) وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَـا هَامَـانُ ابْن لِي صَـرْحاً لَعَلِّي أَبْلُغُ الْأَسْبَابَ (٣٦) أَسْبَابَ آلسَّمْ وَاتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰ إِلَٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنَّهُ كَاذِباً وَكَذٰلِكَ زُيِّنَ لِفِـرْعَوْنَ سُـوءُ عَمَلِهِ وَصُدَّ عَن ٱلسَّبيلِ وَمَا كَيْدُ فِرْعَـوْنَ إِلَّا فِي تَبَابِ (٣٧) وَقُـالَ ٱلَّذِي آمَنَ يَـا قَوْمِ اتَّبِعُونِ أَهْدِكُمْ سَبِيلَ ٱلرَّشَادِ (٣٨) يَا قَوْمِ إِنَّمَا هٰذِهِ الْحَيْوَةُ ٱلدُّنْيَا مَتَاعُ وَإِنَّ الْآخِرَةَ هِيَ دَارُ الْقَرَارِ (٣٩) مَنْ عَمِلَ سَيِّئَةًفَلا يُجْزَىٰ إِلَّا مِثْلَهَـا وَمَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرِ أَوْ أَنْثَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَٰئِكَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيهَا بِغَيْر حِسَابِ (٤٠) وَيَا قَوْمِ مَا لِي أَدْعُـوكُمْ إِلَىٰ ٱلنَّجَوْةِ وَتَدْعُونَنِي إِلَى ٱلنَّارِ (٤١) تَدْعُونَنِي لَإَكْفُرَ بِٱللَّهِ وَأَشْرِكَ بِـهِ مَا لَيْسَ لِي بِهِ عِلْمٌ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَزِيزِ الْغَفَّارِ (٤٢) لَا جَرَمَ أَنَّمَا تَدْعُونَنِي إِلَيْهِ لَيْسَ لَـهُ دَعْـوَةٌ فِي ٱلـدُّنْيَـاوَلَا فِي الْآخِـرَةِ وَأَنَّ مَـرَدَّنَـا إِلَى ٱللَّهِ وَأَنَّ الْمُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ آلنَّارِ (٤٣) فَسَتَذْكُرُونَ مَآ أَقُـولُ لَكُمْ وَأَفَوِّضُ أَمْرِي إِلَى ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهِ إِنَّ ٱللَّهِ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ (٤٤) فَوَقَالُهُ ٱللَّهُ سَيَّئاتِ مَا مَكَرُوا وَحَاقَ بَآلِ فِرْعَـوْنَ سُوءُ الْعَـذَابِ (٤٥) ٱلنَّارُ يُعْـرَضُونَ عَلَيْهَـا غُدُوّاً وَعَشِيّاً وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ أَدْخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ أَشَـدًّ الْعَذَابِ (٤٦) وَإِذْ يَتَحَاَّجُونَ فِي ٱلنَّارِ فَيَقُولُ ٱلضَّعَفَـٰؤُاْ لِلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعاً فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيباً مِنَ آلنَّارِ (٤٧) قَـالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكْبَرُوا

إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ آللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ (٤٨) وَقَالَ آلَّذِينَ فِي آلنَّارِ لِحَزَنَةِ جَهَنَّمَ آدْعُوا رَبَّكُمْ يُخَفِّفْ عَنَّا يَوْماً مِنَ الْعَذَابِ (٤٩) قَالُوا أَوْلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَىٰ قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعُوا أَوْلَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُنَا وَآلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلال (٥٠) إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَآلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلال (٥٠) إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَآلَّذِينَ آمَنُوا فِي الْحَيوٰةِ آلدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَادُ (١٥) يَوْمَ لَا يَنْفَعُ آلظَّالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ آلَكُنْ أَلَا لَيْعَلَ الْطَالِمِينَ مَعْذِرَتُهُمْ وَلَهُمُ اللَّاعْنَةُ وَلَهُمْ سُوءُ آلدًّارِ (٢٥) وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْهُدَىٰ وَأُورَثْنَا بَيْ إِسْرَآئِيلَ الْكِتَابَ (٣٥) هُدًى وَذِكْرَىٰ لِأُولِي الْأَلْبَابِ (٤٥) .

#### (بیان)

في الأيات موعظتهم بالإرجاع إلى آثار الأمم الماضين وقصصهم للنظر والاعتبار فلينظروا فيها وليعتبروا بها ويعلموا أن الله سبحانه لا تعجزه قوة الأقوياء واستكبار المستكبرين ومكر الماكرين وتذكر منها من باب الانموذج طرفاً من قصص موسى وفرعون وفيها قصة مؤمن آل فرعون .

قـوله تعـالى : ﴿ أو لم يسيـروا في الأرض فينـظروا ﴾ إلى آخـر الآيـة الاستفهـام إنكاري ، والواقي اسم فاعل من الوقاية بمعنى حفظ الشيء مما يؤذيه ويضره .

والمعنى: أولم يسيروا هؤلاء الذين أرسلناك إليهم ﴿ في الأرض فينظروا ﴾ نظر تفكر واعتبار ﴿ كيف كان عاقبة الذين كانوا من قبلهم ﴾ من الأمم الدارجة المكذبين لرسلهم ﴿ كانوا هم أشد منهم قوة ﴾ أي قدرة وتمكناً وسلطة ﴿ وآشاراً ﴾ كالمدائن الحصينة والقلاع المنيعة والقصور العالية المشيدة ﴿ في الأرض فأخذهم الله بذنوبهم ﴾ وأهلكهم بأعمالهم ﴿ وما كان لهم من الله من واق ﴾ يقيهم وحافظ يحفظهم .

قوله تعالى : ﴿ ذلك بأنهم كانت تأتيهم رسلهم بالبينات ﴾ النح الإشارة بذلك إلى الأخدُ الإلهي ، والمراد بالبينات الآيات الواضحات ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ ولقد أرسلنا موسى بآياتنا وسلطان مبين ﴾ لعل المراد بالأيات

الخوارق المعجزة التي أرسل بها كالعصا واليد وغيرهما وبالسلطان المبين السلطة الإلهية القاهرة التي أيد بها فمنعت فرعون أن يقتله ويطفىء نوره، وقيل: المراد بالآيات الحجج والدلالات وبالسلطان معجزاته من العصا واليد وغيرهما، وقيل: غير ذلك.

قوله تعالى : ﴿إلى فرعون وهامان وقارون فقالوا ساحر كذاب فوعون جبار القبط ومليكهم ، وهامان وزيره وقارون من طغاة بني إسرائيل ذو الخزائن المليشة ؟ وإنما اختص الثلاثة من بين الأمتين بالذكر لكونهم اصولاً ينتهي إليهم كل فساد وفتنة فيهما .

قوله تعالى: ﴿ فلما جاءهم بالحق من عندنا قالوا اقتلوا أبناء الذين آمنوا معه ﴾ الخ مقايسة بين ما جاءهم به موسى ودعاهم إليه وبين ما قابلوه به من كيدهم فقد جاءهم بالحق وكان من الواجب أن يقبلوه لأنه حق وكان ما جاء به من عند الله وكان من الواجب أن يقبلوه بالكيد وقالوا ما قالوا لئلا يؤمن به أحد لكن الله أضل كيدهم فلم يصب المؤمنين معه .

ويشعر السياق أن من القائلين بهذا القول قارون وهو من بني إسرائيل ولا ضير فيه لأن الحكم بقتل الأبناء واستحياء النساء كان قبل الدعوة صادرا في حق بني إسرائيل عامة وهذا الحكم في حق المؤمنين منهم خاصة فلعل قارون وافقهم عليه لعداوته وبغضه موسى والمؤمنين من قومه .

وفي قوله : ﴿الذين آمنوا معه﴾ ولم يقل : آمنوا به إشارة إلى مظاهرتهم موسى في دعوته .

قوله تعالى : ﴿وقال فرعون فروني أقتل موسى وليبدع ربه ﴾ البخ ﴿ذروني ﴾ أي اتركوني ، خطاب يخاطب به ملأه ، وفيه دلالة على أنه كان هناك قوم يشيرون عليه أن لا يقتل موسى ويكف عنه كما يشير إليه قوله تعالى : ﴿قالوا أرجه وأخاه ﴾(١) .

وقوله : ﴿وليدع ربه﴾ كلمة قالها كبراً وعتواً يقول : اتـركوني أقتله وليـدع ربه فلينجه من يدي وليخلصه من القتل إن قدر .

وقوله: ﴿إني أخاف أن يبدل دينكم أو أن يظهر في الأرض الفساد، تعليل لما

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٣٦ .

عزم عليه من القتل وقد ذكر أنه يخافه عليهم من جهة دينهم ومن جهة دنياهم ، أما من جهة دينهم و وهو عبادة الأصنام \_ فأن يبدل ويضع موضعه عبادة الله وحده ، وأما من جهة دنياهم فكأن يعظم أمره ويتقوى جانبه ويكثر متبعوه فيتظاهروا بالتمرد والمخالفة فيؤول الأمر إلى المشاجرة والقتال وانسلاب الأمن .

قوله تعالى : ﴿وقال موسى إني عذت بربي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب مقابلة منه منافق لتهديد فرعون إياه بالقتل واستعادة منه بربه ، وقوله : ﴿وليدع ربه حيث ﴿عذت بربي وربكم ﴾ فيه مقابلة منه أيضاً لفرعون في قوله : ﴿وليدع ربه ﴾ حيث خص ربوبيته تعالى بموسى فأشار موسى بقوله : ﴿عذت بربي وربكم ﴾ إلى أنه تعالى ربهم كما هو نافذ فيه فله أن يقي عائذه من شرهم وقد وقى .

ومن هنا يظهر أن الخطاب في قوله : ﴿وربكم﴾ لفرعون ومن معـه دون قومـه من بني إسرائيل .

وقوله: ﴿من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب ﴾ يشير به إلى فرعون وكل من يشاركه في صفتي التكبر وعدم الإيمان بيوم الحساب ولا يؤمن ممن اجتمعت فيه الصفتان شر أصلاً.

قوله تعالى : ﴿وقال رجل مؤمن من آل فرعون يكتم إيمانه ﴾ إلى آخر الآية . ظاهر السياق أن ﴿من آل فرعون ﴾ صفة رجل و ﴿يكتم إيمانه ﴾ صفة اخرى فكان الرجل من القبط من خاصة فرعون وهم لا يعلمون بإيمانه لكتمانه إياهم ذلك تقية .

وقيل: قوله: ﴿ وَمِن آل فرعون﴾ مفعول ثنان لقوله: ﴿ يَكْتُمَ ﴾ قدم عليه ، والغالب فيه وإن كان التعدي إلى المفعول الثاني بنفسه كما في قوله: ﴿ ولا يكتمون الله حديثاً ﴾ (١) لكنه قد يتعدى إليه بمن كما صرح به في المصباح .

وفيه أن السياق يأباه فلا نكتة ظاهرة تقتضي تقدم المفعول الشاني على الفعل من حصر ونحوه . على أن الرجل يكرر نداء فرعون وقومه بلفظة ﴿يا قـوم ﴾ ولو لم يكن منهم لم يكن له ذلك .

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٢ .

وقوله: ﴿ أَتَقْتَلُونَ رَجَلًا أَنْ يَقُولُ رَبِي اللهِ وَقَلَدَ جَاءَكُم بِالبَيْنَاتِ مِنْ رَبِكُم ﴾ إنكار لعزمهم على قتله ، وفي قوله : ﴿ مِن رَبَّكُم ﴾ دليل على أن في البينات التي جاء بها دلالة على أن الله ربهم أيضاً كما اتخذه رباً فقتله قتل رجل جاء بالحق من ربهم .

قوله : ﴿ وَإِنْ يَكَ كَاذَبًا فَعَلَيْهِ كَذَبِهِ ﴾ قيل : إن ذكره هذا التقدير تلطف منه لا أنه كان شاكاً في صدقه .

وقوله: ﴿وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم فيه تنزيل في المخاصمة بالاكتفاء على أيسر التقادير وأقلها كأنه يقول: وإن يك صادقاً يصبكم ما وعدكم من أنواع العذاب ولا أقل من إصابة بعض ما يعدكم مع أن لازم صدقه إصابة جميع ما وعد.

وقوله: ﴿إِنَّ الله لا يهدي من هو مسرف كذاب ﴾ تعليل للتقدير الثاني فقط والمعنى إن يك كاذباً كفاه كذبه وإن يك صادقاً يصبكم بعض الذي يعدكم لأنكم حينئذ مسرفون متعدون طوركم كذابون في نفي ربوبية ربكم واتخاذ أرباب من دونه والله لا يهدي من هو مسرف كذاب، وأما على تقدير كذبه فلا ربوبية لمن اتخذه رباً حتى يهديه أو لا يهديه.

ومن هنا يظهر أن ما ذكره بعضهم من كون الجملة تعليلًا للتقديرين جميعاً متعلقة بكلتا الجملتين غير مستقيم .

قوله تعالى : ﴿ يَا قُومُ لَكُمُ الْمَلُكُ اليَّومُ ظَاهِرِينَ فِي الْأَرْضُ فَمَنَ يَنْصَرُنَا مَنَ بأس الله إن جاءنا ﴾ ظهورهم غلبتهم وعلوهم في الأرض ، والأرض أرض مصر ، وبأس الله أخذه وعذابه والاستفهام للإنكار .

والمعنى: يا قوم لكم الملك حال كونكم غالبين عالين في أرض مصر على من دونكم من بني إسرائيل فمن ينصرنا من أخذ الله وعذابه كما يعدنا به موسى إن جاءنا ؟ وقد أدخل نفسه فيهم على تقدير مجيء الباس ليكون أبلغ في النصح وأوقع في قلوبهم أنه يريد لهم من العافية ما يريده لنفسه.

قوله تعالى : ﴿قال فرعون ما أريكم إلا ما أرى وما أهديكم إلا سبيل الرشاد﴾ أي طريق الصواب المطابقة للواقع يريد أنه على يقين مما يهدي إليه قومه

من الطريق وهي مع كونها معلومة له مطابقة للواقع ، وهذا كان تمويها منه وتجلداً .

قوله تعالى : ﴿وقال الذي آمن يا قوم إني أخاف عليكم مشل يوم الأحزاب﴾ إلى قوله ﴿للعباد﴾ المراد بالذي آمن هـ و مؤمن آل فرعـ ون ، ولا يعبؤ بما قيـل : إنه موسى لقوة كلامه، والمراد بالأحزاب الأمم المذكورون في الآية التالية قوم نوح وعاد وثمود والذين من بعدهم ، وقوله : ﴿مثل دأب قوم نوح﴾ بيان للمثل السابق والدأب هو العادة .

والمعنى: يا قوم إني أخاف عليكم مثل يـوم الأقـوام المـاضين مثـل العـادة الجـارية من العـذاب عليهم واحداً بعـد واحد لكفـرهم وتكذيبهم الـرسل، أو مثـل جزاء عادتهم الدائمة من الكفر والتكذيب وما الله يريد ظلماً للعباد.

قوله تعالى : ﴿ويا قوم إني أخاف عليكم يوم التناد﴾ إلى قوله ﴿من هاد﴾ يوم التناد يوم القيامة ، ولعل تسميته بـذلك لكـون الظالمين فيـه ينادي بعضهم بعضاً وينادون بالويل والثبور على ما اعتادوا به في الدنيا .

وقيل: المراد بالتنادي المناداة التي تقع بين أصحاب الجنة وأصحاب النار على ما ذكره الله تعالى في سورة الأعراف، وهناك وجوه أخر ذكروها لا جـدوى فيها.

وقوله: ﴿يوم تولون مدبرين ما لكم من الله من عاصم ﴾ المراد به يوم القيامة ولعل المراد أنهم يفرون في النار من شدة عذابها ليتخلصوا منها فردوا إليها كما قال تعالى: ﴿كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أُعيدوا فيها وذوقوا عذاب الحريق ﴾(١).

وقوله: ﴿وَمَن يَضَلَلُ اللهُ فَمَا لَهُ مَنْ هَادَ﴾ بَمَنْزَلَةُ التَّعَلَيْلُ لَقُولُه: ﴿مَا لَكُمْ مَنَ الله مَن عَاصِمَ﴾ أي تفرون مدبرين ما لكم من عاصم ولـوكان لكـان من جانب الله وليس وذلك لأن الله أضلهم ومن يضلل الله فما له من هاد.

قوله تعالى : ﴿ولقد جماءكم يوسف من قبل بالبينات﴾ إلى آخر الآيـة . لما ذكر أن الله أضلهم ولا هادي لهم استشهد له بما عاملوا بـه يوسف على الله أضلهم ولا هادي لهم استشهد له بما عاملوا بـه يوسف على الله أضلهم ولا هادي لهم استشهد له بما عاملوا بـه يوسف على الله أضلهم ولا هادي لهم استشهد له بما عاملوا بـه يوسف على الله أضلهم ولا هادي لهم استشهد له بما عاملوا بـه يوسف على الله أن الله أن

<sup>(</sup>١) الحج : ٢٢ .

إليهم حيث شكوا في نبوته ما دام حياً ثم إذا مات قالوا: لا نبي بعده .

فالمعنى : وأقسم لقد جاءكم يوسف من قبل بالآيات البينات التي لا تدع ريباً في رسالته من الله فما زلتم في شك مما جاءكم به ما دام حياً حتى إذا هلك ومات قلتم لن يبعث الله من بعده رسولاً فناقضتم أنفسكم ولم تبالوا .

ثم أكده ـ وهو في معنى التعليـل ـ بقولـه : ﴿كَذَلَكَ يَضُـلُ اللهُ مَنَ هُـوَ مُسرف مرتاب﴾ .

قوله تعالى : ﴿الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم﴾ النح وصف لكل مسرف مرتاب فإن من تعدي طوره بالإعراض عن الحق واتباع الهوى واستقر في نفسه الارتياب فكان لا يستقر على علم ولا يطمئن إلى حجة تهديه إلى الحق جادل في آيات الله بغير برهان إذا خالفت مقتضى هواه .

وقوله: ﴿كذلك يبطبع الله على كل قلب متكبر جبار ﴾ يفيد أن قلوبهم مطبوع عليها فلا يفقهون حجة ولا يركنون إلى برهان.

قوله تعالى : ﴿وقال فرعون يا هامان ابن لمي صرحاً ﴾ إلى قوله ﴿في تباب﴾ أمر منه لوزيره هامان أن يبني لـه بناء يتوصل بـه إلى الإطلاع إلى إلـه موسى ولعله أصدر هذا الأمر أثناء محاجة الذي آمن وبعد الانصراف عن قتل موسى ولذلك وقع ذكره بين مواعظ الذي آمن واحتجاجاته .

والصرح ـ على ما في المجمع ـ البناء الظاهر الذي لا يخفى على عين الناظر وإن بعد ، والأسباب جمع سبب وهو ما تتوصل به إلى ما يبتعد عنك .

وقوله: ﴿لعلي أبلغ الأسباب﴾ في معنى التعليل لأمره ببناء الصرح ، والمعنى آمرك ببنائه لأني أرجو أن أبلغ بالصعود عليه الأسباب ثم فسر الأسباب بقوله: ﴿أسباب السماوات﴾ وفرع عليه قوله: ﴿فأطلع إلى إله موسى كأنه يقول: إن الإله الذي يدعوه ويدعو إليه موسى ليس في الأرض إذ لا إله فيها غيري فلعله في السماء فابن لي صرحاً لعلي أبلغ بالصعود عليه الأسباب السماوية الكاشفة عن خبايا السماء فأطلع من جهتها إلى إله موسى وإني لأظنه كاذباً.

وقيل : إن مراده أن يبني له رصداً يرصد فيه الأوضاع السماوية لعله يعشر فيها على ما يستدل به على وجود إله موسى بعد اليأس عن الظفر عليه بالوسائـل الأرضية

وهو حسن ، وعلى أي حال لا يستقيم ما ذكره على شيء من مـذاهب الوثنيـة فلعله كان منه تمويهاً على الناس أو جهلًا منه وما هو من الظالمين ببعيد .

وقوله: ﴿وكذلك زين لفرعون سوء عمله وصد عن السبيل ﴾ مفاد السياق أنه في معنى إعطاء الضابط لما واجه به فرعون الحق الذي كان يدعوه إليه موسى فقد زين الشيطان له قبيح عمله فرآه حسناً وصده عن سبيل الرشاد فرآى انصداده عنها ركوباً عليها فجادل في آيات الله بالباطل وأتى بمثل هذه الأعمال القبيحة والمكائد السفهية لإدحاض الحق.

ولـذلك ختمت الآيـة بقولـه : ﴿وما كيـد فـرعـون إلا في تبـاب﴾ أي هـلاك وانقطاع .

قوله تعالى : ﴿ يَا قُومَ إِنَّمَا هَذُهُ الْحَيَاةُ الْدُنَيَا مَتَاعُ وَإِنْ الْآخِرَةُ هِي دَارُ القرار ﴾ هذا هو السناد الذي يستند إليه سلوك سبيل الرشاد والتدين بدين الحق لا غنى عنه بحال وهو الاعتقاد بأن للإنسان حياة خالدة مؤبدة هي الحياة الآخرة وأن هذه الحياة الدنيا متاع في الآخرة ومقدمة مقصودة لأجلها ، ولذلك بدأ به في بيان سبيل الرشاد ثم ذكر السيئة والعمل الصالح .

قوله تعالى : ﴿من عمل سيئة فلا يجزى إلا مثلها﴾ إلى آخر الآية . أي إن الذي يصيبه ويعيش به في الآخرة يشاكل ما أتى في هذه الحياة الدنيا التي هي متاع فيها فإنما الدنيا دار عمل والآخرة دار جزاء .

من عمل في الدنيا سيئة ذات صفة المساءة فلا يجزي في الأخرة إلا مثلها مما يسوؤه ومن عمل صالحاً من ذكر أو أنثى من غير فرق بينهما في ذلك والحال أنه مؤمن فاولئك يدخلون الجنة يرزقون فيها بغير حساب .

وفيه إشارة إلى المساواة بين الذكر والأنثى في قبول العمل وتقييد العمل

الصالح في تأثيره بالإيمان لكون العمل حبطاً بدون الإيمان قال تعالى : ﴿وَمِنْ يَكُونُ الْإِيمَانُ فَقَدْ حَبْطُ عَمْلُهُ﴾(١) إلى غيرها من الآيات .

وقد جمع الدين الحق وهو سبيل الرشاد في أوجز بيان وهو أن لـلإنسان دار قرار يجزى فيها بما عمل في الدنيا من عمل سيء أو صالح فليعمل صالحاً ولا يعمل سيئاً ، وزاد بياناً إذ أفاد أنه إن عمل صالحاً يرزق بغير حساب .

قوله تعالى: ﴿ويا قوم ما لي أدعوكم إلى النجاة وتدعونني إلى النارك إلى قوله ﴿العزيز الغفار ﴾ كأنه لما دعاهم إلى التوحيد قابلوه بدعوته إلى عبادة آلهتهم أو قدرها لهم لما شاهد جدالهم بالباطل وإصرارهم على الشرك فنسب إليهم الدعوة بشهادة حالهم فأظهر العجب من مقابلتهم دعوته الحقة بدعوتهم الباطلة .

فقال: ويا قوم ما لي أدعوكم إلى النجاة أي النجاة من النار وتدعونني إلى النار وقد كان يدعوهم إلى سبب النجاة ويدعونه إلى سبب دخول النار فجعل الدعوة إلى السببين دعوة إلى المسببين أو لأن الجزاء هو العمل بوجه.

ثم فسر ما دعوه إليه وما دعاهم إليه فقال: تـدعونني لأكفر أي إلى أن أكفر بالله وأشرك به ما ليس لي به علم أي أشرك به شيئاً لا حجة لي على كونه شريكاً فأفتري على الله بغير علم ، وأنا أدعوكم إلى العزيز الذي يغلب ولا يُغلب ، الغفار لمن تاب إليه وآمن به أي أدعوكم إلى الإيمان به والإسلام له .

قوله تعالى: ﴿لا جرم أن ما تدعونني إليه ليس له دعوة في الدنيا ولا في الآخرة ﴾ النخ لا جرم بمعنى حقاً أو بمعنى لا بد ، ومفاد الآية إقامة الحجة على عدم كون ما يدعون إليه إلها من طريق عدم الدعوة إليه وفي ذلك تأييد لقوله في الآية السابقة ﴿ما ليس لى به علم ﴾ .

والمعنى: ثبت ثبوتاً أن ما تدعونني إليه مما تسمونه شريكاً له سبحانه ليس له دعوة في الدنيا إذ لم يعهد نبي أرسل إلى الناس من ناحيته ليدعوهم إلى عبادته، ولا في الآخرة إذ لا رجوع إليه فيها من أحد، وأما الذي أدعوكم إليه وهو الله سبحانه فإن له دعوة في الدنيا وهي التي تصداها أنبياؤه ورسله المبعوثون من عنده

<sup>(</sup>١) المائدة: ٥ ،

المؤيدون بالحجج والبينات ، وفي الأخرة وهي التي يتبعها رجوع الخلق إليه لفصل القضاء بينهم ، قال تعالى : ﴿ يُوم يدعوكم فتستجيبون بحمده ﴾ (١) .

ومن المعلوم كما قررناه في ذيل قوله تعالى : ﴿هُو الذِي يريكم آياته﴾ الآية ١٣ من السورة أن الربوبية لا تتم بدون دعوة في الدنيا ونظيرتها الدعوة في الآخرة ، وإذ كان الذي يدعوهم إليه ذا دعوة في الدنيا والآخرة دون ما يـدعونـه إليه فهو الإله دون ما يدعون إليه .

وقوله: ﴿وإن مردنا إلى الله وأن المسرفين هم أصحاب النار﴾ معطوف على قوله: ﴿أَن مَا تَدْعُونَنِي﴾ أي لا جرم أن مردنا إلى الله فيجب الإسلام له واتباع سبيله ورعاية حدود العبودية ، ولا جرم أن المسرفون وهم المتعدون طور العبودية ـ وهم أنتم ـ أصحاب النار فالذي أدعوكم إليه فيه النجاة دون ما تدعونني إليه .

قوله تعالى : ﴿ فَسَنْدُكُونَ مَا أَقُولُ لَكُمْ وَافُوضُ أَمْرِي إِلَى الله إِنْ الله بصير بالعباد﴾ صدر الآية موعظة وتخويف لهم وهو تفريع على قوله : ﴿ وأن مردنا إلى الله ﴾ الخ أي إذ كان لا بد من الرجوع إلى الله وحلول العذاب بالمسرفين وأنتم منهم ولم تسمعوا اليوم ما أقول لكم فستذكرون ما أقول لكم حين عاينتم العذاب وتعلمون عند ذاك أني كنت ناصحاً لكم .

وقوله: ﴿وافوض أمري إلى الله ﴾ التفويض على ما فسره الراغب هو الرد فتفويض الأمر إلى الله رده إليه فيقرب من معنى التوكل والتسليم والاعتبار مختلف: فالتفويض من العبد رده ما نسب إليه من الأمر إلى الله سبحانه وحال العبد حينئذ حال من هو أعزل لا أمر راجعاً إليه ، والتوكل من العبد جعله ربه وكيلاً يتصرف فيما له من الأمر ، والتسليم من العبد مطاوعته المحضة لما يريده الله سبحانه فيه ومنه من غير نظر إلى انتساب أمر إليه فهي مقامات ثلاث من مقامات العبودية: التوكل ثم التضويض وهو أدق من من التوكل ثم التسليم وهو أدق منهما .

وقوله: ﴿إِنَ الله بصير بالعباد﴾ تعليل لتفويضه أمره إلى الله ، وفي وضع اسم المجلالة موضع ضميره ـ وكان مقتضى البظاهر الإضمار إشارة إلى علة بصيرته بالعباد كأنه قيل : إنه بصير بالعباد لأنه الله عز اسمه .

قوله تعالى : ﴿ فُوقِهُ الله سيئات ما مكروا ﴾ تفريع على تفويضه الأمر إلى الله

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٥٢ .

فكفاه الله شرهم ووقاه سيئات مكرهم ، وفيه إشارة إلى أنهم قصدوه بـالسوء لكن الله دفعهم عنه .

قوله تعالى : ﴿وحاق بآل فرعون سوء العذاب ﴾ إلى قوله ﴿أَشَدُ العذاب ﴾ أي نزل بهم وأصابهم العذاب السيء فسوء العذاب من إضافة الصفة إلى موصوفها وفي التوصيف بالمصدر مبالغة ، وآل فرعون أشياعه وأتباعه ، وربما يُقال آل فلان ويشمل نفسه .

وقوله: ﴿ النَّارِ يَعْرَضُونَ عَلَيْهَا خُدُواً وَعَشَياً وَيُومَ تَقُومُ السَّاعَةُ أَدْخُلُوا آلُ فرعون أشد العذاب﴾ ظاهر السياق أنه بيان لسوء العذاب وليس من الاستئناف في شيء .

والآية صريحة أولاً في أن هناك عرضاً على النار ثم إدخالاً فيها والإدخال أشد من العرض ، وثانياً : في أن العرض على النار قبل قيام الساعة التي فيها الإدخال وهو عذاب البرزخ ـ عالم متوسط بين الموت والبعث ـ وثالثاً : أن التعذيب في البرزخ ويوم تقوم الساعة بشيء واحد وهو نار الأخرة لكن البرزخيين يعذبون بها من بعيد وأهل الأخرة بدخولها .

وفي قوله : ﴿ عَدُواً وعشياً ﴾ إشارة إلى التوالي من غير انقطاع ، ولعل لأهل البرزخ لعدم انقطاعهم عن الدنيا بالكلية نسبة ما إلى الغداة والعشي .

وفي قوله : ﴿ويوم تقوم الساعة ادخلوا﴾ إيجاز بالحذف والتقدير يقال : أدخلوا آل فرعون أشد العذاب .

قوله تعالى: ﴿وإذ يتحاجون في النار فيقول الضعفاء للذين استكبروا﴾ إلى قوله ﴿بين العباد﴾ يفيد السياق أن الضمير في ﴿يتحاجون﴾ لآل فرعون ومن الدليل على ذلك تغيير السياق في قوله بعد: ﴿وقال الذين في النار﴾ والمعنى وحاق بآل فرعون سوء العذاب إذ يتحاجون في النار أو واذكر من سوء عذابهم إذ يتحاجون في النار فيقول الضعفاء منهم للذين استكبروا إنا كنا في الدنيا لكم تبعاً وكان لازم ذلك أن تكفونا في الحوائج وتنصرونا في الشدائد ولا شدة أشد مما نحن فيه فهل أنتم مغنون عنا نصيباً من النار وإن لم يكن جميع عذابها فقد قنعنا بالبعض.

وهذا ظهور مما رسخ في نفوسهم في الدنيا من الالتجاء بكبريائهم ومتبوعيهم من

دون الله يظهر منهم ذلك يوم القيامة وهم يعلمون أنهم في يوم لا تغني فيه نفس عن نفس شيئاً والأمر يـومئذ لله ولـه نظائـر محكية عنهم في كـلامه تعـالى من كذبهم يـومئذ وخلفهم وإنكارهم أعمالهم وتكذيب بعضهم لبعض وغير ذلك .

وقوله: ﴿قال الذين استكبروا إنا كل فيها إن الله قد حكم بين العباد﴾ جواب من مستكبريهم عن قولهم ومحصلة أن اليوم يوم جزاء لا يوم عمل فالأسباب ساقطة عن التأثير وقد طاحت منا ما كنا نتوهمه لأنفسنا في الدنيا من القوة والقدرة فحالنا وحالكم ونحن جميعاً في النار واحدة .

فقولهم : ﴿إِنَا كُلُّ فَيَهَا إِنْ اللهُ قَـدَ حَكُم بِينَ الْعَبَادَ﴾ مضاده أن ظهور الحكم الإلهي قد أبطل أحكام سائر الأسباب وتأثيراتها وأثبتنا على ما نحن فيه من الحال في حد سواء فلسنا نختص دونكم بقوة حتى نغني عنكم شيئاً من العذاب .

ومما قيل في الآية أن الضمير في قـوله : ﴿ يتحـاجون ﴾ لمـطلق الكفار من أهـل النار وهو بعيد كما عرفت ، وقيل : الضمير لقريش وهو أبعد .

قوله تعالى : ﴿ وقال الذين في النار لخزنة جهنم ادعوا ربكم يخفف عنا يوماً من العذاب مكالمة بين أهل النار ـ ومنهم آل فرعون ـ وبين خزنة جهنم أوردها سبحانه تلو قصة آل فرعون ، وهم إنما سألوا الخزنة أن يدعوا لهم ليأسهم من أن يستجاب منهم أنفسهم .

والمراد باليـوم من العذاب مـا يناسب من معنى اليـوم لعالمهم الـذي هم فيـه ، ويؤل معناه إلى قطعة من العذاب .

قوله تعالى : ﴿قالوا أو لم تك تأتيكم رسلكم بالبينات قالوا بلى قالوا فادعوا وما دعاء الكافرين إلا في ضلال أجابوهم بالاستخبار عن إتيان رسلهم إياهم بالبينات فاعترفوا بذلك وهو اعتراف منهم بأنهم كفروا بهم مع العلم بكونهم على الحق وهو الكفر بالنبوة فلم يجبهم الخزنة فيما سألوهم من الدعاء إثباتاً ولا نفياً بل ردوهم إلى أنهم لا يستجاب لهم دعاء .

وقوله: ﴿وَمَا دَعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَالَ﴾ أي إن دَعَاءُهُم قد أَحَاطُ بِهُ الضَّلَالُ فلا يهتدي إلى هدف الإجابة وهو تتمة كلام الخزنة على ما يعطيه السياق، ويحتمل أن يكون من كلامه تعالى ، على بعد .

والجملة على أي حال تفيد معنى التعليل وللمحصل : ادعوا فلا يستجاب لكم فإنكم كافرون ، والكافرون لا يستجاب لهم دعاء .

وتعليق حكم عدم الاستجابة بوصف الكفر مشعر بعليته وذلك أن الله سبحانه وإن وعد عباده وعداً قطعياً أن يجيب دعوة من دعاه منهم فقال : ﴿ أُجيب دعوة الداع إذا دعان ﴾ (١) ، والدعاء إذا كان واقعاً على حقيقته لا يرد البتة لكن الذي يتضمنه متن هذا الموعد هو أن يكون هناك دعاء وطلب حقيقة وأن يتعلق ذلك بالله حقيقة أي يدعو الداعي ويطلب جداً وينقطع في ذلك إلى الله عن سائر الأسباب التي يسميها أسباباً .

والكافر بعذاب الآخرة وهو الذي ينكرها ويستر حقيقتها لا يتمشى منه طلب جدي لرفعه أما في الدنيا فظاهر ، وأما في الآخرة فلأنه وإن أيقن به بالمعاينة وانقطع إلى الله سبحانه لما هو فيه من الشدة وقد انقطعت عنه الأسباب لكن صفة الإنكار لزمته وبالاً وقد جوزي بها فلا تدعه يطلب ما كان ينكره طلباً جدياً .

على أن الكلام في انقطاعه إلى الله أيضاً كالكلام في طلبه الجدي للتخلص وأنى له الانقطاع إلى الله هناك ولم يتلبس به في الدنيا فافهمه .

وبذلك ينظهر ضعف الاستندلال بالآية على أن دعاء الكافر لا يستجاب مطلقاً فإنك عرفت أن مدلول الآية عدم استجابة دعائه فيما يكفر به وينكره لا مطلقاً كيف؟ وهناك آيات كثيرة تذكر استجابة دعائه في موارد الاضطرار.

قوله تعالى: ﴿إِنَا لَنْتَصَرَ رَسَلْنَا وَالَّذِينَ آمِنُوا فِي الْحَيَاةُ الدُنْيَا وَيُومَ يَقُومُ الْأَشْهَادِ﴾ الأشهاد جمع شهيبد بمعنى شاهد، والآية وعد نوعي لا وعد شخصي لكل واحد شخصي منهم في كل واقعة شخصية، وقد تقدم كلام في معنى النصر الإلهي في تفسير قوله تعالى: ﴿إِنْهُمُ لَهُمُ المنصورُونُ﴾(٢).

قوله تعالى: ﴿ ويوم لا ينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار ﴾ تفسير ليوم يقوم الأشهاد، وظاهر إضافة المصدر إلى فاعله في قوله ﴿ معذرتهم ﴾ ولم يقل: أن يعتذروا، تحقق معذرة ما منهم يومئذ، وأما قوله: ﴿ هذا يوم لا ينطقون ولا يؤذن لهم فيعتذرون ﴾ (٣) فمحمول على بعض مراحل يوم القيامة وعقباته لدلالة آيات أخرى على وقوع تكلم ما منهم يومئذ.

(1) البقرة : ١٨٦ . (٢) الصافات : ١٧٢ · (٣) المرسلات : ٣٦ .

الجزء الرابع والعشرون

وقوله : ﴿ولهم اللعنة﴾ أي البعد من رحمة الله ، وقوله : ﴿لهم سوء الدار﴾ أي الدار السيئة وهي جهنم .

قوله تعالى : ﴿ ولقد آتينا موسى الهدى وأورثنا بني إسرائيل الكتاب ﴾ إلى قول ﴿ الألباب ﴾ خاتمة لما تقدم من إرسال موسى بالآيات والسلطان المبين ومجادلة آل فرعون في الأيات بالباطل ومحاجة مؤمن آل فرعون ، يشير بها وقمد صدرت بـلام القسم إلى حقية ما أرسل به وظلمهم فيما قابلوه به .

والمراد بالهدى الدين الذي أوتيه موسى ، و «بإيراث بني إسرائيل الكتاب، إبقاء التوراة بينهم يعملون بها ويهتدون .

وقوله : ﴿ هـ لدى وذكرى لأولي الألباب ﴾ أي حال كون الكتاب هـ دى يهتدي بـ ه عامتهم وذكرى يتذكر به خاصتهم من أولي الألباب .

# ( **بحث** روائی )

في العلل بـإسناده عن إسمـاعيل بن منصـور أبي زياد عن رجـل عن أبي عبد الله مَشِنْكِهِ في قول فرعون : ﴿ذروني أقتل موسى﴾ ما كان يمنعه ؟ قال : منعته رشــدته ، ولا يقتل الأنبياء ولا أولاد الأنبياء إلا أولاد الزنا .

وفي المجمع قال أبـو عبد الله : التقيـة ديني ودين آبائي ، ولا دين لمن لا تقيـة له ، والتقية ترس الله في الأرض لأن مؤمن آل فرعون لو أظهر الإسلام لقتل .

أقول : والروايات من طرق الشيعة فيها كثيرة والآيات تؤيدها كقوله : ﴿ إِلَّا أَنْ تتقوا منهم تقاة ﴾(١) وقوله : ﴿ إلا من أكره وقلبه مطمئن بالإيمان ﴾ (١) .

وفي المحاسن بإسناده عن أيوب بن الحر عن أبي عبد الله مُنْالِنظِهِ في قـول الله : ﴿ فَوَقَاهُ اللهِ سَيْئَاتُ مَا مُكَرُوا ﴾ قال : أما لقد سَـطوا عليه وقتلوه ولكن أتـدرون ما وقاه ؟ وقاه أن يفتنوه في دينه .

أقول: وفي معناه بعض روايات أخر وفي بعض ما ورد من طرق أهـل السنة أن الله نجاه من القتل .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢٨ -(٢) النحل : ١٠٦ .

وفي الخصال عن الصادق مُلِئَكُهِ قال: عجبت لمن يفزع من أربع كيف لا يفزع إلى أربع ؟ \_ إلى أن قال \_ وعجبت لمن مكر به كيف لا يفزع إلى قوله: ﴿وافوض أمري إلى الله إن الله بصير بالعباد﴾ فبإني سمعت الله تعالى يقول بعقبها: ﴿فوقاه الله سيئات ما مكروا﴾ .

أقول : وهو مروي في غير هذا الكتاب .

أقول : مراده على بالدنيا البرزخ وهو كثير الورود في رواياتهم .

وفي المجمع عن نافع عن ابن عمر أن رسول الله سينائي قال: إن أحدكم إذا مات عرض عليه مقعده بالغداة والعشي فإن كان من أهل الجنة فمن الجنة ، وإن كان من أهل النار فمن النار يُقال: هذا مقعدك حتى يبعثك الله يـوم القيامة أورده البخاري ومسلم في الصحيح .

أقول: ورواه السيوطي في الدر المنثور عنهما وعن ابن أبي شيبة وابن مردويه وهذا المعنى كثير الورود في روايات أئمة أهل البيت عليهم السلام، وقد مر كثير منها في البحث عن البرزخ في الجزء الأول من الكتاب وغيره من المواضع.

فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ آللَّهِ حَقَّ وَآسْتَغْفِرْ لِنَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيّ وَالْإِبْكَارِ (٥٥) إِنَّ آلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ آللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ بِالْعَشِيِّ وَالْإِبْكَارِ (٥٥) إِنَّ آلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ آللَّهِ بِغَيْرِ سُلْطَانٍ أَتَنَهُمْ إِنَّ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ أَتَنَهُمْ إِنَّ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ أَتَنَهُمْ إِنَّ فِي صُدُورِهِمْ إِلَّا كِبْرُ مَا هُمْ بِبَالِغِيهِ فَاسْتَعِذْ بِاللَّهِ إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ (٥٥) لَخَلْقُ آلسَّمْ وَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ آلسَّمِيعُ الْبَعِيمُ وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ آلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٧٥) وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ النَّاسِ وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ آلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٧٥) وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَىٰ

وَالْبَصِيرُ وَٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ وَلَا الْمُسِيءُ قَلِيلًا مَا تَتَذَكَّرُونَ (٥٨) إِنَّ ٱلسَّاعَةَ لَآتِيَةً لَا رَيْبَ فِيهَا وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ ٱلنَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ (٥٩) وَقَالَ رَبُّكُمُ آدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ يَؤْمِنُونَ (٥٩) وَقَالَ رَبُّكُمُ آدْعُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ (٢٠).

# (بیان)

لما قص قصة موسى وإرساله بالحق إلى فرعون وقومه ، ومجادلتهم في آيات الله بالباطل ومكرهم فيها ونصره تعالى لنبيه وإبطاله كيدهم وما آل إليه أمرهم من خيبة السعي وسوء المنقلب فرّع على ذلك أمر نبيه منافش بالصبر منبها له أن وعد الله بالنصر حق وأن كيد قومه وجدالهم بالباطل واستكبارهم عن قبول دعوته سبيطل ويعود وبالا على أنفسهم فليسوا بمعجزي الله وستقوم الساعة الموعودة ويدخلون جهنم داخرين .

قوله تعالى: ﴿فاصبر إن وعد الله حق﴾ إلى آخر الآية. تفريع على ما تقدم من الأمر بالاعتبار في قوله: ﴿أو لم يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة الذين كانوا من قبلهم﴾ وما أورد بعده من قصة موسى ومآل أمر المستكبرين المجادلين بالباطل ونصره تعالى للحق وأهله.

والمعنى: إذا كان الأمر على ذلك فاصبر على إيذاء المشركين ومجادلتهم بالباطل إن وعد الله حق وسيفي لك بما وعد، والمراد بالوعد ما في قوله قبيل هذا: ﴿إِنَا لَنْنُصُرُ رَسَلْنَا وَالَّذِينَ آمَنُوا﴾ الآية من وعد النصر.

وقوله: ﴿واستغفر لذنبك﴾ أمر له بالاستغفار لما يعد بالنسبة إليه ذنباً وإن لم يكن ذنباً بمعنى المخالفة للأمر المولوي لمكان عصمته والمناه أو وقد تقدم كلام في معنى الذنب والمغفرة في أواخر الجزء السادس من الكتاب.

وللذنب المنسوب إليه مَشِنَاتُهُ معنى آخر سنشير إليه في تفسير أول سـورة الفتح إن شاء الله تعالى ، وقيل : المراد بذنبه مُشِنَاتُ ذنب أمته أعطي الشفاعة فيه .

وقوله : ﴿وسبح بحمد ربك بالعشي والإبكار﴾ أي نزهـ سبحانـ مصاحبـاً

سورة المؤمن ـ آية ٥٥ ـ ٧٥ ....٠٠٠ ٢٤١ ... ٣٤١

لحمده على جميل آلائه مستمراً متوالياً بتوالي الأيام أو في كل صباح ومساء ، وكونه بالعشي والإبكار على المعنى الأول من قبيل الكناية .

وقيل : المراد به صلاتا الصبح والعصر ، والآية مدنية .

وفيه أن المسلم من الروايات ومنها أخبار المعراج أن الصلوات الخمس فرضت جميعاً بمكة قبل الهجرة فلو كان المراد به الفريضتين كان ذلك بمكة قبل فرض بقية الصلوات الخمس .

قوله تعالى: ﴿إِن الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم إن في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه النخ تأكيد لما تقدم في الآية السابقة من أمره مُنْوَاتُهُ بالصبر وتطييب نفسه بتأييد وعد النصر ، ومحصله أن هؤلاء المجادلين لا ينالون بغيتهم ولن ينالوا فلا يحزنك جدالهم وطب نفساً من ناحيتهم .

فقوله: ﴿إِنْ فِي صدورهم إلا كبر﴾ حصر للسبب الموجب لمجادلتهم في الكبر أي ليس عاملهم في ذلك طلب الحق أو الارتياب في آياتنا والشك فيها حتى يريدوا بها ظهور الحق ولا حجة ولا سلطان عندهم حتى يريدوا إظهارها بل الذي في صدورهم وهو الداعي لهم إلى الجدال ، الكبر ، يريدون به إدحاض الحق الصريح .

وقوله: ﴿ مَا هُمُ بِبَالْغِيهِ ﴾ الضمير لكبر باعتبار مسببه فإن الكبر سبب للجدال والجدال يراد به إبطال الحق ومحق الدعوة الحقة ، والمعنى ما هم ببالغي مرادهم وبغيتهم من الجدال الذي يأتون به لكبرهم .

وقوله: ﴿ فاستعذ بالله ﴾ أي فاستعذ بالله منهم بما لهم من الكبر كما استعاذ موسى من كل متكبر مجادل كما قال: ﴿ وقال موسى إني عذت بربي وربكم من كل متكبر لا يؤمن بيوم الحساب ﴾ .

وقوله : ﴿إنه هو السميع البصير﴾ أي السميع لدعاء عباده البصير بحوائجهم والذي يبصر ما هم فيه من شدة أو رخاء .

قوله تعالى: ولخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ولكن أكثر الناس لا يعلمون اللام للقسم، والمراد بالسماوات والأرض مجموع العالم، ومعنى الآية حسب ما يعطيه المقام أنهم ليسوا ببالغي بغيتهم وليسوا بمعجزين فإن

الله الذي قدر على خلق مجموع العالم ولم يعجزه ذلك على ما فيه من العظمة ليس يعجزه جزء يسير منه وهو الناس المخلوقون الذين هم أهـون عليه ولكن أكثـر الناس جاهلون يظنون بجهلهم أنهم يعجزون الله بجدال يجادلونه أو أي كيد يكيدونه .

قوله تعالى : ﴿وَمَا يَسْتُويَ الْأَعْمَى وَالْبَصِيْرِ ﴾ الخ لما ذكر أن أكثر الناس لا يعلمون أكده بأنهم ليسوا على وتيرة واحدة فإن منهم الأعمى والبصير ولا يستويان وعطف عليهما الذين آمنوا وعملوا الصالحات والمسيء فالطائفة الأولى أولو بصيرة يتذكرون بها والثانية أعمى الله قلوبهم فلا يتذكرون .

وقوله: ﴿قليلًا مَا تَتَذَكَّرُونَ﴾ خطاب للناس بـداعي التوبيـخ وهو الـوجه في الالتفات من الغيبة إلى الحضور.

قوله تعالى : ﴿إِن الساعة لآتية لا ريب فيها ولكن أكثر الناس لا يؤمنون﴾ ذكرَّهم تعالى في هذه الآية بإتيان الساعة وفي الآية التالية بدعوة ربهم إياهم إلى دعائه وعبادته كما نبه الذي آمن من آل فرعون في القصة السابقة بإتيان الساعة وبأن لله الدعوة وليس لآلهتهم دعوة في الدنيا ولا في الأخرة .

قوله تعالى : ﴿وقال ربكم ادعوني أستجب لكم ﴾ دعوة منه تعالى لعباده إلى دعائه ووعد بالاستجابة ، وقد أطلق الدعوة والدعاء والاستجابة إطلاقاً ، وقد أشبعنا الكلام في معنى الدعاء والإجابة في ذيل قوله تعالى : ﴿أُجِيب دعوة الداع إذا دعان﴾(١) في الجزء الأول من الكتاب .

وقوله: ﴿إِنْ الذِّينَ يَسْتَكُبُرُونَ عَنْ عَبَادَتِي سَيَدَخُلُونَ جَهُمْ دَاخُرِينَ﴾ الدخور الذَّلة ، وقد بدل الدعاء عبادة فدل على أن الدعاء عبادة .

# ( بحث روائي )

في الصحيفة السجادية : وقلت: ﴿ادعوني أستجب لكم إن الذين يستكبرون عن عبادتي سيدخلون جهنم داخرين﴾ فسميت دعاءك عبادة وتركه استكباراً وتـوعدت على تركه دخول جهنم داخرين .

وفي الكافي بإسناده عن حماد بن عيسى عن أبي عبد الله مُنْكُنَّهُ قال: سمعته

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٦ .

سورة المؤمن ـ آية ٥٨ ـ ٦٠ ...... ٢٠٠٠. . ٢٤٣

يقول: ادع ولا تقل: قد فرغ من الأمر فإن الدعاء هو العبادة إن الله عز وجل يقول: ﴿إِنْ اللَّهِ عَلَى عَبَادَتِي سيلنخلون جهنم داخرين﴾ وقال: ﴿ادعوني أستجب لكم﴾ .

أقول: قوله مَشْنَظُه: فإن الدعاء ـ إلى قوله ـ داخرين احتجاج على ما ندب إليه أولاً بقوله: ادع ، وقوله: وقال: ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾ احتجاج على ما قاله ثانياً: ولا تقل: قد فرغ من الأمر ولذا قدم مَشْنَظِه في بيانه ذيل الآية على صدرها.

وفي الخصال عن معاوية بن عمار عن أبي عبد الله طلنات قال : يها معاوية من أعطي ثلاثة لم يحرم ثلاثة : من أعطي الدعماء أعطي الإجمابة ، ومن أعطي الشكر أعطي الزيادة ومن أعطي التوكل أعطي الكفاية فإن الله عنز وجل يقول في كتابه : ﴿ وَمَن يَتُوكُلُ عَلَى الله فَهُ و حسبه ﴾ وقال : ﴿ لئن شكرتم لأزيدنكم ﴾ ، وقال : ﴿ وادعوني أستجب لكم ﴾ .

وفي التوحيد بإسناده إلى موسى بن جعفر عَلَمَتُهُ قال : قال قوم للصادق عَلَمَتُهُ : نُدعوه فلا يستجاب لنا . قال : لأنكم تدعون من لا تعرفونه .

أقسول: وقد أوردنما جملة من روايات المدعاء في ذيل قوله: ﴿أَجيب دعوة الداع إذا دعان﴾(١) في الجزء الأول من الكتاب.

\* \* \*

آللَّهُ آلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْلَيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَآلنَّهَارَ مُبْصِراً إِنَّ آللَّهُ لَذُو فَضْلَ عَلَى آلنَّاسِ وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَشْكُرُونَ (٢١) ذٰلِكُمُ لَلْهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ (٢٢) كَذٰلِكَ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِ شَيْءٍ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّىٰ تُؤْفَكُونَ (٢٢) كَذٰلِكَ يُؤْفَكُ آلَّذِينَ كَانُوا بِآيَاتِ آللَّهِ يَجْحَدُونَ (٣٢) آللَّهُ آلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ قَرَاراً وَآلسَّمَآءَ بِنَآءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الْأَرْضَ قَرَاراً وَآلسَّمَآءَ بِنَآءً وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٨٦ .

آلطَّيِّبَاتِ ذَٰلِكُمُ آللَّهُ رَبُّكُمْ فَتَبَارَكَ آللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ (١٤) هُوَ الْحَيُّ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُو فَادْعُوهُ مُحْلِصِينَ لَهُ آلدِينَ آلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٥٥) قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ آلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللَّهِ لَمَّا جَآءَنِيَ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ آلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللَّهِ لَمَّا جَآءَنِي الْنَيْنَاتُ مِنْ رَبِي وَأُمِرْتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبِّ الْعَالَمِينَ (٦٦) هُوَ آلَّذِي الْنَيْنَاتُ مِنْ تَرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يُخْوِجُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِنَالَعُواۤ أَشُدَّكُمْ مِنْ يُتَوفِّى مِنْ قَبُلُ وَلِتَبْلُغُواۤ لِيَلِي لِيَالِهُ مُن يُتَوفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُواۤ أَشَدُكُواۡ أَشُدُكُمْ مَنْ يُتَوفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُواۤ أَشَدُكُمْ مَنْ يُتَوفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُواۤ أَشَدَّكُمْ مُنْ يُتَوفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُواۤ أَجُلًا مُسَمَّى وَلَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ (٢٧) هُوَ آلَذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ فَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٢٥) هُو آلَذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ فَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٢٥) .

# ( بیسان )

رجع سبحانه ثانياً إلى الإشارة إلى آيات التوحيد توحيد الربوبية والألـوهية بعـد ما بدأ بها في السورة أولاً بقوله : ﴿هو الذي يريكم آياته﴾ .

قوله تعالى : ﴿ الله الذي جعل لكم الليل لتسكنوا فيه والنهار مبصراً ﴾ الآية . أي جعل لأجلكم الليل مظلماً لتسكنوا فيه من التعب الذي عرض لكم وجه النهار من جهة السعي في طلب الرزق ، والنهار مبصراً لتبتغوا من فضل ربكم وتكسبوا الرزق ، وهذا من أركان تدبير الحياة الإنسانية .

وقمد ظهر بمذلك أن نسبة الإبصار إلى النهار من المجاز العقلي لكن ليس من المبالغة في شيء كما ادعاه بعضهم .

وقوله: ﴿إِنْ الله لَذُو فَصَلَ عَلَى النَّاسُ وَلَكُنَ أَكُثُرُ النَّاسُ لَا يَشْكُرُونَ ﴾ امتنان عليهم بالفضل وتقريع لهم بعدم شكرهم له قبال هذا الفضل العظيم ولو شكروه لعبدوه ووضع ﴿النَّاسُ ﴾ الشَّاني موضع الضمير لـ لإشارة إلى أن من طبع الناس بما هم ناس كفران النعم كما قال: ﴿إِن الإنسان لظلوم كفار ﴾(١).

<sup>(</sup>۱) إبراهيم : ٣٤ .

قوله تعالى : ﴿ ذَلَكُمُ اللهُ رَبِكُمْ خَالَقَ كُلُّ شَيْءَ لَا إِلَهُ إِلَّا هُـو فَأَنَى تَؤْفَكُـونَ ﴾ أي ذلكم الله يدبر أمر حياتكم ورزقكم بسكون الليـل وسعي النهار هـو الله تعالى وهـو ربكم لأن تدبير أمركم إليه .

وقوله: ﴿ خَالَقَ كُلُ شَيَّ ﴾ أي ورب كُلُ شيء لأنه خَالَقَ كُلُ شيء والخلق لا ينفك عن التدبير ولازم ذلك أن لا يكون في الوجود رب غيره لا لكم ولا لغيركم ولذلك عقبه بقوله: ﴿ لا إله إلا هُو ﴾ أي فإذن لا معبود بالحق غيره إذ لوكان هناك معبود آخر كان رب آخر فإن الألوهية من شؤون الربوبية.

وقوله : ﴿ فَأَنِّي تَؤْفَكُونَ ﴾ أي فكيف تصرفون عن عبادته إلى عبادة غيره .

قوله تعالى : ﴿كذلك يؤفك الـذين كانـوا بآيـات الله يجحدون﴾ أي كمثـل هذا الإفك يؤفك الجاحدون لآيات الله فإن الآيات ظاهرة غير خفية فالانصراف عن مدلـولها لا سبب له إلا الجحود .

قوله تعالى : ﴿ الله الذي جعل لكم الأرض قراراً والسماء بناء ﴾ إلى آخر الآية القرار المستقر الذي يستقر عليه ، والبناء \_ على ما قيل \_ القبة ومنه أبنية العرب للقباب المضروبة عليهم . يذكر تعالى نعمة استقرار الإنسان على الأرض وتحت السماء .

وقوله: ﴿وصوركم فأحسن صوركم﴾ الفاء للتفسير والمعنى أحسن خلق صوركم وذلك أن الإنسان جهز من دقائق التجهيز في صورته بما يقوى به من الأعمال المتنوعة العجيبة على مالا يقوى عليه شيء من سائر الموجودات الحية ، ويلتذ من مزايا الحياة بما لا يتيسر لغيره أبداً .

وقوله: ﴿ورزقكم من الطيبات﴾ هي الأرزاق المتنوعة التي تلائم بطبائعها طبيعة الإنسان من الحبوب والفواكه واللحوم وغيرها، وليس في الحيوان متنوع في الرزق كالإنسان.

وقوله: ﴿ فَلَكُمُ اللهُ رَبِكُم ﴾ أي الصدبر لأمركم ، وقوله: ﴿ فتبارك الله رب العالمين ﴾ ثناء عليه عز وجل بربوبيته لجميع العالمين ، وقد فرعه على ربوبيته وتدبيره لإنسان إشارة إلى أن الربوبية واحدة وتدبيره لأمر الإنسان عين تدبيره لأمر العالمين جميعاً فإن النظام الجاري نظام واحد روعي في انطباقه على كل ، انطباقه على الكل فهو سبحانه متبارك منشىء للخير الكثير فتبارك الله رب العالمين .

قوله تعالى : ﴿هو الحي لا إله إلا هو فادعوه مخلصين له الدين﴾ النخ في جملة ﴿هو الحي ﴿ إطلاق لا مقيد له لا عقلاً ولا نقلاً مضافاً إلى إفادة الحصر فمفادها أن له تعالى وحده حياة لا يداخلها موت ولا يزيلها فناء فهو تعالى حي بذاته وغيره كائناً ماكان حي بإحياء غيره .

وإذا فرض هناك حي بذاته وحي بغيره لم يستحق العبادة بـذاته إلا من كـان حياً بذاته ، ولذلك عقب قوله : ﴿ لا إِله إِلا هُو﴾ . .

وقد سيقت الجملتان توطئة لـلأمر بـدعائـه ولا مطلق دعـائه بـل دعائـه بالتـوحيد وإخلاص الدين له وحده لأنه الحي بذاته دون غيره ولأنـه المعبود بـالاستحقاق الـذاتي دون غيره ، ولذلـك فرع على قـوله : ﴿هـو الحي لا إله إلا هـو﴾ قـولـه : ﴿فـادعـوه مخلصين له الدين﴾ .

وقوله : ﴿ الحمد لله رب العالمين ﴾ ثناء عليه بربوبيته للعالمين .

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنِي نهيت أَنْ أُعبد الذين تدعون من دون الله لما جاءني البينات من ربي وأمرت أن أسلم لرب العالمين معنى الآية ظاهر ، وفيه إيئاس للمشركين من موافقته لهم في عبادة آلهتهم ، وقد تكرر هذا المعنى في سورة النزمر ويمكن أن يستأنس منه أن هذه السورة نزلت بعد سورة الزمر .

قوله تعالى : ﴿هُو الذي خلقكم من تراب ثم من نطفة﴾ المخ المراد بخلقهم من تراب خلق أبيهم آدم من تراب هو خلقهم منه أو المراد بخلقهم من تراب تكوين النطفة من البسائط الأرضية .

وقوله: ﴿ثم من نطقة ﴾ النح أي ثم خلقناكم من نطقة حقيرة معلومة الحال ﴿ثم من علقة ﴾ كذلك ﴿ثم يخرجكم ﴾ من بطون امهاتكم ﴿طفلا ﴾ أي أطفالاً ، والطفل \_ كما قيل \_ يطلق على الواحد والجمع قبال تعالى : ﴿أو الطفل الذين لم يظهروا على عورات النساء ﴾ (١) .

وثم لتبلغوا أشدكم اللام للغاية وكأن متعلقها محذوف والتقدير ثم ينشئكم لتبلغوا أشدكم وهو من العمر زمان اشتداد القوى وثم لتكونوا شيوخاً معطوف على

<sup>(1)</sup> النور: ۳۱.

﴿ لَتَبَلَغُوا﴾ ﴿ وَمَنْكُم مِن يَتُوفَى مِن قَبِلَ ﴾ فـ لا يبلغ أحـد هـذه المـراحـل من العمـر كالشيخوخة وبلوغ الأشد وغيرهما .

﴿ولتبلغوا أجلًا مسمى ﴿ وهـو النهايـة من الأمد المضـروب الذي لا سبيـل للتغير إليه أصلًا ، وهـو غايـة عامـة لجميع النـاس كيفما عمـروا قال تعـالى : ﴿ وأجل مسمى عنده ﴾ (١) . ولذلك لم تعطف الجملة بثم حتى تتميز من الغايتين المذكورتين سابقاً .

وقوله: ﴿ولعلكم تعقلون﴾ أي تدركون الحق بالتعقل المغروز فيكم ، وهذا غاية خلقة الإنسان بحسب حياته المعنوية كما أن بلوغ الأجل المسمى غاية حياته الدنيا الصورية .

قوله تعالى : ﴿هو الذي يحيي ويميت﴾ الخ أي هو الذي يفعل الإحياء والإماتة وفيهما نقل الأحياء من عالم إلى عالم وكل منهما مبدأ لتصرفاته بالنعم التي يتفضل بها على من يدبر أمره .

وقوله : ﴿ فَإِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيْكُونَ ﴾ تقدم تفسيره كراراً .

# ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج عبد بن حميد وابن أبي حاتم بسند صحيح عن أبي العالية قال: إن اليهود أتوا النبي منطنة وقالوا إن الدجال يكون منا في آخر الزمان ويكون من أمره فعظموا أمره وقالوا يصنع كذا فأنزل الله: ﴿إن الله يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم إن في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه قال: لا يبلغ الذي يقول. ﴿فاستعذ بالله ﴾ فأمر نبيه منطنة أن يتعوذ من فتنة الدجال ﴿لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس ﴾ الدجال.

وفيه أخرج ابن أبي حاتم عن كعب الأحبار في قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَجَادُلُونَ في آيات الله بغير سلطان﴾ قال: هم اليهود نزلت فيهم فيما ينتظرونه من أمر الدجال.

وفيه أخرج ابن المنذر عن ابن جريح في قوله : ﴿لَحْلَقَ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ أَكْبُرُ مِنْ خَلَقَ النَّاسِ﴾ قال : زعموا أن اليهود قالوا : ﴿يَكُونُ مِنَا مَلَكُ فِي آخر

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٢ .

الزمان البحر إلى ركبتيه، والسحاب دون رأسه ، يأخذ الطير بين السماء والأرض ، معه جبل خبز ونهر فنزلت : ﴿لخلق السماوات والأرض أكبر من خلق الناس﴾ .

أقول: قد عرفت فيما تقدم أن غرض السورة \_ كما يستفاد من سياق آياتها \_ التكلم حول استكبارهم ومجادلتهم في آيات الله بغير الحق فمنها ابتدأ الكلام وإليها يعود عودة بعد عودة كقوله: ﴿وما يجادل في آيات الله إلا الذين كفروا ﴾ وقوله: ﴿وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحق ﴾ وقوله: ﴿الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم كبر مقتاً ﴾ ، وقوله: ﴿إن الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم إن في صدورهم إلا كبر ﴾ ، وقوله: ﴿ألم تر إلى الذين يجادلون في آيات الله أنى يصرفون ﴾ .

فسياق آيات السورة يأبى أن يكون بعضها يختص بسبب في نزولها لا يشاركها فيه غيرها كما هو مؤدى هذه الروايات الثلاث .

على أن ما في الروايات من قصة إخبار اليهود بالدجال لا ينطبق على الآيتين السطباقاً ظاهراً بعد التأمل في مضمون الآيتين نفسهما أعني قوله: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ يَجَادُلُونَ ﴾ إلى قوله ﴿ وَلَكُنَ أَكْثُرُ النَّاسُ لا يَعْلُمُونَ ﴾ .

ومن هذا يظهـر أن القول بكـون الآيتين مدنيتين استنـاداً إلى هذه الـروايات كمـا ترى .

\* \* \*

أَلَمْ تَرَ إِلَى آلَّذِينَ يُجَادِلُونَ فِي آيَاتِ آللَّهِ أَنَىٰ يُصْرَفُونَ (٢٠) إِذِ آلَّذِينَ كَذَّبُوا بِالْكِتَابِ وَبِمَا أَرْسَلْنَا بِهِ رُسُلَنَا فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ (٢٠) إِذِ الْأَغْلَالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَآلسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٢١) فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي الْأَعْلالُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَآلسَّلَاسِلُ يُسْحَبُونَ (٢١) فِي الْحَمِيمِ ثُمَّ فِي النَّادِ يُسْجَرُونَ (٢٢) ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ (٢٣) مِنْ دُونِ النَّادِ يُسْجَرُونَ (٢٢) ثُمَّ قِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ (٢٢) مِنْ دُونِ النَّهِ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا كَذَٰلِكَ يُضِلُّ آللَّهُ اللَّهُ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا كَذَٰلِكَ يُضِلُّ آللَّهُ اللَّهُ قَالُوا ضَلُّوا عَنَّا بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا كَذَٰلِكَ يُضِلُّ آللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُرْضَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَ

الْمُتَكَبِّرِينَ (٧٦) فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ آللَّهِ حَقِّ فَاإِمَّا نُبِرِيَنَكَ بَعْضَ آلَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَقَّيَنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ (٧٧) وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ قَبْلِكَ مِنْ قَصْصْ عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ آللَّهِ فَإِذَا جَآءَ أَمْرُ آللَّهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ لِرَسُولِ أَنْ يَأْتِيَ بِآيَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ آللَّهِ فَإِذَا جَآءَ أَمْرُ آللَّهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ الْمُبْطِلُونَ (٧٨).

#### ( بیسان )

رجوع بعد رجوع إلى حديث المجادلين في آيات الله وقد تعرض لبيان مآل أمرهم بذكر ما آل إليه أمر أشباههم من الأمم الخالية ونصره تعالى لدينه في أول السورة إجمالاً ثم بذكر الحال في دعوة موسى مَشْنَةُ بالخصوص فيما قصه من قصته ونصره له بالخصوص ثم في ضمن أمر النبي مَشْنَةُ بالصبر ووعده بالنصر.

وهذا آخر كرة عليهم يذكر فيها مآل أمرهم وما يصرفون إليه وهـو العذاب المخلد ثم يأمر النبي مُمِنْكُ بالصبر ويعده بالنصر ويطيب نفسه بأن وعد الله حق .

قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذّينَ يَجَادُلُونَ فِي آيَاتَ اللهُ أَنَى يَصِرُفُونَ ﴾ ﴿ أَلَمْ تَعْجُبُ من تَسُ ﴾ مفيد للتعجيب و ﴿ أَنَى ﴾ بمعنى كيف ، والمعنى ألا تعجب أو ألم تعجب من أمر هؤلاء المجادلين في آيات الله كيف يصرفون عن الحق إلى الباطل وعن الهدى إلى الضلال .

والتعرض لحال المجادلين ههنا من حيث الإشارة إلى كونهم مصروفين عن الحق والهدى ومآل ذلك ، وفيما تقدم من قوله : ﴿إن الذين يجادلون في آيات الله بغير سلطان أتاهم إن في صدورهم إلا كبر ما هم ببالغيه من حيث إن الداعي لهم إلى ذلك الكبر وأنهم لا يبلغون ما يريدون فلا تكرار .

ومنه يظهر ما في قـول بعضهم: إن تكريـر ذكر المجـادلة محمـول على تعدد المجادل بأن يكون المجادلون المذكورون في الآية السابقة غير المذكـورين في هذه الأية أو على اختلاف ما فيه المجادلة كأن يكون المجادلة هناك في أمر البعث وههنا في أمر البعث وههنا في أمر التوحيد على أن فيه غفلة عن غرض السورة كما عرفت .

الجزء الرابع والعشرون 40.

قوله تعالى : ﴿الذين كذبوا بالكتاب وبما أرسلنا به رسلنا فسوف يعلمون ﴾ الذي يعطيه سياق الآيات التالية أن المراد بهؤلاء المجادلين هم المجادلون من قوم النبي عَمْلُونَ ، وعليه فالأنسب أن يكون المراد بالكتاب هو القرآن الكريم ، وبقوله : ﴿ بِمَا أُرْسَلْنَا بِهُ رَسَلْنَا ﴾ ما جاءت به الرسل عليهم السلام من عند الله من كتاب ودين فالوثنية منكرون للنبوة .

وقوله : ﴿ فسوف يعلمون ﴾ تفريع على مجادلتهم وتكذيبهم وتهديد لهم أي سوف يعلمون حقيقة مجادلتهم في آيات الله وتكذيبهم بالكتاب وبالرسل .

قوله تعالى : ﴿إِذْ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقُهُمْ وَالسَّلَاسُـلُ يُسْحِبُونَ فِي الْحَمْيُمُ ثُمُّ في النار يسجرون المجمع : الأغلال جمع غل وهنو طوق يندخل في العنق للذل والألم وأصله الدخول ، وقال : السلاسل جمع سلسلة وهي الحلق منتظمة في جهة الطول مستمرة وقبال: السحب جبر الشيء على الأرض. هـذا أصله، وقبال: السجر أصله إلقاء الحطب في معظم النار كالتنور الذي يسجر بالوقود . انتهي .

وقوله : ﴿إِذْ الْأَعْلَالُ فِي أَعْنَاقُهُم والسَّلَاسِلِ ﴾ ظرف لقوله : ﴿فسوف يعلمون﴾ قيل: الإتسان بإذ ـ وهـ و للماضي ـ للدلالة على تحقق الوقـ و وإن كان موقعه المستقبل فلا تنافي ، في الجمع بين سوف وإذ .

و ﴿الْأَعْـلالُ فِي أَعْنَاقِهِم﴾ مبتـدأ وخبر ، و ﴿السـلاسـل﴾ معـطوف على الأغلال، و ﴿يسحبون في الحميم﴾ خبر بعد خبر، و ﴿في الناريسجرون﴾ معطوف على ﴿يسحبون﴾ .

والمعنى : سوف يعلمون حقيقة عملهم حين تكون الأغلال والسلاسل في أعناقهم يجرون في الماء الحار الشديد الحرارة ثم يقذفون في النار .

وقيل : معنى قوله : ﴿ثم في النار يسجرون﴾ ثم يصيرون وقود النار ، ويؤيده قوله تعالى في صفة جهنم : ﴿وقودها الناس والحجارة﴾(١) ، وقوله : ﴿إنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم (٢) .

قوله تعالى : ﴿ ثُم قيل لهم أين ما كنتم تشركون من دون الله قالوا ضلوا عنا ﴾

(١) البقرة : ٢٤ . (٢) الأنبياء : ٩٨ .

إلى آخر الآية. أي قيل لهم وهم يتقلبون بين السحب والسجر: أين ما كنتم تشركون من شركائكم من دون الله حتى ينصروكم بالإنجاء من هذا العذاب أو يشفعوا لكم كما كنتم تزعمون أنهم سيشفعون لكم قبال عبادتكم لهم ؟ .

وقوله: ﴿قَالُوا صَلُوا عَنا﴾ أي غابوا عنا من قولهم: صَلَت الدابة إذا غابت فلم يعرف مكانها، وهذا جوابهم عما قيل لهم: أين ما كنتم تشركون من دون الله.

وقوله: ﴿ وَبِل لَم نَكُن تَدْعُو مِن قبل شَيْساً ﴾ إضراب منهم عن الجواب الأول لما يظهر لهم أن الألهة الذين كانوا يزعمونهم شركاء لم يكونوا إلا أسماء لا مسميات لها ومفاهيم لا يطابقها شيء ولم يكن عبادتهم لها إلا سدى ، ولذلك نفوا أن يكونوا يعبدون شيئاً قبال تعالى : ﴿ فَرَيلنا بِينهم ﴾ (١) وقبال : ﴿ لقد تقبطع بينكم وضل عنكم ما كنتم تزعمون ﴾ (١) .

وقیـل : هذا من كـذبهم یـوم القیـامـة على حـد قـولـه : ﴿وَاللهُ رَبُّنَا مَا كُنَّا مشركين﴾ (٣) .

وقوله: ﴿كذلك يضل الله الكافرين﴾ أي إضلاله تعالى للكافرين وهم الساترون للحق يشبه هذا الضلال وهو أنهم يرون الباطل حقاً فيقصدونه ثم ينبين لهم بعد ضلال سعيهم أنه لم يكن إلا باطلاً في صورة حق وسراباً في سيماء الحقيقة.

والمعنى: على الوجه الثاني أعني كون قولهم: ﴿ بِل لَم نكن نـدعو من قبـل شيئاً ﴾ كذباً منهم: كمثل هذا الإضلال يضل الله الكافرين فيؤل أمرهم إلى الكـذب حيث لا ينفع مع علمهم بأنه لا ينفع.

وقد فسرت الجملة بتفاسير أخرى متقاربة وقريبة مما ذكرناه .

قوله تعالى: ﴿ذلكم بما كنتم تفرحون في الأرض بغير الحق وبما كنتم تمرحون﴾ الفرح مطلق السرور، والمرح الإفراط فيه وهو مذموم، وقال الـراغب: الفرح انشراح الصدر بلذة عاجلة وأكثر ما يكون ذلك في اللذات البـدنية، وقـال:

(٣) الأنعام : ٢٣ .

(Y) الأنعام : ٩٤ .

(١) يونس : ٢٨ .

المرح شدة الفرح والتوسع فيه . انتهى .

وقوله : ﴿ ذَلَكُم بِمَا كُنتُم ﴾ الإشارة إلى ما هم فيه من العذاب والباء في ﴿ بِمَا كُنتُم ﴾ للسببية أو المقابلة .

والمعنى: ذلكم العذاب الذي أنتم فيه بسبب كونكم تفرحون في الأرض بغير الحق من اللذات العاجلة وبسبب كونكم تفرطون في الفرح وذلك لتعلق قلوبهم بعرض الدنيا وزينتها ومعاداتهم لكل حتى يخالف باطلهم فيفرحون ويمرحون بإحياء باطلهم وإماتة الحق واضطهاده.

قال في المجمع : قيد الفرح وأطلق المرح لأن الفرح قد يكون بحق فيحمد عليه وقد يكون بالباطل فيذم عليه ، والمرح لا يكون إلا باطلاً . انتهى .

قوله تعالى : ﴿ ادخلوا أبواب جهنم خالدين فيها فبئس مثوى المتكبرين ﴾ أي ادخلوا أبوابها المقسومة لكم خالدين فيها فبئس مقام الذين يتكبرون عن الحق جهنم ، وقد تقدم أن أبواب جهنم دركاتها .

قوله تعالى : ﴿فَاصِبُرُ إِنْ وَعَدَّ اللهُ حَقَّ ﴾ لما بين مآل أمر المجادلين في آيات الله وهي النار وأن الله يضلهم بكفرهم فرع عليه أمر نبيه عليه الصبر معللاً ذلك بأن وعد الله حق .

وقوله : ﴿ وَاللَّهُ بَعْضُ الذِّي تَعْدَهُم ﴾ هو عذاب الدنيا ﴿ أَو تَسُوفَينَكُ ﴾ بالموت فلم نرك ذلك ﴿ وَاللَّهُ يُرجّعُونَ ﴾ ولا يفوتوننا فننجز فيهم ما وعدناه .

قوله تعالى: ﴿ولقد أرسلنا رسلاً من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك﴾ النح بيان لكيفية النصر المذكور في الآية السابقة أن آية النصر التي جرت سنة الله على إنزالها للقضاء بين كل رسول وأمته وإظهار الحق على الباطل كما يشير إليه قوله: ﴿ولكل أمة رسول فإذا جاء رسولهم قضي بينهم بالقسط وهم لا يظلمون﴾(١) ـ لم يفوض أمرها إلى رسول من الرسل من قبلك بل كان يأتي بها من يأتي منهم بإذن الله ، وحالك حالهم ، فمن الممكن أن نأذن لك في الإنيان بها فنريك بعض ما نعدهم ، ومن الممكن أن نتوفاك فلا نريك غير أن أمر الله إذا

<sup>(</sup>١) يونس : ٤٧ .

جاء قضي بينهم بالحق وخسر هنالك المبطلون . هذا ما يفيده السياق .

فقوله : ﴿ولقد أرسلنا رسالًا من قبلك منهم من قصصنا عليك ومنهم من لم نقصص عليك مسوق للإشارة إلى كون ما سيذكره سنة جارية منه تعالى .

وقوله: ﴿وَمَا كَانَ لُرَسُولُ أَنْ يَأْتِي بِآيَةٍ إِلاَ بِإِذَنَ اللهُ ﴾ الآية وإن كانت أعم من الآية المعجزة التي يؤتاها الرسول لتأييد رسالته ، والآية التي تنصر الحق وتقضي بين الرسول وبين أمته والكل بإذن الله لكن مورد الكلام كما استفدناه من السياق القسم الثاني وهي القاضية بين الرسول وأمته .

وقوله: ﴿فَإِذَا جَاء أَمَرِ الله قضي بالحق وخسر هنالك المبطلون﴾ أي فإذا جاء أمر الله بالعبذاب قضي بالحق فأظهر الحق وأزهق الباطل وخسر عند ذلك المتمسكون بالباطل في دنياهم بالهلاك وفي آخرتهم بالعذاب الدائم .

واستدل بالآية على أن من الرسل من لم تذكر قصته في القرآن ، وفيه أن الآية مكية لا تدل على أزيد من عدم ذكر قصة بعض الرسل إلى حين نزولها بمكة ، وقد ورد في سورة النساء : ﴿ورسلاً قد قصصناهم عليك من قبل ورسلاً لم نقصصهم عليك ﴿(١) ولم يذكر في السور النازلة بعد سورة النساء اسم أحد من الرسل المذكورين بأسمائهم في القرآن .

وفي المجمع وروي عن علي علي على الله قال : بعث الله نبياً أسود لم يقص علينا قصته ، وروي في الدر المنثور عن الطبراني في الأوسط وابن مردويا عنه ما في معناه .

\* \* \*

آللَّهُ آلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَنْعَامَ لِتَرْكَبُوا مِنْهَا وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (٧٩) وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى وَلَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ وَلِتَبْلُغُوا عَلَيْهَا حَاجَةً فِي صُدُورِكُمْ وَعَلَيْهَا وَعَلَى الْفُلْكِ تُحْمَلُونَ (٨٠) وَيُرِيكُمْ آيَاتِهِ فَأَيَّ آيَاتِ آللَّهِ تُنْكِرُونَ (٨٠) أَفَلَمْ

<sup>(</sup>١) النساء : ١٦٤ .

يَسِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ آلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَكْثَرَ مِنْهُمْ وَأَشَدَّ قُورَةً وَآثَاراً فِي الْأَرْضِ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٨٢) فَلَمَّا جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَرِحُوا بِمَا عِنْدَهُمْ مِنَ الْعِلْمِ وَحَاقَ بِهِمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ (٨٣) فَلَمَّا رَأَوْا بَأْسَنَا قَالُوا آمَنَّا بِآلَيْهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ (٨٤) فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ إِللَّهِ وَحْدَهُ وَكَفَرْنَا بِمَا كُنَّا بِهِ مُشْرِكِينَ (٨٤) فَلَمْ يَكُ يَنْفَعُهُمْ إِيمَانُهُمْ لَكَانُوا بَأُسَنَا اللَّهِ آلَتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ اللَّهِ النَّيَ وَلَا مَا كَانُوا بَأُسَنَا اللَّهِ آلَتِي قَدْ خَلَتْ فِي عِبَادِهِ وَخَسِرَ هُنَالِكَ النَّكَافِرُونَ (٨٥) .

#### ( بیان )

رجوع بعد رجوع إلى ذكر بعض آيات التوحيد وإرجاع لهم إلى الاعتبار بحال الأمم الدارجة الهالكة وسنّة الله الجارية فيهم بإرسال رسله إليهم ثم القضاء بين رسلهم وبينهم المؤدي إلى خسران الكافرين منهم ، وعند ذلك تختتم السورة .

قوله تعالى : ﴿ الله الذي جعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون ﴾ ذكر سبحانه مما ينتفع به الإنسان في حياته ويدبر أمره الأنعام والمراد بها الإبل والبقر والغنم ، وقيل : المراد بها ههنا الإبل خاصة .

فقوله: ﴿ وَجعل لكم الأنعام لتركبوا منها ومنها تأكلون ﴾ الجعل هنا الخلق أو التسخير ، واللام في ﴿ لتركبوا ﴾ للغرض و ﴿ من ﴾ للتبعيض ، والمعنى لأجلكم أو سخر لكم الأنعام والغرض من هذا الجعل أن تركبوا بعضها كبعض الإبل وبعضها كبعض الإبل والغنم تأكلون .

قوله تعالى : ﴿ولكم فيها منافع﴾ النخ كانتفاعكم بألبانها وأصوافها وأوبارها وأشعارها وجلودها وغير ذلك ، وقوله : ﴿ولتبلغوا عليها حاجة في صدوركم ﴾ أي ومن الغرض من جعلها أن تبلغوا، حال كونكم عليها بالركوب ، حاجة في صدوركم وهي الانتقال من مكان إلى مكان لأغراض مختلفة .

وقوله: ﴿ وعليها وعلى الفلك تحملون ﴾ كناية عن قطع البر والبحر بالأنعام والفلك .

قوله تعالى : ﴿ويريكم آياته فأي آيات الله تنكرون و تقدم معنى إراءته تعالى آياته في تفسير أوائل السورة ، وكأن الجملة أعني قوله : ﴿ويريكم آياته في مقصودة لنفسها حتى يلزم التكرار وإنما هي تمهيد وتوطئة للتوبيخ الذي في قوله : ﴿فأي آيات الله تنكرون ﴾ أي أي هذه الآيات التي يريكم الله إياها عياناً وبياناً ، تنكرون إنكاراً يمهد لكم الإعراض عن توحيده .

قوله تعالى: ﴿ أَفَلَم يسيروا في الأرض فينظروا ﴾ إلى آخر الآية توبيخ لهم وعطف لأنظارهم إلى ما جرى من سنة القضاء والحكم في الأمم السالفة ، وقد تقدمت نظيرة الآية في أوائل السورة وكان الغرض هناك أن يتبين لهم أن الله أخذ كلاً منهم بذنوبهم لما كانت تأتيهم رسلهم بالبينات فيكفرون بهم ولذا ذيل الآية بقوله : ﴿ فَأَخَذُهُمُ الله بَذُنوبهم ﴾ ، والغرض ههنا أن يتبين لهم أنهم لم يغنهم ما كسبوا ولم ينفعهم في دفع عذاب الله ما فرحوا به من العلم الذي عندهم ولا توبتهم وندامتهم مما عملوا .

وقد صدرت الآية بفاء التفريع فيقل: ﴿ أَفَلَم يَسِيرُوا﴾ النح مع الالتفات من المخطاب إلى الغيبة ، وكأن الكلام تفريع على قوله: ﴿ فأي آيات الله تنكرون ﴾ فكأنه لما ذمهم وأنكر إنكارهم لآياته رجع وانصرف عنهم إلى النبي المناب مشيراً إلى سقوطه من منزلة المخطاب وقال: إذا كانت آياته تعالى ظاهرة بينة لا تقبل الإنكار ومن جملتها ما في آثار الماضين من الآيات الناطقة وهم قد ساروا في الأرض وشاهدوها فلم لم ينظروا فيها فيتبين لهم أن الماضين مع كونهم أقوى من هؤلاء كما وكيفاً لم ينفعهم ما فرحوا به من علم وقوة .

قوله تعالى: ﴿ فلما جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بما عندهم من العلم ﴾ الخ ضمائر الجمع في الآية \_ وهي سبع \_ للذين من قبلهم ، والمراد بما عندهم من العلم ما وقع في قلوبهم وشغل نفوسهم من زينة الحياة الدنيا وفنون التدبير للظفر بها وبلوغ لذائذها وقد عد الله سبحانه ذلك علماً لهم وقصر علمهم فيه ، قال تعالى : ﴿ يعلمون ظاهراً من الحياة الدنيا وهم عن الآخرة هم غافلون ﴾ (١) ، وقال : ﴿ فأعرض عمن تولى عن ذكرنا ولم يرد إلا الحياة الدنيا ذلك مبلغهم من العلم ﴾ (٢) .

 <sup>(</sup>١) الروم : ٧ .
 (٢) الجم : ٣٠ .

والمراد بفرحهم بما عندهم من العلم شدة إعجابهم بما كسبوه من الخبرة والعلم الظاهري وانجذابهم إليه الموجب لإعراضهم عن المعارف الحقيقية التي جاءت بها رسلهم ، واستهانتهم بها وسخريتهم لها ، ولذا عقب فرحهم بما عندهم من العلم بقوله : ﴿وحاق بهم ما كانوا به يستهزؤن﴾ .

وفي معنى قوله: ﴿فرحوا بما عندهم من العلم﴾ أقوال أخر:

منها: أن المراد بما عندهم من العلم عقائدهم الفاسدة وآراؤهم الباطلة وتسميتها علماً للتهكم فهم كانوا يفرحون بها ويستحقرون لذلك علم الرسل، وأنت خبير بأنه تصوير من غير دليل.

ومنها: أن المراد بالعلم هو علوم الفلاسفة من يونان والدهريين فكانوا إذا سمعوا بالوحي ومعارف النبوة صغروا علم الأنبياء وتبجحوا بما عندهم، وهو كسابقه على أنه لا ينطبق على أحد من الأمم التي قص القرآن قصتهم كقوم نوح وعاد وثمود وقوم إبراهيم وقوم لوط وقوم شعيب وغيرهم.

ومنها: أن أصل المعنى فلما جاءتهم رسلهم بالبينات لم يفرحوا بما جاءهم من العلم فوضع موضعه فرحوا بما عندهم من الجهل ثم بدل الجهل علماً تهكماً فقيل: فرحوا بما عندهم من العلم، وهذا الوجه على ما فيه من التكلف والبعد من الفهم عليه ما يرد على الأول.

ومنها: أن ضمير فرحوا للكفار وضمير ﴿عندهم﴾ للرسل، والمعنى فرح الكفار بما عند الرسل من العلم فرح ضحك واستهزاء وفيه أن لازمه اختلاف الضمائر المتسقة مضافاً إلى أن الضحك والاستهزاء لا يسمى فرحاً ولا قرينة.

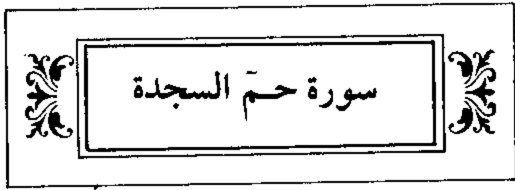
ومنها: أن ضميري ﴿فرحوا بما عندهم﴾ للرسل ، والمعنى أن الرسل لما جاؤهم وشاهدوا ما هم فيه من الجهل والتمادي على الكفر والجحود وعلموا عاقبة أمرهم فرحوا بما عندهم من العلم الحق وشكروا الله على ذلك .

وفيه أن سياق الآيات أصدق شاهد على أنها سيقت لبيان حال الكفار بعد إتيان رسلهم بالبينات وكيف آلت إلى نزول العذاب ولم ينفعهم الإيمان بعد مشاهدة البأس؟ وأي ارتباط له بفرح الرسل بعلومهم الحقة؟ على أن لازمه أيضاً اختلاف الضمائر.

قوله تعالى : ﴿ فلما رأوا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين ﴾ البأس شدة العذاب ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى: ﴿ فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا ﴾ النح وذلك لعدم استناد الإيمان حينئذ إلى الاختيار، وقوله: ﴿ سَنَّة الله التي قد خلت في عباده أي سنها الله سنّة ماضية في عباده أن لا تقبل توبة بعد رؤية البأس ﴿ وخسر هنالك الكافرون ﴾ .

\* \* \*



مكية ، وهي أربع وخمسون آية

# بِسُمِ آللَّهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ

حْمَ (١) تَنْزِيلُ مِنَ ٱلرَّحْمِنِ ٱلرَّحِيمِ (٢) كِتَابُ فُصِّلَتْ آيَاتُهُ قُرْآناً عَرَبِيّاً لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيراً وَنَذِيراً فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ (٤) وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا تَـدْعُونَـا إِلَيْهِ وَفِي آذَانِنَـا وَقْرٌ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ حِجَابٌ فَاعْمَلْ إِنَّنَا عَـامِلُونَ (٥) قُلْ إِنَّمَـا أَنَا بَشَـرٌ مِثْلُكُمْ يُسوحَىٰ إِلَى أَنَّمَا إِلْهُكُمْ إِلْهُ وَاحِدٌ فَاسْتَقِيمُوا إِلَيْهِ وَٱسْتَغْفِرُوهُ وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ (٦) اللَّذِينَ لاَ يُؤتُونَ ٱلزَّكُوٰةَ وَهُمْ بِالْآخِرَةِ هُمْ كَافِرُونَ (٧) إِنَّ ٱلَّـذِينَ آمَنُـوا وَعَمِلُوا ٱلصَّـالِحَـاتِ لَهُمْ أَجْـرُ غَيْـرُ مَمْنُونِ (٨) قُلْ أَئِنَّكُمْ لَتَكْفُرُونَ بِٱلَّـٰذِي خَلَقَ الْأَرْضَ فِي يَـوْمَيْن وَتَجْعَلُونَ لَـهُ أَنْدَاداً ذٰلِكَ رَبُّ الْعَالَمِينَ (٩) وَجَعَـلَ فِيهَا رَوَاسِيَ مِنْ فَوْقِهَا وَبَارَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَآ أَقْوَاتُهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّام سَوَآءً لِلسَّائِلِينَ (١٠) ثُمَّ آسْتَوَىٰ إِلَى آلسَّمَآءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْأَرْضِ ائْتِيَا طَوْعاً أَوْ كَرْهاً قَالَتَا أَتَيْنَا طَآئِعِينَ (١١) فَقَضِيهُنَّ سَبْعَ

سَمْوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَآءٍ أَمْرَهَا وَزَيَّنَا ٱلسَّمَآءَ ٱلدُّنْيَا بِمُصَابِيحَ وَحِفْظاً ذٰلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (١٢)

#### (بیان)

تتكلم السورة حول إعراضهم عن الكتاب المنزل عليهم وهو القرآن الكريم فهو الغرض الأصلي ولذلك ترى طائف الكلام يطوف حوله ويبتدىء به ثم يعود إليه فصلاً بعد فصل فقد افتتح بقوله : ﴿وقال الرحمان الرحيم الخ ثم قيل : ﴿وقال اللذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن الخ ، وقيل : ﴿إن اللذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا الخ ، وقيل : ﴿إن اللذكر لما جاءهم اللخ ، وقيل ـ وهو في خاتمة الكلام ـ : ﴿قل أرأيتم إن كان من عند الله ثم كفرتم به النخ .

ولازم إعراضهم عن كتاب الله إنكار الأصول الثلاثة التي هي أساس دعوته الحقة وهي الوحدانية والنبوة والمعاد فبسطت الكلام فيها وضمنته التبشير والإنذار .

والسورة مكية لشهادة مضامين آياتها على ذلك وهي من السور النازلة في أوائـل البعثة على ما يستفاد من الروايات .

قوله تعالى: ﴿حَمَّ تَنزيل من الرحمان الرحيم﴾ خبر مبتدأ محذوف ، والمصدر بمعنى المفعول ، والتقدير همذا منزل من الرحمان الرحيم ، والتعرض للصفتين الكريمتين : الرحمان الدال على الرحمة العامة للمؤمن والكافر ، والرحيم الدال على الرحمة العامة للمؤمن والكافر ، والرحيم الدال على الرحمة الخاصة بالمؤمنين للإشارة إلى أن هذا التنزيل يصلح للناس دنياهم كما يصلح لهم آخرتهم .

قوله تعالى : ﴿كتاب فصلت آياته قرآناً عربياً لقوم يعلمون ﴾ خبر بعد خبر ، والتفصيل يقابل الإحكام والإجمال ، والمراد بتفصيل آيات القرآن تمييز أبعاضه بعضها من بعض بإنزاله إلى مرتبة البيان بحيث يتمكن السامع العارف بأساليب البيان من فهم معانيه وتعقل مقاصده وإلى هذا يشير قوله تعالى : ﴿كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير ﴾(١) ، وقوله : ﴿والكتاب المبين إنا جعلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون وإنه في أم الكتاب لدينا لعلي حكيم ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) هود : ١ . (٢) الزخرف : ٤ .

وقوله: ﴿قُولَه : ﴿قُولَا عُربِياً﴾ حال من الكتاب أو من آياته ، وقوله : ﴿لقوم يعلمون﴾ اللام للتعليل أو للاختصاص ، ومفعول ﴿يعلمون﴾ إما محذوف والتقدير لقوم يعلمون معانيه لكونهم عارفين باللسان الذي نزّل به وهم العرب وإما متروك والمعنى لقوم لهم علم .

ولازم المعنى الأول أن يكون هناك عناية خاصة بالعرب في نزول القرآن عربياً وهو الذي يشعر به أيضاً قوله الآتي : ﴿ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فصلت آياته على معنى وعربي الآية وقريب منه قوله : ﴿ولو نزلناه على بعض الأعجمين فقرأه عليهم ما كانوا به يؤمنون ﴿ () .

ولا ينافي ذلك عموم دعوته على البلس الموسم فقوبل المن دعوته على المناسبة كانت مرتبة على مراحل فأول ما دعا دعا الناس بالموسم فقوبل المنكار شديد منهم ثم كان يدعو بعد ذلك سراً مدة ثم أمره بدعوة عشيرته الأقربين كما يشير إليه قوله تعالى : ﴿وأنذر عشيرتك الأقربين﴾(٢) ثم أمر بدعوة قومه كما يشير إليه قوله : ﴿فاصدع بما تؤمر وأعرض عن المشركين﴾(٣) ثم أمر بدعوة الناس عامة كما يشير إليه قوله : ﴿ قل يا أيها الناس إلي رسول الله إليكم جميعاً ﴾(٤) ، وقوله : ﴿وأوحي إلي هذا القرآن لانذركم به ومن بلغ ﴾(٥) .

على أن من المسلّم تاريخاً أنه كان من المؤمنين به سلمان وكان فارسياً، وبلال وكان حبشياً، وكذا وكان حبشياً، وصهيب وكان رومياً، ودعوته لليهود ووقائعه من المراتين معهم، وكذا كتابه إلى ملك إيران ومصر وحبشة والروم في دعوتهم إلى الإسلام كل ذلك دليل عموم الدعوة.

قوله تعالى : ﴿ بشيراً ونذيراً فأعرض أكثرهم فهم لا يسمعون ﴾ بشيراً ونذيراً ، حالان من الكتاب في الآية السابقة ، والمراد بالسمع المنفي سمع القبول كما يدل عليه قرينة الإعراض .

قوله تعالى : ﴿وقالوا قلوبنا في أكنة مما تـدعونـا إليه ﴾ إلى آخـر الآية . قـال

الشعراء: ۱۹۹ ، (۳) الحجر: ۹٤ .

(٢) الشعراء: ٢١٤ . (٥) الأنعام: ١٥٨ . (٥) الأنعام: ١٩ .

سورة حم السجدة ـ آية ٥ ـ ٦ .....٠٠٠ ٣٦١

الراغب: الكن ما يحفظ فيه الشيء. قال: الكنان الغطاء الذي يكن فيه الشيء والجمع أكنة نحو غطاء وأغطية قال تعالى: ﴿وجعلنا على قلوبهم أكنة أن يفقهوه ﴾ . انتهى .

فقوله : ﴿قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه ﴾ كناية عن كون قلوبهم بحيث لا تفقه ما يدعو وَمُنْفُرُهُ إليه من التوحيد كأنها مغطاة بأغطية لا يتطرق إليها شيء من خارج .

وقوله: ﴿وفي آذاننا وقر﴾ أي ثقل من الصمم فلا تسمع شيئاً من هذه الدعوة ، وقوله: ﴿ومن بيننا وبينك حجاب﴾ أي حاجز يحجزنا منك فلا نجتمع معك على شيء مما تربد فقد أيأسوه عَيْنَا من قبول دعوته بما أخبروه أولاً بكون قلوبهم في أكنة فلا تقع فيها دعوته حتى يفقهوها ، وثانياً بكون طرق ورودها إلى القلوب وهي الآذان مسدودة فلا تلجها دعوة ولا ينفذ منها إنذار وتبشير ، وثالثاً بأن بينهم وبينه عَنْنَا حجاباً مضروباً لا يجمعهم معه جامع وفيه تمام الإيئاس .

وقوله: ﴿ فاعمل إننا عاملون﴾ تفريع على ما سبق ، ولا يخلو من شوب تهديد ، وعليه فالمعنى إذا كان لا سبيل إلى التفاهم بيننا فاعمل بما يمكنك العمل به في إبطال أمرنا إننا عاملون في إبطال أمرك .

وقيل : المعنى فاعمل على دينك فبإننا عباملون على ديننا ، وقيل : المعنى فاعمل في هلاكنا فإننا عاملون في هلاكك ، ولا يخلوان من بعد .

قوله تعالى: ﴿قُلُ إِنَّمَا أَنَا بِشْرِ مثلكم يوحى إليّ أَنَّمَا إلهكم إله واحد فاستقيموا إليه واستغفروه في مقام الجواب عن قولهم: ﴿قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه على ما يعطيه السياق فمحصله قل لهم: إنما أنا بشر مثلكم أعاشركم كما يعاشر بعضكم بعضاً وأكلمكم كما يكلم أحدكم صاحبه فلست من جنس يباينكم كالملك حتى يكون بيني وبينكم حجاب مضروب أو لا ينفذ كلامي في آذانكم أو لا يرد قولي في قلوبكم غير أن الذي أقول لكم وأدعوكم إليه وحي يوحى إلي وهو أنما إلهكم الذي يستحق أن تعبدوه إله واحد لا آلهة متفرقون.

وقوله : ﴿ فاستقيموا إليه واستغفروه ﴾ أي فإذا لم يكن إلا إلهاً واحداً لا شريك له فاستووا إليه بتوحيده ونفي الشركاء عنه واستغفروه فيما صدر عنكم من الشرك والذنوب .

قوله تعالى : ﴿ وويل للمشركين اللذين لا يؤتون الزكاة وهم بالأخرة هم كافرون ﴾ تهديد للمشركين الذين يثبتون لله شركاء ولا يوحدونه ، وقد وصفهم من أخص صفاتهم بصفتين هما عدم إيتائهم الزكاة وكفرهم بالأخرة .

والمراد بإيتاء الزكاة مطلق إنفاق المال للفقراء والمساكين لـوجه الله فـإن الزكـاة بمعنى الصدقة الواجبة في الإسلام لم تكن شرعت بعد عند نزول السورة وهي من أقدم السور المكية .

وقيل: المراد بإيتاء الزكاة تـزكية النفس وتـطهيرهـا من أوساخ الـذنوب وقـذارتها وإنماؤها نمـاء طيباً بعبـادة الله سبحانـه، وهو حسن لـو حسن إطلاق إيتـاء الزكـاة على ذلك .

وقوله: ﴿وهم بالآخرة هم كافرون﴾ وصف آخر للمشركين هو من لوازم مذهبهم وهو إنكار المعاد، ولذلك أتى بضمير الفصل ليفيد أنهم معروفون بالكفر بالأخرة.

قوله تعالى : ﴿إِنَّ الذِينَ آمنُوا وعملُوا الصالحات لهم أَجَرَ غَيْرَ مَمنُونَ ﴾ أي غير مقطوع بل متصل دائم كما فسره بعضهم ، وفسره آخرون بغير معدود كما قبال تعالى : ﴿ يُرزَقُونَ فِيهَا بغير حساب ﴾(١) .

وجوّز أن يكونُ المراد أنه لا أذى فيه من المن الذي يكدر الصنيعة ، ويمكن أن يوجه هذا الوجه بأن في تسمية ما يؤتونه بالأجر دلالة على ذلك لإشعاره بالاستحقاق وإن كان هذا الاستحقاق بجعل من الله تعالى لا لهم من عند أنفسهم قال تعالى : ﴿إِنْ كَانَ لَكُمْ جَزَاء وَكَانَ سَعِيكُمُ مَشْكُوراً ﴾(٢) .

قوله تعالى : ﴿قل عَإِنكُم لَتَكَفَّرُونَ بِاللَّذِي خَلَقَ الأَرْضَ فِي يَوْمِينَ وَتَجَعَلُونَ لَهُ أَنْدَاداً ﴾ الآية . أمره ثانياً أن يستفهم عن كفرهم بالله بمعنى شركهم مع ظهور آيات وحدانية في خلق السماوات والأرض وتدبير أمرهما بعد ما أمره أولاً بدفع قولهم : ﴿قلوبنا في أَكنة ﴾ الخ .

والاستفهام للتعجيب ولذا أكد المستفهم عنه بـإن واللام كـأن المستفهم لا يكاد يذعن بكفرهم بالله وقولهم بالأنداد مع ظهور المِحَجّة واستقامة الحجة .

(١) المؤمن : ٤٠ . (٢) الدهر : ٢٢ .

وقوله: ﴿وتجعلون له أنداداً﴾ تفسير لقوله: ﴿لتكفرون بـالذي خلق الأرض﴾ الخ ، والأنداد له اتخاذ شركاء له يمـاثلونه في الربوبية والألوهية .

وقوله : ﴿ وَذَلَكُ رَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ في الإشارة بلفظ البعيد رفع لساحته تعالى وتنزيهه عن أمثال هذه الأوهام فهو رب العالمين المدبر لأمر الخلق أجمعين فلا مسوّغ لأن يتوهم ربّاً آخر سواه وإلها أخر غيره .

والمراد باليوم في قوله: ﴿خلق الأرض في يومين﴾ برهة من الزمان دون مصداق اليوم الذي نعهده ونحن على بسيط أرضنا هذه وهو مقدار حركة الكرة الأرضية حول نفسها مرة واحدة فإنه ظاهر الفساد، وإطلاق اليوم على قطعة من النزمان تحوي حادثة من الحوادث كثير الورود شائع الاستعمال، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وتلك الأيام نداولها بين الناس﴾(١)، وقوله: ﴿فهل ينتظرون إلا مثل أيام الذين خلوا من قبلهم﴾(٢)، وغير ذلك.

فاليومان اللذان خلق الله فيهما الأرض قطعتان من الزمان تم فيهما تكوّن الأرض أرضاً تامة ، وفي عدهما يومين لا يوماً واحداً دليل على أن الأرض لاقت زمان تكونها الأوّلي مرحلتين متغايرتين كمرحلة النيء والنضج أو الذوبان والانعقاد أو نحو ذلك .

قوله تعالى : ﴿وجعل فيها رواسي من فوقها ﴾ إلى آخر الآية . معطوف على قوله : ﴿خلق الأرض في يومين ﴾ ولا ضير في تخلل الجملتين : ﴿وتجعلون لـه أنداداً ذلك رب العالمين ﴾ بين المعطوف والمعطوف عليه لأن الأولى تفسير لقسوله : ﴿لتكفرون ﴾ والثانية تقرير للتعجيب الذي يفيده الاستفهام .

والرواسي صفة لموصوف محذوف والتقدير جبالاً رواسي أي ثابتات على الأرض وضمائر التأنيث الخمس في الآية للأرض .

وقوله : ﴿وَبِارِكُ فَيَهَا﴾ أي جعل فيها الخير الكثير الذي ينتفع بـه ما على الأرض من نبات وحيوان وإنسان في حياته أنواع الانتفاعات .

وقوله: ﴿ وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين ﴾ قيل: الظرف أعني قوله: ﴿ فِي أَربعة أيام ﴾ بتقدير مضاف وهو متعلق بقدّر، والتقدير قدر الأقوات في

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٤٠ . (٢) يونس : ١٠٢ .

تتمة أربعة أيام من حين بدء الخلق ـ فيـومان لخلق الأرض ويـومان ـ وهمـا تتمة أربعـة أيام ـ لتقدير الأقوات .

وقبل: متعلق بحصول الأقبوات وتقدير المضاف على حاله ، والتقدير قدّر حصول أقواتها في تتمة أربعة أيام \_ فيها خلق الأرض وأقواتها جميعاً \_ .

وقيل : متعلق بحصول جميع الأمور المذكورة من جعل الرواسي من فوقها والمباركة فيها وتقدير أقواتها والتقدير وحصول ذلك كله في تتمة أربعة أيام وفيه حذف وتقدير كثير .

وجعل الزمخشري في الكشاف الظرف متعلقاً بخبر مبتدأ محذوفين من غير تقدير مضاف والتقدير كل ذلك كائن في أربعة أيام فيكون قوله : ﴿ فِي أَربعة أيام مِن قبيل الفذلكة كأنه قيل : خلق الأرض في يومين وأقواتها وغير ذلك في يسومين فكل ذلك في أربعة أيام .

قالوا: وإنما لم يجز حمل الآية على أن جعل الرواسي وما ذكر عقيبه أو تقدير الأقوات في أربعة أيام لأن لازمه كون خلق الأرض وما فيها في ستة أيام وقد ذكر بعده أن السماوات خلقت في يومين فيكون المجموع ثمانية أيام وقد تكرر في كلامه تعالى أنه خلق السماوات والأرض في ستة أيام فهذا هو الوجه في حمل الآية على أحد الوجوه السابقة على ما فيها من ارتكاب الحذف والتقدير.

والإنصاف أن الآية أعني قوله: ﴿وقدر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين﴾ ظاهرة في غير ما ذكروه والقرائن الحافة بها تؤيد كون المراد بها تقدير أقواتها في الفصول الأربعة التي يكونها ميل الشمس الشمالي والجنوبي بحسب ظاهر الحس فالأيام الأربعة هي الفصول الأربعة.

والمذي ذكر في همذه الآيات من أيام خلق السماوات والأرض أربعة أيام يومان لخلق الأرض ويومان لتسوية السماوات سبعاً بعد كونها دخاناً وأما أيام الأقوات فقد ذكرت أياماً لتقديرها لا لخلقها ، وما تكرر في كلامه تعالى هو خلق السماوات والأرض في ستة أيام لا مجموع خلقها وتقدير أمرها فالحق أن الظرف قيد للجملة الأخيرة فقط ولا حذف ولا تقدير في الآية والمراد بيان تقدير أقوات الأرض وأرزاقها في الفصول الأربعة من السنة .

وقوله: ﴿ سُواء للسائلين ﴾ مفعول مطلق لفعل مقدر أي استوت الأقوات المقدرة استواء للسائلين يقتاتون بها استواء للسائلين يقتاتون بها جميعاً وتكفيهم من دون زيادة أو نقيصة .

والسائلون هم أنواع النبات والحيوان والإنسان فإنهم محتاجون في بقائهم إلى الأرزاق والأقسوات فهم سائلون ربهم (١) قال تعالى : ﴿ يسأله من في السماوات والأرض (٢) ، وقال : ﴿ وَآتَاكُم من كُلُ مَا سَأَلْتُمُوه ﴾ (٣) .

قوله تعالى : ﴿ثم استوى إلى السماء وهي دخان فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً قالتا أتينا طائعين﴾ الاستواء ـ على ما ذكره الراغب ـ إذا عدّي بعلى أفاد معنى الاستيلاء نحو الرحمان على العرش استوى ، وإذا عدي بإلى أفاد معنى الانتهاء إليه .

وأيضاً في المفردات أن الكره بفتح الكاف المشقة التي تنـال الإنسان من خــارج فيما يحمل عليه بإكراه ، والكره بضم الكاف ما تناله من ذاته وهو يعافه .

فقوله : ﴿ثم استوى إلى السماء﴾ أي توجه إليها وقصدها بالخلق دون القصد المكاني الذي لا يتم إلا بانتقال القاصد من مكان إلى مكان ومن جهة إلى جهة لتنزهه تعالى عن ذلك .

وظاهر العطف بثم تأخر خلق السماوات عن الأرض لكن قيل : إن ﴿ثم﴾ لإفادة التراخي بحسب الخبر لا بحسب الوجود والتحقق ويؤيده قوله تعالى : ﴿أَمُ السماء بناها﴾ إلى أن قال ﴿والأرض بعد ذلك دحاها أخرج منها ماءها ومرعاها والجبال أرساها﴾ (٤) فإنه يفيد تأخر الأرض عن السماء خلقاً .

والاعتراض عليه بأن مفاده تأخر دحو الأرض عن بناء السماء ودحوها غير خلقها مدفوع بأن الأرض كروية فليس دحوها وبسطها غير تسويتها كرة وهو خلقها على أنه تعالى أشار بعد ذكر دحو الأرض إلى إخراج مائها ومرعاها وإرساء جبالها وهذه بعينها جعل الرواسي من فوقها والمباركة فيها وتقدير أقواتها التي ذكرها في الآيات التي نحن

(٤) النازعات : ٣٢ .

(٣) إبراهيم : ٣٤ .

(٢) الرحمان : ٢٩ .

 <sup>(</sup>١) ظاهر الآيتين وإن كان اختصاصهما بذوي العقول لكنهما وخاصة الثانية تفيدان إن المراد بالسؤال
 هو الحاجة والاستعداد وعليه فالآية تعم النبات والإتبان بضمير أولى العقل للتغليب .

فيها مع خلق الأرض وعطف عليها خلق السماء بثم فلا مناص عن حمل ثم على غير التراخي الزماني فإن قوله في آية النازعات : ﴿بعد ذلك﴾ أظهر في التراخي الزماني من لفظة ﴿ثم﴾ فيه في آية حـم السجدة والله أعلم .

وقوله: ﴿وهِي دَخَانَ﴾ حَالَ مِن السَمَاء أي استوى إلى السَمَاء بالخلق حال كونها شيئاً سَمَاه الله دَخَاناً وهو مإدتها التي ألبسها الصورة وقضاها سبع سماوات بعد ما لم تكن معدودة متميزاً بعضها من بعض ، ولذا أفرد السماء فقال : ﴿استوى إلى السماء﴾ .

وقوله: ﴿ فقال لها وللأرض ائتيا طوعاً أو كرهاً ﴾ تفريع على استوائه إلى السماء والمورد مورد التكوين بلا شك فقوله لها وللأرض: ﴿ ائتيا طوعاً أو كرهاً ﴾ كلمة إيجاد وأمر تكويني كقوله لشيء أراد وجوده: كن ، قال تعالى: ﴿ إِنْمَا أَمْرِهُ إِذَا أَرَادُ شَيئاً أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ ﴾ (١).

ومجموع قوله لهما: ﴿ ائتيا ﴾ النح وقولهما له: ﴿ ائتيا ﴾ النح تمثيل لصفة الإيجاد والتكوين على الفهم الساذج العرفي وحقيقة تحليلية بناء على ما يستفاد من كلامه تعالى من سراية العلم في الموجودات وكون تكليم كل شيء بحسب ما يناسب حاله ، وقد أوردنا بعض الكلام فيه فيما تقدم من المباحث ، وسيجيء شطر من الكلام فيه في تفسير قوله : ﴿ قالوا أنطقنا الله الذي أنطق كل شيء ﴾ الآية ٢١ من السورة إن شاء الله .

وقول بعضهم: إن المراد بقوله: ﴿ائتيا﴾ النح أمرهما بإظهار ما فيهما من الآثـار والمنافع دون الأمر بأن توجدا وتكوّنا مدفوع بأن تكوّن السماء مذكور فيما بعد ولا معنى لتقديم الأمر بإظهار الآثار والمنافع قبل ذكر التكون .

وفي قوله: ﴿ ائتيا طوعاً أو كرهاً ﴾ إيجاب الإتيان عليهما وتخييرهما بين أن تفعلا ذلك بطوع أو كره، ولعل المراد بالطوع والكره \_ وهما بوجه قبول الفعل ونوع ملاءمة وعدمه \_ هو الاستعداد السابق للكون وعدمه فيكون قوله: ﴿ ائتيا طوعاً أو كرها ﴾ كناية عن وجوب إتيانهما بلا مناص وأنه أمر لا يتخلف البتة أرادتا أو كرهتا سألتاه أو لم تسألا

<sup>(</sup>١) يش : ۸۳ .

فأجابتا أنهما يمتثلان الأمر عن استعداد سابق وقبول ذاتي وسؤال فطري إذ قـالتا: أتينــا طائعين .

وقول بعضهم : إن قوله : ﴿طوعاً أو كرها ﴾ تمثيل لتحتم تأثير قدرته تعالى فيهما واستحالة امتناعهما من ذلك لا إثبات الطوع والكره لهما . مدفوع بقوله بعد : ﴿قَالْتَا أَتِينَا طَائِعِينَ ﴾ إذ لو كان الترديد المذكور تمثيلًا فقط من غير إثبات كما ذكره لم يكن لإثبات الطوع في الجواب وجه .

وقوله: ﴿قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ ﴾ جواب السماء والأرض لخطابه تعالى باختيار الطوع ، والتعبير باللفظ الخاص بأولي العقل ـ طائعين ـ لمكان المخاطبة والجواب وهما من خواص أولي العقل ، والتعبير بلفظ الجمع دون أن تقولا: أتينا طائعتين لعله تواضع منهما بعد أنفسهما غير متميزة من سائر مخلوقاته تعالى المطيعة لأمره فأجابتا عن لسان الجميع ، نظير ما قيل في قوله تعالى : ﴿إِياكُ نعبد وإياكُ نستعين ﴾(١) .

ثم إن تشريك الأرض مع السماء في خطاب ﴿ ائتيا ﴾ النح مع ذكر خلقها وتدبير أمرها قبلًا لا يخلو من إشعار بأن بينهما نوع ارتباط في الوجود واتصال في النظام الجاري فيهما وهو كذلك فإن الفعل والانفعال والتأثير والتأثر دائر بين أجزاء العالم المشهود.

وفي قـوله : ﴿فقـال لهـا ولـالأرض﴾ تلويح على أي حـال إلى كـون ﴿ثم﴾ في قوله : ﴿ثم استوى﴾ للتراخي بحسب رتبة الكلام .

قوله تعالى: ﴿فقضاهن سبع سماوات في يومين وأوحى في كل سماء أمرها﴾ الأصل في معنى القضاء فصل الأمر، وضميس ﴿هن﴾ للسماء على المعنى، و﴿سبع سماوات﴾ حال من الضمير و ﴿في يومين﴾ متعلق بقضاهن فتفيد الجملة أن السماء لما استوى سبحانه إليها وهي دخان كان أمرها مبهماً غير مشخص من حيث فعلية الوجود ففصل تعالى أمرها بجعلها سبع سماوات في يومين.

وقيل : إن القضاء في الآية مضمّن معنى التصيير و ﴿سبع سماوات﴾ مفعولهُ الثاني ، وقيل فيها وجوه أُخر لا يهمنا إيرادها .

<sup>(</sup>١) الحمد: ٥ .

والآية وما قبلها ناظرة إلى تفصيل ما أُجمل في قوله : ﴿ أُو لَم يَرَ الذِّينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَاوَاتُ وَالأرضُ كَانَتَا رَتَقًا الْفَقْتَقْنَاهُما ﴾ (١) .

وقوله: ﴿وأوحى في كل سماء أمرها﴾ قيل: المراد بأمر السماء ما تستعد له أو تقتضيه الحكمة فيها من وجود ملك أو كوكب وما أشبه ذلك ، والوحي هو الخلق والإيجاد، والجملة معطوفة على قوله: ﴿قضاهن﴾ مقيدة بالوقت المذكور للمعطوف عليه ، والمعنى وخلق في كل سماء ما فيها من الملائكة والكواكب وغيرها .

وأنت خبير بأن إرادة الخلق من الوحي وأمثال الملك والكوكب من الأمر تحتاج إلى عناية زائدة لا تثبت إلا بدليل بيّن ، وكذا تقيد الجملة المعطوفة بالوقت المذكور في المعطوف عليها .

وقيل: المراد بالأمر التكليف الإلهي المتوجه إلى أهـل كل سمـاء من الملائكة والوحي بمعناه المعروف والمعنى وأوحى إلى أهل كل سماء من الملائكة مـا أمرهم بــه من العبادة .

وفيه أن ظاهر الآية وقد قال تعالى : ﴿ فِي كُلَّ سَمَّاءَ ﴾ ولم يقل : إلى كُلُّ سَمَّاء لا يوافقه تلك الموافقة .

وقيل: المراد بأمرها ما أراده الله منها، وهذا الوجه في الحقيقة راجع إلى أحـد الوجهين فإن أريد بالوحي الخلق والإيجاد رجع إلى أول الوجهين وإن أريد به معناه المعروف رجع إلى ثانيهما.

والذي وقع في كلامه تعالى من الأمر المتعلق بوجه بالسماء يلوّح إلى معنى أدق مما ذكروه فقد قال تعالى : ﴿ يدبر الأمر من السماء إلى الأرض ثم يعرج إليه ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ الله الذي خلق سبع سماوات ومن الأرض مثلهن يتنزّل الأمر بينهن ﴾ (٣) ، وقال : ﴿ ولقد خلقنا فوقكم سبع طرائق وما كنا عن الخلق غافلين ﴾ (٤) .

دلت الآية الأولى: على أن السماء مبدأ لأمره تعالى النازل إلى الأرض بـوجه، والشانية: على أن الأمـر يتنـزل بين السمـاوات من سمـاء إلى سمـاء حتى ينتهي إلى

(١) الأنبياء: ٣٠.

(٣) الطلاق : ١٢ .

(٢) الم السجدة : ٥ .

الأرض ، والشالشة : على أن السماوات طرائق لسلوك الأمر من عند ذي العرش أو لسلوك الملائكة الحاملين الأمر إلى الأرض كما يشير إليه قوله : ﴿تنزل الملائكة والروح فيها بإذن ربهم من كل أمر (١) ، وقوله : ﴿فيها يفرق كل أمر حكيم (٢) .

ولو كان المراد بالأمر أمره تعالى التكويني وهو كلمة الإيجاد كما يستفاد من قوله: ﴿إِنما أمره إِذَا أَرَاد شَيْئًا أَن يقول له كن﴾ (٣)، أفادت الآيات بانضمام بعضها إلى بعض أن الأمر الإلهي الذي مضيه في العالم الأرضي هو خلق الأشياء وحدوث الحوادث تحمله الملائكة من عند ذي العرش تعالى وتسلك في تنزيله طرق السماوات فتنزله من سماء إلى سماء حتى تنتهي به إلى الأرض.

وإنما تحمله ملائكة كل سماء إلى من دونهم كما يستفاد من قوله: ﴿حتى إذا فرّع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير﴾ (٤) وقد تقدم الكلام في فيه والسماوات مساكن الملائكة كما يستفاد من قوله: ﴿وكم من ملك في السماوات﴾ (٥) ، وقوله: ﴿لا يسمّعون إلى الملا الأعلى ويقذفسون من كل جانب﴾ (٢) .

فللأمر نسبة إلى كل سماء باعتبار الملائكة الساكنين فيها ، ونسبة إلى كل قبيلٍ من الملائكة الحاملين له باعتبار تحميله لهم وهو وحيه إليهم فإن الله سبحانه سماه قولاً كما قال : ﴿إِنْمَا قُولُنَا لَشِيءَ إِذَا أَرْدِنَاهُ أَنْ نَقُولُ لَهُ كُنْ﴾ (٧) .

فتحصّل بما مر أن معنى قوله: ﴿وأوحى في كل سماء أمرها﴾ أوحى في كل سماء إلى أهلها من الملائكة الأمر الإلهي . المنسوب إلى تلك السماء المتعلق بها ، وأما كون اليومين المذكورين في الآية ظرفاً لهذا الوحي كمنا هما ظرف لخلق السماوات سبعاً فلا دليل عليه من لفظ الآية .

قوله تعالى : ﴿ورنِنَا السماء الدنيا بمصابيح وحفظاً ذلك تقدير العزيز العليم ﴾ توصيف هذه السماء بالدنيا للدلالة على أنها أقرب السماوات من الأرض وهي طباق

<sup>(</sup>١) القدر: ٤.

<sup>(</sup>٢) الدخان : ٤ .

<sup>(</sup>٣) يسَّ : ۸۲

<sup>(</sup>٦) الصافات: ٨.

<sup>(</sup>٧) النحل : ٤٠ .

بعضها فوق بعض كما قال : ﴿خلق سبع سماوات طباقاً﴾(١) .

والظاهر من معنى تزيينها بمصابيح وهي الكواكب كما قبال: ﴿إِنَا زَيِنَا السَمَاءُ الدَيَا بَرِينَةُ الْكُواكب﴾ (٢) أن الكواكب في السَمَاءُ الدَيْا أو دُونِهَا كالقناديل المعلقة ولو كانت متفرقة في جميع السماوات من غير حجب بعضها بعضاً لكون السماوات شفافة كما قيل كانت زينة لجميعها ولم تختص الزينة ببعضها كما يفيده السياق فلا وجه لقول القائل: إنها في الجميع لكن لكونها ترى متلائلة على السماء الدنيا عدّت زينة لها .

وأما قوله: ﴿ أَلَم تَرُوا كَيْفَ خَلَقَ الله سَبِع سَمَاوَاتَ طَبَاقًا وَجَعَلَ الْقَمَرُ فَيَهُنَ نُوراً وجعل الشمس سراجاً ﴾ (٣) فهو بالنسبة إلينا معاشر المستضيئين بالليل والنهار كقوله: ﴿ وجعلنا سراجاً وهاجاً ﴾ (٤) .

وقوله : ﴿وحفظا﴾ أي وحفظناها من الشياطين حفظاً كما قال : ﴿وحفظناهـا من كل شيطان رجيم إلا من استرق السمع فأتبعه شهاب مبين﴾(٥) .

وقوله : ﴿ذلك تقديس العزين العليم﴾ إشارة إلى ما تقدم من النظم والترتيب .

## ( كلام فيه تتميم )

قد تحصّل مما تقدم:

أولاً : أن المستفاد من ظاهر الآيات الكريمة \_ وليست بنص \_ أن السماء الدنيا من هذه السبع هي عالم النجوم والكواكب فوقنا .

وثانياً: أن هذه السماوات السبع المذكبورة جميعاً من الخلق الجسماني فكأنها طبقات سبع متطابقة من عالم الأجسام أقربها منها عالم النجوم والكواكب، ولم يصف القرآن شيئاً من السماوات الست الباقية دون أن ذكر أنها طباق.

وثالثاً: أن ليس المراد بالسماوات السبع الأجرام العلوية أو خصوص بعضها كالشمس والقمر أو غيرهما .

ورابعاً: أن ما ورد من كون السماوات مساكن للملائكة وأنهم ينزلون منها بأمر الله حاملين له ويعرجون إليها بكتب الأعمال ، وأن للسماء أبواباً لا تفتّح للكفار وأن

(٣) توح : ١٦ . (٥) الحجر : ١٨ .

الأشياء والأرزاق تنزل منها وغير ذلك مما تشير إليه متفرقات الآيات والروايات يكشف عن أن لهذه الأمور نوع تعلق بهذه السماوات لا كتعلق ما نراه من الأجسام بمحالها وأماكنها الجسمانية الموجبة لحكومة النظام المادي فيها وتسرب التغير والتبدل والدثور والفتور إليها.

وذلك أن من الضروري اليوم أن لهذه الأجرام العلوية كائنة ما كانت كينونة عنصرية جسمانية تجري فيها نظائر الأحكام والآثار الجارية في عالمنا الأرضي العنصري والنظام الذي يثبت للسماء وأهلها والأمور الجارية فيها مما أشرنا إليه يباين هذا النظام العنصري المشهود. أضف إلى ذلك ما ورد أن الملائكة خلقوا من نور، وأن غهذاءهم التسبيح، وما ورد من توصيف خلقهم، وما ورد في توصيف خلق السماوات وما خلق فيها إلى غير ذلك.

فللملائكة عوالم ملكوتية سبعة مترتبة سميت سماوات سبعاً ونسبت ما لها من الخواص والآثار إلى ظاهر هذه السماوات بلحاظ ما لها من العلو والإحاطة بالنسبة إلى الأرض تسهيلًا للفهم الساذج .

### ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وأبو يعلى والحاكم وصححه وابن مردويه وأبو نعيم والبيهقي كلاهما في الدلائل وابن عساكر عن جابر بن عبد الله قال : اجتمع قريش يوماً فقالوا : انظروا أعلمكم بالسحر والكهانة والشعر فليأت هذا الرجل الذي قد فرق جماعتنا ، وشتت أمرنا وعاب ديننا فليكلمه ولينظر ماذا يرد عليه ؟ فقالوا : ما نعلم أحداً غير عتبة بن ربيعة قالوا : أنت يا أبا الواليد .

فأتاه فقال: يا محمد أنت خير أم عبد الله؟ أنت خير أم عبد المطلب؟ فسكت رسول الله عبد الله عبدوا الآلهة التي عبت وإن كنت تزعم أن هؤلاء خير منك فقد عبدوا الآلهة التي عبت وإن كنت تزعم أنك خير منهم فتكلم حتى نسمع منك .

أما والله ما رأينا سلحة قط أشأم على قومك منك فرقت جماعتنا ، وشتت أمرنا وعبت ديننا ، وفضحتنا في العرب حتى لقد طار فيهم أن في قريش ساحراً ، وأن في قريش كاهناً والله ما ننتظر إلا مثل صيحة الحبلى أن يقوم بعضنا إلى بعض بالسيوف يا أيها الرجل إن كان نما بك الحاجة جمعنا لك حتى تكون أغنى قريش رجلاً

واحداً وإن كان نما بك الباءة فاختر أي نساء قريش شئت فلنزوجك عشراً .

فقال عتبة: حسبك. ما عندك غير هذا؟ قال: لا فرجع إلى قريش فقالوا: ما وراءك؟ قال: ما تركت شيئاً أرى أنكم تكلمون به إلا كلمته قالوا: فهل أجابك؟ قال: والذي نصبها بنية ما فهمت شيئاً مما قال غير أنه قال: ﴿انذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود﴾ قالوا: ويلك يكلمك الرجل بالعربية وما تدري ما قال؟ قال: لا والله ما فهمت شيئاً مما قال غير ذكر الصاعقة.

أقول: ورواه عن عدة من الكتب قريباً منه ، وفي بعض الطرق قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: والله إني قد سمعت قولاً ما سمعت بمثله قط ، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة ، والله ليكونن لقوله الذي سمعت نبأ ، وفي بعضها غير ذلك .

وفيه أخرج ابن جرير عن أبي بكر قال : جاء اليهود إلى رسول الله على المقال الله المؤلفة فقال الله المؤلفة الأيام السنة ؟ فقال : خلق الله الأرض يوم الأحد والاثنين ، وخلق الجبال يوم الثلاثاء وخلق المدائن والأقوات والأنهار وعمرانها وخرابها يوم الأربعاء ، وخلق السماوات والملائكة يوم الخميس الى ثلاث ساعات يعني من يوم الجمعة ، وخلق في أول ساعة الأجال وفي الثانية الأفة وفي الثالثة آدم . قالوا : صدقت إن تممت فعرف النبي مشاكم ما يريدون فغضب فأنزل الله ﴿ وما مسنا من لغوب فاصبر على ما يقولون ﴾ .

أقول: وروى ما يقرب منه عن ابن عباس وعبد الله بن سلام وعن عكرمة وغيره وقد ورد في بعض أخبار الشيعة ، وقوله: قالـوا: صدقت إن تممت أي تممت كلامك في الخلق بأن تقول: إنه تعالى فرغ من الخلق يوم السبت واستراح فيه.

والروايات لا تخلو من شيء :

أما أولاً: فمن جهة اشتمالها على تصديق اليهود ما ذكر فيها من ترتيب الخلق وهو مخالف لما ورد في أول سفر التكوين من التوراة مخالفة صريحة ففيها أنه خلق النور والظلمة ـ النهار والليل ـ يوم الأحد ، وخلق السماء يـوم الاثنين ، وخلق الأرض والبحار والنبات يـوم الثلاثاء وخلق الشمس والقمر والنجـوم يوم الأربعاء وخلق دواب البحر والطير يوم الخميس ، وخلق حيـوان البر والإنسان يوم الجمعة وفرغ من الخلق يوم السبت واستراح فيه ، والقول بأن التوراة الحاضرة غير ما كان في عهد النبي مناهد كما ترى .

وأما ثانياً: فلأن اليوم من الأسبوع وهو نهار مع ليلته يتوقف في كينونته على حركة الأرض الـوضعية دورة واحدة قبال الشمس فما معنى خلق الأرض في يومين ولم يخلق السماء والسماويات بعد ولا تمت الأرض كرة متحركة ؟ ونظير الإشكال جار في خلق السماء والسماويات ومنها الشمس ولا يوم حيث لا شمس بعد .

وأما ثالثاً: فلأنه عد فيها يوم لخلق الجبال وقد جزم الفحص العلمي بأنها تخلق تدريجاً، ونظير الإشكال جار في خلق المدائن والأنهار والأقوات.

وفي روضة الكافي بإسناده عن محمد بن عطية عن أبي جعفر عليه قال : وخلق الشيء الذي جميع الأشياء منه وهو الماء الذي خلق الأشياء منه فجعل نسب كل شيء إلى الماء ولم يجعل للماء نسباً يضاف إليه ، وخلق الريح من الماء .

ثم سلط الريح على الماء فشققت الريح متن الماء حتى ثـار من الماء زبـد على قدر ما شاء أن يثور فخلق من ذلك الزبد أرضاً بيضـاء نقية ليس فيهـا صدع ولا ثقب ولا صعود ولا هبوط ولا شجرة ثم طواها فوضعها فوق الماء .

ثم خلق الله النمار من الماء فشققت النمار متن الماء حتى ثمار من الماء دخمان على قمدر ما شماء الله أن يثور فخلق من ذلك الدخمان سماء صافية نقيمة ليس فيها صدع ولا ثقب وذلك قوله: ﴿والسماء بناها﴾ .

أقول: وفي هذه المعنى بعض روايات أخر، ويمكن تـطبيق ما في الـرواية وكذا مضامين الآيات على ما تسلمته الأبحاث العلمية اليوم في خلق العـالم وهيئته

غير أنّا تركنا ذلك احترازاً من تحديد الحقائق القرآنية بالأحداس والفرضيات العلمية ما دامت فرضية غير مقطوع بها من طريق البرهان العلمي .

وفي نهج البلاغة: فمن شواهد خلقه خلق السماوات موطدات بلا عمد قائمات بلا سند، دعاهن فأجبن طائعات مذعنات غير متلكئات ولا مبطئات، ولولا إقرارهن له بالربوبية، وإذعانهن له بالطواعية لما جعلهن موضعاً لعرشه، ولا مسكناً لملائكته ولا مصعداً للكلم الطيب والعمل الصالح من خلقه.

وفي كمال الدين بإسناده إلى فضيل الرسّان قال: كتب محمد بن إبراهيم إلى أبي عبد الله على الحبرنا ما فضلكم أهل البيت؟ فكتب إليه أبو عبد الله على الكواكب جعلت أماناً لأهل السماء فإذا ذهبت نجوم السماء جاء أهل السماء ما كانوا يوعدون ، وقال رسول الله على الله على أهل بيتي أماناً لأمتي فإذا ذهب أهل بيتي جاء أمتى ما كانوا يوعدون .

أقول : وورد هذا المعنى في غير واحد من الروايات .

وفي البحار عن كتاب الغارات بإسناده عن ابن نباتة قال : سئـل أمير المؤمنين مَشْنَعْهِكُم بين السماء والأرض ؟ قال : مد البصر ودعوة المظلوم .

أقول: وهو من لطائف كلامه عَلَشَتْهُ يَشِيرُ بِـه إلى ظاهـر السماء وبـاطنها كمـا تقدم .

\* \* \*

فإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَثَمُ وَ (١٣) إِذْ جَاءَتْهُمُ آلرُسُلُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلَّا تَعْبُدُوا إِلَّا آللَّهَ قَالُوا لَوْ شَاءَ رَبُّنَا لأَنْزَلَ مَلْئِكَةً فَإِنَّا بِمَا أُرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ (١٤) فَأَمَّا عَادٌ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ إِغَيْدِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَّةً أَولَمْ يَرَوْا أَنَّ آللَّهَ آلَذِي بَعْلَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ (١٥) فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ (١٥) فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ

سورة حم السجدة ـ آية ١٣ ـ ٢٥ ........ ٣٧٥

رِيحاً صَرْصَراً فِي أَيَّام نَحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِزْي ِ فِي الْحَيوٰةِ ٱللُّهُنِّيَا وَلَعَـذَابُ الْآخِرَةِ أُخْرَىٰ وَهُمْ لَا يُنْصَـرُونَ (١٦) وَأَمَّا ثُمُودُ فَهَدَيْنَاهُمْ فَاسْتَحَبُّوا الْعَمَىٰ عَلَى الْهُدَىٰ فَأَخَذَتْهُمْ صَاعِقَةَ الْعَذَابِ الْهُونِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٧) وَنَجَّيْنَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَكَـانُوا يَتَّقُـونَ (١٨) وَيَـوْمَ يُحْشَرُ أَعْـدَآءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّـارِ فَهُمْ يُـوزَعُـونَ (١٩) حَتَّى إِذَا مَـا جَآءُوهَا شَهِـدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَـا كَانُـوا يَعْمَلُونَ (٢٠) وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا آللَّهُ ٱلَّذِي أَنْطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَهُـوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُـونَ (٢١) وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلَا أَبْصَـارُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِنْ ظَنَتُمْ أَنَّ ٱللَّهَ لَا يَعْلَمُ كَثِيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ (٢٢) وَذٰلِكُمْ ظَنَّكُمُ ٱلَّـذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَنْكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ (٢٣) فَإِنْ يَصْبِرُوا فَٱلنَّارُ مَثْوِيَّ لَهُمْ وَإِنْ يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُمْ مِنَ الْمُعْتَبِينَ (٢٤) وَقَيَّضَنَا لَهُمْ قُرَنَآءَ فَـزَيَّنُوا لَهُمْ مَـا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَـا خَلْفَهُمْ وَحَقٌّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلَ فِي أُمَم قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ إِنَّهُمْ كَانُـوا خاسِرِينَ (۲۵)

#### ( بىيان )

الآيات تتضمن الإنذار بالعذاب الدنيوي الذي ابتليت به عاد وثمود بكفرهم بالرسل وجحدهم لآيات الله ، وبالعذاب الاخروي الذي سيبتلى به أعداء الله من أهل الجحود الذين حقت عليهم كلمة العذاب ، وفيها إشارة إلى كيفية إضلالهم في الدنيا وإلى استنطاق أعضائهم في الآخرة .

قوله تعالى: ﴿ فإن أعرضوا فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود﴾ قال في المجمع: الصاعقة المهلكة من كل شيء انتهى ، وقال الراغب: قال بعض أهل اللغة: الصاعقة على ثلاثة أوجه: الموت كقوله: ﴿ صعق من في السماوات ﴾ وقوله: ﴿ فأخذتهم الصاعقة ﴾ والعذاب كقوله: ﴿ أنذرتكم صاعقة مشل صاعقة عاد وثمود ﴾ والنار كقوله: ﴿ ويرسل الصواعق فيصيب بها من يشاء ﴾ وما ذكره فهو أشياء حاصلة من الصاعقة فإن الصاعقة هي الصوت الشديد من الجو ثم يكون نار فقط أو عذاب أو موت وهي في ذاتها شيء واحد ، وهذه الأشياء تأثيرات منها . انتهى .

وعلى ما مر تنطبق الصاعقة على عذابي عاد وثمود وهما الريح والصيحة ، والتعبير بالماضي في قوله : ﴿ أَنذَرتكم ﴾ للدلالة على التحقق والوقوع .

ونسبة المجيء إلى الرسل وهو جمع - مع أن الذي ذكر في قصتهم رسولان هما هود وصالح - باعتبار أن الرسل دعوتهم واحدة والمبعوث منهم إلى قوم مبعوث لأخرين وكذا القوم المكذبون لأحدهم مكذبون لآخرين قال تعالى : ﴿كذبت عاد المرسلين﴾(١) وقال : ﴿كذبت قوم لوط المرسلين﴾(١) ، وقال : ﴿كذبت قوم لوط المرسلين﴾(١) إلى غير ذلك .

وقول بعضهم : إن إطلاق السرسل وهنو جمع على هنود وصالح عليهما السلام وهما اثنان من إطلاق الجمع على ما دون الثلاثة وهو شنائع ، ومن هذا القبيل إرجاع ضمير الجمع في قوله : ﴿إذ جاءتهم﴾ إلى عاد وثمود .

ممنوع بما تقدم ، وأما إرجاع ضمير الجمع إلى عاد وثمود فإنما هو لكون مجموع الجمعين جمعاً مثلهما .

وقوله : ﴿ من بين أيديهم ومن خلفهم ﴾ أي من جميع الجهات فاستعمال هاتين الجهتين في جميع الجهات شائع ، وجوّز أن يكون المراد به الماضي والمستقبل

۱٦٠ : الشعراء : ١٦٠ .

(٢) الشعراء : ١٤١ .

(١) الشعراء : ١٢٣ .

فقوله: ﴿ جاءتهم الرسل من بين أيديهم ومن خلفهم ﴾ كناية عن دعوتهم لهم من جميع الطرق الممكنة خلوة وجلوة وفرادى ومجتمعين بالتبشير والإنذار وللذلك فسر مجيثهم كذلك بعد بقوله: ﴿ أَن لا تعبدوا إلا الله ﴾ وهو التوحيد .

وقوله: ﴿قالوا لو شاء ربنا لأنزل ملائكة ﴾ رد منهم لـرسالتهم بـأن الله لو شاء إرسال رسول إلينا لأرسل من الملائكة ، وقد تقدم كـراراً معنى قولهم هـذا وأنه مبني على إنكارهم نبوة البشر .

وقوله: ﴿ فَإِنْمَا بِمَا أُرسَلتُم بِهِ كَافَرُونَ ﴾ تفريع على النفي المفهوم من الجملة السابقة أي فإذا لم يشأ ولم يرسل فإنا بما أسلتم به وهو التوحيد كافرون.

قوله تعالى: ﴿فأما عاد فاستكبروا في الأرض بغير الحق﴾ الخ رجوع إلى تفصيل حال كل من الفريقين على حدته ، من كفرهم ووبال ذلك ، وقوله : ﴿بغير الحق﴾ قيد توضيحي للاستكبار في الأرض فإنه بغير الحق دائماً ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿فأرسلنا عليهم ريحاً صرصراً في أيام نحسات﴾ النح فسر الصرصر بالريح الشديدة الصوت وتلازم شدة الهبوب ، والنحسات بكسر الحاء صفة مشبهة من نحس ينحس نحساً خلاف سعد فالأيام النحسات الأيام المشؤمات .

وقيل: أيام نحسات أي ذوات الغبار والتراب لا يرى فيها بعضهم بعضاً ، ويؤيده قوله في سورة الأحقاف: ﴿ فلما رأوه عارضاً مستقبل أوديتهم قالوا هذا عارض ممطرنا بل هو ما ستعجلتم به ريح فيها عذاب أليم (١) .

وقـوله : ﴿وهم لا ينصـرون﴾ أي لا منـج ينجيهم ولا شفيـع يشفـع لهم . والباقي ظاهر .

قوله تعالى: ﴿وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى﴾ النخ المراد بهدايتهم إراءتهم الطريق ودلالتهم على الحق ببيان حق الاعتقاد والعمل لهم ، والمراد بالاستحباب الإيثار والاختيار ، ولعله بالتضمين ولذا عدي إلى المفعول الثاني بعلى والمراد بالعمى الضلال استعارة ، وفي مقابلة الهدى له إيماء إلى أن الهدى بصر كما

<sup>(</sup>١) الاحقاف: ٢٤.

أن الضلالة عمى ، والهون مصدر بمعنى الذل وتوصيف العذاب به للمبالغة أو بحـذف ذي والتقدير صاعقة العذاب ذي الهون .

والمعنى: وأما قوم ثمود فدللناهم على طريق الحق وعرفناهم الهدى بتمييزه من الضلال فاختاروا الضلال الذي هو عمى على الهدى الذي هو بصر فأخذتهم صيحة العذاب ذي المذلة ـ أو أخذهم العذاب بناء على كون الصاعقة بمعنى العذاب والإضافة بيانية ـ بما كانوا يكسبون .

قوله تعالى: ﴿ونجينا الذين آمنوا وكانوا يتقون﴾ ضم التقوى إلى الإيمان معبراً عن التقوى بقوله: ﴿وكانوا يتقون﴾ الدال على الاستمرار للدلالة على جمعهم بين الإيمان والعمل الصالح وذلك هو السبب لنجاتهم من عذاب الاستئصال على ما وعده الله بقوله: ﴿وكان حقاً علينا نصر المؤمنين﴾(١).

والظاهر أن الآية متعلقة بـالقصتين جميعاً متممـة لهما وإن كـان ظاهـر المفسرين تعلقها بالقصة الثانية .

قوله تعالى : ﴿ويوم يحشر أعداء الله إلى النار فهم يوزعون﴾ الحشر إخراج الجماعة عن مقرهم وإزعاجهم عنه إلى الحرب ونحوها . كذا قال الراغب ، و ﴿يوزعون﴾ من الوزع وهو حبس أول القوم ليلحق بهم آخرهم فيجتمعوا .

قيل : المراد بحشرهم إلى النار إخراجهم إلى المحشر للسؤال والحساب ، وجعل النار غاية لحشرهم لان عاقبتهم إليها ، والدليل عليه ما ذكره من أمر شهادة الأعضاء فإنها في الموقف قبل الأمر بهم إلى النار .

وقيل: المراد حشرهم إلى النار نفسها ومن الممكن أن يستشهد عليهم مرتين مرة في الموقف ومرة على شفير جهنم وهو كما ترى .

والمراد بأعداء الله ـ على ما قيل ـ المكتلبون بالنبي المناهج من مشركي قومه لا مطلق الكفار والدليل عليه قوله الآتي : ﴿وحق عليهم القول في أمم قد خلت من قبلهم﴾ الآية .

قوله تعالى : ﴿ حتى إذا ما جاؤها شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم

<sup>(</sup>١)الروم : ٤٧ .

بما كانوا يعملون، ﴿ما﴾ في ﴿إذا ما جاؤها﴾ زائدة للتأكيد والضمير للنار .

وشهادة الأعضاء أو القوى يوم القيامة ذكرها وإخبارها ما تحملته في الدنيا من معصية صاحبها فهي شهادة أداء لما تحملته ، ولولا التحمل في الدنيا حين العمل كما لو جعل الله لها شعوراً ونطقاً يوم القيامة فعلمت ثم أخبرت بما عملته أو أوجد الله عندها صوتاً يفيد معنى الإخبار من غير شعور منها به لم يصدق عليه الشهادة ، ولا تمت بذلك على العبد المنكر حجة وهو ظاهر .

وبذلك يظهر فساد قول بعضهم: إن الله يخلق يسوم القيامة للأعضاء علماً وقدرة على الكلام فتخبر بمعاصي صاحبيها وهو شهادتها وقول بعضهم: إنه يخلق عندها أصواتاً في صورة كلام مدلوله الشهادة ، وكذا قول بعضهم: إن معنى الشهادة دلالة الحال على صدور معصية كذائية منهم .

وظاهر الآية أن شهادة السمع والبصر أداؤهما ما تحملاه وإن لم يكن معصية مأتياً بها بواسطتهما كشهادة السمع أنه سمع آيات الله تتلى عليه فأعرض عنها صاحبه أو أنه سمع صاحبه يتكلم بكلمة الكفر ، وشهادة البصر أنه رأى الآيات الدالة على وحدانية الله تعالى فأعرض عنها صاحبه أو أنه رأى صاحبه يستمع إلى الغيبة أو سائر ما يحرم الإصغاء إليه فتكون الآية على حد قوله تعالى : ﴿إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان عنه مسؤولاً ﴾(١) .

وعلى هذا يختلف السمع والأبصار والجلود فيما شهدت عليه فالسمع والأبصار تشهد على معصية العبد وإن لم تكن بسببهما والجلود تشهد على المعصية التي كانت هي آلات لها بالمباشرة ، وهذا الفرق هو السبب لتخصيصهم الجلود بالخطاب في قولهم : ﴿ لم شهدتم علينا ﴾ على ما سيجيء .

والمراد بالجلود على ظاهر إطلاق الآية مطلق الجلود وشهادتها على أنواع المعاصي التي تتم بالجلود من التمتعات المحرمة كالزنا ونحوه ، ويمكن حينشذ أن تعمم الجلود بحيث تشمل شهادتها ما شهدت الأيدي والأرجل المذكورة في قوله : (اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم) (٢) على بعد .

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٦ .

وقيل : المراد بالجلود الفروج وقد كني بها عنها تأدباً .

قوله تعالى: ﴿وقالوا لجلودهم لم شهدتم علينا﴾ اعتراض وعتاب منهم لجلودهم في شهادتها عليهم ، وقيل: الاستفهام للتعجب فهو سؤال عن السبب لرفع التعجب وإنما خصوها بالسؤال دون سمعهم وأبصارهم مع اشتراكها في الشهادة لأن الجلود شهدت على ما كانت هي بنفسها أسباباً وآلات مباشرة له بخلاف السمع والأبصار فإنها كسائر الشهداء تشهد بما ارتكبه غيرها.

وقيل : تخصيص الجلود بالذكر تقريع لهم وزيادة تشنيع وفضاحة وخاصة لموكان المراد بالجلود الفروج وقيل غير ذلك .

قوله تعالى : ﴿قالُـوا أَنطقنا الله الذي أَنبطق كل شيء ﴾ النج إرجاع ضمير أُولي العقل ! ولا العقل العقل

والمتيقن من معنى النطق إذا استعمل على الحقيقة من غير تجوز هو إظهار ما في الضمير من طريق التكلم فيتوقف على علم وكشفه لغيره ، قال الراغب : ولا يكاد يستعمل النطق في غير الإنسان إلا تبعاً وبنوع من التشبيه وظاهر سياق الآيات وما فيها من ألفاظ القول والتكلم والشهادة والنطق أن المراد بالنطق ما هو حقيقة معناه .

فشهادة الأعضاء على المجرمين كانت نطقاً وتكلماً حقيقة عن علم تحملته سابقاً بدليل قولها: ﴿انطقنا الله ﴾ جواباً عن قول المجرمين: ﴿لم شهدتم علينا ﴾ ؟ إراءة منها للسبب الذي أوجب نطقها وكشف عن العلم المدخر عندها المكنون في ضميرها فهي ملجأة إلى التكلم والنطق ، ولا يضر ذلك نفوذ شهادتها وتمام الحجة بذلك فإنها إنما ألجئت إلى الكشف عما في ضميرها لا على الستر عليه والإخبار بخلافه كذباً وزوراً حتى ينافي جواز الشهادة وتمام الحجة .

وقوله: ﴿الذي أنطق كل شيء﴾ توصيف لله سبحانه وإشارة إلى أن النطق ليس مختصاً بالأعضاء حتى تختص هي بالسؤال بـل هـو عـام شـامـل لكـل شيء والسبب الموجب له هو الله سبحانه.

وقوله: ﴿وهو خلقكم أول مرة وإليه ترجعون﴾ من تتمة الكلام السابق أو هـو من كلامه ، وهُو احتجاج على علمه بأعمالهم وقد أنطق الجوارح بما علم .

يقول: إن وجودكم يبتدىء منه تعالى وينتهي إليه تعالى فعند ما تظهرون من كتم العدم \_ وهو خلقكم أول مرة \_ يعطيكم الـوجـود ويملككم الصفـات والأفعـال فتنسب إليكم ثم ترجعون وتنتهون إليه فيرجع ما عندكم من ظاهر الملك الموهوب إليه فلا يبقى ملك إلا وهو لله سبحانه .

فهو سبحانه المالك لجميع ما عندكم أولاً وآخراً فما عندكم من شيء في أول وجودكم هو الذي أعطاكموه وملكه لكم وهو أعلم بما أعطى وأودع ، وما عندكم من شيء حينما ترجعون إليه هو الذي يقبضه منكم إليه ويملكه فكيف لا يعلمه ، وانكشافه له سبحانه حينما يرجع إليه إنطاقه لكم وشهادتكم على أنفسكم عنده .

وبما مر من البيان يظهر وجه تقييد قولـه : ﴿وهو الـذي خلقكم﴾ بقولـه : ﴿أُولَـ مرة﴾ فالمراد به أول وجودهم .

ولهم في قوله: ﴿قالوا أنطقنا الله ﴾ في معنى الإنطاق نظائر ما تقدم في قوله: ﴿شهدت عليهم ﴾ من الأقوال فمن قائل: إن الله يخلق لهم يومئذ العلم والقدرة على النطق بنطقهم، ومن قائل: إنه يخلق عند الأعضاء أصواتاً شبيهة بنطق الناطقين وهو المراد بنطقهم، ومن قائل: إن المراد بالنطق دلالة ظاهر الحال على ذلك.

وكذا في عموم قوله: ﴿أنطق كل شيء﴾ فقيل: هو مخصص بكل حي نطق إذ ليس كل شيء ولا كل حي ينطق بالنطق الحقيقي ومثل هذا التخصيص شائع ومنه قوله تعالى في الربح المرسلة إلى عاد: ﴿تدمر كل شي﴾(١).

وقيل : النطق في ﴿أنطقنا﴾ بمعناه الحقيقي وفي قوله : ﴿أنطق كمل شيء﴾ بمعنى الدلالة فيبقى الإطلاق على حاله .

ويرد عليهما أن تخصيص الآية أو حملها على المعنى المجازي مبني على تسلم كون غير ما نعده من الأشياء حياً ناطقاً كالإنسان والحيوان والملك والجن فاقداً للعلم والنطق على ما نراه من حالها .

لكن لا دليل على فقدان الأشياء غير ما استثنيناه للشعبور والإرادة سوى أنا في

<sup>(</sup>١) الأحقاف : ٢٥ .

حجاب من بطون ذواتها لا طريق لنا إلى الإطلاع على حقيقة حالها ، والأيات القرآنية وخاصة الآيات المتعرضة لشؤون يوم القيامة ظاهرة في عموم العلم .

# ( بحث إجمالي قرآني )

كررنا الإشارة في الأبحاث المتقدمة إلى أن النظاهر من كلامه تعالى أن العلم صار في الموجودات عامة كما تقدم في تفسير قوله تعالى : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيَّ إِلاَ يُسْبِحُ بِحَمْدُهُ وَلَكُنْ لاَ تَفْقَهُونَ ﴾ نعم الدليل على كون التسبيح منهم عن علم وإرادة لا بلسان الحال .

ومن هذا القبيل قوله : ﴿ فقال لها وللأرض اثنيا طوعاً أو كرها قالتا أتينا طائعين ﴾ وقد تقدم تفسيره في السورة .

ومن هذا القبيل قوله: ﴿ ومن أضل ممن يدعو من دون الله من لا يستجيب له إلى يوم القيامة وهم عن دعائهم غافلون وإذا حشر الناس كانوا لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين (٢٠) فالمراد بمن لا يستجيب الأصنام فقط أو هي وغيرها ، وقوله : ﴿ يومئذ تحدث أخبارها بأن ربك أوحى لها (٣) .

ومن هذا القبيل الآيات الدالة على شهادة الأعضاء ونطقها وتكليمها لله والسؤال منها وخاصة ما ورد في ذيل الآيات الماضية آنفاً من قوله : ﴿أَنطَقنَا الله الذي أَنطَق كُلُّ شَيءَ﴾ الآية .

لا يقال: لو كان غير الإنسان والحيوان كالجماد والنبات ذا شعور وإرادة لبانت أثاره وظهر منها ما يظهر من الإنسان والحيوان من الأعمال العلمية والأفعال والانفعالات الشعورية.

لأنه يقال : لا دليل على كون العلم ذا سنخ واحد حتى تتشابه الأثـار المترشحـة منه فمن الممكن أن يكون ذا مراتب مختلفة تختلف باختلافها آثارها .

على أن الأثـار والأعمال العجيبة المتقنة المشهـودة من النبـات وسـائـر الأنـواع الطبيعية في عالمنا هذا لا تقصر في إتقانها ونـظمها وتـرتيبها عن آثـار الأحياء كـالإنسان والحيوان .

(١) الإسراء: ٤٤.
 (٢) الأحقاف: ٦.
 (٣) الزلزال: ٥.

سورة حم السجدة \_ آية ٢٢ **"**ለ"

## ( بحث إجمالي فلسفي )

حقق في مباحث العلم من الفلسفة أن العلم وهـو حضـور شيء لشيء يســاوق الوجود المجرد لكونه ما له من فعلية الكمال حاضراً عنده من غير قوة فكل وجود مجرد يمكنه أن يوجد حاضر المجرد غيره أو يوجد له مجرد غيره وما أمكن لمجرد بالإمكان العام فهو له بالضرورة .

فكل عالم فهو مجرد وكذا كل معلوم وينعكسان بعكس النقيض إلى أن المادة وما تألف منها ليس بعالم ولا معلوم .

فالعلم يساوق الوجود المجرد ، والوجودات المادية لا يتعلق بها علم ولا لها علم بشيء لكن لها ، على كونها مادية متغيرة متحركة لا تستقـر على حال ، ثبـوتاً من غيـر تغير ولا تحول لا ينقلب عما وقع عليه .

فلها من هذه الجهة تجرد والعلم سار فيها كما هو سار في المجردات المحضة العقلية والمثالية فافهم ذلك .

قـوله تعـالى : ﴿وما كنتم تستتـرون أن يشهـد عليكم سمعكم ولا أبصـاركم ولا جلودكم كالخ لا شك أن الله سبحانه خالق كل شيء لا موجد غيره فلا يحول بين خلقه وبينه شيء ولا يحجب خلقه من حاجب فهو تعالى مع كل شيء إينما كـان وكيفما كـان قال تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شِيءَ شَهِيدٍ﴾(١) وقال : ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شِيء رقيباً <del>﴾ (۲)</del> .

فالإنسان أينما كان كان الله معه ، وأي عمل عمله كان الله مع عمله ، وأي عضو من أعضائه استعمله وأي سبب أو أداة أو طريق اتخذه لعمله كان مع ذلك العضو والسبب والأداة والـطريق قــال تعـــالي : ﴿وهــو معكم أينمـــا كنتم﴾(٣) ، وقــال : ﴿أَفَمِنَ هِـو قِـالُم عَلَى كِـل نَفْس بِمِـا كِسبت﴾(٤) ، وقـال : ﴿أَنْ ربـكُ لبالمرصادك(°).

ومن هنا يستنتج أن الإنسان ـ وهو جار في عمله ـ واقع بين مراصد كثيـرة يرصــده

(٢) الأحزاب : ٥٢ .

(١) الحج : ١٧ -

(٣) الحديد : ٤ .

(٤) الرعد : ٣٣ ،

(٥) الفجر: ١٤.

من كل منها ربه ويرقبه ويشهده فمرتكب المعصية وهو متوغل في سيئته غافل عنه تعالى في جهل عظيم بمقام ربه واستهانة به سبحانه وهو يرصده ويرقبه .

وهذه الحقيقة هي التي تشير إليه الآية أعني قول ، ﴿ وَمَا كُنْتُم تَسْتَسُرُونَ ﴾ الخ على ما يعطيه السياق .

فقوله : ﴿وَمَا كُنْتُم تَسْتَتُرُونَ﴾ نفي لاستتارهم وهم في المعاصي قبلًا وهم في الدنيا وقوله : ﴿أَنْ يَشْهِدُ﴾ النح منصوب بنزع الخافض والتقدير من أن يشهد النح .

وقـولـه: ﴿ولكن ظننتم أن الله لا يعلم﴾ استـدراك في معنى الإضـراب عن محذوف يدل عليه صدر الآية ، والتقدير ولم تظنوا أنها لا تعلم أعمالكم ولكن ظننتم الخ والآية تقريع وتوبيخ للمشركين أو لمطلق المجرمين يوجه إليهم يوم القيامة من قبله تعالى .

ومحصل المعنى وما كنتم تستخفون في الدنيا عند المعاصي من شهادة أعضائكم التي تستعملونها في معصية الله ولم يكن ذلك لظنكم أنها لا إدراك فيها لعملكم بل لظنكم أن الله لا يعلم كثيراً مما تعملون أي لم تستهينوا عند المعصية بشهادة أعضائكم وإنما استهنتم بشهادتنا .

فالاستدراك ومعنى الإضراب في الآية نبظير ما في قول تعالى : ﴿وَمَا رَمِيتَ إِذَ رَمِيتَ وَلَكُنَ الله رَمِي ﴾(١) ، وقوله : ﴿وَمَا ظَلْمُونَا وَلَكُنَ كَانُوا أَنْفُسُهُم يَظْلُمُونَ ﴾ (٢).

وقوله: ﴿كثيراً مما تعملون﴾ ولم يقل: لا يعلم ما تعملون ولعل ذلك لكونهم معتقدين بالله وبصفاته العليا التي منها العلم فهم يعتقدون فيه العلم في الجملة لكن حالهم في المعاصي حال من لا يرى علمه بكثير من أعماله.

ويستفاد من الآية أن شهادة الشهود شهادته تعالى بوجه قال تعالى : ﴿وَلَا تَعْمَلُونَ من عمل إلا كنا عليكم شهود إذ تفيضون فيه﴾ (٣).

ولهم في توجيه معنى الآية أقوال أُخر لا يساعد عليها السيــاق ولا تخلو من تكلف أضربنا عن التعرض لها .

(١) الأنفال : ١٧ .

(٢) البقرة : ٥٧ .

(۳) يونس : ٦١ .

سورة حم السجدة \_ آية ٢٣ \_ ٢٥ 30

قـولــه تعــالى : ﴿وَذَلَكُم ظَنْكُم السَّذِي ظَنْنَتُم بسربِكُم أُرداكُم فسأصبحتم من الخامسرين، الإرداء من السردي بمعنى الهلك ، و ﴿ ذَلَكُم ظَنْكُم ﴾ مبتدأ وخبسر و ﴿أَرداكم﴾ خبر بعد خبر ، ويمكن أن يكون ﴿ظنكم﴾ بدلًا من ذلكم .

ومعنى الآية على الأول وذلكم الظن اللذي ذكر ظن ظننتموه لا يغنى من الحق شيئاً والعلم والشهادة على حالها أهلككم ذلك الظن فأصبحتم من الخاسرين .

وعلى الثاني وظنكم الذي ظننتم بربكم أنه لا يعلم كثيـراً مما تعملون أهلككم إذ هون عليكم أمر المعاصي وأدى بكم إلى الكفر فأصبحتم من الخاسرين .

قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ يَصِبرُوا فَالنَّارُ مَثْوَى لَهُمْ وَإِنْ يَسْتَعْتَبُوا فَمَا هُمْ مَنْ الْمُعْتَبِينَ ﴾ في المفردات : الثواء الإقامة مسع الاستقرار . انتهى ، وفي المجمع الاستعتاب طلب العتبي وهي الرضا وهو الاسترضاء ، والإعتاب الإرضاء ، وأصل الإعتـاب عند العـرب استصلاح الجلد بإعادته في الدباغ ثم استعير فيما يستعطف به البعض بعضاً لإعادت ما كان من الإلفة . انتهى .

ومعنى الآية فإن يصبروا فالنبار مأواهم ومستقبرهم وإن يطلبوا الرضى ويعتبذروا لينجوا من العذاب فليسوا ممن يرضى عنهم ويقبـل إعتابهم ومعـذرتهم فالأيـة في معنى قوله: ﴿ اصلوها فاصبروا أو لا تصبروا سواء عليكم ﴾ (١).

قوله تعالى : ﴿وَقِيضِنَا لَهُمْ قُرْنَاءُ فَزِينُوا لَهُمْ مَا بِينَ أَيْدِيهُمْ وَمَا خَلْفُهُمْ ﴾ إلى آخر الأية . أصل التقييض ـ كما في المجمع ـ التبديل ، والقرناء جمع قرين وهو معروف .

فقوله: ﴿وَقِيضِنا لَهُم قُرِنَاء﴾ إشارة إلى أنهم لـو آمنوا واتقـوا لأيـدهم الله بمن يسددهم ويهديهم كما قال: ﴿أُولَتُكَ كُتُبِ فِي قَلُوبِهِمِ الْإِيمَانِ وَايَـدَهُم بروح منه ﴾(٢) لكنهم كفروا وفسقوا فبدل الله لهم قرناء من الشياطين يقارنونهم ويبلازمونهم ، وإنما يفعل ذلك بهم مجازاة لكفرهم وفسوقهم .

وقيل : المعنى بدلناهم قرناء سوء من الجن والإنس مكان قرناء الصدق الـذين أمروا بمقارنتهم فلم يفعلوا ، ولعل ما قدمناه أحسن .

وقوله : ﴿ فَزِينُوا لَهُم مَا بِينَ أَيْدِيهُم ومَا خَلْفُهُم ﴾ لعل المراد التمتعات المادية

(١) الطور : ١٦ . (٢) المجادلة : ٢٢ .

التي هم مكبون عليها في الحال وما تعلقت به آمالهم وأمانيهم في المستقبل .

وقيل : ما بين أيديهم ما قدموه من أعمالهم السيئة حتى ارتكبوها ، وما خلفهم ما سنوه لغيرهم ممن يأتي بعدهم ، ويمكن إدراج هذا الوجه في سابقه .

وقيل: ما بين أيديهم هو ما يحضرهم من أمر الدنيا فيؤثرونه ويقبلون إليه ويعملون له ، وما خلفهم هـو أمر الآخرة حيث يدعـوهم قرنـاؤهم إلى أنه لا بعث ولا نشور ولا حساب ولا جنة ولا نار ، وهو وجه بعيد إذ لا يُقال لمن ينكر الآخرة أنها زينت له .

وقوله: ﴿وحق عليهم القول في أمم قد خلت من قبلهم من الجن والإنس أي ثبت ووجب عليهم كلمة العذاب حال كونهم في أمم مماثلين لهم ماضين قبلهم من الجن والإنس وكلمة العذاب قوله تعالى: ﴿والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴿(١) كقوله: ﴿لأصلان جهنم منك وممن تبعسك منهم أجمعين ﴾(٢) . وقوله: ﴿إنهم كانوا خاسرين عليل لوجوب كلمة العذاب عليهم أو لجميع ما تقدم .

ويظهر من الآية أن حكم الموت جار في الجن مثل الإنس .

#### ( بحث روائي )

في الفقيه عن أمير المؤمنين عشين وصيته لابن الحنفية : قــال الله تعــالى : ﴿ومـــا كنتم تستتــرون أن يشهـــد عليكم سمعكم ولا أبصــاركم ولا جلودكم﴾ يعني بالجلود الفروج .

وفي تفسيـر القمي بإسنـاده عن أبي عمرو الـزبيري عن أبي عبـد الله مؤنـك في الآية : يعني بالجلود الفروج والأفخاذ .

وفي المجمع قال الصادق مُشْنِئه: ينبغي للمؤمن أن يخاف الله خوفاً كأنه يشرف على النار ، ويرجوه رجاء كأنه من أهل الجنة إن الله تعالى يقول : ﴿وَذَلَكُم ظَنْكُمُ اللّٰهِ عَلَى النّٰهِ عَلَى عَبِدُهُ إِنْ خَيْرًا فَخَيْرُ وَإِنْ شُراً فَشُو . فَشُو .

(١) البقرة : ٣٩ . (٢) ص : ٨٥ .

وفي الدر المنثور أخرج أحمد والطبراني وعبد بن حميد ومسلم وأبو داود وابن ماجة وابن حبان وابن مردوية عن جابر قال: قال رسول الله مُوَالِينَ الله عَلَى الله الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى ال

أقول: وقد روي في سبب نـزول بعض الآيات السـابقة مـا لا يلائم سيـاقها تلك الملاءمة ولذلك أغمضنا عن إيراده .

\* \* \*

وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوْا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَغْلِبُونَ (٢٦) فَلَنُدِيقَنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَذَاباً شَدِيداً وَلَنَجْزِينَّهُمْ أَسْواً ٱلَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٧) ذلك جَزَآءُ أَعْدَآءِ ٱللَّهِ ٱلنَّارُ لَهُمْ فِيهَا مَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ (٢٨) وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا دَرِّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ رَبِّنَا أَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِنْسِ نَجْعَلْهُمَا تَحْتَ أَقْدَامِنَا لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ (٢٩) إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفَلِينَ (٢٩) إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ لِيكُونَا مِنَ الْأَسْفِينَ (٢٩) إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَنْ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ عَلَيْهِمُ الْمَلْئِكَةُ أَلَّا تَخَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ ٱلَّتِي كُنْتُمْ تَعْوَدُ (٣٠) نَحْنُ أُولِيا وَكُمْ فِي الْحَيوٰةِ آلدُنْيَا وَفِي الْآخِوقِ وَلَكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِي أَنْفُلُكُمْ وَلِكُمْ فِيها مَا تَدَّعُونَ (٣١) نُـزُلًا مِنْ غَفُودٍ وَلَكُمْ وَيها مَا تَدَّعُونَ (٣١) نُـزُلًا مِنْ غَفُودٍ وَلِكُمْ وَيها مَا تَدَّعُونَ (٣١) وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِمَّنْ دَعَاۤ إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ رَبِّيْنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ (٣٣) وَلَا تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسِّيَعَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحاً وَقَالَ إِنْ يَسْتَوي الْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسِّيَعَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي

هِي أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ (٣٥) وَإِمَّا يُلَقَّنُهَاۤ إِلَّا أَلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّنُهَاۤ إِلَّا ذُو حَظِّ عَظِيم (٣٥) وَإِمَّا يُلَقَّنُهَاۤ إِلَّا أَلَّ فِمنَ ٱلشَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣٦) يَنْزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣٦) يَنْزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٣٦) وَمِنْ آيَاتِهِ الْلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَالْقَمَرُ لاَ تَسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ للقَّمَرِ وَآسْجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلاَ للقَّمَرِ وَآسْجُدُوا لِلَّهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (٣٧) فَإِن لَلْقَمَرِ وَآسْجُدُوا لِللهِ ٱلَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ (٣٧) وَإِنَّهَارِ وَهُمْ لاَ الشَّمُونَ (٨٨) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الْأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَعْرِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ الْمَاءَ آهُتَرَّتُ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ الْمَاءَ آهْتَرَّتُ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ الْمَاءَ آهْتَرَّتُ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِ الْمَاءَ آهُتَرَّتُ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِ الْمَاءَ آهُرَاتُ وَرَبَتْ إِنَّ ٱلَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِ الْمَاءَ آهَدِيرٌ (٣٩) .

#### ( بیان )

رجوع إلى حديث كفرهم بالقرآن المذكور في أولالسورة وذكر كيدهم لإبطال حجته ، وفي الآيات ذكر الكفار وبعض ما في عقبى ضلالتهم وأهـل الاستقـامـة من المؤمنين وبعض ما لهم في الآخرة ومتفرقات أُخر .

قوله تعالى: ﴿وقال الله نه وقال الله الله القرآن والغوا فيه لعلكم تغلبون ﴾ اللغو من الأمر ما لا أصل له ومن الكلام ما لا معنى له يُقال : لغى يلغي ويلغو لغواً أي أتى باللغو ، والإشارة إلى القرآن مع ذكر اسمه دليل على كمال عنايتهم بالقرآن لإعفاء أثره .

والآية تدل على نهاية عجزهم عن مخاصمة القرآن بإتيان كلام يعادل ويماثله أو إقامة حجة تعارضه حتى أمر بعضهم بعضاً أن لا ينصتوا له ويأتوا بلغو الكلام عند قراءة النبي المسائلة القرآن ليختل به قراءته ولا تقرع أسماع الناس آياته فيلغو أثره وهو الغلبة .

قـوله تعـالى : ﴿فلنذيقن الـذين كفروا عـذاباً شـديداً ﴾ الـخ الـلام للقسم ،

والمراد بالذين كفروا بحسب مورد الآية هم الذين قالوا: لا تسمعوا لهذا القرآن وإن كانت الآية مطلقة بحسب اللفظ.

وقوله: ﴿ولنجزينهم أسوأ الذي كانوا يعملون﴾ قيل: المراد العمل السيء الذي كانوا يعملون بتجريد أفعل عن معنى التفضيل ، وقيل: المراد بيان جزاء ما هو أسوأ أعمالهم وسكت عن الباقي مبالغة في الزجر.

قوله تعالى : ﴿ ذلك جزاء أعداء الله النار﴾ الخ ﴿ ذلك جزاء ﴾ مبتدأ وخبر و ﴿ النار ﴾ بدل أو عطف بيان من ﴿ ذلك ﴾ أو خبر مبتدأ محذوف والتقدير هي النار أو مبتدأ خبره ﴿ لهم فيها دار الخلد ﴾ .

وقوله: ﴿ لهم فيها دار الخلد﴾ أي النار محيطة بهم جميعاً ولكل منهم فيها دار تخصه خالداً فيها.

وقوله: ﴿جزاء بِما كانوا بآياتنا يجحدون﴾ مفعول مطلق لفعل مقدر، والتقدير يجزون جزاء أو للمصدر المتقدم أعني قوله: ﴿ذَلَكَ جزاء ﴾ نظير قوله: ﴿فَإِنْ جَهِنُم جَزَاء مُوفُوراً ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿وقال الذين كفروا ربنا أرنا اللذين أضلانا من الجن والإنس محكي قول يقولونه وهم في النار ، يسألون الله أن يريهم متبوعيهم من الجن والإنس ليجعلوهما تحت أقدامهم إذلالاً لهما وتشديداً لعذابهما كما يشعر به قولهم ذيلاً : ﴿نجعلهما تحت أقدامنا ليكونا من الأسفلين ﴾ .

قوله تعالى : ﴿إِن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا تتنزل عليهم الملائكة ﴾ النخ قال الراغب : الاستقامة تقال في الطريق الذي يكون على خط مستو ، وبه شبه طريق الحق نحو ﴿اهدنا الصراط المستقيم ﴾ . قال : واستقامة الإنسان لزومه المنهج المستقيم نحو قوله : ﴿إِن الذين قالوا ربنا الله ثم استقاموا ﴾ . انتهى . وفي الصحاح : الاستقامة الاعتدال يقال : استقام له الأمر . انتهى .

فالمراد بقوله : ﴿ ثُم استقاموا ﴾ لـزوم وسط الطريق من غير ميل وانحراف والثبات على القول الذي قالـوه ، قال تعالى : ﴿ فما استقامـوا لكم فاستقيمـوا

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٦٣ .

لهم﴾(١) وقال : ﴿واستقم كما أُمرت ولا تتبع أهواءهم﴾(٢) وما ورد فيها من مختلف التفاسير يرجع إلى ما ذكر .

والآية وما يتلوها بيان حسن حال المؤمنين كما كانت الآيات قبلها بيان سـوء حال الكافرين .

وقوله: ﴿تنزلعليهم الملائكة أن لا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنة التي كتتم توعدون ﴾ إخبار عما سيستقبلهم به الملائكة من تقوية قلوبهم وتطييب نفوسهم والبشرى بالكرامة .

فالملائكة يؤمنونهم من الخوف والحزن ، والخوف إنما يكون من مكروه متوقع كالعذاب الذي يخافونه والحرمان من الجنة الذي يخشونه ، والحزن إنما يكون من مكروه واقع وشر لازم كالسيئات التي يحزنون من اكتسابها والخيرات التي يحزنون لفوتها عنهم فيطيب الملائكة أنفسهم أنهم في أمن من أن يخافوا شيئاً أو يحزنوا لشيء فالذنوب مغفورة لهم والعذاب مصروف عنهم .

ثم يبشرونهم بالجنة الموعودة بقولهم : ﴿وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون﴾ وفي قولهم : ﴿كنتم توعدون﴾ وفي قولهم : ﴿كنتم توعدون﴾ دلالة على أن تنزلهم بهذه البشرى عليهم إنما هو بعد الحياة الدنيا .

قوله تعالى : ﴿ نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا وفي الآخرة ﴾ النح من تتمة البشارة ، وعلى هذا فذكر ولايتهم لهم في الحياة الدنيا مع انقضاء وقتها كما تقدم من باب التوطئة والتمهيد إلى ذكر الآخرة للإشارة إلى أن ولاية الآخرة مترتبة على ولاية الدنيا فكأنه قيل : نحن أولياؤكم في الآخرة كما كنا ـ لما كنا ـ أولياءكم في الحياة الدنيا وسنتولى أمركم بعد هذا كما توليناه قبل .

وكون الملائكة أولياء لهم لا ينافي كونه تعالى هو الولي لأنهم وسائط الرحمة والكرامة ليس لهم من الأمر شيء ، ولعل ذكر ولايتهم لهم في الآية دون ولايته تعالى للمقابلة والمقايسة بين أوليائه تعالى وأعدائه إذ قال في حق أعدائه : ﴿وقيضنا لهم قرناء﴾ الخ وقال في حق أوليائه عن لسان ملائكته : ﴿نحن أولياؤكم﴾ .

التوبة: ۷.
 الشورى: ۱۵.

وبالمقابلة يستفاد أن المراد ولايتهم لهم بالتسديد والتأييد فإن الملائكة المسددين هم المخصوصون بأهل ولاية الله ، وأما الملائكة الحرس وموكلوا الأرزاق والأجال وغيرهم فمشتركون بين المؤمن والكافر .

وقيل : الأية من كلام الله دون الملائكة .

وقوله: ﴿ولكم فيها ما تشتهي أنفسكم ولكم فيها ما تدعون ﴾ ضمير ﴿فيها ﴾ في الموضعين للآخرة ، وأصل الشهوة نزوع النفس بقوة من قواها إلى ما تريده تلك القوة وتلتذ به كشهوة الطعام والشراب والنكاح ، وأصل الإدعاء ـ وهو افتعال من الدعاء ـ هو الطلب فالجملة الثانية أعني قوله: ﴿ولكم فيها ما تدعون ﴾ أوسع نطاقاً من الأولى أعني قوله: ﴿ولكم فيها ما تشتهي أنفسكم ﴾ فإن الشهوة طلب خاص ومطلق الطلب أعم منها .

فالآية تبشرهم بأن لهم في الآخرة ما يمكن أن تتعلق به شهواتهم من أكل وشرب وتكاح وغير ذلك بل ما هو أوسع من ذلك وأعلى كعباً وهو أن لهم ما يشاؤون فيها كما قال تعالى : ﴿لهم ما يشاؤن فيها﴾(١) .

قوله تعالى: ﴿ومن أحسن قولاً ممن دعا إلى الله وعمل صالحاً وقال إنني من المسلمين للآية اتصال بقوله السابق: ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن ، والغوا فيه الآية فإنهم كانوا يخاصمون النبي عَيْنَهُ كما ينازعون القرآن ، وقد ذكر في أول السورة قولهم: ﴿قلوبنا في أكنة مما تدعونا إليه الآية فأيد سبحانه في هذه الآية نبيه بأن قوله وهو دعوته أحسن القول .

فقوله: ﴿ومن أحسن قولاً ممن دعا إلى الله ﴾ المسراد به النبي الله عن الله الله الله الله الله الله لغرض فاسد لفظ الآية يعم كل من دعا إلى الله ولما أمكن أن يدعو الداعي إلى الله لغرض فاسد وليست الدعوة التي هذا شأنها من القول الأحسن قيده بقوله: ﴿وعمل صالحاً ﴾ فإن العمل الصالح يكشف عن نية صالحة غير أن العمل الصالح لا يكشف عن الاعتقاد الحق والالتزام به ، ولا حسن في قول لا يقول به صاحبه ولذا قيده بقوله: ﴿وقال إنني من المسلمين ﴾ والمراد بالقول الرأي والاعتقاد على ما يعطيه السياق .

فإذا تم الإسلام لله والعمل الصالح للإنسان ثم دعا إلى الله كان قولـه أحسن

<sup>(</sup>١) ق : ٣٥ .

القول لأن أحسن القول أحقه وأنفعه ولا قول أحق من كلمة التـوحيد ولا أنفـع منها وهي الهادية للإنسان إلى حاق سعادته .

قوله تعالى : ﴿لا تستوي الحسنة ولا السيئة﴾ الآية لما ذكر أحسن القول وأنه الدعوة إلى الله والقائم به حقاً هو النبي مسلمة التفت إليه ببيان أحسن الطريق إلى الدعوة وأقربها من الغاية المطلوبة منها وهي التأثير في النفوس فخاطبه بقوله : ﴿لا تستوي﴾ الخ .

فقوله : ﴿لا تستوي الحسنة ولا السيئة﴾ أي الخصلة الحسنة والسيئة من حيث حسن التأثير في النفوس ، و ﴿لا﴾ في ﴿ولا السيئة﴾ زائدة لتأكيد النفي .

وقوله: وادفع بالتي هي أحسن استئناف في معنى دفع الدخل كأن المخاطب لما سمع قوله: ولا تستوي النخ قال: فما ذا أصنع ؟ فقيل: وادفع النخ والمعنى ادفع بالخصلة التي هي أحسن الخصلة السيئة التي تقابلها وتضادها فادفع بالحق الذي عندك باطلهم لا بباطل آخر وبحلمك جهلهم وبعفوك إساءتهم وهكذا.

وقوله: ﴿ فَإِذَا الذِّي بِينَكُ وبِينَه عَدَاوَةً كَأَنَّهُ وَلَي حَمَيْمٍ ﴾ بيان لأثر الدفع بالأحسن ونتيجته، والمراد أنك إن دفعت بالتي هي أحسن فاجأك أن عدوك صار كأنه ولي شفيق. قيل: ﴿ الذي بينك وبينه عداوة ﴾ أبلغ من ﴿ عدوك ﴾ ولـذا اختاره عليه مع اختصاره.

ثم عظم الله سبحانه الدفع بالتي هي أحسن ومدحه أحسن التعظيم وأبلغ المدح بقوله: ﴿وما يلقاها إلا الذين صيروا وما يلقاها إلا ذو حظ عظيم أي ذو نصيب وافر من كمال الإنسانية وخصال الخير.

وفي الآية مع ذلك دلالة ظاهرة على أن الحظ العظيم إنما يـوجد لأهـل الصبر خاصة .

قوله تعالى : ﴿وَإِمَا يَنْزَعْنَكُ مِنَ الشَيطَانُ نَزَعُ فَاسْتَعَذَّ بِاللهِ إِنْهُ هُـو السميعِ العليم﴾ النزغ النخس وهو غسرز جنب الدابة أو مؤخرها بقضيب ونحوه ليهيج ، و ﴿ما﴾ في ﴿إِما ينزغنك﴾ زائدة والأصل وإن ينزغنك فاستعذ .

والنازغ هو الشيطان أو تسويله ووسوسته ، والأول هـ والأنسب لمقام النبي

سَنَوْنَهُ فَإِنّه لا سبيل للشيطان إليه بالوسوسة غير أنه يمكن أن يقلب له الأصور بالوسوسة على المدعوين من أهل الكفر والجحود فيبالغوا في جحودهم ومشاقتهم وإيذائهم له فلا يؤثر فيهم الدفع بالأحسن ويؤل هذا إلى نزغ من الشيطان بتشديد العداوة في البين كما في قوله: ﴿من بعد أن نزغ الشيطان بيني وبين إخوتي ﴾(١) ، قال تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته ﴾(١) .

ولو حمل على الوجه الثاني فالمتعين حمله على مطلق الدستور تتميماً لـلأمر، وهو بوجه من باب «إياك أعني واسمعي يا جارة».

وقوله: ﴿ فاستعذ بالله إنه هـ و السميع العليم ﴾ العوذ والعياذ بكسـ ر العين والمعاذ والاستعاذة بمعنى وهو الالتجاء والمعنى فالتجىء بالله من نزغه إنه هو السميع لمسألتك العليم بحالك أو السميع لأقوالكم العليم بأفعالكم .

قوله تعالى: ﴿وَمِن آياته الليل والنهار والشمس والقمر﴾ النح لما ذكر سبحانه كون دعوته مُنْوَشِهُ أحسن القول ووصاه أن يدفع بأحسن الخصال عاد إلى أصل الدعوة فاحتج على الوحدانية والمعاد في هذه الآيات الثلاث.

فقوله: ﴿ومن آياته الليل والنهار﴾ النج احتجاج بوحدة أنتدبير واتصاله على وحدة الرب المدبر، وبوحدة الرب على وجوب عبادته وحده، ولذلك عقبه بقوله ﴿لا تسجدوا للشمس ولا للقمر﴾ النج .

فالكلام في معنى دفع الدخل كأنه لما قيل: ﴿وَمِن آيَاتُهُ اللّيلُ والنهار﴾ الخ فأثبت وحدته في ربوبيته قيل: فماذا نصنع؟ فقيل: ﴿لا تسجدوا للشمس ولا للقمر هما مخلوقان مدبران من خلقه بل خصوه بالسجدة واعبدوه وحده، وعامة الوثنيين كانوا يعظمون الشمس والقمر وإن لم يعبدهما غير الصابئين على ما قيل، وضمير ﴿خلقهن﴾ لليل والنهار والشمس والقمر.

وقوله : ﴿إِنْ كُنتُمْ إِياهُ تَعْبِدُونَ ﴾ أي إن عبادته لا تجامع عبادة غيره .

قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ اسْتَكْبُرُوا فَالَّذِينَ عَنْدُ رَبُّكَ يُسْبِحُونَ لَـهُ بِاللَّهِـلُ وَالنَّهَارُ لَا

(١) يوسف : ١٠٠ . (٢) الحج : ٥٢ .

يسأمون السأمة الملال ، والمراد «بالذين عند ربك» الملائكة والمخلصون من عباد الله وقد تقدم كلام في ذلك في تفسير قوله : ﴿إِنَّ الذَينَ عند ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون ﴾(١) .

وقوله: ﴿يسبحون له﴾ ولم يقل: يسبحونه للدلالة على الحصر والاختصاص أي يسبحونه خاصة ، وقوله: ﴿بالليل والنهار﴾ أي دائماً لا ينقطع فإن الملائكة ليس عندهم ليل ولا نهار.

والمعنى: فإن استكبر هؤلاء الكفار عن السجدة لله وحده فعبادته تعالى لا ترتفع من الوجود فهناك من يسبحه تسبيحاً دائماً لا ينقطع من غير سأمة وهم الذين عند ربك.

قوله تعالى : ﴿وَمِن آيَاتُهُ أَنْكُ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةَ﴾ النح الخشوع التذليل ، والاهتزاز التحرك الشديد ، والـربو النشوء والنماء والعلو ، واهتـزاز الأرض وربوهـا تحركها بنباتها وارتفاعه .

وفي الآية استعارة تمثيلية شبهت فيها الأرض في جدبها وخلوها عن النبات ثم اخضرارها ونمو نباتها وعلوه بشخص كان وضيع الحال رث الثياب متذللاً خاشعاً ثم أصاب مالاً يقيم أوده فلبس أفخر الثياب وانتصب ناشطاً متبختراً يعرف في وجهه نضرة النعيم .

والأية مسوقة للاحتجاج على المعاد، وقد تكرر البحث عن مضمونها في السور المتقدمة.

## ( بحث روائي )

في المجمع في قوله تعالى : ﴿أَرْنَا اللَّذِينَ أَصْلَانَا﴾ يعنبون إبليس الأبالسة وقابيل بن آدم أول من أبدع المعصية . وروى ذلك عن علي عَلِيْنَةٍ.

أقول : ولعله من نوع الجري فالآية عامة .

وفيه في قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّذِينَ قَالُـوا رَبَّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَـامُـوا﴾ روي عن أنس قال : قرأ علينا رسول الله مَنِّنَاتُ هذه الآية ثم قـال : قد قـالها نـاس ثم كفر أكثرهم

<sup>. (</sup>١) الأعراف : ٢٠٦ .

فمن قالها حتى يموت فقد استقام عليها .

وفيه في قوله تعالى : ﴿تَنْزُلُ عَلَيْهِمُ الْمُلَائِكَةَ﴾ يعني عند الموت عن مجاهـد والسدي وروي ذلك عن أبي عبد الله سَلِنْكِنْهِ .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿نحن أُولِياؤكم في الحياة الـدنيا﴾ قـال : كنا نحرسكم من الشياطين ﴿وفي الآخرة﴾ أي عند الموت .

وفي المجمع في الآية قيل : ﴿نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا﴾ أي نحرسكم في الدنيا وعند الموت في الآخرة .

وفي تفسيـر القمي في قولـه تعالى : ﴿ ادفـع بالتي هي أحسن ﴾ قــال : ادفـع سيئة من أساء إليك بحسنتك حتى يكون الذي بينك وبينه عداوة كأنه ولي حميم .

إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَا أَفْمَنْ يُلْقَىٰ فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِناً يُوْمَ الْقِيْمَةِ اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٤٠) إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِينٌ (٤١) لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنٍ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْنِيلُ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ (٤٢) مَا يُقَالُ لَكَ إِلاَّ مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو حَمِيدٍ (٤٢) مَا يُقَالُ لَكَ إِلاَّ مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَعِيدٍ (٤٢) مَا يُقالُ لَكَ إِلاَّ مَا قَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِنْ قَبْلِكَ إِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَعِيدٍ وَفُو عِقَابٍ أَلِيمٍ (٤٣) وَلَوْ جَعَلْنَاهُ قُوْآنَا أَعْجَمِيّاً لَقَالُوا لَوْلَا فُوسَى فُصِيرًا لَقُلُوا لَوْلاً فُوسَاتًا مَعْجَمِيًا لَقَالُوا لَوْلاً وَمَا تَعْجَمِيًا وَمَا تَعْبُونَ فِي آنَا أَعْجَمِيًا لَقَالُوا لَوْلا كَلِمَةً وَاللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذَانِهِمْ وَقُرُّ وَهُو عَلَيْهِمْ عَمَى أُولِئِكَ يُنَادَوْنَ مِنْ مَنَا بَعِيدٍ (٤٤) وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلا كَلِمَةٌ مَنَا مَوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلا كَلِمَةٌ مَكَانٍ بَعِيدٍ (٤٤) وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلا كَلِمَةٌ مَكَانٍ بَعِيدٍ (٤٤) وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَى الْكِتَابَ فَاخْتُلِفَ فِيهِ وَلَوْلا كَلِمَةً عَمِلَ مَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُكَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ (٤٤) عَمْلُ مَالِحاً فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُكَ بِظَلامٍ لِلْعَبِيدِ (٤٤) وَمَا تَحْرُبُحُ مِنْ ثَمَراتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْرِيهُ مِنْ ثَمَراتٍ مِنْ أَكُمامِها وَمَا تَحْمِلُ

مِنْ أَنْثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَيَوْمَ يُنَادِيهِمْ أَيْنَ شُرَكَآئِي قَالُوآ آذَنَّاكَ مَا مِنَا مِنْ شَهِيدٍ (٤٧) وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَدْعُونَ مِنْ قَبْلُ وَظَنُّوا مَا لَهُمْ مِنْ مَحِيص (٤٨) لَا يَسْنَمُ الْإِنْسَانُ مِنْ دُعَآءِ الْخَيْرِ وَإِنْ مَسَّهُ ٱلشَّرُّ فَيَتُوسُ قَنُوطً (٤٩) وَلَئِنْ أَذَقْنَاهُ رَحْمَةً مِنَّا مِنْ بَعْدِ ضَرَّآءَ مَسَّتْهُ لَيَقُولَنَّ لهٰذَا لِي وَمَآ أَظُنُّ ٱلسَّاعَةَ قَـآئِمَةً وَلَئِنْ رُجِعْتُ إِلَى رَبِّي إِنَّ لِي عِنْـدَهُ لَلْحْسْنَىٰ فَلَنُنَبِّئَنَّ ٱلَّـٰذِينَ كَفَـرُوا بِمَـا عَمِلُوا وَلَنَـٰذِيقَنَّهُمْ مِنْ عَــذَابِ غَلِيظٍ (٥٠) وَإِذَا أَنْعَمْنَا عَلَى الْإِنْسَانِ أَعْـرَضَ وَنَتَا بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّـةُ ٱلشَّرُّ فَذُو دُعَآءٍ عَرِيضٍ (٥١) قُـلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَـانَ مِنْ عِنْـدِ ٱللَّهِ ثُمَّ كَفَرْتُمْ بِهِ مَنْ أَضَلٌ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (٥٢) سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّىٰ يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أُولَمْ يَكُفِ برَبَّكَ أَنَّـهُ عَلَىٰ كَلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (٥٣) أَلَا إِنَّهُمْ فِي مِـرْيَةٍ مِنْ لِقَـآءِ رَبَّهُمْ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطٌ (١٥) .

## ( بیان )

عودة أخرى إلى حديث القرآن وكفرهم به على ظهور آيته ورفعة درجته وما فرطوا في جنبه ورميهم النبي مشترات وجحدهم البحق وكفرهم بالأيات وما يتبع ذلك ، وتختتم السورة .

والآية الأولى أعني قوله: ﴿إِنَّ الذينَ يَلْحَدُونَ فِي آيَاتُنَا﴾ الآية كَالبرزخ الرابط بين هـذا الفصل والفصل السابق من الآيات لما وقعت بين قوله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا بِاللَّكِرُ لَمَا جَاءَهُمَ﴾ الآية وبين قوله: ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن﴾ الآية وقوله: ﴿وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن﴾ الآية وقوله: ﴿ومن آياته الليل والنهار﴾ الخ.

قوله تعالمي : ﴿إِن الذين يلحدون في آياتنا لا يخفون علينا﴾ الخ سياق تهديـد لملحدي هذه الأمة كما يؤيده الآية التالية ، والإلحاد الميل .

وإطلاق قوله: ﴿ يلحدون ﴾ وقوله: ﴿ آياتنا ﴾ يشمل كل إلحاد في كل آية فيشمل الإلحاد في الآيات التكوينية كالشمس والقمر وغيرهما فيعدونها آيات لله سبحانه ثم يعودون فيعبدونها ، ويشمل آيات الوحي والنبوة فيعدون القرآن افتراء على الله وتقولاً من النبي المناه أو يلغون فيه لتختل تلاوته فلا يسمعه سامع أو يفسرونه من عند أنفسهم أو يؤولونه ابتغاء الفتنة فكل ذلك إلحاد في آيات الله بوضعها في غير موضعها والميل بها إلى غير مستقرها .

وقوله: ﴿ أَفْمَنَ يَلْقَى فِي النَّارِ خَيْرِ أَمْ مِنْ يَأْتِي آمَناً يُومِ القيامة ﴾ إيذان بالجزاء وهو الإلقاء في الناريوم القيامة قسراً من غير أي مؤمن متوقع كشفيع أو ناصر أو عذر مسموع فليس لهم إلا الناريلقون فيها ، والظاهر أن قوله: ﴿ أَمْ مِنْ يَأْتِي آمَناً يُومِ القيامة ﴾ لإبانة أنهما قبيلان لا ثالث لهما فمستقيم في الإيمان بالآيات وملحد فيها ويظهر به أن أهل الاستقامة في أمن يوم القيامة .

وقوله : ﴿ إعملوا ما شتتم إنه بما تعملون بصير ﴾ تشديد في التهديد .

قوله تعالى: ﴿إِن الذِّين كَفَرُوا بِالدِّكُرُ لَمَا جَاءِهُم ﴾ إلى قوله ﴿من حكيم حميد ﴾ المراد بالذكر القرآن لما فيه ذكر الله ، وتقييد الجملة بقوله : ﴿لما جاءهم ﴾ يدل على أن المراد بالذين كفروا هم مشركوا العرب المعاصرين للقرآن من قريش وغيرهم .

وقد اختلفوا في خبر ﴿إنَ ويمكن أن يستظهر من السياق أنه محذوف يدل علينه قوله: ﴿إِنَ الذِّينَ يلحدون في آياتنا ﴾ النح فإن الكفر بالقرآن من مصاديق الإلحاد في آيات الله فالتقدير إن الذين كفروا بالذكر لما جاءهم يلقون في الناريوم القيامة ، وإنما حذف ليذهب فيه وهم السمع أي مذهب ممكن والكلام مسوق للوعيد .

وإلى هذا المعنى يرجع قول الزمخشري في الكشاف : إن قوله : ﴿إن الذين كفروا﴾ الخ بدل من قوله : ﴿إن الذين يلحدون في آياتنا﴾ .

وقيل: خبر إن قوله الآتي: ﴿أُولئك ينادون من مكان بعيد﴾ ، وقيل: الخبر قوله: ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ بحذف ضمير عائد إلى اسم إن والتقدير لا يأتيه منهم أي لا يأتيه من قبلهم ما يبطله ولا يقدرون على ذلك أو بجعل أل في الباطل عوضاً من الضمير والمعنى لا يأتيه باطلهم .

وقيل: إن قوله: ﴿وإنه لكتاب عزيـز﴾ الخ قـائم مقام الخبـر، والتقديـر إن الذين كفروا بالذكر كفروا به وإنه لكتاب عزيز.

وقيل: الخبر قبوله: ﴿ما يقال لك﴾ النخ بحذف الضمير وهبو ﴿فيهم﴾ والمعنى ما يُقال لك في الذين كفروا بالذكر إلا ما قد قيل للرسل من قبلك إن لهم عذاب الاستئصال في الدنيا وعذاب النار في الآخرة ، ووجوه التكلف في هذه الوجوه غير خفية على المتأمل البصير.

وقوله: ﴿وَإِنَّهُ لَكُتَابٌ عَزِيرٌ ﴾ الضمير للذكر وهنو القرآن ، والعزيز عديم النظير أو المنيع الممتنع من أن يغلب ، والمعنى الثاني أنسب لما يتعقبه من قوله : ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ .

وقوله: ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ إتيان الباطل إليه وروده فيه وصيرورة بعض أجزائه أو جميعها باطلاً بأن يصير ما فيه من المعارف الحقة أو بعضها غير حقة أو ما فيه من الأحكام والشرائع وما يلحقها من الأخلاق أو بعضها لغى لا ينبغي العمل به .

وعليه فالمراد بقوله: ﴿من بين يديه ولا من خلفه ﴾ زمانا الحال والاستقبال أي زمان النزول وما بعده إلى يوم القيامة ، وقيل: المراد بما بين يديه ومن خلفه جميع الجهات ، كالصباح والمساء كناية عن الزمان كله فهو مصون من البطلان من جميع الجهات وهذا العموم على الوجه الأول مستفاد من إطلاق النفي في قوله: ﴿لا يأتيه ﴾ .

والمدلول على أي حال أنه لا تناقض في بياناته ، ولا كـذب في أخباره ، ولا بطلان يتطرق إلى معارفه وحكمه وشرائعه ، ولا يعارض ولا يغير بإدخال ما ليس منه فيه أو بتحريف آية من وجه إلى وجه .

فالأية تجري مجري قوله : ﴿إِنَا نَحْنَ نَزَلْنَا الذَّكُرُ وَإِنَا لَهُ لَحَافَظُونَ ﴾(١) .

وقوله: ﴿تنزيل من حكيم حميد﴾ بمنزلة التعليل لكونه كتاباً عزيزاً لا يأتيه الباطل﴾ الخ، أي كيف لا يكون كذلك وهو منزل من حكيم متقن في فعله لا

يسوب فعله وهن ، محمود على الإطلاق .

قوله تعالى : ﴿ما يقال لك إلا ما قد قيل للرسل من قبلك ﴾ النج ﴿ما ﴾ في ﴿ما يقال لك ﴾ نافية ، والقائلون هم الذين كفروا حيث قالوا : إنه ساحر أو مجنون أو شاعر لاغ في كلامه أو يريد أن يتأمر علينا ، والقائلون لما قد قيل للرسل أممهم .

والمعنى : ما يقال لك من قبل كفار قومك حيث أرسلت إليهم فدعوتهم فرموك بما رموك إلا ما قد قيل للرسل من قبلك أي مثل ما قد قيل لهم .

وقوله: ﴿إِنْ رَبِكَ لَذُو مَعْفَرَةُ وَذُو عَقَابِ ٱلْمِهِ فَي مُوضَعَ التهديد والوعيد أي إن رَبِكُ ذُو هَاتِينَ الصَفَتِينَ أي فانظر أو فلينظروا ماذا يصيبهم من ربهم وهم يقولون ما يقولونه لرسوله ؟ أهو مغفرة أم عقاب ؟ فالآية في معنى قوله: ﴿إعملوا ما شئتم إنه بِما تعملون بصير أي ما عملتم من حسنة أو سيئة أصابكم جزاؤه بعينه.

وقيل: المعنى ما يـوحى إليك في أمـر هؤلاء الذين كفـروا بالـذكر إلا مـا قد أوحي للرسل من قبلك وهو أن ربك لذو عقاب أليم فالمراد بالقـول الوحي ، و ﴿إن ربك ﴿ اللهِ بيان لما قد قيل .

قوله تعالى: ﴿ولو جعلناه قرآنا أعجمياً لقالوا لولا فصلت آياته ءأعجمي وعربي قال الراغب: العجمة خلاف الإبانة. قال: والعجم خلاف العرب والعجمي منسوب إليهم، والأعجم من في لسانه عجمة عربياً كان أو غير عربي اعتباراً بقلة فهمهم عن العجم. انتهى . فالأعجمي غير العربي البليغ سواء كان من غير أهل اللغة العربية أو كان منهم وهو غير مفصح للكنة في لسانه، وإطلاق الأعجمي على الكلام كإطلاق العربي من المجاز.

فالمعنى: ولو جعلنا القرآن أعجمياً غير مبين لمقاصده غير بليغ في نظمه لقال الذين كفروا من قومك: هلا فصلت وبينت آياته وأجزاؤه فانفصلت وبانت بعضها من بعض بالعربية والبلاغة أكتاب مرسل أعجمي ومرسل إليه عربي ؟ أي يتنافيان ولا يتناسبان.

وإنما قال : ﴿عربي﴾ ولم يقل : عربيون أو عربية مع كون من أرسل إليه جمعاً وهم جماعة العرب ، إذ القصد إلى مجرد العربية من دون خصوصية للكثرة \* \* \* الجزء الخامس والعشرون

بل المراد بيان التنافي بين الكلام وبين المخاطب به لا بيان كون المخاطب واحداً أوكثيراً .

قال في الكشاف: فإن قلت: كيف يضح أن يراد بالعربي المرسل إليهم وهم أمة العرب؟ قلت: هو على ما يجب أن يقع في إنكار المنكر لو رأى كتاباً عجمياً كتب إلى قوم من العرب يقول: كتاب أعجمي ومكتوب إليه عربي وذلك لأن مبنى الإنكار على تنافر حالتي الكتاب والمكتوب إليه لا على أن المكتوب إليه واحد أو جماعة فوجب أن يجرد لما سيق إليه من الغرض ولا يوصل به ما يخل غرضاً آخر ألا تراك تقول وقد رأيت لباساً طويلاً على امرأة قصيرة: اللباس طويل واللابس قصير ولو قلت: واللابس قصيرة جئت بما هو لكنة وفضول قول لأن الكلام لم يقع في ذكورة اللابس وأنوثته إنما وقع في غرض وراءهما.

وقوله: ﴿قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء ﴾ بيان أن أثر القرآن وخاصته لا يدور مدار لغته بل الناس تجاهه صنفان وهم الذين آمنوا والذين لا يؤمنون ، وهو هدى وشفاء للذين آمنوا يهديهم إلى الحق ويشفي ما في قلوبهم من مرض الشك والريب . وهو عمى على الذين لا يؤمنون ـ وهم الذين في آذانهم وقر ـ يعميهم فلا يبصرون الحق وسبيل الرشاد .

وفي توصيف الذين لا يؤمنون بأن في آذانهم وقرا إيماء إلى اعترافهم بذلك المنقول عنهم في أول السورة : ﴿وفي آذاننا وقر﴾ .

وقوله: ﴿ أُولئك ينادون من مكان بعيد﴾ أي فـلا يسمعون الصـوت ولا يرون الشخص وهو تمثيل لحالهم حيث لا يقبلون العظة ولا يعقلون الحجة .

قوله تعالى : ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب فاختلف فيه﴾ الخ تسلية للنبي ﴿ وَلَقَدُ آتِينَا مُوسِمَ الْكَتَابِ فَاخْتَلْفُ فِيهِ ﴾ الخ تسلية للنبي ﴿ وَاللَّهُ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللّ

وقوله: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم﴾ الكلمة هي قوله: ﴿ولكم في الأرض مستقر ومتاع إلى حين﴾(١).

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٧٤ .

وقوله : ﴿ وَإِنْهُم لَفِي شَكَ مَنْهُ مُرِيبٍ ﴾ أي في شك مىريب من كتاب مــوسى الله النبي المنافظة . النبي المنافظة .

قوله تعالى: ﴿ من عمل صالحاً فلنفسه ومن أساء فعليها ﴾ النح أي إن العمل قائم بصاحبه ناعت له فلو كان صالحاً نافعاً انتفعت به نفسه وإن كان سيئاً ضاراً تضررت به نفسه فليس في إيصاله تعالى نفع العمل الصالح إلى صاحبه وهو الثواب ولا في إيصال ضرر العمل السيء إلى صاحبه وهو العقاب ظلم ووضع للشيء في غير موضعه .

ولو كان ذلك ظلماً كان تعالى في إثابته وتعذيبه من لا يحصى من العباد في ما لا يحصى من العباد في ما لا يحصى من الأعمال ظلاماً للعبيد لكنه ليس بظلم ولا أنه تعالى ظلام لعبيده وبذلك يظهر وجه التعبير باسم المبالغة في قوله: ﴿وما ربك بظلام للعبيد﴾ ولم يقل: وما ربك بظالم .

قوله تعالى : ﴿ إِلَيه يسرد علم الساعة ﴾ إلى قول ه ﴿ إِلا بعلمه ﴾ ارتـداد علم الساعة إليه اختصاصه به فلا يعلمها إلا هو ، وقد تكرر ذلك في كلامه تعالى .

وقوله: ﴿وما تخرج من ثمرات من أكمامها﴾ ﴿ثمرات﴾ فاعل ﴿تخرج﴾ و ﴿من﴾ زائدة للتأكيد كقوله: ﴿وكفى بالله شهيداً﴾ (١) ، وأكمام جمع كم وهو وعاء الثمرة و ﴿ما﴾ مبتدأ خبره ﴿إلا بعلمه﴾ والمعنى وليس تخرج ثمرات من أوعيتها ولا تحمل أنثى ولا تضع حملها إلا مصاحباً لعلمه أي هو تعالى يعلم جزئيات حالات كل شيء .

فهو تعالى على كونه خالقاً للأشياء محولاً لأحوالها عالم بها وبجزئيات حالاتها مراقب لها، وهذا هو أحسن التدبير فهو الرب وحده، ففي الآية إشارة إلى توحده تعالى في الربوبية والألوهية، ولذا ذيّل هذا الصدر بقوله: ﴿ويوم يناديهم أين شركائي﴾ الخ.

قوله تعالى : ﴿ويوم يناديهم أين شركائي قالوا آذنّاك ما منا من شهيد﴾ إلى قوله ﴿من محيص﴾ الظرف متعلق بقوله : ﴿قالوا﴾ وقيل : ظرف لمضمر مؤخر قد توك إيذاناً بقصور البيان عنه كما في قوله تعالى : ﴿ويـوم يجمع الله الـرسل﴾ ،

<sup>(</sup>١) النساء: ٧٩.

وقيل: متعلق بمحذوف نحو اذكر، ولعل الوجه الأول أنسب لصدر الآية بالمعنى الذي ذكرناه فتكون الآية مسوقة لنفي الشركاء ببيان قيام التدبير به تعالى واعتراف المشركين بذلك يوم القيامة.

والإيذان الإعلام ، والمراد بالشهادة القولية أو الشهادة بمعنى الرؤية الحضورية وعلى الثاني فقوله : ﴿وضل عنهم ما كانوا يدعون من قبل﴾ عملف تفسير يبين به سبب انتفاء الشهادة .

وقوله: ﴿وظنوا ما لهم من محيص﴾ الظن - على ما قيل - بمعنى اليقين ، والمحيص المهرب والمفر ، والمعنى : ويوم ينادي الله المشركين : أي شركائي ؟ - على زعمكم - قالوا : أعلمناك ما منا من يشهد عليك بالشركاء - أو ما منا من يشاهد الشركاء وغاب عنهم ما كانوا يدعون من دون الله في الدنيا ، وأيقنوا أن ليس لهم مهرب من العذاب .

قوله تعالى : ﴿لا يَسَامُ الْإِنْسَانُ مِن دَعَاءُ الْخَيْرِ وَإِنْ مُسَهُ الشَّرِ فَيَتُوسَ قَنُوطَ﴾ السأمة الملال ، واليأس والقنوط بمعنى وهو انقطاع الرجاء ، والدعاء الطلب .

شروع في ختم الكلام في السورة ببيان ما هو السبب في جحودهم ودفعهم الحق الصريح ، وهو أن الإنسان مغتر بنفسه فإذا مسه شر يعجز عن دفعه يئس من الخير وتعلق بذيل الدعاء والمسألة وتوجه إلى ربه ، وإذا مسه خير اشتغل به وأعجب بنفسه وأنساه ذلك كل حق وحقيقة

والمعنى: لا يمل الإنسان من طلب الخير وهو ما يراه نافعاً لحياته ومعيشته وإن مسه الشر فكثير اليأس والقنوط لما يسرى من سقوط الأسباب التي كان يستند إليها ، وهذا لا ينافي تعلق رجائه إذ ذاك بالله سبحانه كما سيأتي .

قوله تعالى : ﴿ولئن أذقناه رحمة منا من بعد ضراء مسته ليقولن هذا لي ﴾ الخ الأصل بالنظر إلى مضمون الآية السابقة أن يُقال : وإن ذاق خيراً قال : هذا لي لكن بدّل ذاق من ﴿أذقناه ﴾ و ﴿خيراً ﴾ من قوله : ﴿رحمة منا ﴾ ليدل على أن الخير الذي ذاقه هو رحمة من الله أذاقه إياها وليس بمصيبة برأسه ولا هو يملكه ولو كان يملكه لم ينفك عنه ولم يمسسه الضراء ، ولذا قيد قوله : ﴿ولئن أذقناه ﴾ الخ بقوله : ﴿من بعد ضراء مسته ﴾ . سورة حم السجدة ـ آية ٤٩ ـ ٢٠ . . . . . . . . . . . . . . . ٤٩ ٢٠٠٤

وقوله: ﴿ليقولن هذا لي﴾ أي أنا أملكه فلي أن أفعل فيه ما أشاء وأتصرف فيه كيف أريد ، فليس لأحد أن يمنعني من شيء منه أو يحاسبني على فعل ، ولهذا المعنى عقبه بقوله: ﴿وما أظن الساعة قائمة ﴾ فإن الساعة هي يوم الحساب ،

وقوله: ﴿ولئن رجعت إلى ربي إن لي عنده للحسنى ﴾ أي للمثوبة الحسنى أو للعاقبة الحسنى ، وهذا مبني على ما يراه لنفسه من الكرامة واستحقاق الخير كأنه يقول: ما ملكته من الخير لو كان من الله فإنما هو لكرامة نفسي عليه وعلى هذا فإن قامت الساعة ورجعت إلى ربي كانت لي عنده العاقبة الحسنى .

فالمعنى: وأقسم لئن أذقنا الإنسان رحمة هي منا ولا يستحقها ولا يملكها فأذقناها من بعد ضراء مسته وذلك يدله على أنه لا يملك ما أذيقه نسي ما كان من قبل وقال: هذا لي \_ يشير إلى شخص النعمة ولا يسميها رحمة \_ وليس لأحد أن يمنعني عما أفعل فيه ويحاسبني عليه وما أظن الساعة \_ وهي يوم الحساب \_ قائمة ، وأقسم لئن رجعت إلى ربي وقامت ساعة كانت لي عنده العاقبة الحسنى لكرامتي عليه كما أنعم على من النعمة .

والآية نظيرة قوله في قصة صاحب الجنة : ﴿مَا أَظُنَ أَنْ تَبَيْدُ هَذُهُ أَبِداً وَمَا أَظُنَ السَّاعَةُ وَلَيْنَ رَدُدَتَ إِلَى رَبِي لأَجِدُنَ خَيْسًا مِنْهَا مَنْقَلْبًا ﴾(١) . وقد تقدم بعض الكلام فيه .

وقوله: ﴿ فلننبئن اللذين كفروا بما عملوا ولنذيقنهم من عذاب غليظ﴾ تهديد ووعيد .

قوله تعالى: ﴿وإذا أنعمنا على الإنسان أعرض ونأى بجانبه وإذا مسه الشر فذو دعاء عريض﴾ النأي الابتعاد ، والمراد بالجانب الجارحة وهي الجنب أو المراد الجهة والمكان فقوله : ﴿نأى بجانبه﴾ كناية عن الابتعاد بنفسه وهو كناية عن التكبر والخيلاء ، والمراد بالعريض الوسيع ، والدعاء العريض كالدعاء الطويل كناية عما استمر وأصر عليه الداعي ، والآية في مقام ذم الإنسان وتوبيخه أنه إذا أنعم الله عليه أعرض عنه وتكبر وإذا سلب النعمة ذكر الله وأقبل عليه بالدعاء مستمراً مصراً .

قوله تعالى: ﴿قُلُ أُرأيتم إِنْ كَانَ مَنْ عَنْدُ اللهُ ثُمْ كَفُرْتُمْ بِهُ مَنْ أَصْلُ مَمَنْ هُو في

<sup>(</sup>١) الكهف : ٣٦ .

شقاق بعيد ﴿ وَأَرَايِتُم ﴾ أي أخبروني ، والشقاق والمشاقة الخلاف ، والشقاق البعيد الخلاف الذي لا يقارب الوفاق وهو شديده ، وقوله : ﴿ ممن هو في شقاق بعيد ﴾ كناية عن المشركين ولم يقل : منكم بل أتى بالموصول والصلة وذلك في معنى الصفة ليدل على علم الحكم وهو الشقاق البعيد من الحق .

والمعنى: قل للمشركين أخبروني إن كان هـذا القرآن من عنـد الله ثم كفرتم به من أضل منكم ؟ أي لا أضل منكم لأنكم في خلاف بعيد من حق ما فوقه حق .

فمفاد الآية أن القرآن يدعوكم إلى الله ناطقاً بأنه من عند الله فـلا أقل من احتمال صدقه في دعواه وهذا يكفي في وجوب النظر في أمره دفعاً للضر المحتمل وأي ضرر أقوى من الهلاك الأبدي فلا معنى لإعراضكم عنه بالكلية .

قوله تعالى : ﴿ سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق الغ ، الأفاق جمع أفق وهو الناحية ، والشهيد بمعنى الشاهد أو بمعنى المشهود وهو المناسب لسياق الآية .

وضمير ﴿أنه ﴾ للقرآن على ما يعطيه سياق الآية ويؤيده الآية السابقة التي تذكر كفرهم بالقرآن ، وعلى هذا فالآية تعد إراءة آيات في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين بها كون القرآن حقاً ، والآيات التي شأنها إثبات حقية القرآن هي الحوادث والمواعيد التي أخبر القرآن أنها ستقع كإخباره بأن الله سينصر نبيه والمؤمنين والمؤمنين لهم في الأرض ويظهر دينهم على الدين كله وينتقم من مشركي قريش إلى غير ذلك .

فأمر الله تعالى نبيه مسلمة بالهجرة إلى المدينة وقيد اشتد الأمر عليه وعلى من آمن به غايتها فلا سماء تظلهم ولا أرض تقلهم ثم قتل صناديد قريش في بدر ولم يزل يرفع ذكره ويفتح على يديه حتى فتح مكة ودانت له جزيرة العرب ثم فتح بعد رحلته للمسلمين معظم المعمورة فأرى سبحانه المشركين آياته في الأفاق وهي النواحي التي فتحها للمسلمين ونشر فيها دينهم ، وفي أنفسهم وهو قتلهم الذريع في بدر .

وليست هذه آيات في أنفسها فكم من فتح وغلبة يذكره التاريخ ومقاتـل ذريعة يقصها لكنها آيات بما أن الله سبحانه وعد بها والقرآن الكريم أخبر بها قبـل وقوعهـا ثم وقعت على ما أخبر بها .

ويمكن أن يكون المراد بإراءة الآيات وتبين الحق بذلك ما يستفاد من آيات أخرى أن الله سيظهر دينه بتمام معنى الظهور على الدين كله فلا يعبد على الأرض إلا الله وحده وتظل السعادة على النوع الإنساني وهي الغاية لخلقتهم ، وقد تقدم استفادة ذلك من قوله تعالى : ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض الآية(١) وغيره وأيدناه بالدليل العقلي .

والفرق بين الوجهين أن وجه الكلام على الأول إلى مشركي مكة ومن يتبعهم خاصة وعلى الثاني إلى مشركي الأمة عامة والخطاب على أي حال اجتماعي ، ويمكن الجمع بين الوجهين .

ويمكن أن يكون المراد ما يشاهده الإنسان في آخر لحظة من لحظات حياته الدنيا حيث تطير عنه الأوهام وتضل عنه الدعاوي وتبطل الأسباب ولا يبقى إلا الله عن اسمه ويؤيده ذيل الآية والآية التالية ، وضمير ﴿أنه الحق﴾ على هذا لله سبحانه .

ولهم في الآية أقوال أخرى أغمضنا عن إيرادها .

وقوله : ﴿ أَو لَم يَكُفَ بِرِبِكُ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءَ شَهِيدٌ ﴾ فاعل ﴿ لَم يَكُفَ ﴾ هو ﴿ بِرِبِكُ ﴾ والباء زائدة ، و ﴿ أنه على كل شيء شهيد ﴾ بدل من الفاعل ، والاستفهام للإنكار ، والمعنى أو لم يكف في تبين الحق كون ربك مشهوداً على كل شيء إذ ما من شيء إلا وهو فقير من جميع جهاته إليه متعلق به وهو تعالى قائم به قاهر فوقه فهو تعالى معلوم لكل شيء وإن لم يعرفه بعض الأشياء .

واتصال الجملة أعني قوله: ﴿ أَو لَم يَكُفَ بربك ﴾ النح بقوله: ﴿ سنريهم ﴾ النح على الوجه الأخير من الوجوه الثلاثة الماضية ظاهر، وأما على الوجهين الأولين فلعل الوجه فيه أن المشركين إنما كفروا بالقرآن لدعوته إلى التوحيد فانتقل من الدلالة على حقية القرآن للدلالة على حقية ما يدعو إليه مستقيماً من غير واسطة كانه قيل: سنريهم آباتنا ليتبين لهم أن القرآن الذي يخبرهم بها حق فيتبين أن ربك واحد لا شريك له ثم قيل: وهذا طريق بعيد هناك ما هو أقرب منه أولم يكفهم أن ربك مشهود على كل شيء ؟.

<sup>(</sup>١) النور : ٥٥ .

قوله تعالى: ﴿ أَلَا إِنهُم في مرية من لقاء ربهم ﴾ النح الذي يفيده السياق أن في الآية تنبيهاً على أنهم لا ينتفعون بالاحتجاج على وحدانيته تعالى بكونه شهيداً على كل شيء وهو أقوى براهيم التوحيد وأوضحها لمن تعقّل لأنهم في مرية وشك من لقاء ربهم وهو كونه تعالى غير محجوب بصفاته وأفعاله عن شيء من خلقه .

ثم نبه بقوله: ﴿ أَلَا إِنهُ بَكُلُ شَيْءَ مَحِيطٌ ﴾ على ما ترتفع به هذه المرية وتنبت من أصلها وهو إحاطته تعالى بكل شيء على ما يليق بساحة قدسه وكبريائه فلا يخلو عنه مكان وليس في مكان ولا يفقده شيء وليس في شيء .

وللمفسرين في الآية أقوال لو راجعتها لرأيت عجباً .

## ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن عساكر عن عكرمة في قوله : ﴿أَفَمَنَ يَلْقَى فَيَ النَّارِ خير أم من يأتي آمناً يوم القيامة﴾ نزلت في عمار بن ياسر وفي أبي جهل .

أقول: ورواه أيضاً عن عـدة من الكتب عن بشر بن تميم ، وروى أيضاً عن ابن مـردويه عن ابن عبـاس ﴿أفمن يلقى في النار﴾ قـال: أبو جهـل بن هشام ، و ﴿أم من يأتي آمناً يوم القيامة﴾ قال: أبو بكر الصديق ، والروايات من التطبيق .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عنائلا في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الذَينَ كَفُرُوا بِالذَكْرِ لَمَا جَاءَهُم ﴾ يعني القرآن ﴿ لا يأتيه الباطل من بين يديه ﴾ قال : لا يأتيه الباطل من قبل التوراة ولا من قبل الإنجيل والزبور ﴿ ولا من خلفه ﴾ قال : لا يأتيه من بعده كتاب يبطله .

وفي المجمع في الآية قيل فيه أقوال ـ إلى أن قال ـ وثالثها معناه أنه ليس في إخباره عما يكون في المستقبل باطل بل أخباره كلها موافقة لمخبراتها ، وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام .

وفي تفسير القمي في قول تعالى: ﴿عَالَمَهُ وَعَدَبِي وَاللَّهُ قَالَ : لَـو كَانَ هَـذَا اللَّهُ أَنْ الْعَجَمِي اللَّهُ اللهُ أَنْ أَعْجَمِياً لَقَالُوا : كيف نتعلمه ولساننا عربي وأتيتنا بقرآن أعجمي فأحب الله أن ينزله بلسانهم وقد قال الله عز وجل : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولَ إِلَّا بِلْسَانَ قَوْمُهُ ﴾ .

وفي روضة الكافي بإسناده عن الـطيار عن أبي عبــد الله عَنِسُكُمْ في قول الله عــز

وجل : ﴿سنريهم آياتنا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق﴾ قال : خسف ومسخ وقذف . قال : قلت : ﴿حتى يتبين لهم﴾ قال : دع ذا ذاك قيام القائم .

وفي إرشاد المفيد عن علي بن أبي حميزة عن أبي الحسن موسى سَنَكُ في الآية قال : المفتن في آفاق الأرض والمسخ في أعداء المحق .

وفي روضة الكافي بإسناده عن أبي عبد الله عليه في الآية قال: يريهم في أنفسهم المسخ ، ويريهم في الآفاق انتقاض الآفاق عليهم فيرون قدرة الله عز وجمل في أنفسهم وفي الآفاق . قلت له: حتى يتبين لهم أنه الحق ؟ قال: خروج القائم هو الحق عند الله عز وجل يراه الحلق .

- تمَّ والحمد للَّه \_

## فهرس الكتاب وبعض المواضيع المبحوث عنها في هذا الجزء

| الصفحة | نوع البحث         | موضوع البحث                            | رقم الأيات    |
|--------|-------------------|----------------------------------------|---------------|
| ٥      |                   | <del>-</del>                           | سورة فاطر     |
| ١٢     | <b>قرآني</b>      | كلام في الملائكة                       | الأية ١       |
| ٣٨     | عقلي              | كلام في معنى عموم الإنذار              | 37 - 77       |
| ٦٢     |                   |                                        | سورة يس       |
| 171    |                   |                                        | سورة الصافات  |
| 177    | ا قرآڻي           | كلام في معنى الشهب                     | ِ الآية ١١    |
| 17.    | قرآني وروائي      | كلام في قصة الياس منك                  | 147-118       |
| 17.    | قرآني وروائي      | ١ ـ قصته في القرآن                     |               |
| 17.    | قرآني وروائي      | ٢ _ الأحاديث فيه                       | 1             |
| ١٦٦    | مختلط             | كلام في قصة يونس ﴿ اللَّهُ فِي فَصُولُ | 184-184       |
| 177    | مختلط             | ١ ـ قصته في القرآن                     |               |
| ١٦٨    | مختلط             | ٢ ـ قصته عند أهل الكتاب                |               |
| 14.    | مختلط             | ۳ ـ ثناؤه تعالى عليه                   | •             |
| ۱۸۱    | _                 |                                        | سورة ص        |
| 7.7    | قرآني             | كلام في قصة داود كالشخ في فصول         | الآية ٢٩      |
| 7.7    | قرآني             | ١ ـ قصته في القرآن ۗ                   |               |
| 7.7    | قراني             | ٢ _ جميل الثناء عليه                   |               |
| 7.7    | قراني             | ٣ ـ حول قصة المتخاصمين                 |               |
| 717    | قراني وروائي      | كلام في قصة أيوب ﷺ في فصول             | £A_ £0        |
| 714    | قراني ورواثي      | ١ ـ قصته في القرآن                     | •             |
| 717    | قواني وروائي      | ۲ _ جميل ثناثه                         |               |
| 317    | قراني ورواثي      | ٣ ـ قصته في الروايات                   |               |
| YIV    | روائي             | خبر اليسع وذي الكفل عليهما السلام      | ۵۸ ـ ۸۹       |
| 7771   | <del>-</del>      |                                        | سورة الزمر    |
| 137    | عقلي وقرآني       | كلام في معنى الرضا والسخط من الله      | الأية ∨       |
| 4.4    |                   |                                        | سورة المؤمن   |
| ۳٥٨    | _                 |                                        | سورةحم السجدة |
| ۳۷۰    | قرآن <i>ي</i><br> | كلام فيه تتميم في معنى السماء          | الآية ١٢      |
| ۳۸۲    | قراني             | بحث إجمالي في سراية العلم              | الأية ٢٢      |
| ۳۸۴    | فلسفي             | ا بحث إجمالي آخر في ذلك                | ı             |