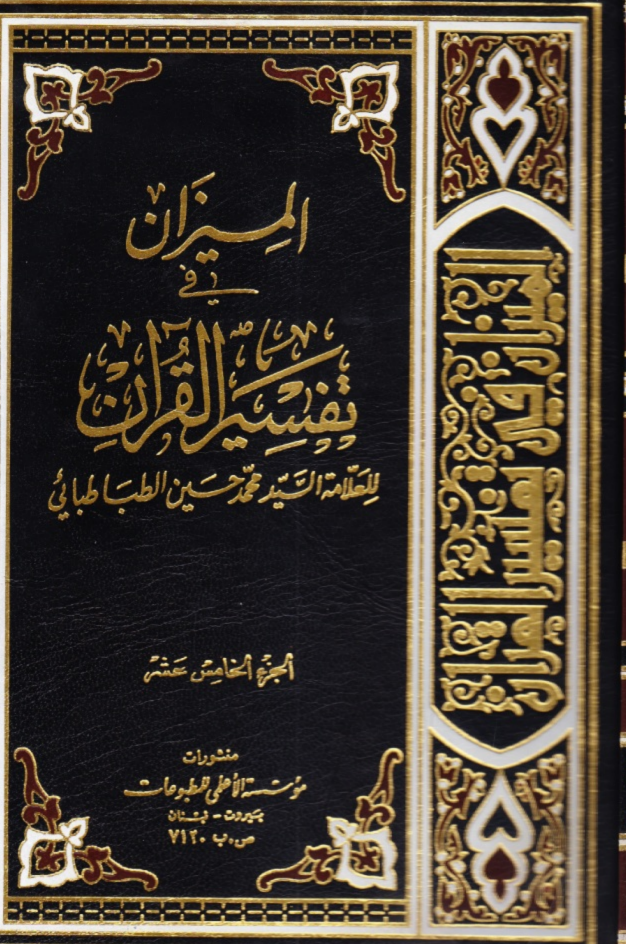
Presented by: https://jafrilibrary.com



العالمُديّمة الطباطبًا فيث

3

0

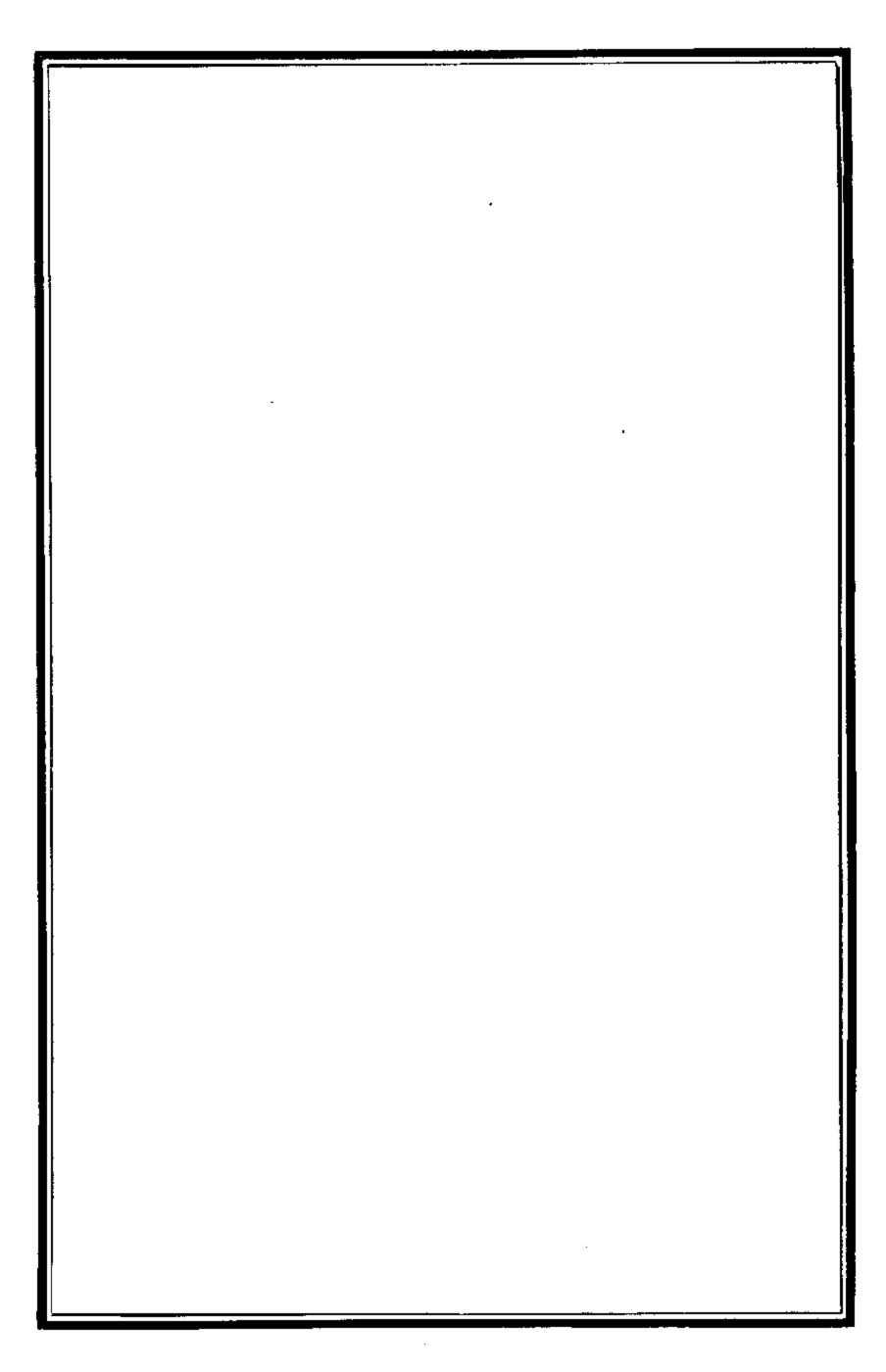
10

المؤمِن في النَّمَّل

مَّيْدِ اللَّهِ عَلَيْهِ مِنْ اللَّهُ عَلَيْمِ مِنْ









كتاب علمي فني ، فلسفي ، أدبي ، تاريخي ، رواني ، اجتماعي ، حديث يفسر القرآن بالقرآن

تأليف:

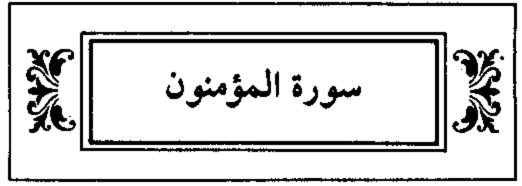
العلامة اليت يدمح رسين لطبا طبائي

المناع لمنافع يتنتين

منشورات م*وسسسالاً على للطبوعاست* بشيروت - بيشنان من ب: ۲۱۲۰ الطبعة الأولى المحققة حقوق الطبع والتقليد محفوظة ومسجلة للناشر ١٤١٧ هـ - ١٩٩٧مم

تمتاز هذه الطبعة عن غيرها بالتحقيق والتصحيح الكامل وإضافات وتغييرات هامة من قبل المؤلف والناشر

مؤسّسة الأعاكي للمطبوعات: بيروت - سُنارع المطسّار - قرب كليّة الهسندسة - ملك الاعلى -ص.ب، ٧١٢ الهاتف: ٨٣٣٤٥٣ - تلفاكس: ٨٣٣٤٤٧ .



مكية ، وهي ماثة وثماني عشرة آية

# بِسُمِ اللَّهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ

قَدْ أَفْلَحَ آلْمُوْمِنُونَ (١) آلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ (٢) وَالَّذِينَ هُمْ لِلزَّكَاةِ فَاعِلُونَ (٤) وَالَّذِينَ هُمْ لَوْمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ (٦) فَمَنِ آبْتَغَىٰ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ أَيْمَانُهُمْ فَإِنَّهُمْ غَيْرُ مَلُومِينَ (٦) فَمَنِ آبْتَغَىٰ وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ أَلْعَادُونَ (٧) وَالَّذِينَ هُمْ لَأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ (٨) وَالَّذِينَ هُمْ لَأَمَانَاتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُونَ (٨) وَالَّذِينَ هُمْ عَلَىٰ صَلَواتِهِمْ يُحَافِيظُونَ (٩) أُولِئِكَ هُمُ ٱلْوَارِثُونَ (١٠) الَّذِينَ مَرَّونَ آلْفِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (١١)

## (بیان)

في السورة دعوة إلى الإيمان بالله واليوم الآخر وتمييز المؤمنين من الكفار بذكر ما لهؤلاء من جميل صفات العبودية وما لأولئك من رذائل الأخلاق وسفاسف الأعمال ، وتعقيب ذلك بالتبشير والإنذار ، وقد تضمّن الإنذار ذكر عذاب الآخرة وما غشي الأمم المكذبين للدعوة الحقة من عذاب الاستئصال في مسير الدعوة آخذاً من زمن نوح إلى زمن المسيح عيسى ابن مريم عليهما السلام .

والسورة مكية ، وسياق آياتها يشهد بذلك .

٦ ..... الجزء الثامن عشر

قوله تعالى : ﴿قد أفلح المؤمنون﴾ قال الراغب : الفلح ـ بالفتح فالسكون ـ الشقّ ، وقيل : الحديد بالحديد يفلح أي يشقّ ، والفلاح الظفر وإدراك بغية وذلك ضربان : دنيوي وأخروي ، فالدنيوي الظفر بالسعادات التي تطيب بها الحياة الدنيا وهو البقاء والغنى والعز ، والأخروي أربعة أشياء : بقاء بلا فناء ، وغني بلا فقر ، وعزّ بلا ذلّ ، وعلم بلا جهل ، ولذلك قيل : لا عيش إلا عيش الأخرة . انتهى ملخصاً . فتسمية الظفر بالسعادة فلاحاً بعناية أن فيه شقاً للمانع وكشفاً عن وجه المطلوب .

والإيمان هو الإذعان والتصديق بشيء بالالتزام بلوازمه ، فالإيمان بالله في عرف القرآن التصديق بوحدانيته ورسله واليوم الآخر وبما جماءت به رسله مع الاتباع في الجملة ، ولذا نجد القرآن كلما ذكر المؤمنين بوصف جميل أو أجر جزيل شفّع الإيمان بالعمل الصالح كقوله : ﴿مَن عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ﴾(١) ، وقوله : ﴿الذين آمنوا وعملوا الصالحات طوبي لهم وحسن مآب ﴿٢) ، إلى غير ذلك من الأيات وهي كثيرة جداً .

وليس مجرد الاعتقاد بشيء إيماناً به حتى مع عدم الالتزام بلوازمه وآثاره فإن الإيمان علم بالشيء مع السكون والاطمئنان إليه ولا ينفك السكون إلى الشيء من الالتزام بلوازمه لكن العلم ربما ينفك من السكون والالتزام ككثيسر من المعتادين بالأعمال الشنيعة أو المضرَّة فإنهم يعترفون بشناعة عملهم أو ضرره لكنهم لا يتركونها معتذرين بالاعتياد وقد قال تعالى : ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ﴾(٣) .

والإيمان وإن جاز أن يجتمع مع العصيان عن بعض لوازمه في الجملة لصارف من الصوارف النفسانية يصرف عنه لكنه لا يتخلف عن لوازمه بالجملة .

قوله تعالى : ﴿ الذين هم في صلاتهم خاشعون ﴾ الخشوع تأثر خاص من المقهور قبال القاهر بحيث ينقطع عن غيره بالتوجه إليه والظاهر أنه من صفات القلب ثم ينسب إلى الجوارح أو غيرها بنوع من العناية كقوله مَنْ الله على ما روي \_ فيمن يعبث بلحيته في الصلاة : أما إنه لو خشع قلبه لخشعت جوارحه ، وقوله تعالى : ﴿ وخشعت الأصوات للرحمان ﴾ (٤) .

<sup>(</sup>١) النحل : ٩٧ . (٣) النمل : ١٤ .

<sup>(</sup>٢) الرعد: ٢٩ . (٤) طه: ١٠٨ .

سورة المؤمنون ـ آية ١ ـ ٢ ـ

والخشوع بهذا المعنى جامع لجميع المعاني التي فسّر بها الخشوع في الآية ، كقول بعضهم : هو الخوف وسكون الجوارح ، وقول آخرين : غضّ البصر وخفض الجناح ، أو تنكيس الرأس ، أو عدم الالتفات يميناً وشمالاً ، أو إعظام المقام وجمع الاهتمام ، أو التذلّل إلى غير ذلك .

وهذه الآية إلى تمام ثماني آيات تذكر من أوصاف المؤمنين ما يلازم كون وصف الإيمان حيًا فعًالًا يترتب عليه آثاره المطلوبة منه ليترتب عليه الغرض المطلوب منه وهو الفلاح فإن الصلاة توجه ممن ليس له إلا الفقر والذلّة إلى ساحة العظمة والكبرياء ومنبع العزة والبهاء ولازمه أن يتأثر الإنسان الشاعر بالمقام فيستغرق في الذلّة والهوان وينتزع قلبه عن كل ما يلهوه ويشغله عما يهمه ويواجهه ، فلوكان إيمانه صادقاً جعل همه حين التوجه إلى ربه هما واحداً وشغله الاشتغال به عن الالتفات إلى غيره فماذا يفعل الفقير المحض إذا لقي غني لا يقدر بقدر ؟ والذليل إذا واجه عزة مطلقة لا يشوبها ذلّة وهوان ؟ .

وهـذا معنى قولـه مُشْنَاهُ في حديث الحارثة بن النعمـان المروي في الكـافي وغيره: إن لكل حق حقيقة ولكل صواب نوراً. الحديث.

## (كلام في معنى تأثير الإيمان)

الدين - كما تقدّم مراراً - السنّة الاجتماعية التي يسير بها الإنسان في حياته الدنيوية الاجتماعية ، والسنن الاجتماعية متعلقة بالعمل مبنياً على أساس الاعتقاد في حقيقة الكون والإنسان الذي هو جزء من أجزائه ، ومن هنا ما نرى أن السنن الاجتماعية تختلف باختلاف الاعتقادات فيما ذكر .

فمن يثبت للكون ربّاً يبتدىء منه وسيعود إليه وللإنسان حياة باقية لا تبطل بموت ولا فناء يسير في الحياة سيرة يسراعي في الأعمال الجارية فيها سعادة الحياة الباقية والتنعّم في الدار الأخرة الخالدة .

ومن يثبت له إلهاً أو آلهة تدبّر الأمر بالرضا والسخط من غير معاد إليه يعيش عيشة نظمها على أساس التقرّب من الآلهة وإرضائها للفوز بأمتعة الحياة والظفر بما يشتهيه من نعم الدنيا .

ومن لا يهتمّ بأمر الـربوبيـة ولا يرى لـلإنسان حيـاة خالـدة كالمـاديين ومن يحذو

۸ ..... الجزء الثامن عشر

حذوهم يبني سنّة الحياة والقوانين الموضوعة الجارية في مجتمعه على أسـاس التمتع من الحياة الدنيا المحدودة بالموت .

فالدين سنّة عملية مبنية على الاعتقاد في أمر الكون والإنسان بما أنه جزء من أجزائه ، وليس هذا الاعتقاد هو العلم النظري المتعلق بالكون والإنسان فإن العلم النظري لا يستتبع بنفسه عملاً وإن توقف عليه العمل بل هو العلم بوجوب الجري على ما يقتضيه هذا النظر وإن شئت فقل : الحكم بوجوب اتباع المعلوم النظري والالتزام به ، وهو العلم العملي كقولنا : يجب أن يعبد الإنسان الإله تعالى ويراعي في أعماله ما يسعد به في الدنيا والاخرة معاً .

ومعلوم أن الـدعوة الـدينية متعلقة بالـدين الذي هـو السنّة العمليـة المبنيـة على الاعتقاد ، فالإيمان الذي يتعلق به الدعوة هو الالتزام بما يقتضيـه الاعتقاد الحق في الله سبحانه ورسله واليوم الآخر وما جاءت به رسله وهو علم عملي .

والعلوم العملية تشتد وتضعف حسب قوة الدواعي وضعفها فإنا لسنا نعمل عملاً قط إلا طمعاً في خير أو نفع أو خوفاً من شر أو ضرر، وربما رأينا وجوب فعل لداع يدعو إليه ثم صرفنا عنه داع آخر أقوى منه وآثر، كمن يرى وجوب أكل الغذاء لرفع ما به من جوع فيصرفه عن ذلك علمه بأنه مضر له مناف لصحته، فسالحقيقة يقيد الداعي المانع بما معه من العلم إطلاق العلم الذي مع الداعي الممنوع كأنه يقول مثلاً: إن التغذي لرفع الجوع ليس يجب مطلقاً بل إنما يجب إذا لم يكن مضراً بالبدن مضاداً المدعة

ومن هنا يظهر أن الإيمان بالله إنما يؤثر أثره من الأعمال الصالحة والصفات الجميلة النفسانية كالخشية والخشوع والإخلاص ونحوها إذا لم يغلب الدواعي الباطلة والتسويلات الشيطانية ، وبعبارة أُخرى إذا لم يكن إيماناً مقيداً بحال دون حال كما قال تعالى : ﴿وَمِن الناس من يعبد الله على حرف﴾(١) .

فالمؤمن إنما يكـون مؤمناً على الإطـلاق إذا جرت أعمـاله على حـاق ما يقتضيـه إيمانه من الخشوع في عبادته والإعراض عن اللغو ونحوه .

قوله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنَ اللَّغُو مَعْرَضُونَ﴾ اللغو من الفعل هو ما لا فائـدة

<sup>(</sup>١) الحج : ٦١ .

سورة المؤمنون ــ آية ٣ ــ ٤ ....... ٩

فيه ويختلف باختلاف الأمور التي تعود عليها الفائدة فرُبُّ فعل هو لغو بـالنسبة إلى أمـر وهو بعينه مفيد مُجدٍ بالنسبة إلى أمر آخر .

فاللغو من الأفعال في نظر الدين الأعمال المباحة التي لا ينتفع بها في الآخرة أو في الدنيا بحيث ينتهي أيضاً إلى الآخرة كالأكل والشرب بداعي شهوة التغذي اللذين يتفرع عليهما التقوي على طاعة الله وعبادته ، فإذا كان الفعل لا ينتفع به في آخرة ولا في دنيا تنتهي بنحو إلى آخرة فهو اللغو وبنظر أدق هو ما عدا الواجبات والمستحبات من الأفعال .

ولم يصف سبحانه المؤمنين بترك اللغو مطلقاً فإن الإنسان في معرض العشرة ومزلة الخطيئة وقد عفا عن السيئات إذا اجتنبت الكبائر كما قال: ﴿إِن تَجَنَبُوا كَبَائُر صَا تُنهُونَ عَنهُ نُكفَّرُ عَنكُم سيئاتكم وندخلكم مدخلًا كريماً ﴾(١).

بل وصفهم بالإعراض عن اللغو دون مطلق تركه والإعراض يقتضي أمراً بالفعل يدعو إلى الاشتغال به فيتركه الإنسان صارفاً وجهه عنه إلى غيره لعدم اعتداده به واعتنائه بشأنه ، ولازمه ترفّع النفس عن الأعمال الخسيسة واعتلاؤها عن الاشتغال بما ينافي الشرف والكرامة وتعلّقها بعظائم الأمور وجلائل المقاصد .

ومن حق الإيمان أن يدعو إلى ذلك فإن فيه تعلّقاً بساحة العظمة والكبرياء ومنبع العزة والمجد والبهاء والمتصف به لا يهتم إلا بحياة سعيدة أبدية خالدة فلا يشتغل إلا بما يستعظمه الحق ولا يستعظم ما يهتم به سفلة الناس وجهلتهم ، وإذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلاماً ، وإذا مروا باللغو مروا كراماً .

ومن هنا يظهر أن وصفهم بالإعراض عن اللغو كناية عن علو همّتهم وكرامة نفوسهم .

قوله تعالى: ﴿والذين هم للزكاة فاعلون﴾ ذكر الزكاة مع الصلاة قرينة على كون المراد بها الإنفاق المالي دون الزكاة بمعنى تطهير النفس بإزالة رذائل الأخلاق عنها ولعل المراد بالزكاة المعنى المصدري وهو تطهير المال بالإنفاق منه دون المقدار المخرج من المال فإن السورة مكية وتشريع الزكاة المعهودة في الإسلام إنما كان بالمدينة ثم صار لفظ الزكاة علماً بالغلبة للمقدار المعين المخرج من المال.

<sup>(</sup>١) النساء : ٣١ .

وبهذا يستصحُّ تعلَق ﴿للزكاة﴾ بقوله: ﴿فاعلون﴾ والمعنى: الذين هم فاعلون للإنفاق المالي ، وأما لو كان المراد بالزكاة نفس المال المخرج لم يصحَّ تعلقه به إذ المال المخرج ليس فعلاً متعلقاً بفاعل ، ولذا قدّر بعض من حمل الزكاة على هذا المعنى لفظ التأدية فكان التقدير عنده والذين هم لتأدية الزكاة فاعلون ، ولذا أيضاً فسر بعضهم الزكاة بتطهير النفس عن الأخلاق الرذيلة فراراً من تعلق ﴿للزكاة﴾ بقوله: ﴿فاعلون﴾ .

وفي التعبير بقوله : ﴿ للزكاة فاعلون ﴾ دون أن يقول : للزكاة مؤدّون أو ما يؤدي معناه دلالة على عنايتهم بها كقول القائل : إني شارب لمن أمره بشرب الماء فإذا أراد أن يفيد عنايته به قال : إني فاعل .

ومن حق الإيمان بالله أن يدعو إلى هذا الإنفاق المالي فإن الإنسان لا ينال كمال سعادته إلا في مجتمع سعيد ينال فيه كل ذي حق حقه ولا سعادة لمجتمع إلا مع تقارب الطبقات في التمتع من مزايا الحياة وأمتعة العيش ، والإنفاق المالي على الفقراء والمساكين من أقوى ما يدرك به هذه البغية .

قوله تعالى: ﴿والذين هم لفروجهم حافظون﴾ إلى آخر الآيات الشلاك، الفروج جمع فرج وهو على ما قيل ما يسوء ذكره من الرجال والنساء، وحفظ الفروج كناية عن الاجتناب عن المواقعة سواء كانت زنا أو لواطاً أو بإتيان البهائم وغير ذلك .

وقوله: ﴿ إِلاَ على أَزُواجِهِم أَو ما ملكت أيمانهم فإنهم غير ملومين ﴾ استثناء من حفظ الفروج ، والأزواج الحلائل من النساء ، وما ملكت أيمانهم الجواري المملوكة فإنهم غير ملومين في مس الأزواج الحلائل والجواري المملوكة .

وقوله: ﴿ فَمَنَ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَاوَلَئُكُ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ تَفْرِيعَ عَلَى مَا تَقَدَمُ مَنَ الْاستثناء والمستثنى منه أي إذا كان مقتضى الإيمان حفظ الفروج مطلقاً إلا عن طائفتين من النساء هما الأزواج ومنا ملكت أيمانهم ، فمن طلب وراء ذلك أي مس غيسر الطائفتين فاولئك هم المتجاوزون عن الحد الذي حدَّه الله تعالى لهم .

وقد تقدم كلام ما فيما يستعقبه الزنا من فساد النوع في ذيل قولمه : ﴿ وَلَا تَقْرَبُوا

الزنا إنه كان فاحشة وساء سبيلًا ﴾(١) في الجزء الثالث عشر من الكتاب .

قوله تعالى: ﴿والذين هم لأماناتهم وعهدهم راعون﴾ الأمانة مصدر في الأصل وربما أريد به ما ائتمن عليه من مال ونحوه ، وهو المراد في الآية ، ولعل جمعه للدلالة على أقسام الأمانات الدائرة بين الناس ، وربما قيل بعموم الأمانات لكل تكليف إلهي أؤتمن عليه الإنسان وما اؤتمن عليه من أعضائه وجوارحه وقواه أن يستعملها فيما فيه رضى الله وما ائتمنه عليه الناس من الأموال وغيرها ، ولا يخلو من بعد بالنظر إلى ظاهر اللفظ وإن كان صحيحاً من جهة تحليل المعنى وتعميمه .

والعهد بحسب عرف الشرع ما التزم به بصيغة العهد شقيق النذر واليمين ، ويمكن أن يراد به مطلق التكليف المتوجه إلى المؤمن فإن الله سبحانه سمّى إيمان المؤمن به عهداً وميثاقاً منه على ما توجه إليه من تكاليفه تعالى بقوله : ﴿أو كلما عاهدوا عهداً نبذه فريق منهم ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ولقد كانوا عاهدوا الله من قبل لا يولون الأدبار ﴾ (٢) ، ولعل إرادة هذا المعنى هو السبب في إفراد العهد لأن جميع التكاليف يجمعها عهد واحد بإيمان واحد .

والرعاية الحفظ ، وقد قيل : إن أصل الـرعي حفظ الحيوان إما بغذائه الحافظ لحياته أو بذبّ العدو عنه ثم استعمل في الحفظ مطلقاً . انتهى . ولعـل العكس أقرب إلى الاعتبار .

وبالجملة الآية تصف المؤمنين بحفظ الأمانات من أن تخان والعهد من أن ينقض ، ومن حق الإيمان أن يدعو إلى ذلك فإن في إيمانه معنى السكون والاستقرار والاطمئنان فإذا آمن أحد في أمانة أودعها عنده أو عهد عاهده وقطع على ذلك استقر عليه ولم يتزلزل بخيانة أو نقض .

قوله تعالى: ﴿والدّين هم على صلواتهم يحافظون﴾ جمع الصلاة وتعليق المحافظة على العدد فهم يحافظون على أن لا المحافظة على العدد فهم يحافظون على أن لا يفوتهم شيء من الصلوات المفروضة ويراقبونها دائماً ومن حق إيمانهم أن يدعوهم إلى ذلك.

ولذلك جمعت الصلاة ههنا وأفردت في قوله : ﴿ في صلاتهم خاشعون ﴾ لأن

(١) الإسراء :٣٢ .

(٣) الأحزاب : ١٥ .

الجزء الثامن عشر

الخشوع في جنس الصلاة على حدّ سواء فلا موجب لجمعها .

قوله تعالى : ﴿ أُولِئُكُ هُمُ الْوَارِثُونَ اللَّذِينَ يَرِثُونَ الْفُرِدُوسَ هُمْ فَيُهَا خَالَّدُونَ ﴾ الفردوس أعلى الجنان ، وقد تقدم معناها وشيء من وصفها في ذيل قـولـه تعـالى : ﴿كَانْتُ لَهُمْ جَنَاتُ الفُردُوسُ نَزَلَّا ﴾(١) .

وقوله : ﴿الذِّينَ يَرْتُونَ﴾ الخ ، بيان لقوله : ﴿الوارشُونَ﴾ ووراثتهم الفردوس هـو بقاؤها لهم بعد ما كانت في معرض أن يشاركهم فيها غيرهم أو يملكها دونهم لكنهم زالوا عنها فانتقلت إليهم ، وقد ورد في الروايات أن لكل إنسان مشزلًا في الجنة ومشزلًا في النار فإذا مات ودخل النار ورث أهل الجنة منزله ، وستوافيك إن شاء الله في بحث روائي .

## ( بحث روائی )

في تفسير القمي وقوله: ﴿الذين هم في صلاتهم خاشعون﴾ قال: غضك بصرك في صلاتك وإقبالك عليها .

أقول : وقد تقدم أنه من لـوازم الخشوع فهـو تعريف بـلازم المعنى ، ونظيـره ما رواه في الدر المنثور عن عـدة من أصحاب الجـوامع عن علي مَلِطَنْكِهِ : أن لا تلتفت في صلاتك . ٠

وفي الكافي بإسناده عن مسمع بن عبد الملك عن أبي عبد الله عَلِمُنْ قال : قال رسول الله مُشْمِنَاتُهِ : ما زاد خشوع الجسد على ما في القلب فهو عندنا نفاق .

أقول : وروى في الدر المنثور عن عدة من أصحاب الجوامع عن أبي الدرداء عنه مَشْرَاتُهِ مَا في معناه ولفظه : استعيـذوا بالله من خشـوع النفاق . قيـل له : ومـا خشوع النفاق ؟ قال : أن ترى الجسد خاشعاً والقلب ليس بخاشع .

وفي المجمع في الآية روي أن النبي مُشْلِنَةُ رأى رجلًا يعبث بلحيته في صلاته فقال : أما إنه لو خشع قلبه لخشعت جوارحه .

وفيه روي أن رسول الله عُمِلُونَ كمان يرفع بصره إلى السماء في صلاته فلما 

أقول: ورواهما في الدر المنثور عن جمع من أصحاب الكتب عنه سَلَمَاتُهِ. وفي معنى الخشوع روايات أخر كثيرة.

وفي إرشاد المفيد في كلام لأمير المؤمنين ﷺ: كل قول ليس فيـه لله ذكر فهو لغو .

وفي المجمع في قوله: ﴿والذين هم عن اللغو معرضون﴾ روي عن أبي عبد الله عليه عن أبي عبد الله عليه عن أبي عبد الله عليه الله عليه المحرى أنه العناء والملاهي .

أقبول: ما في روايتي المجمع من قبيل ذكر بعض المصاديق وما في رواية الإرشاد من التعميم بالتحليل.

وفي الخصال عن جعفر بن محمد عن أبيه عن آبائه عليهم السلام قال: قـال أمير المؤمنين عَلِيْكُمْ: تحلّ الفروج بثلاثـة وجوه: نكـاح بميراث ونكـاح بلا ميـراث ونكاح بملك يمين.

وفي الكافي بإسناده عن إسحاق بن أبي سارة قال: سألت أبا عبـد الله عَلَيْنَهُ عنهـا يعني المتعة فقـال لي: حلال فـلا تتزوج إلا عفيفـة إن الله عز وجـل يقـول: ﴿والذين هم لفروجهم حافظون﴾ فلا تضع فرجك حيث لا تأمن على درهمك.

أقول : وفيه تعميم لمعنى حفظ الفروج بحيث يشمل ترك نكاح غير العفيفة .

والروايتان كما ترى تعـدّان المتعة نكـاحاً وازدواجـاً والأمر على ذلـك فيما لا يحصى من روايات أثمة أهل البيت عليهم السلام وعلى ذلك مبني فقههم .

والأمر على ذلك في عرف القرآن وفي عهد النبي مَشْلَتُ وذلك أنه ليس وراء ملك اليمين إلا نوعان : نكاح على الزوجية وزنا وقد حرم الله الزنا وأكد في تحريمه في آيات كثيرة في السور المكية والمدنية كسورتي الفرقان والإسراء وهما مكيتان وسورتي النور والممتحنة وهما مدنيتان .

ثم سماه سفاحاً وحرَّمه في سورتي النساء والمائدة ثم سماه فحشاء ومنع عنه وذمه في سورة الأعراف والعنكبوت ويـوسف وهي مكية وفي سـور النحـل والبقـرة والنور وهي أو الأخيرتان مدنيتان .

١٤ ....١٠٠٠ الجزء الثامن عشر

ثم سماه فاحشة ونهى عنها في سور الأعراف والأنعام والإسراء والنمل والعنكبوت والشورى والنجم وهي مكية وفي سور النساء والنور والأحزاب والطلاق وهي مدنية .

ونهى عنه أيضاً بالتكنية في آية المؤمنون: ﴿فَمَنَ ابْتَغَى وَرَاءَ ذَلَكَ فَاوَلَئُكُ هُمُ الْعَادُونَ ﴾ ونظيره في سورة المعارج وكنان من المعروف في أول البعثة من أمر الإسلام أنه يحرم الخمر والزنا(١).

فلو لم يكن التمتع ازدواجاً والمتمتع بها زوجاً مشمولة لقوله: ﴿إلا على أزواجهم ﴾ لكان زنا ومن المعلوم بالضرورة أن التمتع كان معمولاً به في مكة قبل الهجرة في الجملة وكذا في المدينة بعد الهجرة في الجملة ولازم ذلك أن يكون زنا أباحه النبي المشرورة اقتضته لمو أغمضنا عن قوله تعالى: ﴿فما استمتعتم به منهن فآتوهن اجورهن ﴿(٢) ولازم ذلك أن تكون آية سورة المؤمنون ﴿إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم ﴾ إلى قوله ﴿العادون ﴾ ، ناسخة لإباحة التمتع السابقة ثم يكون تحليل النبي المؤرسية أو تحليل آية سورة النساء ذلك ناسخا لجميع الآيات المكية الناهية عن الزنا وبعض المدنيات مما نزلت قبل التحليل ، وخاصة على قول من يقول : إن النبي المؤرسية حلله ثم حرمه مرة (٢) بعد مرة فإن لازمه نسخ الآيات النساهية عن الزنا ثم إحكامها ثم نسخها ثم إحكامها مرات ولم يقل أحد من المسلمين بكونها منسوخة فضلاً عن النسخ بعد النسخ وهل هذا إلا لعب بكلام الله المسلمين بكونها منسوخة فضلاً عن النسخ بعد النسخ وهل هذا إلا لعب بكلام الله تجل عنه ساحة النبي المؤرسة عنه النبي المؤرسة ؟ .

على أن الآيات الناهية عن الزنا آبية بسياقها وما فيه من التعليل آب عن النسخ وكيف يعقل أن يسمي الله سبحانه فعلاً من الأفعال فاحشة وسبيل سوء ويخبر أن من يفعله يلق أثاماً يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهاناً ثم يجيز ارتكابه ثم يمنع ثم يجيز.

 <sup>(</sup>١) على ما رواه ابن هشام في السيرة وقد أوردنا الرواية في بحث روائي في ذيل قـوله تعـالى : ﴿إنما
 الخمر والميسر﴾ الآية من سورة المائدة ج ٦ ص ١٤٦ من الكتاب .

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٤.

 <sup>(</sup>٣) وقد أوردنا الروايات الدالة على ذلك في البحث الروائي الموضوع في ذيـل قولـه تعالى : ﴿ فما استمتعتم به منهن فآتوهن اجورهن﴾ الآية النساء : ٢٤ ج ٤ ص ٣٠٨ .

على أن أصل نسخ القرآن بالحديث لا معنى له (١).

على أن عدة من المرتكبين لنكاح المتعة في عهد النبي مسئلة كانسوا من معاريف الصحابة وهم على ما هم عليه من حفظ ظواهر الأحكام فكيف استجازوا النبي مسئلة في الفحشاء ؟ وكيف لم يستخبئوه ؟ وكيف رضوا بالعار والشنار وقد تمتع زبير من اسماء بنت أبي بكر فولدت له عبد الله بن زبير وأخاه عروة بن زبير وورثاه بعد قتله وهم جميعاً من الصحابة .

على أن الروايات الدالة على نهي النبي المنتخبة عن المتعة متهافتة ، وما تسالموا عليه من قول عمر بن الخطاب حينما نهى أيام خلافته عن المتعة وما ورد عنه حول القصة يكذب هذه الروايات ويدفع حديث النسخ . وقد مر شطر من الكلام في هذا المعنى في تفسير قوله تعالى : ﴿ وَأَحل لكم ما وِراء ذلكم أن تبتغوا بأموالكم محصنين غير مسافحين فما استمتعتم به منهن فآتوهن أجورهن فريضة ﴾ (٢) .

ومن لطيف الدلالة على كون المتعة نكاحاً غير سفاح اقتران جملة ﴿فما استمتعتم﴾ الخ بقوله قبله متصلاً به ﴿محصنين غير مسافحين﴾.

فقلاً تبين بما ذكرنا أن المتعة في الشرع وفي عرف القرآن نكاح وزوجية لا زنا وسفاح سواء قلنا بكونها منسوخة بعد بكتاب أو سنة كما عليه معظم أهل السنة أو لم نقل كما عليه الشيعة تبعاً لأثمة أهل البيت عليهم السلام .

فالنكاح ينقسم إلى نسوعين: نكاح دائم لم أحكامه من العدد والإرث والإحصان والنفقة والفراش والعدة وغير ذلك. ونكاح موقت مبني على التسهيل له من أحكام النكاح الدائم اختصاص المرأة بالرجل ولحوق الأولاد والعدة.

وبذلك يظهر فساد ما ذكره جمع منهم أن المتعة ليست بزوجية ولوكانت زوجية ولوكانت زوجية للجرت فيها أحكامها من العدد والميراث والنفقة والإحصان وغير ذلك وذلك أن الزوجية تتقسم إلى دائمة لها أحكامها وموقتة مبنية على التسهيل يجري فيها بعض تلك الأحكام كما تقدم .

والإشكال بأن تشريع الازدواج إنما هو للتناسل بـدوام الزوجيـة والغرض من المتعة مجرد دفع الشهوة بصب الماء وسفحه فهي سفاح وليست بنكاح .

<sup>(</sup>١) وقد بين ذلك في علم الأصول بما لا مزيد عليه .

<sup>(</sup>٢) النساء: ٢٤.

١٦ .... الجزء الثامن عشر

فيه أن التوسل إلى النسل حكمة لا علة يدور مـدارها التشـريع وإلا لم يجـز نكاح العاقر واليائسة والصبي والصبية .

على أن المتعة لا تنافي الاستيلاد ومن الشاهـد على ذلك عبـد الله وعروة ابنــا زبير أولدا له من أسماء بنت أبي بكر من المتعة .

وكذا الإشكال بأن المتعة تجعل المرأة ملعبة يلعب بها الرجال كالكرة الـدائرة بين الصوالج ذكره صاحب المنار وغيره .

فيه أن هذا يــرد أول ما يــرد على الشارع فــإن من الضروري أن المتعــة كانت دائرة في صدر الإسلام برهة من الزمان فما أجاب به الشارع كان هو جوابنا .

وثانياً أن جميع ما يقصد بالمتعة من لذة أو دفع شهوة أو استيلاد أو استئناس أو غير ذلك مشتركة بين الرجال والمرأة فلا معنى لجعلها ملعبة لـه دون العكس إلا أن يكابر مكابر .

وللكلام تتمة ستوافيك في بحث مستقل إن شاء الله تعالى .

وفي الدر المنثور أخرج ابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عن ابن أبي مليكة قال : سألت عائشة عن متعة النساء قالت : بيني وبينكم كتاب الله وقرأت ﴿والذين هم لفروجهم حافظون إلا على أزواجهم أو ما ملكت أيمانهم ﴾ فمن ابتغى وراء ما زوجه الله أو ملكه فقد عدا .

أقول: وروى نظيره عن القاسم بن محمد، وقد تبين بما قدمنا أن المتمتع بها زوج وأن الآية تجيزها على خلاف ما في الرواية .

وفي تفسير القمي : ﴿فمن ابتغى وراء ذلك فـاولئك هـم العـادون﴾ قال : من جاوز ذلك .

وفيه : ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَلَى صَلُواتُهُمْ يَحَافَظُونَ﴾ قال : عَلَى أَوْقَاتُهَا وَحَدُودُهَا .

وفي الكافي بإسناده عن الفضيل بن يسار قال: سألت أبا عبـد الله مَالْنَيْمَ عن قـول الله عز وجـل: ﴿والذين هم على صلواتهم يحـافظون﴾ قـال: هي الفريضـة قلت: ﴿والذين هم على صلاتهم دائمون﴾ قال: هي النافلة.

وفي المجمع روي عن النبي مُشْرُاتُ أنه قال : ما منكم من أحمد إلا لمه

منىزلان : منزل في الجنة ومنزل في النار فإن مات ودخل النار ورث أهـل الجنـة منزله .

أقول: وروى مثله القمي في تفسيره بإسناده عن أبي بصيـر عن أبي عبد الله منافقة في حـديث مفصل وتقـدم نظيـره في قولـه تعالى: ﴿وَأَنــذَرهم يوم الحسـرة إذ قضي الأمر﴾(١) في الجزء السابق من الكتاب.

## ( بحث حقوقي اجتماعي )

لا ريب أن الذي يدعو الإنسان ويبعثه نحو الاستنان بالسنن الاجتماعية أو وضع القوانين الجارية في المجتمع البشري ، تنبهه لحوائج الحياة وتوسله بـوضعها والعمـل بها إلى رفعها .

وكلما كانت الحاجة أبسط وإلى الطبيعة الساذجة أقـرب كان التـوسل إلى رفعهـا أوجب والإهمال في دفعها أدهى وأضر فما الحاجة إلى أصل التغذي والحياة تدور معـه كالحاجة إلى التنعم بألوان الطعام وأنواع الفواكه وهكذا .

ومن الحوائج الأولية الإنسانية حاجة كل من صنفيه : الذكور والإناث إلى الأخرين بالنكاح والمباشرة ، ولا ريب أن المطلوب بالنظر إلى الصنع والإيجاد بـذلك بقاء النسل وقد جهز الإنسان بغريزة شهوة النكاح للتوسل به إلى ذلك .

ولذلك نجد المجتمعات الإنسانية التي نشاهدها أو نسمع بـأخبارهـا مستنّة بسنـة الازدواج وتكوين البيت ، وعلى ذلك كانت منذ أقدم عهودها فلم يضمن بقاء النسل إلا الازدواج .

ولا يدفع هذا الذي ذكرنا أن المدنية الحديثة وضعت سنة الازدواج على أصل الاشتراك في الحياة دون أصل التناسل أو إرضاء الغريزة فإن هذا البناء على كونه بناء محدثاً غير طبيعي لم يبعث حتى الآن شيئاً من المجتمعات المستنة بها على شيوع هذه الشركة الحيوية بين الرجال أنفسهم أو النساء أنفسهن وليس إلا لمباينته ما تبعث إليه الطبيعة الإنسانية .

وبالجملة الازدواج سنة طبيعية لم تزل ولا تزال دائرة في المجتمعات البشرية ولا

<sup>· (</sup>۱) مريم : ۳۹ .

١٨ ...... الجزء الثامن عشر

يزاحم هذه السنة الطبيعية في مسيرها إلا عمل الـزنا الـذي هو أقـوى مانـع من تكوُّن البيوت وتحمل كلفـة الازدواج وحمل أثقـاله بـانصراف غـريـزة الشهـوة إليـه المستلزم لانهدام البيت وانقطاع النسل.

ولذا كانت المجتمعات الدينية أو الطبيعية الساذيجة تستشنعها وتعدها فاحشة منكرة وتتوسل إلى المنع عنه بأي وسيلة ممكنة ، والمجتمعات المتمدنة الحديثة وإن لم تسد سبيله بالجملة ولم تمنع عنه ذلك المنع لكنها مع ذلك لا تستحسنه لما ترى من مضادته العميقة لتكون البيوت وازدياد النفوس وبقاء النسل ، وتحتال إلى تقليله بلطائف الحيل وترقيج سنة الازدواج وتدعو إلى تكثير الأولاد بجعل الجوائز وترفيع الدرجات وغير ذلك من المشوقات .

غير أنه على الرغم من كون سنة الازدواج الدائم سنة قانونية متبعة في جميع المجتمعات الإنسانية في العالم وتحريض الدول عليها واحتيالها لتضعيف أمر الزنا وصرف الناس لا سيما الشبان والفتيات عنه لا يـزال يوجـد في جميع البـلاد صغيرتها وكبيرتها معاهد لهذا العمل لبنية المجتمع علنية أو سرية على اختلاف السنن الجارية فيها .

وهذا أوضح حجة على أن سنة الازدواج الدائم لا تفي برفع هذه الحاجة الحيوية للنوع ، وأن الإنسانية بعد في حاجة إلى تتميم نقيصتها هذه ، وأن من الواجب على من بيده زمام التقنين أن يتوسع في أمر الازدواج .

ولذلك شفع شارع الإسلام سنة الازدواج الدائم بسنة الازدواج الموقت تسهيلاً للأمر وشرط فيه شروطاً ترتفع بها محاذير الزنا من اختلاط المياه واختلال الأنساب والمواريث وانهدام البيوت وانقطاع النسل وعدم لحوق الأولاد وهي اختصاص المرأة بالرجل والعدة إذا افترقا ولحوق الأولاد ثم لها ما اشترطت على زوجها وليس فيه على الرجل شيء من كلفة الازدواج الدائم ومشقته .

ولعمر الحق إنها لمن مفاخر الإسلام في شريعته السهلة السمحة نـظير الـطلاق وتعدد الزوجات وكثير من قوانينه ولكن ما تغني الآيات والنذر عن قوم لا يسمعـون يقول القائل : لأن أزني أحب إليَّ من أن أتمتع أو أمتع .

\* \* \*

وَلَقَدْ خَلَقْنَا آلْإِنْسَانَ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ طِينِ (١٢) ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نُطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينِ (١٣) ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَة عَلَقَةً فَخَلَقْنَا آلْعَلَقَةَ مُضْغَةً فَخَلَقْنَا آلْعَلَقَةً عَظَاماً فَكَسَوْنَا آلْعِظَامَ لَحْماً ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَوَ فَخَلَقْنَا آلْمُضْغَة عِظَاماً فَكَسَوْنَا آلْعِظَامَ لَحْماً ثُمَّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقاً آخَوَ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ آلْخَالِقِينَ (١٤) ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذٰلِكَ لَمَيْتُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذٰلِكَ لَمَيْتُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذٰلِكَ لَمَيْتُونَ (١٥) ثُمَّ إِنَّكُمْ يَوْمَ آلْقِيْمَةِ تُبْعَثُونَ (١٦) وَلَقَدْ خَلَقْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعَ طَرَائِقَ وَمَا كُنَا عَنِ آلْخَلْقِ عَافِلِينَ (١٧) وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَاهُ فِي كُنَا عَنِ آلْوَنَ (١٩) وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَاهُ فِي الْأَرْضَ وَإِنَّا عَلَىٰ ذَهَابِ بِهِ لَقَادِرُونَ (١٨) فَأَنْشَأْنَا لَكُمْ بِهِ جَنَّاتٍ مَنْ نَخِيلَ وَأَعْنَابِ لَكُمْ فِيهَا فَوَاكِهُ كَثِيرَةٌ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (١٩) وَشَجَرَةً مِنْ طُورِ سَيْنَاءَ تَنْبُتُ بِاللَّهُنِ وَصِبْعِ لِللَّكِلِينَ (٢٠) وَانَ لَكُمْ فِيها مَنَافِعُ كَثِيرَةً فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسُقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيها مَنَافِعُ كَثِيرَةً فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نُسُقِيكُمْ مِمَّا فِي بُطُونِهَا وَلَكُمْ فِيها مَنَافِعُ كَثِيرَةً وَمِنْها تَأْكُلُونَ (٢١) وَعَلَيْها وَعَلَىٰ آلْفُلُكِ تُحْمَلُونَ (٢٢) .

## (بیان)

لما ذكر سبحانه فلاح المؤمنين بما عندهم من الأوصاف الجميلة عقبه بشرح خلقهم وخلق ما أنعم عليهم من النعم مقروناً بتدبير أمرهم تـدبيراً مخلوطاً بـالخلق لينكشف به أنه هو رب للإنسان ولكل شيء الواجب أن يعبد وحده لا شريك له .

قوله تعالى : ﴿ولقد خلقنا الإنسان من سلالة من طين قال في المجمع : السلالة اسم لما يسلّ من الشيء كالكساحة اسم لما يكسح انتهى . وظاهر السياق أن المراد بالإنسان هو النوع فيشمل آدم ومن دونه ويكون المراد بالخلق الخلق الابتدائي الذي خلق به آدم من الطين ثم جعل النسل من النطفة ، وتكون الآية وما بعدها في معنى قوله : ﴿وبدأ خلق الإنسان من طين ثم جعل نسله من سلالة من ماء مهين ﴿ () .

<sup>(</sup>١) الم السجدة : ٨ .

ويؤيده قوله بعد : ﴿ثم جعلناه نطفة﴾ إذ لو كان المراد بالإنسان ابن آدم فحسب وكان المراد بخلقه من طين انتهاء النطفة إلى الطين لكان النظاهر أن يقال : ثم خلقناه نطفة كما قيل : ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة الخ .

وبذلك يظهر أن قول بعضهم : إن المراد بـالإنسان جنس بني آدم ، وكـذا القول بأن المراد به آدم ﷺ غير سديد .

وأصل الخلق كما قيل التقدير يقال: خلقت الثوب إذا قسته لتقطع منه شيئاً من اللباس فالمعنى ولقد قدرنا الإنسان أولاً من سلالة من أجزاء الأرض المخلوطة بالماء.

قوله تعالى: ﴿ثم جعلناه نطفة في قرار مكين﴾ النطفة القليل من الماء وربما يطلق على مطلق الماء ، والقرار مصدر أريد به المقر مبالغة والمسراد به السرحم التي تستقر فيها النطفة ، والمكين المتمكن وصفت به الرحم لتمكنها في حفظ النطفة من الضيعة والفساد أو لكون النطفة مستقرة متمكنة فيها .

والمعنى: ثم جعلنا الإنسان نبطفة في مستقر متمكن هي الرحم كما خلقناه أولاً من سلالة من طين أي بدلنا طريق خلقه من هذا إلى ذاك .

قوله تعالى : ﴿ثم خلقنا النطفة علقة﴾ إلى قول ﴿فكسونا العظام لحماً﴾ تقدم بيان مفردات الآية في الآية ٥ من سورة الحج في الجزء السابق من الكتاب وفي قوله : ﴿فكسونا العظام لحماً﴾ استعارة بالكناية لطيفة .

قوله تعالى : ﴿ثُمُّ أَنْشَأْنَاهُ خَلْقاً آخر﴾ الإنشاء \_ كما ذكره الـراغب \_ إيجاد الشيء وتربيته كما أن النشء والنشأة إحداثه وتربيته كما يقال للشاب الحديث السن ناشيء .

وقد غير السياق من الخلق إلى الإنشاء فقال: وثم أنشأناه خلقاً آخر ون أن يُقال: ثم خلقناه الخ ، للدلالة على حدوث أمر حديث ما كان يتضمنه ولا يقارنه ما تقدمه من مادة فإن العلقة مثلاً وإن خالفت النطفة في أوصافها وخواصها من لون وطعم وغير ذلك إلا أن في النطفة مكان كل من هذه الأوصاف والخواص ما يجانسه وإن لم يماثله كالبياض مكان الحمرة وهما جميعاً لون بخلاف ما أنشاه الله أخيراً وهو الإنسان الذي له حياة وعلم وقدرة فإن ما له من جوهر الذات وهو الذي نحكي عنه بأنا لم يسبق من سنخه في المراحل السابقة أعنى النطفة والعلقة والمضغة والعظام المكسوة لحماً

شيء ، ولا سبق فيها شيء يناظر ما له من الخواص والأوصاف كالحياة والقدرة والعلم فهو منشأ حادث مسبوق بالعدم .

والضمير في ﴿أنشأناه ﴾ على ما يعطيه السياق للإنسان المخلوق عظاماً مكسوة باللحم فهو الذي أنشىء وأحدث خلقاً آخر أي بدّل وهو مادة ميتة جاهلة عاجزة موجوداً ذا حياة وعلم وقدرة ، فقد كان مادة لها صفاتها وخواصها ثم بسرز وهو يغاير سابقته في الذات والصفات والخواص ، فهو تلك المادة السابقة فإنها التي صارت إنساناً ، وليس بها إذ لا يشاركها في ذات ولا صفات ، وإنما له نوع اتحاد معها وتعلّق بها يستعملها في سبيل مقاصدها استعمال ذي الآلة للآلة كالكاتب للقلم .

وهذا هو الذي يستفاد من مثل قوله: ﴿وقالوا أثذا ضللنا في الأرض إنا لفي خلق جديد بـل هم بلقاء ربهم كـافرون قـل يتوفـاكم ملك المـوت الـذي وكـل بكم﴾(١) ، فالمتوفى والمأخوذ عند الموت هـو الإنسان ، والمتـالاشي الضال في الأرض هـو البدن وليس به .

وقد اختلف العطف في مفردات الآية بالفاء وثم، وقد قيل في وجهه أن ماعطف بشم له بينونة كاملة مع ما عطف عليه كما في قوله: ﴿ثم جعلناه نطفة ﴾ ﴿ثم أنشأناه خلقاً آخر﴾ ، وما لم يكن بتلك البينونة والبعد عطف بالفاء كقوله : ﴿فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاماً فكسونا العظام لحماً ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ فتبارك الله أحسن الخالفين ﴾ قال الراغب : أصل البرك ـ بالفتح فالسكون ـ صدر البعير . قال : وبرك البعير ألقى ركبه واعتبر منه معنى اللزوم . قال : وسمي محبس الماء بركة ـ بالكسر فالسكون ـ والبركة ثبوت الخير الإلهي في الشيء قال تعالى : ﴿ لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ﴾ وسمي بذلك لثبوت الخير فيه ثبوت الماء في البركة ، والمبارك ما فيه ذلك الخير .

قال : ولما كان الخير الإلهي يصدر من حيث لا يحس وعلى وجه لا يحصى ولا يحصر قيل لكل ما يشاهد منه زيادة غير محسوسة هو مبارك وفيه بركة . انتهى .

فالتبارك منه تعالى اختصاصه بالخير الكثير الذي يجود به ويفيضه على خلقه وقـد تقـدم أن الخلق في تقـديره وهـو إيجاد

<sup>(</sup>١) الم السجدة : ١١ .

٣٢ - ٢٠٠٠ - الجزء الثامن عشر

الأشياء وتركيب أجـزائها بحيث تتنـاسب فيما بين أنفسهـا وتناسب مـا وراءها ومن ذلـك ينتشر الخير الكثير .

ووصفه تعالى بأحسن الخالقين يدل على عدم اختصاص الخلق به وهو كذلك لما تقدم أن معناه التقدير وقياس الشيء من الشيء لا يختص به تعالى ، وفي كلامه تعالى من الخلق المنسوب إلى غيره قوله : ﴿وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطّينَ كَهَيْمَةُ الطّيرِ﴾(١) وقوله : ﴿وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطّينَ كَهَيْمَةُ الطّيرِ﴾(١) وقوله : ﴿وَوَلَهُ تَخْلُقُ مِنَ الطّينَ كَهَيْمَةُ الطّيرِ﴾(١)

قوله تعالى : ﴿ثم إنكم بعد ذلك لميتون﴾ بيان لتمام التدبير الإلهي وأن الموت من المراحل التي من الواجب أن يقطعها الإنسان في مسير التقدير ، وأنه حق كما تقدم في قوله تعالى : ﴿كُلُّ نَفْسَ ذَائِقَةَ المُوتَ وَنَبْلُوكُم بِالشَّرِ وَالْخَيْرِ فَتَنَةَ ﴾ (٣) .

قوله تعالى : ﴿ثم إنكم يوم القيامة تبعثون﴾ وهذا تمام التدبير وهو أعني البحث آخر مرحلة في مسير الإنسان إذا حل بها لزمها ولا يزال قاطناً بها .

قوله تعالى: ﴿ولقد خلقنا فوقكم سبع طرائق وما كنا عن المخلق غافلين﴾ ، المراد بالطرائق السبع بقرينة قوله: ﴿فوقكم﴾ السماوات السبع وقد سماها طرائق بحمع طريقة وهي السبيل المطروقة لأنها ممر الأمر النازل من عنده تعالى إلى الأرض ، قال تعالى : ﴿يتنزل الأمر بينهن﴾ (٤) ، وقال : ﴿يدبر الأمر من السماء إلى الله الأرض ثم يعرج إليه ﴾ (٥) . والسبل التي تسلكها الأعمال في صعودها إلى الله والملائكة في هبوطهم وعروجهم كما قال : ﴿إليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ (١) ، وقال : ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك ﴾ (٧) .

وبذلك يتضح اتصال ذيل الآية ﴿وما كنا عن الخلق غافلين﴾ بصدرها أي لستم بمنقطعين عنا ولا بمعزل عن مراقبتنا بل هذه الطرائق السبع منصوبة بيننا وبينكم يتطرقها رسل الملائكة بالنزول والصعود وينزل منها أمرنا إليكم وتصعد منها أعمالكم إلينا .

وبـذلك كله يـظهر مـا في قول بعضهم : إن الـطرائق بمعنى الـطبــاق المنضــودة بعضها فوق بعض من طرق النعل إذا وضع طاقاتها بعضها فوق بعض ، وقول آخرين :

(١) المائدة : ١١٠ . (٤) الطلاق : ١٢ .

(٢) العنكبوت: ١٧ .(٥) الم السجدة: ٥ .

(٣) الأنبياء: ٣٥.

(٦) فاطر : ١٠ .

(V) مريم : ٦٤ .

إنها بمعنى المبسوطات من طرق الحديد إذا بسطه بالمطرقة .

على أن اتصال ذيل الآية بصدرها على القولين غير بين .

قوله تعالى : ﴿وأنزلنا من السماء ماءً بقدر فأسكناه في الأرض وإنا على ذهاب به لقادرون المراد بالسماء جهة العلو فإن ما علاك وأظلَك فهو سماء ، والمراد بالماء النازل منها ماء المطر .

وفي قوله : ﴿ بقدر ﴾ دلالة على أن الـذي نزل إنما نزل على حسب ما يقتضيه التدبير التام الإلهي الذي يقدّره بقدر لا يزيد قطرة على ما قدّر ولا ينقص ، وفيه تلميح أيضاً إلى قوله : ﴿ وإن من شيء إلا عندنا خزائنه وما ننزله إلا بقدر معلوم ﴾ (١) .

والمعنى: وأنزلنا من جهة العلو ماء بقدر وهو ماء المطر فأسكناه في الأرض وهـو الذخائر المدّخرة من الماء في الجبال والسهول تتفجر عنه العيون والأنهار وتكشف عنه الأبار، وإنا لقادرون على أن نذهب بهـذا الماء الـذي أسكناه في الأرض نـوعـاً من الذهاب لا تهتدون إلى علمه.

قوله تعالى : ﴿فَأَنشَأَنَا لَكُم بِهُ جَنَاتُ مِن نَخْيِلُ وَأَعْنَابِ﴾ إلى آخـر الآية ، إنشـاء الجنات إحداثها وتربيتها ، ومعنى الآية ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ وشجرة تخرج من طور سيناء تنبت بالمدهن وصبغ للأكلين ﴾ معطوف على ﴿ جنات ﴾ أي وأنشأنا لكم به شجرة في طور سيناء ، والمراد بها شجرة الزيتون التي تكثر في طور سيناء ، وقوله : ﴿ تنبت باللهن ﴾ أي تثمر ثمرة فيها المدهن وهو الزيت فهي تنبت باللهن ، وقوله : ﴿ وصبغ للأكلين ﴾ أي وتنبت بصبغ للأكلين ، والصبغ بالكسر فالسكون الإدام الذي يؤتدم به ، وإنما خصَّ شجرة الزيتون بالذكر لعجيب أمرها ، والمعنى ظاهر .

قوله تعالى : ﴿وإن لكم في الأنعام لعبرة نسقيكم مما في بطونها﴾ النع ، العبرة الدلالة يستدلُّ بها على أنه تعالى مدبر لأمر خلقه حنين بهم رؤوف رحيم، والمراد بسقيه تعالى مما في بطونها أنه رزقهم من ألبانها ، والمراد بالمنافع الكثيرة ما ينتفعون من صوفها وشعرها ووبرها وجلودها وغير ذلك ، ومنها يأكلون .

قوله تعالى : ﴿وعليها وعلى الفلك تحملون ﴾ ضمير ﴿عليها ﴾ للأنعام والحمل

(١) الحجر : ٢١ .

٢٤ ..... الجزء الثامن عشر

على الأنعام هو الحمل على الإبل، وهو حمل في البر ويقابله الحمل في البحر وهـو الحمل على البحر وهـو الحمل على القلك، فالآية في معنى قوله: ﴿وحملناهم في البر والبحر﴾(١)، والفلك جمع فلكة وهي السفينة.

## **( بحث روائي )**

في الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم عن علي قال : إذا تمّت النطفة أربعة أشهر بعث إليها ملك فنفخ فيها الروح في الظلمات الثلاث ، فذلك قوله : ﴿ثم أنشأناه خلقاً آخر﴾ يعني نفخ الروح فيه .

وفي الكافي بإسناده عن ابن فضّال عن الحسن بن الجهم قال: سمعت أبا الحسن الرضا على الرحم أبو جعفر على النفية : إن النطقة تكون في الرحم أربعين يوماً، ثم تصير علقة أربعين يوماً، ثم تصير مضغة أربعين يوماً، فإذا كمل أربعة أشهر بعث الله ملكين خلاقين فيقولان: يا رب ما نخلق ذكراً أو أنثى ؟ فيؤمران فيقولان: يا رب ما أجله وما رزقه وكل فيؤمران عنوه من حاله ؟ وعدد من ذلك أشياء، ويكتبان الميثاق بين عينيه.

فإذا كمل الأجل بعث الله إليه ملكاً فزجره زجرة فيخرج وقد نسي الميثاق ، فقال الحسن بن الجهم : أفيجوز أن يـدعو الله فيحـوّل الأنثى ذكراً أو الـذكر أُنثى ؟ فقال : إن الله يفعل ما يشاء .

أقول: والرواية مروية عن أبي جعفر علائة. بطرق أُخرى وألفاظ متقاربة .

وفي تفسير القمي قول عز وجل : ﴿وشجرة تخرج من طور سيناء تنبت بالدهن وصبغ للأكلين﴾ قال : شجرة الزيتون ، وهو مثل رسول الله سناي ومثل أمير المؤمنين عَلَىٰكُ فالطور الجبل وسيناء الشجرة .

وفي المجمع ﴿تنبت بالدهن وصبغ لـلاكلين﴾ وقد روي عن النبي سَنَيْتُ أنـه قال : الزيت شجرة مباركة فائتدموا منه وادهنوا .

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحاً إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَا قَوْمِ آعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ (٢٣) فَقَالَ ٱلْمَلَوُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا لَكُمْ اللهِ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ (٢٣) فَقَالَ ٱلْمَلَوُا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ قَوْمِهِ مَا لِللهِ اللهِ عَيْرُهُ أَفَلَا تَتَّقُونَ (٢٣)

سورة المؤمنون ـ آية ٢٣ ـ ٤٥ ....... ٥٠

هٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يُرِيدُ أَنْ يَتَفَضَّلَ عَلَيْكُمْ وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَأَنْزَلَ مَلَائِكَةً مَا سَمِعْنَا بِهٰذَا فِي آبَائِنَا ٱلْأُوَّلِينَ (٢٤) إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُلُ بِهِ جِنَّةُ فَتَرَبَّصُوا بِهِ حَتَّىٰ حِينِ (٢٩) قَالَ رَبِّ ٱنْصُرْنِي بِمَا كَذَّبُونِ (٢٦) فَأَوْحَيْنَا إِلَيْـهِ أَنِ آصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَاءَ أَمْـرُنَا وَفَـارَ التُّنُّورُ فَـٱسْلُكُ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُمْ وَلَا تُخَاطِبْنِي فِي ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا إِنَّهُمْ مُغْرَقُونَ (٢٧) فَإِذَا ٱسْتَوَيْتَ أَنْتَ وَمَنْ مَعَـكَ عَلَى ٱلْفُلْكِ فَقُل ٱلْحَمْـدُ للهِ ٱلَّـذِي نَجَّـانَـا مِنَ ٱلْقَـوْمِ الـظَّالِمِينَ (٢٨) وَقُـلُ رَبِّ أَنْـزَلْنِي مُنْـزَلًا مُبَـارَكـاً وَأَنْتَ خَيْـرُ ٱلْمُنْزِلِينَ (٢٩) إِنَّ فِي ذٰلِكَ لآيَاتٍ وَإِنْ كُنَّا لَمُبْتَلِينَ (٣٠) ثُمَّ أَنْشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْناً آخَرِينَ (٣١) فَأَرْسَلْنَا فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْهُمْ أَنِ آعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهِ غَيْرُهُ أَفَلَا تَتَقُونَ (٣٢) وَقَالَ ٱلْمَلَّا مِنْ قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِلِقَاءِ ٱلْآخِرَةِ وَأَتْرَفْنَاهُمْ فِي ٱلْحَيَـوٰةِ اللَّذُنْيَا مَا هَـٰذَا إِلَّا بَشَـرٌ مِثْلَكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّا تَشْرَبُونَ (٣٣) وَلَئِنْ أَطَعْتُمْ بَشَــراً مِثْلَكُمْ إِنَّكُمْ إِذاً لَخَاسِـرُونَ (٣٤) أَيَعِدُكُمْ أَنَّكُمْ إِذَا مِتَّمْ وَكُنْتُمْ تُسرَاباً وَعِسظَاماً أَنْكُمْ مُخْسرَجُونَ (٣٥) هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تَـوعَدُونَ (٣٦) إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا اللَّهُنْيَا نَمُـوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ (٣٧) إِنْ هُوَ إِلَّا رَجُـلٌ آفْترىٰ عَلَىٰ اللهِ كَـذِباً وَمَـا نَحْنُ لَهُ بِمُوْمِنِينَ (٣٨) قَالَ رَبِّ ٱنْصُرْنِي بِمَا كَذُّبُونِ (٣٩) قَالَ عَمَّا قَلِيل

٢٦ ..... الجزء الثامن عشر

آخرِينَ (٤٢) مَا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَأْخِرُونَ (٤٢) ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسِنَ وَسَلَنَا اللَّهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْداً لِقَوْمِ لاَ يُوْمِنُونَ (٤٤) ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسِيٰ وَجَعَلْنَاهُمْ أَحَادِيثَ فَبُعْداً لِقَوْمِ لاَ يُوْمِنُونَ (٤٤) ثُمَّ أَرْسَلْنَا مُوسِيٰ وَأَخَاهُ هُرُونَ بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ (٤٥) إِلَيٰ فِرْعَوْنَ وَمَلإِيْهِ وَأَخَاهُ هُرُونَ بِآيَاتِنَا وَسُلْطَانٍ مُبِينٍ (٤٤) فَقَالُوا أَنُومِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْماً عَالِينَ (٤٦) فَقَالُوا أَنُومِنُ لِبَشَرَيْنِ مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ (٤٧) فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُوا مِنَ ٱلْمُهْلَكِينَ (٤٨) وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ (٤٧) فَكَذَّبُوهُمَا فَكَانُوا مِنَ ٱلْمُهْلَكِينَ (٤٨) وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُونَ (٤٩) وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْيَمَ وَ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ آلْكِتَابَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ (٤٩) وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْيَمَ وَ وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ آلْكِتَابَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ (٤٩) وَجَعَلْنَا آبْنَ مَرْيَمَ وَ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَآعُملُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمُ (١٥) وَإِنَّ مُلُولًا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَآعُملُوا صَالِحاً إِنِّي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمُ (١٥) وَإِنَّ مَلْكُمْ فَاتَقُونِ (٢٥) فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ مَنْ يَهِمْ فَرِحُونَ (٣٥) فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَىٰ حَيْنِ إِمَا لَلَيْهِمْ فَرِحُونَ (٣٥) فَذَرْهُمْ فِي غَمْرَتِهِمْ حَتَىٰ حِين (٤٥).

## (بیان)

بعدما عدَّ نعمه العظام على الناس عقبه في هذه الآيات بذكر دعوتهم إلى توحيد عبادته من طريق الرسالة وقص إجمال دعوة الرسل من لدن نوح إلى عيسى ابن مريم عليهما السلام ، ولم يصرح من أسمائهم إلا باسم نوح وهو أول الناهضين لدعوة التوحيد واسم موسى وعيسى عليهما السلام وهما في آخرهم ، وأبهم أسماء الباقين غير أنه صرّح باتصال الدعوة وتواتر الرسل ، وأن الناس لم يستجيبوا إلا بالكفر بآيات الله والكفران لنعمه .

قوله تعالى : ﴿ولقد أرسلنا نوحاً إلى قومه فقال يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إلى غيره أفلا تتقون ﴾ قد تقدم في قصص نوح سَنْكُ من سورة هود أنه أول أُولي العزم من الرسل أصحاب الكتب والشرائع المبعوثين إلى عامة البشر والناهضين للتوحيد ونفي الشرك ، فالمراد بقومه أُمته وأهل عصره عامة .

وقوله: ﴿ اعبدوا الله ما لكم من إله غيره ﴾ دعوة إلى عبادة الله ورفض عبادة الآلهة من دونه فإن الوثنيين إنما يعبدون غيره من الملائكة والجنّ والقدّيسين بدعوى ألوهيتهم أي كونهم معبودين من دونه .

قال بعض المفسرين: إن معنى ﴿اعبدوا الله ﴾ اعبدوه وحده كما يفصح عنه قوله في سورة هود: ﴿اللَّا تعبدوا إلا الله ﴾ وترك التقييد به للإيذان بأنها هي العبادة فقط وأما العبادة مع الإشراك فليست من العبادة في شيء رأساً. انتهى .

وفيه غفلة أو ذهول عن أن الوثنيين لا يعبدون الله سبحانه أصلاً بناءً على أن العبادة توجّه من العابد إلى المعبود ، والله سبحانه أجل من أن يحيط به توجّه متوجّه أو علم عالم ، فالوجه أن يتقرب إلى خاصة خلقه من الملائكة وغيره ليشفعوا عنده ويقرّبوا منه ، والعبادة بإزاء التدبير وأمر التدبير مفوض إليهم منه تعالى فهم الألهة المعبودون والأرباب من دونه .

ومن هنا يظهر أنه لو جازت عبادته تعالى عندهم لـم يجز إلا عبادته وحده لأنهم لا يرتابون في أنه تعالى رب الأرباب موجد الكـل ولو صحّت عبادته لم تجـز إلا عبادته وحـده ولم تصح عبادة غيره لكنهم لا يـرون صحتها بناء على ما زعموه من الوجه المتقدم .

فقوله على القومه الوثنين: ﴿ اعبدوا الله ﴾ في معنى أن يقال: اعبدوا الله وحده كما ورد في سورة هود ﴿ أن لا تعبدوا إلا الله ﴾ ، وقوله: ﴿ ما لكم من إله غيره في معنى أن يقال: ما لكم من معبود سواه لأنه لا رب غيره يدبر أمركم حتى تعبدوه رجاء لرحمته أو خوفاً من سخطه ، وقوله بالتفريع على ذلك: ﴿ أفلا تتقون على ذلك : ﴿ أفلا تتقون أي إذا لم يكن لكم رب يبدبر أموركم دونه أفلا تتقون عذابه حيث لا تعبدونه وتكفرون به ؟

قوله تعالى : ﴿فقال الملأ الذين كفروا من قومه ما هذا إلا بشر مثلكم ﴾ إلى قوله ﴿حتى حين ﴾ ملأ القوم أشرافهم ، ووصفهم بقوله : ﴿الذين كفروا من قومه ﴾ وصف توضيحي لا احترازي إذ لم يؤمن به من ملأ قومه أحد بدليل قولهم على ما حكاه الله : ﴿وما نراك اتبعك إلا الذين هم أراذلنا بادي الرأي ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) هود : ۲۷ .

٢٨ .... الجزء الثامن عشر

والسياق يدل على أن الملأ كانوا يخاطبون بمضمون الآيتين عامة الناس لصرف وجوههم عنه وإغرائهم عليه وتحريضهم على إيذائه وإسكاته ، وما حكاه تعالى من أقاويلهم في الآيتين وجوه أربعة أو خمسة من فرية أو مغالطة لفّقوها واحتجوا بها على بطلان دعوته .

الأول قولهم: ﴿ وَما هذا إلا بشر مثلكم يريد أن يتفضل عليكم ﴾ ومحصّله أنه بشر مثلكم فلو كان صادقاً فيما يدّعيه من الوحي الإلهي والاتصال بالغيب كان نظير ما يدعيه متحققاً فيكم إذ لا تنقصون منه في شيء من البشرية ولوازمها ، ولم يتحقق فهو كاذب وكيف يمكن أن يكون كمال في وسع البشر أن يناله ثم لا يناله إلا واحد منهم فقط ثم يدعيه من غير شاهد يشهد عليه ؟ فلم يبق إلا أنه يريد بهذه الدعوة أن يتفضل عليكم ويترأس فيكم ويؤيده أنه يدعوكم إلى اتباعه وطاعته وهذه الحجة تنحل في الحقيقة إلى حجتين مختلقتين .

والثاني قولهم : ﴿ ولو شاء الله لأنزل ملائكة ﴾ ومحصّله أن الله سبحانه لو شاء أن يدعونا بدعوة غيبية لاختار لذلك الملائكة الذين هم المقربون عنده والشفعاء الروابط بيننا وبينه فأرسلهم إلينا لا بشراً ممن لا نسبة بينه وبينه . على أن في نزولهم واعترافهم بوجوب العبادة له تعالى وحده وعدم جواز اتخاذهم أرباباً وآلهة معبودين آية بيّنة على صحة الدعوة وصدقها .

والتعبيـر عن إرسال المـلائكة بـإنزالهم إنمـا هو لكـون إرسالهم يتحقق بـالإنـزال والتعبيـر بلفظ الجمـع دون الإفـراد لعله لكـون المـراد بهم الألهـة المتخـذة منهم وهم كثيرون .

والثالث قولهم : ﴿ما سمعنا بهذا في آبائنا الأولين﴾ ومحصّله أنه لوكانت دعوته حقة لاتفق لها نظير فيما سلف من تاريخ الإنسانية ، وآباؤنا كانوا أفضل منا وأعقل ولم يتفق لهم وفي أعصارهم ما يناظر هذه الدعوة فليست إلا بدعة وأحدوثة كاذبة .

والرابع قولهم: ﴿إِن هُو إِلا رَجَلَ بِهُ جَنَةٌ فَتَرْبُصُوا بِهُ حَتَى حَيْنَ ﴾ ، الجنة إما مصدر أي به جنون أو مفرد الجن أي حل به من الجن من يتكلم على لسانه لأنه يدعي ما لا يقبله العقل السليم ويقول ما لا يقوله إلا مصاب في عقله فتربصوا وانتظروا به إلى حين ما لعله يفيق من حالة جنونه أو يموت فنستريح منه .

وهذه حجج مختلقة ألقاها ملأ قىومه إلى عامتهم أو ذكر كللًا منها بعضهم وهي وإن كانت حججاً جدلية مـدخولـة لكنهم كانـوا ينتفعون بهـا حينما يلقـونها إلى النـاس فيصرفون وجوههم عنه ويغرونهم عليه ويمدون في ضلالهم .

قوله تعالى : ﴿قال رَبِّ انصرني بِما كذبون﴾ سؤال منه للنصر والباء في قوله : ﴿بِما كذبون﴾ للبدلية والمعنى انصرني بدل تكذيبهم لي أو للآلة وعليه فالمعنى انصرني بالذي كذبوني فيه وهو العذاب فإنهم قالوا : ﴿فَأَتَنَا بِمَا تَعَدَّنَا إِنْ كُنْتُ مِنَ الصَادِقِينَ﴾ (١) ، ويؤيده قول نوح : ﴿رب لا تذر على الأرض من الكافرين ديّاراً ﴾ (٢) ، وفصل الآية لكونها في معنى جواب السؤال .

قوله تعالى : ﴿فأوحينا إليه أن اصنع الفلك بأعيننا ووحينا﴾ إلى آخر الآية . متفرع على سؤال النصر ، ومعنى صنع الفلك بأعينه صنعه بمرئى منه وهو كناية عن كونه تحت مراقبته تعالى ومحافظته ، ومعنى كون الصنع بوحيه كونه بتعليمه الغيبي حالاً بعد حال .

وقوله: ﴿ فَإِذَا جَاءُ أَمْرِنَا وَفَارِ الْتَنَوِّرِ ﴾ المراد بالأمر ـ كما قيل ـ حكمه الفصل بينه وبين قومه وقضاؤه فيهم بالغرق ، والسياق يشهد على كون فوران التنوّر بالماء أمارة نزول العذاب عليهم وهو أعني فوران الماء من التنور وهو محل النار من عجيب الأمر في نفسه .

وقوله: ﴿ فَاسَلَكُ فَيُهَا مِنْ كُلُ رُوجِينَ اثْنَيْنَ ﴾ القراءة الداثرة ﴿ مِنْ كُلَ ﴾ بالتنوين والقطع عن الإضافة ، والتقدير من كُل نوع من الحيوان ، والسلوك فيها الإدخال في الفلك والظاهر أن ﴿ من ﴾ لابتداء الغاية والمعنى فأدخل في الفلك زوجين اثنين : ذكر وأنثى من كُل نوع من الحيوان .

وقوله ﴿وأهلك إلا من سبق عليه القول منهم ﴾ معطوف على قوله : ﴿زوجين ﴾ وما قيل : إن عطف ﴿أهلك ﴾ على ﴿زوجين ﴾ يفسد المعنى المراد لرجوع التقدير حينئذ إلى قولنا : واسلك فيها من كل نوع أهلك فالأولى تقدير ﴿أسلك ﴾ ثانياً قبل ﴿أهلك ﴾ وعطفه على ﴿فاسلك ﴾ . يدفعه أن ﴿من كل ﴾ في موضع الحال من ﴿زوجين ﴾ فهو متأخر عنه رتبة كما قدمنا تقديره فلا يعود ثانياً على المعطوف .

<sup>(</sup>۱) هود : ۳۲ . (۲) نو-

۳۰ ..... الجزء الثامن عشر

والمراد بالأهل خاصته ، والظاهر أنهم أهل بيته والمؤمنون به فقد ذكرهم في سورة هود مع الأهل ولم يذكر ههنا إلا الأهل فقط .

والمراد بمن سبق عليه القول منهم امرأته الكافرة على ما فهم نوح طالخة وهي وابنه الذي أبى ركوب السفينة وغرق حينما أوى إلى جبل في الحقيقة ، وسبق القول هو القضاء المحتوم بالغرق .

وقوله: ﴿ولا تخاطبني في الذين ظلموا إنهم مغرقون﴾ النهي عن مخاطبته تعالى كناية عن النهي الشديد عن الشفاعة لهم ، بدليل تعليق المخاطبة باللذين ظلموا وتعليل النهي بقوله: ﴿إنهم مغرقون﴾ فكأنه قيل: أنهاك عن أصل تكليمي فيهم فضلاً أن تشفع لهم فقد شملهم غضبي شمولاً لا يدفعه دافع .

قوله تعالى: ﴿فَإِذَا استويت أنت ومن معك على الفلك فقل ﴾ إلى آخر الآيتين علمه أن يحمد الله بعد الاستواء على الفلك على تنجيته تعالى من القوم الظالمين وهذا بيان بعد بيان لكونهم هالكين مغرقين حتماً ، وأن يسأله أن ينجيه من الطوفان وينزله على الأرض إنزالاً مباركاً ذا خير كثير ثابت فإنه خير المنزلين .

وفي أمره طلك أن يحمده ويصفه بالجميل دليل على أنه من عباده المخلصين فإنه تعالى منزّه عما يصفون إلا عباد الله المخلصون (١) .

وقد اكتفى سبحانه في القصة بإخباره عن حكمه بغرقهم وأنهم مغرقون حتماً ولم يذكر خبر غرقهم إيماء إلى أنهم آل بهم الأمر إلى أن لا خبر عنهم بعد ذلك ، وإعظاماً للقدرة وتهويلاً للسخطة وتحقيراً لهم واستهانة بأمرهم ، فالسكوت في هذه القصة عن هلاكهم أبلغ من قوله في القصة الآتية : ﴿فجعلناهم أحاديث فبعداً لقوم لا يؤمنون ﴾ من وجوه .

قوله تعالى : ﴿إِن فِي ذلك لآيات وإن كنا لمبتلين﴾ خطاب في آخر القصة للنبي سَلَنَكُ وبيان أن هذه الدعوة مع ما جرى معها كانت ابتلاء أي امتحاناً واختباراً إليها .

قوله تعالى : ﴿ثُمُّ أَنشأنا من بعدهم قرناً آخرين﴾ إلى آخر الآيـة الثانيـة . القرن

(١) الصافات : ١٦٠ .

أهل عصر واحد ، وقوله : ﴿أَنْ اعبدوا الله ﴾ تفسير لإرسال الرسول من قبيل تفسير الفعل بنتيجته كقوله تعالى : ﴿تَنْزُلُ عَلَيْهُمُ الْمُلَائِكُةُ أَنْ لَا تَخَافُوا وَلَا تَحْزُنُوا ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿قَالَ الْمَلَا مِن قُومُهُ الذِّينَ كَفُرُوا وَكَذِّبُوا بِلَقَاءُ الآخْرَةُ وَأَثَرُفُنَاهُمُ في الحياة الدّنيا﴾ هؤلاء أشرافهم المتوغلون في الدّنيا المخلدون إلى الأرض يغرون بقولهم هذا عامتهم على رسولهم .

وقد وصفهم الله بصفات ثلاث وهي : الكفر بالله بعبادة غيره ، والتكذيب بلقاء الأخرة \_ أي بلقاء الحياة الآخرة بقرينة مقابلتها لقوله : ﴿ في الحياة الدنيا ﴾ - ، ولكفرهم بالمبدأ والمعاد انقطعوا عما وراء الدنيا فانكبوا عليها ثم لما أترفوا في الحياة الدنيا وتمكنوا من زخارفها وزيناتها الملذة اجتذبتهم الدنيا إلى نفسها فاتبعوا الهوى ونسوا كل حق وحقيقة ، ولذلك تفوهوا تارة بنفي التوحيد والرسالة وتارة بإنكار المعاد وتارة ردوا الدعوة بإضرارها دنياهم وحريتهم في اتباع هواهم .

فتارة قالوا لعوامهم مشيرين إلى رسولهم إشارة المستحقر المستهين بأمره: ﴿ وَمَا هذا إلا بشر مثلكم يأكل مما تأكلون منه ويشرب مما تشربون ﴾ يريدون به تكذيبه في دعوته ودعواه الرسالة على ما مرّ من تقرير حجتهم في قصة نوح السابقة .

وفي استدلالهم على بشريته ومساواته سائر الناس بأكله وشربه مثل الناس وذلك من خاصة مطلق الحيوان دليل على أنهم ما كانوا يسرون للإنسان إلا كمال الحيوان ولا فضيلة إلا في الأكل والشرب ولا سعادة إلا في التمكن من التوسع والاسترسال من اللذائذ الحيوانية كما قال تعالى: ﴿أُولئك كالأنعام ﴾(٢) ، وقال: ﴿والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام ﴾(٢) .

وتارة قالوا : ﴿ ولئن أطعتم بشراً مثلكم إنكم إذاً لمحاسرون ﴾ وهو في معنى قولهم في القصة السابقة : ﴿ يريد أن يتفضل عليكم ﴾ يريدون به أن في اتباعه وإطاعته فيما يأمركم به مع كونه بشراً مثلكم من غير فضل له عليكم خسرانكم وبطلان سعادتكم في الحياة إلا الحياة إلا الحياة الدنيا ولا سعادة فيها إلا الحرية في التمتع من لـذائذها ، وفي طاعة من لا فضل له عليكم رقيتكم وزوال حريتكم وهو الخسران .

 <sup>(</sup>۱) حم السجدة : ۳۰ .
 (۲) الأعراف : ۱۷۹ .
 (۳) سورة محمد : ۱۲ .

٣٢ ..... الجزء الثامن عشر

وتارة قالوا: ﴿أيعدكم أنكم إذا متم وكنتم تراباً وعظاماً أنكم مخرجون﴾ أي مبعوثون من قبوركم للحساب والجزاء ﴿هيهات هيهات لما توعدون﴾ وهيهات كلمة استبعاد وفي تكراره مبالغة في الاستبعاد ﴿إن هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا﴾ أي يموت قوم منا في الدنيا ويحيا آخرون فيها لا نزال كذلك ﴿وما نحن بمبعوثين﴾ للحياة في دار أخرى وراء الدنيا.

ويمكن أن يحمل قولهم : ﴿ نموت ونحيا﴾ على التناسخ وهو خروج السروح بالموت من بدن وتعلُّقها ببدن آخر إنساني أو غير إنساني فإن التناسخ مذهب شائع عند الوثنيين وربما عبروا عنه بالولادة بعد الولادة لكنه لا يلائم سياق الآيات كثير ملاءمة .

وتارة قالوا: ﴿إِن هُو إِلا رَجُلُ افْتَرَى عَلَى الله كَذَباً وَمَا نَحَنَ لَهُ بِمُؤْمَنِينَ ﴾ يريدون به تكذيب دعواه الرسالة منع ما احتنوت عليه دعنوته وقند أنكروا التنوحيد والمعناد قبل ذلك .

ومرادهم بقولهم : ﴿نحن﴾ أنفسهم وعامتهم أشركوا أنفسهم عامتهم لئلا يتهمهم العامة فيما يأمرونهم به من الكفر بالرسول ، ويمكن أن يكون المراد به أنفسهم خاصة دون العامة وإنما أخبروا بعدم إيمانهم ليقتدوا بهم فيه .

وقد نشأت هذه الأقاويل من اجتماع الصفات التي وصفهم الله به في أول الآيات وهي إنكار التوحيد والنبوة والمعاد والإتراف في الحياة الدنيا .

واعلم أن في قوله في صدر الآيات : ﴿وقال الملا من قومه اللذين كفروا وكلذبوا بلقاء الآخرة وأترفناهم قدّم قوله : ﴿من قومه على ﴿الذين كفروا م بخلاف ما في القصة السابقة من قوله : ﴿فقال الملا الذين كفروا من قومه لأنه لو وقع بعد ﴿الذين كفروا اختلُ به ترتيب الجمل المتوالية ﴿كفروا ﴿وكذبوا ﴿ وَكذبوا ﴾ ﴿وأترفناهم ﴾ ولو وقع بعد الجميع طال الفصل .

قوله تعالى : ﴿قَالَ رَبِ انْصِرْنِي بِمَا كُذُّبُونَ ﴾ تقدم تفسيره في القصة السابقة .

قوله تعالى: ﴿قال عما قليل ليصبحن نادمين﴾ استجابة لـدعوة الرسول وصيرورتهم نادمين كناية عن حلول عذاب الاستئصال بهم، وقوله: ﴿عما قليل﴾ عن بمعنى بعد و ﴿ما﴾ لتأكيد القلة وضمير الجمع للقوم، والكلام مؤكد بلام القسّم ونون

التأكيد ، والمعنى : أقسم لتأخذنهم النـدامة بعـد قليل من الـزمــان بمشــاهــدة حلول العذاب .

قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ الصَيْحَةُ بِالْحَقِ فَجَعَلْنَاهُمْ غَنَّاءُ فَبِعِداً للقومِ الطّالَمِينَ ﴾ ، الباء في ﴿ بِالْحَقِ ﴾ للمصاحبة وهو متعلق بقوله: ﴿ فَأَخَذَتُهُم ﴾ أي أخذتهم الصيحة أخذاً مصاحباً للحق ، أو للسببية ، والحق وصف أقيم مقام موصوفه المحذوف والتقدير فأخذتهم الصيحة بسبب الأمر الحق أو القضاء الحق كما قال: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَمْرِ الله قضي بالْحق ﴾ (١) .

والغثاء بضم الغين وربما شدّدت الثاء : ما يحمله السيل من يابس النبات والورق والعيدان البالية ، وقوله : ﴿فبعداً للقوم الظالمين﴾ إبعاد ولعن لهم أو دعاء عليهم .

والمعنى : فأنجزنا للرسول ما وعدناه من عذابهم فأخذتهم الصيحة السماوية وهي العذاب فأهلكناهم وجعلناهم كغثاء السيل فليبعد القوم الظالمون بعداً .

ولم يصرّح باسم هؤلاء القوم الذين أنشأهم بعد قوم نوح ثم أهلكهم ولا باسم رسولهم ، وليس من البعيد أن يكونوا هم ثمود قوم صالح بالتنف فقد ذكر الله سبحانه في قصتهم في مواضع من كلامه أنهم كانوا بعد قوم نوح وقد أهلكوا بالصيحة .

قوله تعالى : ﴿ثم أنشأنا من بعدهم قروناً آخرين ما تسبق من أُمة أجلها وما يستأخرون﴾ تقدم توضيح مضمون الأيتين كراراً .

قوله تعالى : ﴿ثم أرسلنا رسلنا تترا كلما جاء أمة رسولها كذبوه ﴾ إلى آخر الآية يقال : جاءوا تترى أي فرادى يتبع بعضهم بعضاً ، ومنه التواتر وهو تتابع الشيء وتراً وفرادى ، وعن الأصمعي : واترت الخبر أتبعت بعضه بعضاً وبين الخبرين هنيهة انتهى .

والكلام من تتمة قـوله: ﴿ثم أنشأنا من بعـدهم قرونـاً ﴾ و ﴿ثم ﴾ للتـراخي بحسب الذكر دون الزمان ، والقصة إجمال منتزع من قصص الرسل وأممهم بين أمة نوح والأمة الناشئة بعدها وبين أمة موسى .

يقول تعالى : ثم أنشأنا بعد تلك الأمة الهالكة بـالصيحة بعـد أمة نــوح قرونــاً

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٧٨ .

٣٤ ...... الجزء الثامن محشر

وأمماً آخرين وأرسلنا إليهم رسلنا متتابعين يتبع بعضهم بعضاً كلما جماء أمة رسولها المبعوث منها إليها كذبوه فأتبعنا بعضهم أي بعض هذه الأمم بعضاً أي بالعنذاب وجعلناهم أحاديث أي صيرناهم قصصاً وأخباراً بعد ما كانوا أعياناً ذوات آثار فليبعد قوم لا يؤمنون .

والآيات تدل على أنه كان من سنة الله إنشاء قرن بعد قرن وهدايتهم إلى الحق بإرسال رسول بعد رسول وهي سنة الابتلاء والامتحان ، ومن سنة القرون تكذيب الرسول بعد الرسول ثم من سنة الله ثانياً ـ وهي سنة المجازاة ـ تعذيب المكذبين واتباع بعضهم بعضاً .

وقوله: ﴿وجعلناهم أحاديث﴾ أبلغ كلمة تفصح عن القهر الإلهي اللذي يغشى أعداء الحقوالمكذبين لـدعوته حيث يمحو العين ويعفو الأثـر ولا يبقى إلا الخبر.

قوله تعالى : ﴿ثم أرسلنا موسى وأخاه هارون بآياتنا وسلطان مبين﴾ الآيات هي العصا واليد البيضاء وسائر الآيات التي أراها موسى فرعون وقومه ، والسلطان المبين الحجة الواضحة ، وتفسير بعضهم السلطان بالعصا غير سديد .

قوله تعالى : ﴿إلى فرعون وملائه فاستكبروا وكانوا قوماً عالين﴾ قيل : إنما ذكر ملأ فرعون واكتفى بهم عن ذكر قومه لأنهم الأشراف المتبوعون وسائر القوم أتباع يتبعونهم .

والمراد بكونهم عالين أنهم كانوا يعلون على غيرهم فيستعبدونهم كما علوا على بني إسرائيل واستعبدوهم فالعلو في الأرض كناية عن التطاول على أهلها وقهرهم على الطاعة .

قوله تعالى: ﴿فقالوا أنؤمن لبشرين مثلنا وقومهما لنا عابدون﴾ المراد بكونهما بشرين مثلهم نفي أن يكون لهما فضل عليهم، وبكون قومهما لهم عابدين فضلهم عليهما كما فضلوا على قومهما فإذا كان الفضل لهم عليهما كان من الواجب أن يعبداهم كما عبدهم قومهما لا أن يؤمنوا بهما كما قال فرعون لموسى: ﴿لئن اتخذت إلها غيري لأجعلنك من المسجونين﴾ ثم ختم تعالى القصة بذكر هلاكهم فقال: ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب

لعلهم يهتدون كه والمراد بهم بنو إسرائيل لأن التوراة إنما نزلت بعد هلك فرعون وملائه .

قوله تعالى: ﴿وجعلنا ابن مريم وأمه آية وآويناهما إلى ربوة ذات قرار ومعين﴾ تقدم أن الآية هي ولادة عيسى مُشَنِّفُه الخارقة للعادة وإذ كانت أمراً قائماً به وبامه معاً عدًا جميعاً آية واحدة .

والإيواء من الأويّ وأصله الرجوع ثم استعمل في رجوع الإنسان إلى مسكنه ومقره، وآواه إلى مكان كذا أي جعله مسكناً لـه والربوة المكان المرتفع المستوي الواسع، والمعين الماء الجاري.

والمعنى : وجعلنا عيسى ابن مريم وأمه مريم آية دالّة على ربوبيتنا وأسكنّـاهما في مكان مرتفع مستو وسيع فيه قرار وماء جار .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسَالِ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالَحًا إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْمِ ﴾ خطاب لعامة الرسل بأكل الطيبات وكأن المراد بالأكل منها الارتزاق بها بالتصرف فيها سواء كان بأكل أو غيره وهو استعمال شائع .

والسياق يشهد بأن في قوله: ﴿كلوا من الطيبات﴾ امتناناً منه تعالى عليهم ، ففي قوله عقيبه: ﴿وَاعْمَلُوا صَالَحاً﴾ أمر بمقابلة المنة بصالح العمل وهو شكر للنعمة وفي تعليله بقوله: ﴿إني بما تعملون عليم﴾ تحذير لهم من مخالفة أمره وبعث إلى ملازمة التقوى .

قوله تعالى : ﴿وَوَإِنَ هَذُهُ أُمْتَكُمُ أُمَـةٌ وَاحَدَةٌ وَأَنَـا رَبَّكُمُ فَاتَقَـونَ﴾ تقدم تفسيـر نظيرة الآية في سورة الأنبياء .

قوله تعالى: ﴿فتقطعوا أمرهم بينهم زبراً كل حزب بما لديهم فرحون﴾ في المجمع أن التقطع والتقطيع بمعنى واحد ، والزبر بضمتين جمع زبور وهو الكتاب ، والكلام متفرع على ما تقدمه ، والمعنى أن الله أرسل إليهم رسله تترى والجميع أمة واحدة لهم رب واحد دعاهم إلى تقواه لكنهم لم يأتمروا بأمره وقطعوا أمرهم بينهم قطعاً وجعلوه كتباً اختص بكل كتاب حزب وكل حزب بما لديهم فرحون .

وفي قراءة ابن عامر ﴿ زبراً ﴾ بفتح الباء وهو جمع زبرة وهي الفرقة ، والمعنى

وتفرقوا في أمرهم جماعات وأحزاباً كل حزب بما لديهم فرحون ، وهي أرجح .

قوله تعالى : ﴿ فَذَرهم في غمرتهم حتى حين ﴾ قال في المفردات : الغمرة معظم الماء الساترة لمقرها وجعل مثلًا للجهالة التي يغمر صاحبها ، انتهى . وفي الآية تهديد بالعذاب ، وقد تقدمت إشارة إلى أن من سنته تعالى المجازاة بالعذاب بعد تكذيب الرسالة ، وفي تنكير ﴿ حين ﴾ إشارة إلى إتيان العذاب الموعود بغتة .

## ( بحث روائي )

في نهج البلاغة : يا أيها النـاس إن الله قـد أعـاذكم من أن يجـور عليكم ولم يعذكم من أن يبتليكم وقد قال جل من قائل : ﴿إن في ذلك لآيات وإن كنا لمبتلين﴾ .

وفي تفسيسر القمي في رواية أبي الجسارود عن أبي جعفر عَلِيْكُمْ في قسول ، ﴿ فَجَعَلْنَاهُمْ عَثَاءَ ﴾ الغثاء اليابس الهامد من نبات الأرض .

وفيه في قوله تعالى : ﴿ إلى ربوة ذات قرار ومعين﴾ قـال : الربـوة الحيرة وذات قرار ومعين الكوفة .

وفي المجمع : ﴿وآويناهما إلى ربوة ذات قرار ومعين﴾ قيل : حيرة الكوفة وسوادها ، والقرار مسجد الكوفة ، والمعين الفرات عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام .

أقول: وروى في الدر المنثور عن ابن عساكر عن أبي أمامة عن النبي الله المنتور عن الربوة هي دمشق الشام، وروى أيضاً عن أبن عساكر وغياره عن مرّة البهازي عنه المنتواني أنها الرملة، والروايات جميعاً لا تخلو من الضعف.

وفي المجمع: ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسِلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِبَاتِ ﴾ روي عن النبي مَا الله الله طيب لا يقبل إلا طيباً وأنه أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: ﴿ يَا أَيُهَا الرَّسِلُ كُلُوا مِن الطيباتِ ﴾ وقبال: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّذِينَ آمنسوا كُلُوا مِن طيباتِ مِنَا لَرُقْنَاكُم ﴾ .

أقول : ورواه في الدر المنشور عن أحمد ومسلم والشرمذي وغيـرهم عن أبي هريرة عنه الطفراني .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿أُمَّة واحدة﴾ قال : على مذهب واحد

وفيه في قوله : ﴿كُلُّ حَزْبٌ بِمَا لَـدَيْهُمْ فَرَحُـونَ﴾ قال : كُـلُ مَن اختار لنفسه ديناً فهو فرح به .

أَيَحْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ (٥٥) نُسَارِعُ لَهُمْ فِي ٱلْخَيْـرَاتِ بَلْ لَا يَشْعُـرُونَ (٥٦) إِنَّ الَّذِينَ هُمْ مِنْ خَشْيَـةِ رَبِّهِمْ مُشْفِقُ وَنَ (٥٧) وَالَّذِينَ هُمْ بِآيَاتِ رَبِّهِمْ يُـُوْمِنُونَ (٥٨) وَالَّـذِينَ هُمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُ وِنَ (٥٩) وَالَّذِينَ يُـثُونُونَ مَا آتَـوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً أَنَّهُمْ إِلَىٰ رَبِّهِمْ رَاجِعُـونَ (٦٠) أُولَئِكَ يُسَارِعُونَ فِي ٱلْخَيْـرَاتِ وَهُمْ لَهَـا سَابِقُونَ (٦١) وَلَا نُكَلِّفُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِتَابٌ يَنْطِقُ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ (٦٢) بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَمْرَةٍ مِنْ هَـٰذَا وَلَهُمْ أَعْمَالً مِنْ دُونِ ذٰلِكَ هُمْ لَهَا عَامِلُونَ (٦٣) حَتَّىٰ إِذَا أَخَذْنَا مُتَّرَفِيهمْ بِ ٱلْعَذَابِ إِذَا هُمْ يَجْنَ رُونَ (٦٤) لَا تَجْنَ رُوا ٱلْيَ وْمَ إِنَّكُمْ مِنْ الْا تُنْصَـرُونَ (٦٥) قَدْ كَانَتْ آيَـاتِي تُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ عَلَىٰ أَعْفَـابِكُمْ تَنْكِصُونَ (٦٦) مُسْتَكْبِرِينَ بِهِ سَامِراً تَهْجُرُونَ (٦٧) أَفَلَمْ يَـدَّبُّرُوا ٱلْقَـوْلَ أَمْ جَاءَهُمْ مَا لَمْ يَأْتِ آبَاءَهُمُ ٱلْأُوَّلِينَ (٦٨) أَمْ لَمْ يَعْـرفُـوا رَسُولَهُمْ فَهُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ (٦٩) أَمْ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ بَلْ جَاءَهُمْ بِٱلْحَقِّ وَأَكْثَـرُهُمْ لِلْحَقِّ كَارِهُـونَ (٧٠) وَلَوِ ٱتَّبَـعَ ٱلْحَقُّ أَهْـوَاءَهُمْ لَفَسَـدَتِ الشَّمْوَاتُ وَٱلْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِذِكْرِهِمْ فَهُمْ عَنْ ذِكْرِهِمْ مُعْرِضُونَ (٧١) أَمْ تَسْئَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاجُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَهُـوَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ (٧٢) وَإِنَّكَ لَتَـدْعُـوهُمْ إِلَىٰ صِــرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٧٣) وَإِنَّ الَّذِينَ لَا يُـوْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ الصِّرَاطِ لَنَاكِبُـونَ (٧٤) وَلَوْ رَحِمْنَـاهُمْ

وَكَشَفْنَا مَا بِهِمْ مِنْ ضُرِّ لَلَجُوا فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ (٧٥) وَلَقَـدُ أَخَذْنَاهُمْ بِٱلْعَذَابِ فَمَا آسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَتَضَرَّعُونَ (٧٦) حَتَّىٰ إِذَا فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَاباً ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ إِذَا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ (٧٧) .

## (بیان)

الآيات متصلة بقوله السابق: ﴿ فَلْدُرهُمْ فَي غَمَرَتُهُمْ حَتَى حَيَنَ ﴾ فإنه لما عقب قصص الرسل باختلاف الناس في أمر الدين وتحزُّبهم أحزاباً أحزاباً كل حزب بما لديهم فرحون أوعدهم بعذاب مؤجل لا مناص لهم عنه ولا مخلص منه فليتيهوا في غمراتهم ما شاءوا فسيغشاهم العذاب ولا محالة.

فنبههم في هذه الآيات أن توهمهم أن ما مدَّهم الله به من مال وبنين مسارعة لهم في الخيرات خطأ منهم وجهل بحقيقة الحال ، ولو كان ذلك من الخير لم يأخذ العذاب مترفيهم بل المسارعة في الخيرات هو ما وقّق الله المؤمنين له من الأعمال الصالحة وما يترتب عليها من جزيل الأجر وعظيم الثواب في الدنيا والآخرة فهم يسارعون إليها فيسارع لهم فيها .

فالعذاب مدركهم لا محالة والحجة تامة عليهم ولا عـذر لهم يعتذرون به كعدم تدبُّر القول أو كون الدعوة بدعاً لا سابقة له أو عدم معرفة الرسول أو كونه مجنوناً مختل القول أو سؤال منهم خرجاً بل هم أهل عناد ولجاج لا يؤمنون بالحق حتى يأتيهم عذاب لا مرد له .

قوله تعالى: ﴿ أيحسبون أن ما نمدُّهم به من مال وبنين نسارع لهم في المخيرات بل لا يشعرون ﴾ ﴿ نمدُهم ﴾ بضم النون - من الإمداد والمد والإمداد بمعنى واحد وهو تتميم نقص الشيء وحفظه من أن ينقطع أو ينفد ، قال الراغب : وأكثر ما يستعمل الإمداد في المحبوب والمد في المكروه ، فقوله : ﴿ نمدُهم ﴾ من الإمداد المستعمل في المكروه والمسارعة لهم في الخيرات إقاضة الخيرات بسرعة لكرامتهم عليه فيكون الخيرات على ظنهم هي المال والبنون سورع لهم فيها .

والمعنى : أينظن هؤلاء أن ما نعطيهم في مدة المهلة من مال وبنينْ خيرات نسارع لهم فيها لرضانا عنهم أو حبنا لأعمالهم أو كرامتهم علينا ؟ .

لا ، بل لا يشعرون أي إن الأمر على خلاف ما يظنون وهم في جهل بحقيقة الأمر وهو أن ذلك إملاء منا واستدراج وإنما نمدهم في طغيانهم يعمهون كما قال تعالى : ﴿ سنستدرجهم من حيث لا يعلمون وأملي لهم إن كيدي متين ﴿ (١) .

قوله تعالى: ﴿إِن الذين هم من خشية ربهم مشفقون ﴾ إلى آخسر الآيات الخمس ، يبين تعالى في هذه الآيات الخمس بمعونة ما تقدم أن الذي ينظن هؤلاء الكفار أن المال والبنين خيرات نسارع لهم فيها خطأ منهم فليست هي من الخيرات في شيء بل استدراج وإملاء وإنما الخيرات التي يسارع فيها هي ما عند المؤمنين بالله ورسله واليوم الآخر الصالحين في أعمالهم .

فأفصح تعالى عن وصفهم فقال: ﴿إِن الذين هم من خشية ربهم مشفقون ﴾ ، قال الراغب: الإشفاق عناية مختلطة بخوف لأن المشفق يحب المشفق عليه ويخاف ما يلحقه ، قال تعالى : ﴿وهم من الساعة مشفقون ﴾ فإذا عدّي بمن فمعنى الخوف فيه أظهر ، وإذا عدّي بفي فمعنى العناية فيه أظهر ، قال : ﴿إِنَا كُنَا قبل في أهلنا مشفقين ﴾ «مشفقون منها» . انتهى .

والآية تصفهم بأنهم اتخذوا الله سبحانه رباً يملكهم ويدبر أمرهم ، ولازم ذلك أن يكون النجاة والهلاك دائرين مدار رضاه وسخطه يخشونه في أمر يحبونه وهو نجاتهم وسعادتهم فهم مشفقون من خشيته وهذا هو الذي يبعثهم إلى الإيمان بآياته وعبادته ، وقد ظهر بما مر من المعنى أن الجمع في الآية بين الخشية والإشفاق ليس تكراراً مستدركاً .

ثيم قال : ﴿والذين هم بآيات ربهم يؤمنون ﴾ وهي كل ما يدل عليه تعالى بـوجه ومن ذلك رسله الحاملون لرسالته وما أيدوا به من كتاب وغيره وما جاءوا بـه من شريعة لأن إشفاقهم من خشية الله يبعثهم إلى تحصيل رضاه ويحملهم على إجابته إلى ما يدعوهم إليه وائتمارهم لما يأمرهم به من طريق الوحي والرسالة .

ثم قال : ﴿والذين هم بربهم لا يشركون ﴾ والإيمان بآياته هو البذي دعاهم إلى نفي الشركاء في العبادة فإن الإيمان بها إيمان بالشريعة التي شرعت عبادته تعالى والحجج التي دلت على توحده في ربوبيته والوهيته .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٣ .

. عشر الجزء الثامن عشر

على أن جميع الرسل والأنبياء عليهم السلام إنما جاءوا من قبله وإرسال الـرسل لهداية الناس إلى الحق الذي فيه سعادتهم من شؤون الـربوبية ، ولوكان له شـريك لأرسل رسولًا ، ومن لطيف كلام عليّ عليه أفضل السلام قوله : لوكان لربك شريك لأنتك رسله .

ثم قال : ﴿والذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة أنهم إلى ربهم راجعون ﴾ الوجل المخوف ، وقوله : ﴿ويؤتون ما آتوا ﴾ أي يعطون ما أعطوا من المال بالإنفاق في سبيل الله وقيل : المراد بإيتاء ما آتوا إتيانهم بكل عمل صالح ، وقوله : ﴿وقلوبهم وجلة ﴾ حال من فاعل ﴿يؤتون ﴾ .

والمعنى والذين ينفقون ما أنفقوا أو يأتون بالأعمال الصالحة والحال أن قلوبهم خائفة من أنهم سيرجعون إلى ربهم أي إن الباعث لهم على الإنفاق في سبيل الله أو على صالح العمل ذكرهم رجوعهم المحتوم إلى ربهم على وجل منه .

وفي الآية دلالة على إيمانهم باليوم الأخر وإنيانهم بصالح العمل وعند ذلك تعينت صفاتهم أنهم الذين يؤمنون بالله وحده لا شريك له وبسرسله وباليوم الأخر ويعملون الصالحات .

ثم قال : ﴿ أُولئك يسارعون في الخيرات وهم لها سابقون ﴾ الظاهر أن اللام في ﴿ لها ﴾ بمعنى ﴿ إلى » و ﴿ لها ﴾ متعلق بسابقون ، والمعنى أولئك الذين وصفناهم هم يسارعون في الخيرات من الأعمال وهم سابقون إليها أي يتسابقون فيها لأن ذلك لازم كون كل منهم مريداً للسبق إليها .

فقد بين في الآيات أن الخيرات هي الأعمال الصالحة المبتنية على الاعتقاد الحق الـذي عند هؤلاء المؤمنين وهم يسارعون فيها وليست الخيرات ما عند أولئك الكفار وهم يعدّونها بحسبانهم مسارعة من الله سبحانه لهم في الخيرات .

قال في التفسير الكبير : وفيه يعني قوله : ﴿أُولَئُكُ يَسَارَعُونَ فِي الْخَيَّرَاتِ﴾ وجهان :

أحدهما : أن المراد يرغبون في الطاعات أشد الـرغبة فيبـادرونها لئــلا تفوت عن وقتها ولكيلا تفوتهم دون الاحترام .

والثاني : أنهم يتعجلون في الدنيا أنواع النفع ووجوه الإكرام كما قال : ﴿فَآتَاهُم

سورة المؤمنون\_ آية ٦٠-٦٣ .....٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ١٤

الله ثـواب الدنيـا وحسن ثواب الأخـرة ﴾ ﴿وآتيناه في الـدنيا أجـره وإنه في الآخـرة لمن الصالحين ﴾ لأنهم إذا سورع لهم بها فقد سارعوا في نيلها وتعجلوها وهذا الوجه أحسن طباقاً للآية المتقدمة لأن فيه إثبات ما نفي عن الكفار للمؤمنين . انتهى .

أقول: إن الذي نفي عن الكفار في الآية المتقدمة هو مسارعة الله للكفار في الخيرات والذي أثبت للمؤمنين في هذه الآية هو مسارعة المؤمنين في الخيرات ، والذي وجهه في هذه الوجه أن مسارعتهم في الخيرات مسارعة من الله سبحانه بوجه فيبقى عليه أن يبين الوجه في وضع مسارعتهم في الآية موضع مسارعته تعالى وتبديلها منها ، ووجهه بعضهم بأن تغيير الأسلوب للإيماء إلى كمال استحقاقهم لنيل الخيرات بمحاسن أعمالهم ، وهو كما ترى ،

والظاهر أن هذا التبديل إنما هو في قوله في الآية المتقدمة: ﴿ نسارع لهم في الخيرات ﴾ والمراد بيان أنهم يحسبون أن ما نمدهم به من مال وبنين خيرات يتسارعون إليها لكرامتهم وهم كافرون لكن لما كان ذلك بإعطاء من الله تعالى لا بقدرتهم عليها من أنفسهم نسبت المسارعة إليه تعالى ثم نفيت بالاستفهام الإنكاري ، وأثبت ما يقابله على الأصل للمؤمنين .

فمحصل هذا النفي والإثبات أن المال والبنين ليست خيرات يتسارعون إليها ولا هم مسارعون إلى الخيرات بل الأعمال الصالحة وآثارها الحسنة هي الخيرات والمؤمنون هم المسارعون إلى الخيرات .

قوله تعالى: ﴿ولا نكلف نفساً إلا وسعها ولدينا كتاب ينطق بالحق وهم لا يظلمون الذي يعطيه السياق أن في الآية ترغيباً وتحضيضاً على ما ذكره من صفات المؤمنين ودفعاً لما ربما ينصرف الناس بتوهمه عن التلبس بكرامتها من وجهين أحدهما أن التلبس بها أمر سهل في وسع النفوس وليس بذاك الصعب الشاق الذي يستوعره المترفون ، والثاني أن الله لا يضيع عملهم الصالح ولا ينسى أجرهم الجزيل .

فقوله: ﴿ وَلا نَكَلَفَ نَفَساً إلا وسعها ﴾ نفي للتكليف الحرجي الخارج عن وسع النفوس أما في الاعتقاد فإنه تعالى نصب حججاً ظاهرة وآيات باهرة تدل على ما يريد الإيمان به من حقائق المعارف وجهز الإنسان بما من شأنه أن يدركها ويصدق بها وهبو العقل ثم راعى حال العقول في اختلافها من جهة قوة الإدراك وضعفه فأراد من كل ما يناسب مقدار تحمله وطوقه فلم يرد من العامة ما يريده من الخاصة ولم يسأل الأبرار

عما سأل عنه المقربين ولا ساق المستضعفين بما ساق به المخلصين .

وأما في العمل فإنما ندب الإنسان منه إلى ما فيه خيره في حياته الفردية والاجتماعية الدنيوية وسعادته في حياته الآخروية ، ومن المعلوم أن خير كل نوع من الأنواع ومنها الإنسان إنما يكون فيما يتم به حياته وينتفع به في عيشته وهو مجهز بما يقوى على إتيانه وعمله ، وما هذا شأنه لا يكون حرجياً خارجاً عن الوسع والطاقة .

فلا تكليف حرجياً في دين الله بمعنى الحكم الحرجي في تشويعه مبنياً على مصلحة حرجية ، وبذلك امتن الله سبحانه على عباده ، وطيّب نفوسهم ورغبّهم إلى ما وصفه من حال المؤمنين .

والآية ﴿ولا نكلف نفساً إلا وسعها ﴿ تدل على ذلك وزيادة فإنها تدل على نفي التكليف المبني على الحرج في أصل تشريعه كتشريع الرهبانية والتقرب بذبح الأولاد مثلاً ، ونفي التكليف الذي هو في نفسه غير حرجي لكن اتفق أن صار بعض مصاديقه حرجياً لخصوصية في المورد كالقيام في الصلاة للمريض الذي لا يستطيعه فالجميع منفي بالآية وإن كان الامتنان والترغيب المذكوران يتمان بنفي القسم الأول .

والدليل عليه في الآية تعلق نفي التكليف بقوله: ﴿نفساً ﴾ وهو نكرة في سياق النفي يفيد العموم ، وعليه فأي نفس مفروضة في أي حادثة لا تكلف إلا وسعها ولا يتعلق بها حكم حرجي سواء كان حرجياً من أصله أو صار حرجياً في خصوص المورد .

وقــد ظهر أن في الآيــة إمضاء لــدرجات الاعتقــاد بحسب مــراتب العقــول ورفعــاً للحرج سواء كان في أصل الحكم أو طارئاً عليه .

وقوله: ﴿ولدينا كتاب ينطق بالحق وهم لا ينظلمون وترغيب لهم بتطييب نفوسهم بأن عملهم لا يضبع وأجرهم لا يتخلف والمراد بنطق الكتاب إعرابه عما أثبت فيه إعراباً لا لبس فيه وذلك لأن أعمالهم مثبتة في كتاب لا ينطق إلا بما هو حق فهو مصون عن الزيادة والنقيصة والتحريف ، والحساب مبني على ما أثبت فيه كما يشير إليه قوله: ﴿وهم قوله: ﴿وهم لا يظلمون فهم في أمن من الظلم بنسيان أجرهم أو بترك إعطائه أو بنقصه أو تغييره

كما أنهم في أمن من أن لا يحفظ أعمالهم أو تنسى بعد الحفظ أو تتغير بوجه من وجوه التغير .

قال الرازي في التفسير الكبير فإن قيل: هؤلاء الذين يعرض عليهم ذلك الكتاب إما أن يكونوا محيلين الكذب على الله تعالى أو مجوزين ذلك عليه فإن أحالوه عليه فإنهم يصدقونه في كل ما يقول سواء وجمد الكتاب أو لم يوجد، وإن جوزه عليه لم يثقوا بذلك الكتاب لتجويزهم أنه سبحانه كتب فيه خلاف ما حصل فعلى التقديرين لا فائدة في ذلك الكتاب.

قلنا : يفعل الله ما يشاء ، وعلى أنه لا يبعد أن يكون ذلك مصلحة للمكلفين من الملائكة . انتهى .

أقول: والذي أجاب به مبني على مسلكه من نفي الغرض عن فعله تعالى وتجويز الإرادة الجزافية تعالى عن ذلك ، والإشكال مطرد في سائر شؤون يوم القيامة التي أخبر الله سبحانه بها كالحشر والجمع وإشهاد الشهود ونشر الكتب والدواوين والصراط والميزان والحساب .

والجواب عن ذلك كله : أنه تعالى مثّل لنا ما يجري على الإنسان يوم القيامة في صورة القضاء والحكم الفصل ، ولا غنى للقضاء بما أنه قضاء عن الاستناد إلى الحجج والبيّنات كالكتب والشهود والأمارات والجمع بين المتخاصمين ولا يتم دون ذلك البتة .

نعم لو أغمضنا النظر عن ذلك كان ظهور أعمال الإنسان لــه في مواحــل رجوعــه إلى الله سبحانه بإذنه ، فافهمه .

قوله تعالى: ﴿ وَبِل قلوبهم في غمرة من هذا ولهم أعمال من دون ذلك هم لها عاملون ﴾ المناسب لسياق الآيات أن يكون ﴿ هذا ﴾ إشارة إلى ما وصفته الآيات السابقة من حال المؤمنين ومسارعتهم في الخيرات ، ويمكن أن يكون إشارة إلى القرآن كما يؤيده قوله بعد: ﴿ قد كانت آياتي تتلى عليكم ﴾ والغمرة الغفلة الشديدة أو الجهل الشديد الذي غمرهم ، وقوله : ﴿ ولهم أعمال من دون ذلك ﴾ النخ ، أي من غير ما وصفناه من حال المؤمنين وهو كناية عن أن لهم شاغلًا يشغلهم عن هذه الخيرات والأعمال الصالحة وهو الأعمال الرديئة الخبيثة التي هم لها عاملون .

المعنى: بل الكفار في غفلة شديدة أو جهل شديد عن هذا الذي وصفنا به المؤمنين

ولهم أعمال رديئة خبيثة من دون ذلك هم لها عاملون في شاغلتهم ومانعتهم .

قوله تعالى : ﴿حتى إذا أخذنا مترفيهم بالعذاب إذا هم يجأرون﴾ الجؤر ـ بضم الجيم ـ صوت الوحش كالظباء ونحوها عند الفزع كنّي به عن رفعهم الصوت بالاستغاثة والتضرُّع ، وقيل : المراد به ضجَّتهم وجزعهم والآيات التالية تؤيد المعنى الأول .

وإنما جعل مترفيهم متعلق العذاب لأن الكلام فيمن ذكره قبلًا بقوله : ﴿ أَيَحَسَبُونَ أَنَمَا نَمَدُهُم به من مال وبنين ﴾ وهم الرؤساء المتنعمون منهم وغيرهم تابعون لهم .

قوله تعالى : ﴿لا تجأروا اليوم إنكم منا لا تنصرون﴾ العدول عن سياق الغيبة إلى الخطاب لتشديد التوبيخ والتقريع ولقطع طمعهم في النجاة بسبب الاستغاثة وأي رجاء وأمل لهم فيها فإن إخبار الوسائط أنهم لا ينصرون لدعاء أو شفاعة لا يقطع طمعهم في النصر كما يقطعه إخبار من إليه النصر نفسه .

قوله تعالى: ﴿قد كَانْتُ آياتي تَتلَى عليكم﴾ إلى قوله ﴿تهجرون﴾ النكوص: الرجوع القهقرى، والسامر من السمر وهو التحديث بالليل، قيل: السامر كالحاضر يطلق على المفرد والجمع، وقرىء ﴿سمّرا﴾ ـ بضمّ السين وتشديد الميم، جمع سامر وهو أرجح، وقرىء أيضاً ﴿سُمّارا﴾ ـ بالضم والتشديد ـ، والهجر: الهذيان.

والفصل في قوله: ﴿قد كانت آياتي﴾ النح ، لكونه في مقام التعليل ، والمعنى : إنكم منا لا تنصرون لأنه قد كانت آياتي تُتلى وتُقرأ عليكم فكنتم تعرضون عنها وترجعون على أعقابكم القهقرى مستكبرين بنكوصكم تحدّثون في أمره في الليل تهجرون وتهذون ، وقيل : ضمير ﴿به﴾ عائد إلى البيت أو الحرم وهو كما ترى .

قوله تعالى : ﴿ أَفَلَم يَدْبِرُوا القول أَم جاءهم ما لَم يَـأَت آباءهم الأولين﴾ شـروع في قطع أعذارهم في الإعـراض عن القرآن النـازل لهدايتهم وعـدم استجابتهم للدعنوة الحقة التي قام بها النبي علمانية .

فقوله: ﴿أفلم يـدُّبروا القول﴾ الاستفهام فيه للإنكار واللام في ﴿القول﴾ للعهد والمراد به القرآن المتلو عليهم ، والكلام متفرع على ما تقدمه من كونهم في غفلة منه وشغل يشغلهم عنه ، والمعنى : هل إذا كانوا على تلك الحال لم يدُّبروا هذا القول المتلو عليهم حتى يعلموا أنه حق من عند الله فيؤمنوا به .

قوله: ﴿ أَمْ جَاءَهُمُ مَا لَمْ يَأْتُ آبَاءُهُمُ الأُولِينَ ﴾ ﴿ أُمْ ﴾ فيه وفيما بعده منقطعة في معنى الإضراب ، والمعنى : بل أجاءهم شيء لم يأت آباءهم الأولين فيكون بدعاً ينكر ويحترز منه .

وكون الشيء بدعاً محدثاً لا يعرف السابقون وإن لم يستلزم كون باطلاً غير حق على نحو الكلية لكن الرسالة الإلهية لما كانت لغرض الهداية لو صحَّت وجبت في حق الجميع فلو لم يأت الأولين كان ذلك حجة قاطعة على بطلانها .

قوله تعالى: ﴿ أَم لَم يعرفوا رسولهم فهم له منكرون﴾ المراد بمعرفة الرسول معرفته بنسبة وحسبه وبالجملة بسجاياه الروحية وملكاته النفسية من اكتسابية وموروثة حتى يتبين به أنه صادق فيما يقول مؤمن بما يدعو إليه مؤيد من عند الله وقد عرفوا من النبي عَيْنَا سوابق حاله قبل البعثة ، وقد كان يتيماً فاقداً للأبوين لم يقرأ ولم يكتب ولم ياخذ أدباً من مؤدب ولا تربية من مرب ثم لم يجدوا عنده ما يستقبحه عقل أو يستنكره طبع أو يستهجنه رأي ولا طمعاً في ملك أو حرصاً على مال أو ولعاً بجاه ، وهو على ما هو سنين من عمره فإذا هو ينادي للفلاح والسعادة ويندب إلى حقائق معارف تبهر العقول ويدعو إلى شريعة تحير الألباب ويتلو كتاباً .

فهم قد عرفوا رسولهم منطفة بنعوته المخاصة المعجزة لغيره ، ولو لم يكونوا يعرفونه لكان لهم عذراً في إعراضهم عن دينه واستنكافهم عن الإيمان به لأن معنى عدم معرفته كذلك وجدانه على غير بعض هذه النعوت أو عدم إحرازه فيه ، ومن المعلوم أن إلقاء الزمام إلى من هذا شأنه مما لا يجوزه العقل .

قوله تعالى : ﴿أَم يقولُونَ بِهِ جَنَةُ بِلُ جَاءُهُمُ بِالْحَقِّ وَأَكْثَرُهُمُ لَلْحَقَّ كَارُهُونَ﴾ وهـ ذا عذر آخر لهم تشبّثوا بـه إذ قالـوا : ﴿ يَا أَيْهِمَا الذِّي نَـزَّلُ عَلَيْهُ الَّـذَكِرِ إِنْـكُ لمجنون﴾(١) ذكره ورده بلازم قوله : ﴿ بِلْ جَاءُ بِالْحَقِّ﴾ .

فمدلول قوله: ﴿ وَبِلْ جَاءُ بِالْحَقِّ وَأَكْثُرُهُمُ لَلْحَقِّ كَارَهُونَ ﴾ إضراب عن جملة محذوفة والتقدير إنهم كاذبون في قولهم: ﴿ وَبِهُ جِنْهُ وَاعْتَذَارُهُمْ عَنْ عَدْمُ إِيمَانُهُمْ بِهُ بِذَلِكُ بِلْ إِنْمَا كُرْهُوا الْإِيمَانُ بِهُ لَأَنْهُ جَاءُ بِالْحَقِّ وَأَكْثُرُهُمْ لَلْحَقِّ كَارِهُونَ .

ولازمـه رد قولهم بحجـة يلوّح إليها هـذا الاضراب ، وهي أن قـولهم : ﴿بـه

<sup>(</sup>١) الحجر : ٦ .

جنة ﴾ لو كان حقاً كان كلامه مختل النظيم غير مستقيم المعنى مدخولاً فيه كما هـو مدخول في عقله ، غير رام إلى مرمى صحيح ، ولكن كلامه ليس كذلك فلا يـدعو إلا إلى حق ، ولا يأتي إلا بحق ، وأين ذلك من كلام مجنون لا يـدري ما يـريد ولا يشعر بما يقول .

وإنما نسب الكراهـة إلى أكثـرهم لأن فيهم مستضعفين لا يعبؤ بهم أرادوا أو كرهوا .

قوله تعالى : ﴿ولو اتبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والأرض ومن فيهن بـل أتيناهم بـذكرهم فهم عن ذكرهم معرضون لها ذكر أن أكثرهم للحق كارهون وإنما يكرهون الحق لمخالفته هواهم فهم يريدون من الحق أي الدعوة الحقة أن يتبع أهواءهم وهذا مما لا يكون البتة .

إذ لبو اتبع الحق أهواءهم فتركوا وما يهوونه من الاعتقاد والعمل فعبدوا الأصنام واتخذوا الأرباب ونفوا البرسالة والمعاد واقترفوا ما أرادوه من الفحشاء والمنكر والفساد جاز أن يتبعهم الحق في غير ذلك من المخليقة والنظام الذي يجري فيها بالحق إذ ليس بين الحق والحق فبرق فاعطي كل منهم ما يشتهيه من جريان النظام وفيه فساد السماوات والأرض ومن فيهن واختلال النظام وانتقاض القوانين الكلية الجارية في الكون فمن البين أن الهوى لا يقف سلى حد ولا يستقر على قوار.

وبتقرير آخر أدق وأوفق لما يعطيه القرآن من حقيقة المدين القيم أن الإنسان حقيقة كونية مرتبطة في وجودها بالكون العام ولمه في نوعيته غاية هي سعادته وقد خط له طريق إلى سعادته وكماله ينالها بطي الطريق المنصوب إليها نظير غيره من الأنواع الموجودة ، وقد جهّزه الكون العام وخلقته الخاصة به من القوى والآلات بما يناسب سعادته والطريق المنصوب إليها وهي الاعتقاد والعمل اللذان ينتهيان به إلى سعادته .

فالطريق التي تنتهي بالإنسان إلى سعادته أعني الاعتقادات والأعمال الخاصة المتوسطة بينه وبين سعادته وهي التي تسمى الدين وسنة الحياة متعينة حسب اقتضاء النظام الكوني والنظام الخاص الإنساني الذي نسميه الفطرة وتابعة لذلك .

وهذا هو الذي يشير تعالى إليه بقوله : ﴿ فِأَقَمَ وَجَهَكَ لَلَدَيْنَ حَنَيْفًا فَطَرَةَ اللهِ التَّهِ فَطَرَةً اللهِ اللهِ فَطْرَةً اللهِ فَطْرِ النَّاسِ عَلَيْهَا لَا تَبْدَيْلُ لَخُلُقَ اللهِ ذَلَكَ الدَّيْنَ القَيِّمِ ﴾ (١) .

فسنة الحياة التي تنتهي بسالكها إلى السعادة الإنسانية طريقة متعينة يقتضيها النظام بالحق وتكشف عنها تجهيزات وجوده بالحق ، وهذا الحق هو القوانين الثابتة غير المتغيرة التي تحكم في النظام الكوني الذي أحد أجزائه النظام الإنساني وتدبره وتسوقه إلى غاياته وهو الذي قضى به الله سبحانه فكان حتماً مقضياً .

فلو اتبع الحق أهواءهم فاقتضى لهم من الشرع ما تجازف به أهواؤهم لم يكن ذلك إلا بتغير أجزاء الكون عما هي عليه وتبدل العلل والأسباب غيرها وتغير الروابط المنتظمة إلى روابط جزافية مختلة متدافعة توافق مقتضياتها مجازفات أهوائهم ، وفي ذلك فساد السماوات والأرض ومن فيهن في أنفسها والتدبير الجاري فيها لأن كينونتها وتدبيرها مختلطان غير متمايزين ، والخلق والأمر متصلان غير منفصلين .

وهذا هو الذي يشير إليه قوله : ﴿ولو اتَّبع الحق أهواءهم لفسدت السماوات والأرض ومن فيهن﴾ .

وقوله: ﴿ وَبِلُ أَتَينَاهُم بِذَكُرُهُم فَهُم عَن ذَكْرُهُم مَعْرَضُونَ ﴾ لا ريب أن المراد بالذكر هو القرآن كما قبال: ﴿ وهذا ذكر مبارك (٢) ، وقبال: ﴿ وإنه لذكر لك ولقومك ﴾ (٣) إلى غير ذلك من الآيات ، ولعل التعبير عنه بالذكر بعد قبوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ بِهُ جَنَةٍ ﴾ نوع مقابلة لقولهم: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّي نَـزَلُ عَلَيْهُ الذَّكُرُ إِنْكُ لَمُجنُونَ ﴾ (٤) .

وكيف كان فقد سمي ذكراً لأنه يذكرهم بالله أو يذكر لهم دين الله من الإعتقاد الحق والعمل الصالح ، والثاني أوفق لصدر الآية بما تقدم من معناه ، وإنما أضيف إليهم لأن الدين أعني الدعوة الحقة مختلفة بالنسبة إلى الناس بالإجمال والتفصيل والذي يذكره القرآن آخر مراحل التفصيل لكون شريعته آخر الشرائع .

والمعنى : لم يتبع الحق أهواءهم بـل جئناهم بكتـاب يذكـرهم ـ أو يذكـرون به ـ دينهم الذي يختص بهم ويتفرع عليه أنهم عن دينهم الخاص بهم معرضون .

<sup>(</sup>٣) الزخرف : ٤٤ .

<sup>(</sup>٤) الحجر: ٦.

<sup>(</sup>١) سورة الروم : ٣٠ .(٢) الأنبياء : ٥٠ .

وقال كثير منهم إن إضافة الذكر إليهم للتشريف نظير قوله : ﴿وَإِنهُ لَـذُكُرُ لَـكُ وَلَقُومُكُ وَسَـوفُهُ مَالُـونُ ﴾(١) ، والمعنى : بل أتيناهم بفخرهم وشـرفهم الذي كـان يجب عليهم أن يقبلوا عليه أكمـل إقبـال فهم بمـا فعلوه من النكـوص عن فخـرهم وشرفهم أنفسهم معرضون .

وفيه أنه لا ريب في أن القرآن الكريم شرف للنبي عَلَيْهِ إِذَ أُنزل عليه ولأهل بيته إذ نزل في بيتهم ، وللعرب إذ نزل بلغتهم ولللامة إذ نزل لهدايتهم غير أن الإضافة في الآية ليست لهذه العناية بل لعناية اختصاص هذا الدين بهذه الأمة وهو الأوفق لصدر الآية بالمعنى الذي تقدمت الإشارة إليه .

قوله تعالى : ﴿أَم تَسَأَلُهُم خَرَجًا فَخَرَاجٍ رَبِكُ خَيْرٍ وَهُو خَيْرِ الْرَازَقِينَ﴾ ، قـال في مجمع البيان : أصل الخراج والخرج واحد وهـو الغلة التي يخرج على سبيـل الوظيفة انتهى .

وهذا رابع الأعذار التي ذكرت في هذه الآيات وردت ووبخوا عليها وقد ذكره الله بقوله: ﴿ أَم تَسَالُهُم خَرِجًا ﴾ أي مالاً يدفعونه إليك على سبيل الرسم والوظيفة ثم ذكر غنى النبي عَشِيْنَهُ بقوله: ﴿ فخراج ربك خير وهو خير الرازقين ﴾ أي إن الله هو رازقك ولا حاجة لك إلى خرجهم ، وقد تكرر الأمر بإعلامهم ذلك في الآيات ﴿ قُلُ لا أَسَالُكُم عليه أَجراً ﴾ (٢)(٢).

وقد تمت بما ذكر في الآية أربعة من الأعذار المردودة إليهم وهي مختلفة فأولها ﴿أَفَلُم يَدُّبُرُوا القول﴾ راجع إلى القرآن والثاني ﴿أُم جاءهم ما لم يأت آباءهم الأولين﴾ إلى الدين الذي إليه الدعوة ، والثالث ﴿أُم يقولون به جنة﴾ إلى نفس النبي مَنْنَاتُهُ ، والرابع ﴿أُم تسألهم خرجاً ﴾ إلى سيرته .

قوله تعالى : ﴿وإنك لتدعوهم إلى صراط مستقيم وإن اللذين لا يؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون﴾ النكب والنكوب العدول عن الطريق والميل عن الشيء .

قد تقدم في تفسير سورة الفاتحة أن الصراط المستقيم هو الـطريق الواضح الذي لا يختلف ولا يتخلف في حكمه وهو إيصالـه سالكيـه إلى الغايـة المقصودة ،

(١) الزخرف: ٤٤.
 (٢) الأنعام: ٩٠.
 (٣) الشورى: ٢٣.

سورة المؤمنون ـ آية ٧٧ ـ ٧٦ ـ ٧٦ ـ ٢٩

وهذه صفة الحق فإن الحق واحد لا يختلف أجزاؤه بالتناقض والتدافع ولا يتخلف في مطلوبه الذي يهدي إليه فالحق صراط مستقيم ، وإذ ذكر أن النبي مُشِنَّةُ يهدي إلى الحق كان لازمه هذا الذي ذكره أنه يهدي إلى صراط مستقيم .

ثم إن الذين كفروا لما كانوا كارهين للحق كما ذكره فهم عادلون عن الصراط أي الصراط المستقيم ماثلون إلى غيره .

وإنما أورد من أوصافهم عدم إيمانهم بالآخرة واقتصر عليه لأن دين الحق مبني على أساس أن للإنسان حياة خالدة لا تبطل بالموت وله فيها سعادة يجب أن تقتني بالاعتقاد الحق والعمل الصالح وشقاوة يجب أن تجتنب ، وهؤلاء لنفيهم الحياة الآخرة يعدلون عن الحق والصراط المستقيم .

وبتقرير آخر: دين الحق مجموع تكاليف اعتقادية وعملية والتكليف لا يتم إلا بحساب وجزاء، وقد عين لذلك يوم القيامة، وإذ لا يؤمن هؤلاء بالأخرة لغى الدين عندهم فلا يرون من الحياة إلا الحياة المادية ولا يبقى من السعادة عندهم إلا نيل اللذائذ المادية وهو التمتع بالبطن فما دونه، ولازم ذلك أن يكون المتبع عندهم الهوى وافق الحق أو خالفه.

فمحصل الآيتين أنهم ليسوا بمؤمنين بك لأنك تـدعو إلى صـراط مستقيم وهم لا همَّ لهم إلا العدول والميل عنه .

قول، تعالى: ﴿ ولو رحمناهم وكشفنا ما بهم من ضر﴾ إلى قول ﴿ وما يتضرعون ﴾ اللجاج التمادي والعناد في تعاطي الفعل المزجور عنه ، والعمه التردد في الأمر من التحير ، ذكرهما الراغب ، وفي المجمع : الاستكانة الخضوع وهو استفعال من الكون ، والمعنى ما طلبوا الكون على صفة الخضوع . انتهى .

وقوله: ﴿ولو رحمناهم﴾ بيان وتأييد لنكوبهم عن الصراط بأنا لو رحمناهم وكشفنا ما بهم من ضر لم يرجعوا بمقابلة ذلك الشكر بل أصروا على تمردهم عن الحق وتمادوا يترددون في طغيانهم فلا ينفعهم رحمة بكشف الضركما لا ينفعهم تخويف بعذاب ونقمة فإنا قد أخذناهم بالعذاب فما خضعوا لربهم وما يتضرعون إليه فهؤلاء لا ينفعهم ولا يركبهم صراط الحق لا رحمة بكشف الضر ولا نقمة وتخويف بالأخذ بالعذاب.

والمراد بالعذاب العذاب الخفيف الذي لا يقطع به الإنسان عن عامة الأسباب بقرينة ما في الآية التالية فلا يرد أن الرجوع إلى الله تعالى عند الاضطرار والأنقطاع عن الأسباب من غريزيات الإنسان كما تكرر ذكره في القرآن الكريم فكيف يمكن أن يأخذهم العذاب ثم لا يستكينوا ولا يتضرعوا ؟ .

وقوله في الآية الأولى: ﴿ما بهم من ضر﴾ وفي الثانية: ﴿ولقد أخذناهم بالعذاب﴾ يدل على أن الكلام ناظر إلى عذاب قد وقع ولما يرتفع حين نزول الآيات، ومن المحتمل أنه الجدب الذي ابتلي به أهل مكة وقد ورد ذكر منه في الروايات.

قوله تعالى : ﴿حتى إذا فتحنا عليهم باباً ذا عذاب شديد إذا هم فيه مبلسون﴾ أي هم على حالهم هذه لا ينفع فيهم رحمة ولا عذاب حتى إذا فتحنا عليهم باباً ذا عذاب شديد وهو الموت بما يستتبعه من عذاب الأخرة ـ على ما يعطيه سياق الآيات وخاصة الآيات الآتية ـ فيفاجئهـم الإبلاس والياس من كل خير .

وقد ختم هذا الفصل من الكلام أعني قوله : ﴿أَفَلَمْ يَدَبُرُوا القُولَ﴾ الخ بنظير صا ختم به الفصل السابق أعني قوله : ﴿أَيَحَسَبُونَ إِنَمَا نَمَدُهُمْ بِهُ مِنْ مَالَ وَبِنَيْنَ﴾ إلى آخر الآيات وهو ذكر عذاب الآخرة ، وسيعود إليه ثانياً .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قول تعالى : ﴿واللذين هم من خشية ربهم مشفقون﴾ إلى قوله ﴿يؤتون ما آتوا﴾ قال : من العبادة والطاعة .

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي وأحمد وعبد بن حميد والترمذي وابن ماجة وابن أبي الدنيا في نعت الخائفين وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصحّحه وابن مردوية والبيهقي في شعب الإيمان عن عائشة قال: قلت: يا رسول الله قول الله: ﴿وَالَّذِينَ يُؤْتُونَ مَا آتُوا وَقَلُوبِهُم وَجَلَةً ﴾ أهو الرجل يزني ويسرق ويشرب الخمر وهو مع ذلك يخاف الله ؟ قال: لا ولكن الرجل يصوم ويتصدق ويصلي وهو مع ذلك يخاف الله أن لا يتقبل منه.

وفي المجمع في قوله : ﴿وقلوبهم وجلة﴾ قال أبو عبد الله ﷺ : معناه خائفة إن لا يقبل منهم ، وفي رواية أُخرى : أتى وهو خائف راج .

وفي الدر المنثور أخرج عبد الـرزاق وعبد بن حميـد وابن أبي حاتم عن قتـادة وحتى إذا أخذنا مترفيهم بالعذاب، قال ذكـر لنا أنهـا نزلت في الـذين قتل الله يـوم بدر .

أقول : وروى مثله عن النسائي عن ابن عبـاس ولفظه قــال : هم أهل بــدر ، وسياق الأيات لا ينطبق على مضمون الروايتين .

وفيه أخرج النسائي وابن جرير وابن أبي حاتم والطبراني والحاكم وصحّحه وابن مردوية والبيهقي في الدلائل عن ابن عباس قال: جاء أبو سفيان إلى النبي من فقال: يا محمد أنشدك الله والرحم فقد أكلنا العلهز يعني الوبر بالدم فأنزل الله: ﴿ وَلَقَدَ أَخَذَنَاهُمُ بِالْعَذَابُ فَمَا اسْتَكَانُوا لُربِهُم وما يتضرعون ﴾ .

أقول: والروايات في هذا المعنى مختلفة وما أوردناه أعدلها وهي تشير إلى جدب وقع بمكة وحواليها بدعوة النبي منطقة أنه كان بعد الهجرة، ولا يوافق ذلك الاعتبار.

وفي تفسير القمي في قول تعالى : ﴿ولو اتَّبع الحق أهواءهم﴾ قال : الحق رسول الله عَيْمَانِهُ وأمير المؤمنين عَالِمُنْهُ .

أقول: هو من البطن بالمعنى الذي تقدم في بحث المحكم والمتشابه ونظيره ما أورده في قوله: فوإنك لتدعوهم إلى صراط مستقيم قال: إلى ولاية أمير المؤمنين علين ما أورده في قوله: فوعن الصراط لناكبون قال: عن الإمام لحادون.

وفيه في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر مَاللَّذَهِ في قوله : ﴿أَم تَسَالُهُم خَرِجًا فخراج ربك خير وهو خير الرازقين﴾ يقول : أم تسألهم أجراً فأجر ربك خير .

وفي الكافي بإسناده عن محمد بن مسلم قال : سألت أبا جعفر مَنْلَنَخُهُ عن قـول الله عـز وجل : ﴿ فما استكانـة هي الخضوع ، والتضرع رفع اليدين والتضرع بهما .

وفي المجمع وروي عن مقاتـل بن حيّـان عن الأصبـغ بن نبـاتــة عن أميـر المؤمنين مَنْشَخْهِ قــال : قلت : ومــا المؤمنين مَنْشَخْهِ قــال : قلت : ومــا

الاستكانة ؟ قال : أما تقرأ هذه الآية : ﴿فما استكانوا لربهم وما يتضرعون﴾ ؟ أورده الثعلبي والواحدي في تفسيريهما .

وفيه قال أبو عبد الله عَلِيْكُمْ: الاستكانة الـدعاء، والتضرع رفع اليـدين في الصلاة .

وفي الدر المنثور أخرج العسكري في المواعظ عن على بن أبي طالب في قوله : ﴿وَمِا اسْتَكَانُوا لَرْبُهُم وَمَا يَتَضْرَعُونَ ﴾ أي لم يتواضعوا في الدعاء ولم يخضعوا لو خضعوا لله لاستجاب لهم .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿حتى إذا فتحنا عليهم باباً ذا عذاب شديد﴾ قال أبو جعفر عشن هو في الرجعة .

وَهُو الَّذِي أَنْشَأَ لَكُمُ السَّمْعَ وَآلْأَبْصَارَ وَآلْأَفْتِدَةً قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ (٧٨) وَهُو الَّذِي ذَرَأَكُمْ فِي آلْأَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (٧٨) وَهُو الَّذِي يُحْيِي وَيُمِيتُ وَلَـهُ آخْتِلافُ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ (٨١) قَالُوا عَإِنَّا مِثْنَا وَكُنَّا تَعْقِلُونَ (٨١) قَالُوا عَإِنَّا مِثْنَا وَكُنَّا تُعْقِلُونَ (٨١) قَالُوا عَإِنَا مَنْنَا وَكُنَّا تُحْرُونَ وَآبَا وُنَا هَنْذَا مِنْ تَعْقَلُونَ وَآبَا وُنَا هَنْذَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هَنْذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ آلْأُولِينَ (٣٨) قُلْ لِمَنِ آلْأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٨٤) سَيَقُولُونَ للهِ قُلْ أَفَلاَ تَذَكَّرُونَ (٥٨) قُلْ مَنْ رَبُّ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٨٨) قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلَكُوثَ كُلِّ شَيْءٍ وَهُو يُجِيرُ وَلاَ يُجَارُ عَلَيْهِ اللهَ مِنْ وَلَدِ وَمَا كَانَ اللهِ قُلْ فَأَنَىٰ تُسْحَرُونَ (٩٨) بَلْ مَنْ مِنْ اللهِ قُلْ فَأَنَىٰ تُسْحَرُونَ (٩٨) بَلْ عَنْ مَنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَنْ اللهِ قُلْ فَأَنَىٰ تُسْحَرُونَ (٩٨) بَلْ اللهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعْمُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضَ مَعْ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِعْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَىٰ بَعْضِ مِعْ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ إِنَهُ إِلَهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ

سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يَصِفُونَ (٩١) عَالِمِ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَىٰ عَمَّا يُوعَدُونَ (٩٣) رَبِّ فَلاَ تَجْعَلْنِي يَمْ يُوعَدُونَ (٩٣) رَبِّ فَلاَ تَجْعَلْنِي يَمْ يَصُوعُونَ (٩٣) رَبِّ فَلاَ تَجْعَلْنِي فِي آلْقَوْمِ الظَّالِمِينَ (٩٤) وَإِنَّا عَلَىٰ أَنْ نُسِرِيَكَ مَا نَعِدُهُمْ فِي آلْقَادُونَ (٩٥) ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ السَّيِّشَةَ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَصِفُونَ (٩٦) وَقُلْ رَبِّ أَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ (٩٧) وَأَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ (٩٧) وَأَعُودُ بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الشَّيَاطِينِ (٩٧) وَأَعُودُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَحْضُرُونِ (٩٨) .

## ( بیان )

لما أوعدهم بعنذاب شديد لا مردً له ولا مخلص منه ، وردً عليهم كل عنذر يمكنهم أن يعتنذروا به ، وبيَّن أن السبب الوحيد لكفرهم بالله واليوم الآخر هو اتباع الهوى وكراهة اتباع الحق ، تمّم البيان بإقامة الحجة على توحّده في الربوبية وعلى رجوع الخلق إليه بذكر آيات بينة لا سبيل للإنكار إليها .

وعقّب ذلك بأمر النبي مَشْمَنَاهُ أن يستعيذ به من أن يشمله العذاب الـذي أوعدوا به ، وأن يعوذ به من همزات الشيطان وأن يحضروه كما فعلوا بهم .

قوله تعالى : ﴿وهو الذي أنشأ لكم السمع والأبصار والأفئدة قليلاً ما تشكرون افتتح سبحانه من نعمه التي أنعمها عليهم بذكر إنشاء السمع والبصر وهما نعمتان خص بهما جنس الحيوان خلقتا فيه إنشاء وإبداعاً لا عن مثال سابق إذ لا توجدان في الأنواع البسيطة التي قبل الحيوان كالنبات والجماد والعناصر.

وبحصول هذين الحسين يقف الوجود المجهز بهما موقفاً جديداً ويتسع مجال فعاليته بالنسبة إلى ما هو محروم منهما اتساعاً لا يتقدر بقدر فيدرك خيره وشره ونافعه وضاره ويعطي معهما الحركة الإرادية إلى ما يريده وعما يكرهه ، ويستقر في عالم حديث طري فيه مجالي الجمال واللذة والعزة والغلبة والمحبة مما لا خبر عنه فيما قبله .

وإنما اقتصر من الحواس بالسمع والبصر ـ قيل ـ لأن الاستدلال يتوقف عليهما ريتمّ بهما .

ثم ذكر سبحانه الفؤاد والمراد به المبدأ الذي يعقل من الإنسان وهو نعمة خاصة بالإنسان من بين سائر الحيوان ومرحلة حصول الفؤاد مرحلة وجودية جديدة هي أرفع درجة وأعلى منزلة وأوسع مجالاً من عالم الحيوان الذي هو عالم الحواس فيتسع به أولاً شعاع عمل الحواس مما كان عليه في عامة الحيوان بما لا يتقدر بقدر فإذا الإنسان يدرك بهما ما غاب وما حضر وما مضى وما غبر من أخبار الأشياء وآثارها وأوصافها بعلاج وغير علاج.

ثم يرقى بفؤاده أي بتعقله إلى ما فوق المحسوسات والجزئيات فيتعقل الكليات فيحصل القوانين الكلية ، ويغور متفكراً في العلوم النظرية والمعارف الحقيقية ، وينفذ بسلطان التدبر في أقطار السماوات والأرض .

ففي ذلك كله من عجيب التدبير الإلهي بإنشاء السمع والأبصار والأفئدة مـــا لا يسع الإنسان أن يستوفي شكره .

وقوله : ﴿قليلًا مَا تَشْكُـرُونَ﴾ فيه بعض العتـاب ومعناه تشكـرُون شكراً قليـلًا فقوله : ﴿قليلًا﴾ وصف للمفعول المطلق قائم مقامه .

قوله تعالى : ﴿وهو الذي ذرأكم في الأرض وإليه تحشرون﴾ قال الراغب : الذرأ إظهار الله تعالى ما أبداه يقال : ذرأ الله الخلق أي أوجد أشخاصهم . وقال : الحشر إخراج الجماعة عن مقرهم وإزعاجهم عنه إلى الحرب ونحوها . انتهى .

فالمعنى: أنه لما جعلكم ذوي حس وعقل أظهر وجودكم في الأرض متعلقين بها ثم يجمعكم ويرجعكم إلى لقائه .

قوله تعالى: ﴿وهو الذي يحيي ويميت وله اختلاف الليل والنهار أفلا تعقلون معنى الآية ظاهر، وقوله: ﴿وهو الذي يحيي ويميت مترتب بحسب المعنى على الجملة التي قبله أي لما جعلكم ذوي علم وأظهر وجودكم في الأرض إلى حين حتى تحشروا إليه لزمت ذلك سنة الإحياء والإماتة إذ العلم متوقف على الحياة والحشر متوقف على الموت.

وقوله: ﴿ وَلَهُ اخْتَلَافُ اللَّهِ لَ وَالنَّهَارِ ﴾ مترتب على ما قبله فإن الحياة ثم الموت لا تتم إلا بمرور الزمان وورود الليل بعد النهار والنهار بعد الليل حتى ينقضي العمر ويحل الأجل المكتوب ، هذا لو أريد باختلاف الليل والنهار وورود الواحد سورة المؤمنون ـ آية ٧٨ ـ ٨٣ ـ ٨٣ ـ ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٥

منها بعد الواحد ، ولو أريد به اختلافهما في الطول والقصر كانت فيه إشارة إلى إيجاد فصول السنة الأربعة المتفرعة على طول الليل والنهار وقصرهما وبذلك يتم أمر أرزاق الحيوان وتدبير معاشها كما قال : ﴿وقدّر فيها أقواتها في أربعة أيام سواء للسائلين ﴾(١) .

فمضامين الأيات الثلاث مترتبة مستتبعة بعضها بعضاً فإنشاء السمع والبصر والفؤاد وهو الحس والعقل للإنسان يستتبع حياة متعلقة بالمادة وسكوناً في الأرض إلى حين ، ثم الرجوع إلى الله ، وهو يستتبع حياة وموتاً ، وذلك يستتبع عمراً متقضياً بانقضاء الزمان ورزقاً يرتزق به .

فالآيات الثلاث تتضمن الإشارة إلى دور كامل من تدبير أمر الإنسان من حين يخلق إلى أن يرجع إلى ربه ، والله سبحانه هو مالك خلقه فهو مالك تدبير أمره لأن هذا التدبير تدبير تكويني لا يفارق الخلق والإيجاد ولا ينحاز عنه ، وهو نظام الفعل والانفعال الجاري بين الأشياء بما بينها من الروابط المختلفة المجعولة بالتكوين فالله سبحانه هو ربهم المدبر لأمرهم وإليه يحشرون ، وقوله : ﴿أفلا تعقلون﴾ توبيخ لهم وحث على التنبيه فالإيمان .

قوله تعالى : ﴿ بِل قالوا مشل ما قال الأولون ﴾ إضراب عن نفي سابق يدلّ عليه الاستفهام المتقدم أي لم يعقلوا بل قالوا كذا وكذا .

وفي تشبيه قولهم بقول الأولين إشارة إلى أن تقليد الأباء منعهم عن اتباع الحق وأوقعهم فيما لا يبقى معه للدين جدوى وهو نفي المعاد ، والإخلاص إلى الأرض والانغمار في الماديات سنة جارية فيهم في آخريهم وأوليهم .

قوله تعالى : ﴿قالوا ءَإِذَا مَتَنَا وَكُنَا تَرَابًا وَعَظَاماً ءَإِنَا لَمُبْعُوثُونَ﴾ بينان لقوله : ﴿قَالُوا﴾ في الآية السابقة والكلام مبني على الاستبعاد .

قوله تعالى: ولقد وعدنا نحن وآباؤنا هذا من قبل إن هذا إلا أساطير الأولين الأساطير الأباطيل والأحاديث الخرافية وهي جمع أسطورة كأكاذيب جمع أكذوبة وأعاجيب جمع أعجوبة وإطلاق الأساطير وهو جمع على البعث وهو مفرد بعناية أنه مجموع عدات كل واحد منها أسطورة كالإحياء والجمع والحشر والحساب

<sup>(</sup>١) حم السجدة : ١٠ .

والجنة والنار وغيرها ، والإشارة بهذا إلى حـديث البعث وقولـه : من قبل ، متعلق بقوله : ﴿وعدنا﴾ على ما يعطيه سياق الجملة .

والمعنى : أن وعد البعث وعد قديم ليس بحديث نقسم لقد وعدناه من قبل نحن وآباؤنا ليس البعث المسوعود إلا أحاديث خرافية وضعها وننظمها الأنباسي الأولون في صورة إحياء الأموات وحساب الأعمال والجنة والنار والثواب والعقاب .

والدليل على كونها أساطير أن الأنبياء من قديم الدهر لا يزالون يعدوننا ويخوّفوننا بقيام الساعة ولوكان حقاً غير خرافي لوقع .

ومن هنا يظهر أولاً أن قولهم : «من قبل» لتمهيد الحجة على قولهم بعده ﴿إِنْ هَذَا إِلاَ أَسَاطِيرِ الأُولِينَ ﴾ .

وثانياً : أن الكلام مسوق للتـرقي فالآيـة السابقـة : ﴿ وَإِذَا كِنَا تَـرَاباً وَعَـظاماً وَإِنَّا لَمُبعُونُون لمبعُونُون﴾ مبنية على الاستبعاد وهذه الآية متضمنة للإنكار مبنياً على حجة واهية .

قوله تعالى: ﴿قل لمن الأرض ومن فيها إن كنتم تعلمون ﴾ لما ذكر استبعادهم للبعث ثم إنكارهم له شرع في الاحتجاج على إمكانه من طريق الملك والربوبية والسلطنة، ووجه الكلام إلى الوثنيين المنكرين للبعث وهم معترفون به تعالى بمعنى أنه الموجد للعالم ورب الأرباب والآلهة المعبودون دونه من خلقه، ولذا أخذ وجوده تعالى مسلّماً في ضمن الحجة.

فقوله: ﴿قل لمِن الأرض ومن فيها﴾ أمر للنبي مَرَّفُونَا أَن يَسَالُهم عن مالك الأرض ومن فيها من أولي العقل من هو؟ ومعلوم أن السؤال إنما هو عن الملك الحقيقي الذي هو قيام وجود شيء بشيء بحيث لا يستقل الشيء المملوك عن مالكه بأي وجه فرض دون الملك الاعتباري الذي وضعناه معاشر المجتمعين لمصلحة الاجتماع وهو يقبل الصحة والفساد ويقع مورداً للبيع والشرى، وذلك لأن الكلام مسوق لإثبات صحة جميع التصرفات التكوينية وملاكها الملك التكويني الحقيقي دون التشريعي الاعتباري.

قوله تعالى: ﴿ سيقولون لله قل أفلا تذكّرون ﴾ إخبار عن جوابهم وهو أن الأرض ومن فيها مملوكة لله ، ولا مناص لهم عن الاعتراف بكونها لله سبحانه فإن هذا النوع من الملك لا يقوم إلا بالعلة الموجدة لمعلولها حيث يقوم وجود المعلول

بها قياماً لا يستقلّ عنها بوجه من الوجوه ، والعلة الموجدة للأرض ومن فيها هو الله سبحانه وحده لا شريك له حتى باعتراف الوثنيين .

وقوله: ﴿قَلَ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾ أمر بعد تسجيل الجواب أن يـوبخهم على عدم تذكرهم بالحجة الدالة على إمكان البعث ، والمعنى قل لهم فإذا كان الله سبحانه مالك الأرض ومن فيها لم لا تتذكرون أن له \_ لمكان مالكيّته \_ أن يتصرف في أهلها بالإحياء بعد الإماتة .

قوله تعالى : ﴿قل من رب السماوات السبع ورب العرش العظيم ﴿ أمره ثانياً أن يسألهم عن رب السماوات السبع ورب العرش العظيم من هو ؟

والمراد بالعرش هو المقام الذي يجتمع فيه أزمّة الأمور ويصدر عنه كل تدبير، وتكرار لفظ الرب في قوله: ﴿ورب العرش العظيم ﴾ للإشارة إلى أهمية أمره ورفعة محله كما وصفه الله بالعظمة، وقد تقدم البحث عنه في تفسير سورة الأعراف في الجزء الثامن من الكتاب.

ذكروا أن قولنا : لمن السماوات السبع وقولنا : من رب السماوات السبع بمعنى واحد كما يقال : لمن الدار ومن رب الدار فقوله تعالى : ﴿من رب السماوات السبع ؟﴾ سؤال عن مالكها ، ولذا حكى الجواب عنهم بقوله : ﴿سيقولون الله على المعنى ولو أنه أُجيب عنه فقيل : «الله ، كما في القراءة الأخرى كان جواباً على اللفظ .

وفيه أن الذي ثبت في اللغة أن رب الشيء هو مالكه المدبر لأمره بالتصرف فيه فيكون الربوبية أخص من الملك ، ولو كان الرب مرادفاً للمالك لم يستقم ترتب الجواب على السؤال في الآيتين السابقتين ﴿قلل لمن الأرض ومن فيها ﴾ إلى قسوله إسيقولون لله ﴾ إذ كان معنى السؤال: من رب الأرض ومن فيها ، ومن المعلوم أنهم كانوا قائلين بربوبية آلهتهم من دون الله للأرض ومن فيها فكان جوابهم إثبات الربوبية لألهتهم من غير أن يكونوا ملزمين بتصديق ذلك لله سبحانه وهذا بخلاف السؤال عن مالك الأرض ومن فيها فإن الجواب عنه تصديقه لله لأنهم كانوا يرون الإيجاد لله والملك لازم الإيجاد فكانوا ملزمين بالاعتراف به .

ثم على تقدير كون الرب أخص من المالك يمكن أن يتوهم توجّه الإشكال إلى ترب الموال في الآية المبحوث عنها ﴿قُلْ من رب السماوات السبع﴾

إلى قوله وسيقولون لله فإن جلّ الوثنيين من الصابئين وغيرهم يرون للسماوات وما فيها من الشمس والقمر وغيرهما آلهة دون الله فلو أجابوا عن السؤال عن رب السماوات أجابوا بإثبات الربوبية لألهتهم دون الله فلا يستقيم قوله : وسيقولون لله إذ لا ملزم يلزمهم على الاعتراف به .

والذي يحسم أصل الإشكال أن البحث العميق عن معتقدات القوم يعطي أنهم لم يكونوا يبنون آراءهم في أمر الألهة على أصل أو أصول منظمة مسلمة عند الجميع فأمثال الصابئين والبرهمائيين والبوذيين كانوا يقسمون أمور العالم إلى أنواع وأقسام كأمر السماء والأرض وأنواع الحيوان والنبات والبر والبحر وغير ذلك ويثبتون لكل منها إلها دون الله يعبدونه من دون الله ويعدونه شفيعاً مقرباً ثم يتخذون له صنماً يمثله .

وأما عامتهم من الهمجيين كأعراب الجاهلية والقاطنين في أطراف المعمورة فلم يكن معتقداتهم في ذلك مبنية على قواعد مضبوطة وربما كانوا يبرون للمعمورة من الأرض وسكانها آلهة دون الله لها أصنام وربما رأوا نفس الأصنام المصنوعة آلهة ، وأما السماوات والسماويات وكذا البحار فكانوا يرونها مربوبة لله سبحانه والله ربها كما يلوّح إليه قوله تعالى حكاية عن فرعون : ﴿ يا هامان ابنِ لي صرحاً لعلي أبلغ الأسباب السماوات فاطلع إلى إله موسى (١) ، فإن ظاهره أنه كان يبرى أن الذي يبدعو إليه موسى \_ وهو الله تعالى \_ إله السماء وبالجملة السماوات وما فيهن ومن فيهن من الملائكة عندهم مربوبون لله سبحانه ثم الملائكة أرباب لما دون السماوات .

وأما الصابئون ومن يحذو حذوهم فإنهم - كما سمعت - يرون للسماوات وما فيهن من النجوم والكواكب آلهة وأرباباً من دون الله وهم الملائكة والجن وهم يرون الملائكة والجن موجودات مجرّدة عن المادة طاهرة عن لوث الطبيعة ، وحينما يعدّونهم ساكنين في السماوات فإنما يريدون باطن هذا العلم وهو العلم السماوي العلوي الذي فيه تقدر الأمور ومنه ينزل القضاء وبه تستمد الأسباب الطبيعية ، وهو بما فيه من الملائكة وغيرهم مربوب لله سبحانه وإن كان من فيه آلهة للعالم الحسّي وأرباباً لمن فيه والله رب الأرباب .

إذا تمهدت هذه المقدمة فنقول: إن كان وجه الكلام في الآية الكريمة إلى

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٣٧ .

مشركي العرب كما هو الظاهر ، كان السؤال عن رب السماوات السبع والجواب عنه باعترافهم أنه الله في محله كما عرفت .

وإن كان وجه الكلام إلى غيرهم ممن يرى للسماء إلها دون الله كان المراد بالسماء العالم السماوي بسكنته من الملائكة والجن دون السماوات المادية ، ويؤيده مقارنته بالسؤال عن رب العرش العظيم فإن العرش مقام صدور الأحكام المتعلقة بمطلق الخلق الذي منهم أربابهم وآلهتهم ، ومن المعلوم أن لا رب لمقام هذا شأنه إلا الله إذ لا يفوقه شيء دونه .

وهذا العالم العلوي هـو عندهم عـالم الأرباب والألهـة لا رب له إلا الله سبحـانه فالسؤال عن ربه والجواب عنه باعترافهم أنه الله في محله كما أشير إليه .

فمعنى الآية ـ والله أعلم ـ قل : من رب السماوات السبع التي منها تنزل أقدار الأمور وأقضيتها ورب العرش العظيم الذي منه يصدر الأحكام لعامة ما في العالم من الملائكة فمن دونهم ؟ فإنهم وما يملكونهم باعتقادكم مملوكة لله وهو الذي ملكهم ما ملكوه .

قوله تعالى : ﴿سيقولون لله قل أفلا تتقون﴾ حكاية لجوابهم بالاعتراف بأن السماوات السبع والعرش العظيم لله سبحانه .

والمعنى: سيجيبونك بأنها لله قل لهم تبكيتاً وتوبيخاً: فإذا كان السماوات السبع منها ينزل الأمر والعرش العظيم منه يصدر الأمر لله سبحانه فلم لا تتقون سخطه إذ تنكرون البعث وتعدونه من أساطير الأولين وتسخرون من أنبيائه الذين وعدوكم به ؟ فإن له تعالى أن يصدر الأمر ببعث الأموات وإنشاء النشأة الآخرة للإنسان وينزل الأمر به من السماء.

ومن لطيف تعبير الآية التعبير بقوله : ﴿ لله ﴾ فإن الحجمة تتم بالملك وإن لم يعترفوا بالربوبية .

قوله تعالى: ﴿قُلْ مِن بِيده ملكوت كُلُ شيء وهو يجير ولا يجار عليه إن كتتم تعلمون الملكوت هو الملك بمعنى السلطنة والحكم ، ويفيد مبالغة في معناه والفرق بين الملك بالفتح والكسر وبين المالك أن المالك هو الذي يملك المال والملك يملك المالك وماله ، فله ملك في طول ملك وله التصرف بالحكم في المال ومالكه .

الجزء الثامن عشر

وقد فسر تعالى ملكوته بقولـه : ﴿إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقـول له كن فيكـون فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء (١) ، فملكوت كل شيء هو كونه عن أمره تعالى بكلمة كن وبعبارة أخرى وجوده عن إيجاده تعالى .

فكون ملكوت كل شيء بيده كناية استعارية عن اختصاص إيجاد كل ما يصدق عليه الشيء به تعالى كما قال: ﴿ الله خالق كل شيء ﴾ (٢) ، فملكه تعالى محيط بكل شيء ونفوذ أمره ومضى حكمه ثابت على كل شيء .

ولما كان من الممكن أن يتوهم أن عموم الملك ونفوذ الأمر لا ينافي إخلال بعض ما أوجده من الأسباب والعلل بأمره فيفعل ببعض خلقه ما لا يريده أو يمنعــه عما يسريده تمم قوله : ﴿ بيده ملكوت كل شيء ﴾ بقوله : ﴿ وهو يجيس ولا يجار عليه ﴾ وهو في الحقيقة توضيح لاختصاص الملك بأنه بتمام معنى الكلمة فليس لشيء شيء من الملك في عرض ملكه ولو بالمنع والإخلال والاعتراض فله الملك وله الحكم .

وقوله : ﴿وهو يجير ولا يجار عليه ﴾ من الجوار ، وهو في أصله قرب المسكن ثم جعلوا للجوار حقاً وهو حماية الجار لجاره عمن يقصده بسوء لكرامة الجار على الجار بقرب الدار واشتق منه الأفعال يقال: استجاره فأجاره أي سأله الحماية فحماه أي منع عنه من يقصده بسوء .

وهذا جار في جميع أفعاله تعالى فما من شيء يخصه الله بعطية حدوثاً أو بقاء إلا وهو يحفظه على ما يريد وبمقدار ما يريـد من غير أن يمنعـه مانـع إذ منع المـانع ــ لــو فرض ـ إنما هو بإذن منه ومشية فليس منعاً له تعالى بل منعا منه وتحديدا لفعل منه بفعل آخر ، وما من سبب من الأسباب يفعل فعلاً إلا وله تعـالي أن يتصرف فيـه بما لا يـريده لأنه تعالى هو الذي ملكه الفعل بمشيته فله أن يمنعه منه أو من بعضه .

فالمراد بقوله : ﴿وهـو يجير ولا يجـار عليه﴾ أنـه يمنع السـوء عمن قصد بــه ولا يمنعه شيء إذا أراد شيئاً بسوء عما أراد .

ومعنى الآية قل لهؤلاء المنكرين للبعث : من الذي يختص بــه إيجاد كــل شيء بما له من الخواص والأثار وهو يحمي من استجار به ولا يحمي عنه شيء إذا أراد شيشاً بسوء ؟ إن كنتم تعلمون .

(١) يس : ٨٣ .

(٢) الزمر : ٦٢ .

سورة المؤمنون ـ آية ٨٩ ـ ٩١ ـ ٩١ ـ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٦١

قوله تعالى : ﴿سيقولون لله قل فأنى تسحرون﴾ قيل : إن المراد بالسحر أن يخيل الشيء للإنسان على خلاف ما هو عليه فهو من الاستعارة أو الكناية .

والمعنى: سيجيبونك أن الملكوت لله قل لهم تبكيتاً وتوبيخاً: فإلى متى يخيل لكم الحق باظلاً فإذا كان الملك المطلق لله سبحانه فله أن يوجد النشأة الآخرة ويعيد الأموات للحساب والجزاء بأمر يأمره وهو قوله: ﴿كن﴾ .

واعلم أن الاحتجاجات الثلاثة كما تثبت إمكان البعث كذلك تثبت تـوحده تعـالى في الربوبية فإن الملك الحقيقي لا يتخلف عن جواز التصرف، والمالـك المتصرف هو الربُّ .

قوله تعالى : ﴿ وَبِلِ أَتِينَاهُم بِالْحَقِ وَإِنْهُم لَكَاذَبُونَ ﴾ إضراب عن النفي المفهوم من الحجج التي أقيمت في الآيات السابقة ، والمعنى فإذا كانت الحجج المبنية تدل على البعث وهم معترفون بصحتها فليس ما وعدهم رسلنا باطلاً بل جئناهم بلسان الرسل بالحق وإنهم لكاذبون في دعواهم كذبهم ونفيهم للبعث .

قوله تعالى: ﴿ ما اتخذ الله من ولد وما كان معه من إله إذاً لـ ذهب كل إلـ بما خلق ولعـ لا بعضهم على بعض ﴾ الخ ، القـ ول بالـ ولد كـ ان شائعـ اً بين الوثنيين يعـ دّون الملائكة أو بعضهم وبعض الجن وبعض القـ ديسين من البشر أولاداً لله سبحانه وتبعهم النصارى في قـ ولهم : المسيح ابن الله ، وهـ ذا النوع من الـ ولادة والبنــ وق مبني على اشتمال الابن على شيء من حقيقة اللاهوت وجوهره وانفصاله منه بنوع من الاشتقـ اق فيكون المسمى بالابن إلها مولوداً من إله .

وأما البنوة الإدّعائية بالتبني وهو أخد ولد الغير ابناً لتشريف أو لغرض آخر فلا يوجب اشتمال الابن على شيء من حقيقة الأب كقول اليهود نحن أبناء الله وأحباؤه، وليس الولد بهذا المعنى مراداً لأن الكلام مسوق لنفي تعدّد الآلهة، ولا يستلزم هذا النوع من البنوة ألوهية وإن كان التسمي والتسمية بها ممنوعاً.

فالمراد باتخاذ الولد إيجاد شيء بنحو التبعّض والاشتقاق يكون مشتملًا بنحو على شيء من حقيقة الموجد لا تسمية شيء موجوداً بنا وولداً لغرض من الأغراض كما ذكره بعضهم .

والولد ـ كما عرفت ـ أخص مصداقاً عندهم من الإله فإن بعض آلهتهم ليس بولــد

عندهم فقوله : ﴿مَا اتْخَذَ الله مَن ولد وما كان معه مَن إله ﴾ تــرقٌ مَن نَفي الأخص إلى نَفي الأخص إلى نَفي الأجملتين زائدة للتأكيد .

وقوله: ﴿إِذاً لذهب كل إله بما خلق﴾ حجة على نفي التعدد ببيان محذوره إذ لا يتصور تعدد الآلهة إلا ببينونتها بوجه من الوجوه بحيث لا تتحد في معنى الوهيتها وربوبيتها ، ومعنى ربوبية الإله في شطر من الكون ونوع من أنواعه تفويض التدبير فيه إليه بحيث يستقل في أمره من غير أن يحتاج فيه إلى شيء غير نفسه حتى إلى من فوض إليه الأمر ، ومن البين أيضاً أن المتباينين لا يترشح منهما إلا أمران متباينان .

ولازم ذلك أن يستقل كل من الألهة بما يرجع إليه من نوع التدبير وتنقطع رابطة الاتحاد والاتصال بين أنواع التدابير الجارية في العالم كالنظام الجاري في العالم الإنساني عن الأنظمة الجارية في أنواع الحيوان والنبات والبر والبحر والسهل والجبل والأرض والسماء وغيرها وكل منها عن كل منها ، وقيه فساد السماوات والأرض وما فيهن ، ووحدة النظام الكوني والتئام أجزائه واتصال التدبير الجاري فيه يكذّبه .

وهذا هو المراد بقوله : ﴿إِذاً لذهب كل إله بما خلق﴾ أي انفصل بعض الألهة عن بعض بما يترشح منه من التدبير .

وقوله: ﴿ولعلا بعضهم على بعض﴾ محذور آخر لازم لتعدد الآلهة تتألف منه حجة أخرى على النفي ، بيانه أن التدابير الجارية في الكون مختلفة منها التدابير العرضية كالتدبيرين الجاريين في البر والبحر والتدبيرين الجاريين في الماء والنار ، ومنها التدابير الطولية التي تنقسم إلى تدبير عام كلي حاكم وتدبير خاص جزئي محكوم كتدبير العالم الأرضي وتدبير النبات الذي فيه ، وكتدبير العالم السماوي وتدبير كوكب من الأنواع من الأنواع .

فبعض التدبير وهو التدبير العام الكلي يعلو بعضاً بمعنى أنه بحيث لو انقطع عنه ما دونه بطل ما دونه لتقوّمه بما فوقه ، كما أنه لمو لم يكن هناك عالم أرضي أو التدبير الذي يجري فيه بالعموم لم يكن عالم إنساني ولا التدبير الذي يجري فيه بالخصوص .

ولازم ذلك أن يكون الإله الذي يرجع إليه نوع عال من التدبير عاليـــاً بالنسبــة إلى الإله الذي فوض إليه من التدبير ما هو دونه وأخصَّ منه وأخسَّ واستعلاء الإله على الإله محال .

اسورة المؤمنون ـ آية ٨٩ ـ ٩١ ـ ٠٠٠

محتاجاً في تمامه إلى غيره أو محدوداً والمحدودية تفضي إلى التركيب، وكل ذلك من لوازم الإمكان المنافي لوجـوب وجود الإلـه فيلزم الخلف ـكما قـرَّره المفسرون ـ فـإن الوثنيين لا يرون لألهتهم من دون الله وجوب الوجـود بل هي عنـدهم موجـودات ممكنة عالية فوِّض إليهم تدبير أمر ما دونها ، وهي مـربوبـة لله سبحانــه وأرباب لمــا دونها والله سبحانه رب الأرباب وإله الآلهة وهو الواجب الوجود بالذات وحده .

بل استحالة الاستعلاء إنما هو لاستلزامه بطلان استقلال المستعلى عليه في تـدبيره وتـأثيره إذ لا يجـامع تـوقف التدبيـر على الغير والحـاجة إليـه الاستقلال فيكـون السافل منها مستمداً في تأثيره محتاجاً فيه إلى العالي فيكون سبباً من الأسباب التي يتوسل بها إلى تدبير ما دونه لا إلهاً مستقلًا بالتأثير دونه فيكون ما فرض إلهاً غير إلـه بل سبباً يدبّر به الأمر هذا خلف .

هذا ما يعطيه التدبُّر في الآية ، ولِلمفسرين في تقرير حجة الآية مسالك مختلفة يبتني جميعها على استلزام تعدد الألهة أمورأ تستلزم إمكانها وتنافي كونها واجبة الـوجود فيلزم الخلف ، والقـوم لا يقولـون في شيء من آلهتهم من دون الله بوجـوب الوجـود ، وقد أفرط بعضهم فقرر الآية بوجوده مؤلفة من مقدمات لا إشارة في الآيــَة إلى جلَّها ولا إيهام ، وفرَّط آخرون فصرَّحوا بأن الملازمة المذكورة في الآية عادية لا عقلية ، والدليل إقناعي لا قطعي .

ثم لا يشتبهن عليك أمر قوله : ﴿لـذهب كل إلـه بما خلق﴾ حيث نسب الخلقـة إليها وقد تقدم أنهم قائلون بإله التدبير دون الإيجاد وذلك لأن بعض الخلق من التـدبير فإن خلق جزئي من الجزئيات مما يتمّ بوجـوده النظام الكلي من التـدبير بـالنسبة إلى النظام الجاري فالخلق بمعنى الفعل والتدبير مختلطان وقد نسب الخلق إلى أعمالنا كما في قوله : ﴿وَاللَّهُ خَلَقَكُم وَمَا تَعْمَلُونَ﴾(١) ، وقوله : ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفَلْكُ وَالْأَنْعِنَام ما تركبون﴾<sup>(٢)</sup> .

فالقوم يرون أن كلاً من الألهة خالق لما دونه أي فاعل لــه كما يفعــل الواحــد منا أفعاله ، وأما إعطاء الوجود للأشياء فمما يختص بالله سبحانه وحده لا يرتاب فيه مـوحّد

<sup>(</sup>١) الصافات : ٩٦ .

ج چ ج میں بار کی در کی میں بات کی جائز کی ہے کہ کا انہ کی تعلیم کے اللہ میں جائز کی اللہ کی جائز کی میں کا اللہ کا اللہ کی تعلیم کی میں کا اللہ کی کہ کے دور کی کے دور کے دور کی کے دور کی کے دور کے دور کے دور کے دور کی کے دور کے

ولا وثني إلا بعض من لم يفرق بين الفعل والإيجاد من المتكلمين .

وقد ختم الآية بالتنزيه بقوله : ﴿سبحان الله عما يصفون﴾ .

قوله تعالى: ﴿عالم الغيب والشهادة فتعالى عما يشركون﴾ صفة لاسم الجلالة في قوله: ﴿سبحان الله عما يصفون﴾ وتأخيرها للدلالة على علمه بتنزهه عن وصفهم إياه بالشركة \_على ما يعطيه السياق \_ فيكون في معنى قوله: ﴿قَلَ أَتَنَبُونَ الله بما لا يعلم في السماوات ولا في الأرض سبحانه وتعالى عما يشركون﴾(١)

ويرجع في الحقيقة إلى الاحتجاج على نفي الشركاء بشهادته تعالى أنه لا يعلم لنفسه شريكاً كما أن قوله : ﴿شهد الله أنه لا إله إلا هو﴾(١) احتجاج بالشهادة على نفي أصل الوجود .

وقيل : إنه برهان آخر راجع إلى إثبات العلوّ أو لزوم الجهل الذي هو نقص وضد العلوّ لأن المتعددين لا سبيل لهما إلى أن يعلم كل واحد حقيقة الأخر كعلم ذلك الآخر بنفسه بالضرورة وهو نوع جهل وقصور . انتهى .

وفيه أن ذلك كسائر ما قرروه من البراهين ينفي تعدَّد الإلمه الـواجب الـوجـود بالذات ، والوثنيون لا يلتزمون في آلهتهم من دون الله بذلك . على أن بعض مقـدمات ما قرر من الدليل ممنوع .

وقوله : ﴿فتعالى عما يشركون﴾ تفريع على جميع ما تقدم من الحجج على نفي الشركاء .

قول عنالى: وقل رب إما تريئي ما يوعدون رب فلا تجعلني في القوم الطالمين لها فرغ من نقل ما تفوه الم الشرك بالله وإنكار البعث والاستهزاء بالرسل وأقام الحجج على إثبات حقيتها رجع إلى ما تقدم من تهديدهم بالعذاب فأمر نبيه من أن يسأله أن ينجيه من العذاب الذي أوعدهم به إن أراه ذلك العذاب.

فقوله : ﴿ قُلَ رَبِ إِمَا تَرِينِي مَا يَسُوعِدُونَ ﴾ أمر بالبدعاء والاستغاثة ، وتكرار «رَبِ» لتأكيد التضرع وما في قوله : ﴿ إِمَا تَرِينِي ﴾ زائدة وهي المصححة لدخول نون التأكيد على الشرط وأصله : إن ترني . وفي قوله : ﴿ مَا يُوعِدُونَ ﴾ دلالة على أن

ا) يونس : ۱۸ . (۲) آل عمران : ۱۸ .

بعض ما تقدم في السورة من الإيعاد بالعذاب إيعاد بعذاب دنيوي . وما في قوله : ورب فلا تجعلني في القوم الظالمين من الكون فيهم كناية عن شمول عذابهم له .

قوله تعالى : ﴿وإنا على أن تريك ما نعدهم لقادرون﴾ تطييب لنفس النبي المناه بقدرة ربه على أن يكشف عنه بإراءته ما يعدهم من العذاب ، ولعل المراد به ما عذبهم الله به يوم بدر وقد أراه الله ذلك وأراه المؤمنين وشفى به غليل صدورهم .

قوله تعالى: ﴿ ادفع بالتي هي أحسن السيئة نحن أعلم بما يصفون ﴾ أي ادفع السيئة التي تتوجه إليك منهم بالحسنة واختر للدفع من الحسنات أحسنها ، وهو دفع السيئة بالحسنة التي هي أحسن مثل أنه لو أساءوا إليك بالإيذاء أحسن إليهم بغاية ما استطعت من الإحسان ثم ببعض الإحسان في الجملة ولو لم يسعك ذلك فبالصفح عنهم .

وقوله : ﴿ وَنَحَنَ أَعَلَمُ بِمَا يَصَفُونَ ﴾ نـوع تسلية للنبي سَلَوْتُ أَنْ لَا يَسَوءُنَّهُ مَا يَلِقَاهُ وَلا يَحْزَنُهُ مَا يَصَفُونَ . يَلِقَاهُ وَلا يَحْزَنُهُ مَا يَصَفُونَ .

قوله تعالى: ﴿ وقل ربّ أعوذ بك من همزات الشياطين وأعوذ بك ربّ أن يحضرون ﴾ ، قال في مجمع البيان: الهمزة شدة الدفع ، ومنه الهمزة للحرف الذي يخرج من أقصى الحلق باعتماد شديد ودفع ، وهمزة الشيطان دفعه بالإغواء إلى المعاصي انتهى . وفي تفسير القمي عنه على الله ما يقع في قلبك من وسوسة الشياطين .

وفي الآيتين أمره مُطِّنَاتُ أن يستعيذ بربه من إغواء الشياطين ومن أن يحضروه ، وفيه إيهام إلى أن ما ابتلي به المشركون من الشرك والتكذيب من همـزات الشياطين وإحاطتهم بهم بالحضور .

حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُـونِ (٩٩) لَعَلِّي أَعْمَلُ صَالِحاً فِيمَا تَرَكْتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ بَرْزَخٌ

إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ (١٠٠) فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّورِ فَلَا أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلاَ يَتَسَاءَلُونَ (١٠١) فَمَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ فَأُولٰئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (١٠٢) وَمَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ فَأُولَٰئِكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ فِي جَهَنَّمَ خَالِدُونَ (١٠٣) تَلْفَحُ وُجُوهَهُمُ النَّارُ وَهُمْ فِيهَا كَالِحُونَ (١٠٤) أَلَمْ تَكُنْ آيَاتِي تُتَّلَىٰ عَلَيْكُمْ فَكُنْتُمْ بِهَا تَكَذَبُونَ (١٠٥) قَالُوا رَبُّنَا غَلَبَتْ عَلَيْنَا شِقْـوَيُّنَا وَكُنِّا قَوْماً ضَالِّينَ (١٠٦) رَبُّنَا أُخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ (١٠٧) قَالَ آخْسَؤًا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُونِ (١٠٨) إِنَّهُ كَانَ فَريقٌ مِنْ عِبَادِي يَقُـولُونَ رَبُّنَا آمَنَّا فَآغْفِرُ لَنَا وَآرْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ السرَّاحِمِينَ (١٠٩) فَ آتَّخَذْتُمُ وهُمْ سِخْ رِيًا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْ رِي وَكُنْتُمْ مِنْهُمْ تَضْحَكُونَ (١١٠) إِنِّي جَزَيْتُهُمُ ٱلْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ ٱلْفَائِزُونَ (١١١) قَالَ كُمْ لَبِثْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ (١١٢) قَالُوا لَبِثْنَا يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْم فَآسْئُلِ آلْعَادِّينَ (١١٣) قَالَ إِنْ لَبِثْتُمْ إِلاَّ قَلِيلًا لَوْ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ (١١٤) أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَثًا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ (١١٥) فَتَعَالَى اللَّهُ ٱلْمَلِكُ ٱلْحَقُّ لَا إِلَـهَ إِلَّا هُ وَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْكَرِيمِ (١١٦) وَمَنْ يَـدْعُ مَـعَ اللهِ إِلَّهَا آخَـرَ لَا بُرْهَانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّمَا حِسَابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلْكَافِرُونَ (١١٧) وَقُلْ رَبِّ آغْفِرْ وَآرْحَمْ وَأَنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِينَ (١١٨) .

الآيات تفصّل القول في عذاب الآخرة التي أوعـدهم الله بهـا في طي الآيـات السابقة وهو من يوم الموت إلى يوم البعث ثم إلى الأبد، وتذكـر أن الحياة الـدنيا التي

غرَّتهم وصرفتهم عن الآخرة قليلة لوكانوا يعلمون . ثم تختم السورة بأمره على أن تساله ما حكاه عن عباده المؤمنين الفائزين في الآخرة ﴿ ربِّ اغضر وارحم وأنت خير الراحمين ﴾ وقد افتتحت السورة بأنهم مفلحون وارثون للجنة .

قوله تعالى: ﴿حتى إذا جاء أحدهم الموت قال ربّ ارجعون﴾ «حتى» متعلق بما تقدم من وصفهم له تعالى بما هو منزّه منه وشركهم به ، والآيات المتخللة اعتراض في الكلام أي لا يزالون يشركون به ويصفونه بما هو منزّه منه وهم مغترّون بما نمدهم به من مال وبنين حتى إذا جاء أحدهم الموت .

وقوله : ﴿قال ربِّ ارجعون﴾ الظاهر أن الخطاب للملائكة المتصدّين لقبض روحه و «ربِّ» استغاثـة معترضـة بحذف حـرف النداء والمعنى قـال ـ وهـو يستغيث بربه ـ ارجعون .

وقيل : إن الخطاب للرب تعالى والجمع للتعظيم كقول امرأة فرعون له على ما حكاه الله : ﴿قُرَّة عَينَ لَي وَلَكَ لَا تَقْتَلُوهُ ﴾

وقيل : هو من جمع الفعل ويفيد تعدد الخطاب ، والمعنى ربُّ ارجعني ارجعني ارجعني ارجعني كما قيل في قوله :

قف انك من ذكرى حبيب ومنزل بسقط اللوى بين السدخول وحسومل أي قف قف نبك .

وفي الوجهين أن الجمع للتعظيم إن صحَّ ثبوته في اللغة العربية فهو شاذ لا يحمل عليه كلامه تعانى ، وأشذُ منه جمع الفعل بالمعنى الذي ذكر .

قوله تعالى: ﴿لعلّي أعمل صالحاً فيما تركت كلا إنها كلمة هو قائلها﴾ «لعلّ للترجّي وهو رجاء تعلقوا به بمعاينة العذاب المشرف عليهم كما ربما ذكروا الرجوع بوعد العمل الصالح كقولهم: ﴿فأرجعنا نعمل صالحاً ﴾ (١) ، وربما ذكروه بلفظ التمني كقولهم: ﴿يا ليتنا نردٌ ولا نكذب بآيات ربنا ﴾ (٢) .

وقوله : ﴿ أعمل صالحاً فيما تركت ﴾ أي أعمل عملًا صالحاً فيما تركت من المال بإنفاقه في البرّ والإحسان وكل ما فيه رضى الله سبحانه .

السجدة: ۱۲ .
 الأنعام: ۲۷ .

وقيل: المراد بما تركت الدنيا التي تـركها بـالموت والعمـل الصالـح أعم من العبادات المالية وغيرها من صلاة وصـوم وحج ونحـوها، وهـو حسن غير أن الأول هـو الأظهر.

وقوله: ﴿كلا إنها كلمة هو قائلها﴾ أي لا يرجع إلى الدنيا إن هذه الكلمة ﴿ارجعوني لعلّي أعمل صالحاً فيما تركت﴾ كلمة هو قائلها أي لا أثر لها إلا أنها كلمة هو قائلها ، فهو كناية عن عدم إجابة مسألته .

قوله تعالى : ﴿ومن ورائهم برزخ إلى يوم يبعثون﴾ البرزخ هو الحاجز بين الشيئين كما في قوله : ﴿بينهما برزخ لا يبغيان﴾(١) ، والمراد بكونه وراءهم كونه أمامهم محيطاً بهم وسمّي وراءهم بعناية أنه يطلبهم كما أن مستقبل الزمان أمام الإنسان ويقال : وراءك يوم كذا بعناية أن الزمان يطلب الإنسان ليمرّ عليه وهذا معنى قول بعضهم : إن في دوراء معنى الإحاطة ، قال تعالى : ﴿وكان وراءهم ملك يأخذ كل سفينة غصباً ﴾(٢) .

والمراد بهذا البرزخ عالم القبر وهو عالم المثال الذي يعيش فيه الإنسان بعد موته إلى قيام الساعة على ما يعطيه السياق وتدل عليه آيات أخر وتكاثرت فيه الروايات من طرق الشيعة عن النبي عَشَانِهُ وائمة أهل البيت عليهم السلام وكذا من طرق أهل السنة ، وقد تقدم البحث عنه في الجزء الأول من الكتاب .

وقيل: المراد بالآية أن بينهم وبين الدنيا حاجزاً يمنعهم من الرجوع إليها إلى يوم القيامة ومعلوم أن لا رجوع بعد القيامة ففيه تأكيد لعدم رجوعهم وإياس لهم من الرجوع إليها من أصله.

وفيه أن ظاهر السياق الدلالة على استقرار الحاجز بين الدنيا وبين يوم يبعثون لا بينهم وبين الرجوع إلى الدنيا ، ولو كان المراد أن الموت حاجز بينهم وبين الرجوع إلى الدنيا لغى التقييد بقوله : ﴿ إلى يوم يبعثون ﴾ لا لدلالته من طريق المفهوم على رجوعهم بعد البعث إلى الدنيا ولا رجوع بعد البعث بل للغوية أصل التقييد وإن فرض أنهم كانوا يعلمون من الخارج أو من آيات سابقة أن لا رجوع بعد القيامة .

الرحمان : ۲۰ . (۲) الكهف : ۷۹ .

على أن قولهم : إنه تأكيد لعدم الرجوع بإيئاسهم من الرجوع مطلقاً مع قولهم بأن عدم الرجوع بعد القيامة معلوم من خارج كالمتهافتين بل يرجع المعنى إلى تأكيد نفي الرجوع مطلقاً المفهوم من «كلا» بنفي الرجوع الموقت المحدود بقوله : ﴿إلَى يوم يبعثون﴾ فافهمه .

قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا نَفَحُ فِي الصور فلا أنساب بينهم يـومئذ ولا يتساءلون ﴾ المراد به النفخة الثانية التي تحيا فيها الأموات دون النفخة الأولى التي تموت فيها الأحياء كما قاله بعضهم لكون ما يترتب عليها من انتفاء الأنساب والتساؤل وثقل الميزان وخفته إلى غير ذلك من آثار النفخة الثانية .

وقوله: ﴿ وَلَا أنسابِ بِينهم ﴾ نفي لأثار الأنساب بنفي أصلها فإن الذي يستوجب حفظ الأنساب واعتبارها هي الحوائج الدنيوية التي تدعو الإنسان إلى الحياة الاجتماعية التي تبتني على تكون البيت ، والمجتمع المنزلي يستعقب التعارف والتعاطف وأقسام التعاون والتعاضد وسائر الأسباب التي تدوم بها العيشة الدنيوية ويوم القيامة ظرف جزاء الأعمال وسقوط الأسباب التي منها الأعمال فلا موطن فيه للأسباب الدنيوية التي منها الأنساب بلوازمها وخواصها وآثارها .

وقوله: ﴿ولا يتساءلون﴾ ذكر لأظهر آثار الأنساب، وهو التساؤل بين المنتسبين بسؤال بعضهم عن حال بعض، للإعانة والاستعانة في الحوائج لجلب المنافع ودفع المضارّ.

ولا ينافي الآية ما وقع في مواضع أخر من قوله تعالى : ﴿وأقبل بعضهم على بعض يتساءلون﴾(١) ، فإنه حكاية تساؤل أهل الجنة بعد دخولها وتساؤل أهل النار بعد دخولها وهذه الآية تنفي التساؤل في ظرف الحساب والقضاء .

قوله تعالى : ﴿ فَمَن ثَقَلَت مُوازِينَه فَأُولِئُكُ هُمُ الْمَفَلَحُونَ ﴾ إلى آخر الآيتين . الموازين جمع الميزان أو جمع الموزون وهو العمل الذي يوزن يومشذ ، وقد تقدم الكلام في معنى الميزان وثقله وخفته في تفسير سورة الأعراف .

قوله تعالى : ﴿تلفح وجوههم النار وهم فيها كالحون﴾ قال في المجمع : اللفح والنفح بمعنى إلا أن اللفح أشد تاثيراً وأعظم من النفح ، وهو ضرب من

<sup>(</sup>١) الصافات : ٢٧ .

السموم للوجه والنفح ضرب الـريح الـوجه ، والكلوح تقلص الشفتين عن الأسنــان حتى تبدو الأسنان . انتهى .

والمعنى : يصيب وجــوههم لهب النار حتى تتقلص شفــاههم وتنكشف عن أسنانهم كالرؤوس المشوية .

قوله تعالى : ﴿ أَلَم تَكُنَ آيَاتِي تَتَلَى عَلَيْكُم ﴾ النح أي يقال لهم : ألم تكن آياتي تتلى عليكم النح أي يقال لهم : ألم تكن آياتي تتلى عليكم فكنتم بها تكذبون .

قوله تعالى: ﴿قالُوا رَبّنا عُلَبْتَ عَلَيْنَا شَقُوتَنَا وَكُنَا قُـوماً صَالِينَ﴾ الشقوة والشقاوة والشقاء خلاف السعادة، وسعادة الشيء ما يختص به من الخير، وشقاوته فقد ذلك وإن شئت فقل: ما يختص به من الشر.

وقوله: ﴿غلبت علينا شقوتنا﴾ أي قهرنا واستولت علينا شقوتنا ، وفي إضافة الشقوة إلى أنفسهم تلويح إلى أن لهم صنعاً في شقوتهم من جهة اكتسابهم ذلك بسوء اختيارهم ، والدليل عليه قولهم بعد: ﴿وبنا أخرجنا منها فإن عدنا فإنا ظالمون﴾ إذ هو وعد منهم بالحسنات ولو لم يكن لها ارتباط باكتسابهم الاختياري لم يكن للوعد معنى لكون حالهم بعد الخروج مساوية لما قبل الخروج .

وقد عدوا أنفسهم مغلوبة للشقوة فقد أخذوها ساذجة في ذواتها صالحة للحوق السعادة والشقاوة غير أن الشقوة غلبت فأشغلت المحل وكانت الشقوة شقوة أنفسهم أي شقوة لازمة لسوء اختيارهم وسيآت أعمالهم لأنهم فرضوا أنفسهم خالية عن السعادة والشقوة لذاتها فانتساب الشقوة إلى أنفسهم وارتباطها بها إنما هي من جهة سوء اختيارهم وسيئات أعمالهم.

وبالجملة هو اعتراف منهم بتمام الحجة ولحوق الشقوة على ما يشهد به وقوع الآية بعد قوله : ﴿ أَلُم تَكُنَ آيَاتِي تَتَلَى عَلَيْكُم ﴾ الخ .

ثم عقبوا قولهم: ﴿ علينا شقوتنا ﴾ بقولهم: ﴿ وكنا قوماً ضالين ﴾ تأكيداً لاعترافهم ، وإنما اعترفوا بالذنب ليتوسلوا به إلى التخلص من العذاب والرجوع إلى الدنيا لكسب السعادة فقد شاهدوا في الدنيا أن اعتراف العاصي المتمرد بذنبه وظلمه توبة منه مطهرة له تنجيه من تبعة الذنب وهم يعلمون أن اليوم يوم جزاء لا يوم عمل والتوبة والاعتراف بالذنب من الأعمال لكن ذلك من قبيل ظهور الملكات كما أنهم

سورة المؤمنون ـ آية ١٠٥ ـ ١١٠ . . .

يكـذبون يــومئذ وينكــرون أشياء مــع ظهور الحق ومعــاينتــه لاستقــرار ملكــة الكــذب والإنكار في نفوسهم ، قال تعالى : ﴿يوم يبعثهم الله جميعاً فيحلفون لـه كما يحلفون لكم 🇨 (١) . وقال : ﴿ثم قيـل لهم أين ما كنتم تشـركون من دون الله قـالوا ضَلُوا عنا بل لم نكن ندعو من قبل شيئاً **﴾**(٢) .

قوله تعالى : ﴿ رَبُّنَا أَخْرَجُنَا مُنِّهَا فَإِنْ عَدْنَا فَإِنَّا ظَالُمُونَ ﴾ سؤال منهم للرجوع إلى الدنيا على ما تدل عليه آيات أخر فهو من قبيـل طلب المسبّب بطلب سببه ، ومرادهم أن يعملوا صالحاً بعد ما تابوا بالاعتراف المذكور فيكونوا بذلك ممن تاب وعمل صالحا .

قوله تعالى : ﴿قالُوا اخستُوا فيها ولا تكلُّمُونَ ﴾ قال الراغب : خسأت الكلب فخسأ أي زجرته مستهيناً به فانـزجر وذلـك إذا قلت له : اخسـاً انتهى . ففي الكلام استعارة بالكناية ، والمراد زجرهم بالتباعد وقطع الكلام .

قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ كَانَ فُرِيقَ مَنْ عَبَادَى يَقُولُونَ رَبُّنَا آمَنَا فَاغْضُرُ لَنَا وَارْحَمْنَا وأنت خير الراحمين، هؤلاء هم المؤمنون في الدنيا وكان إيمانهم توبة ورجوعاً إلى الله كما سماه الله في كلامه توبة ، وكان سؤالهم شمول الرحمة ـ وهي الرحمة الخاصة بالمؤمنين البتة ـ سؤالا منهم أن يـوفقهم للسعادة فيعملوا صـالحا فيـدخلوا الجنة ، وقد توسلوا إليه باسمه خير الراحمين .

فكان ما قاله المؤمنون في الدنيا معناه التوبة وسؤال الفوز بالسعادة وذلك عين ما قاله هؤلاء مما معناه التوبة وسؤال الفوز بالسعادة وإنما الفرق بينهما من حيث الموقف .

قوله تعالى : ﴿ فَاتَخَذَتُمُوهُم سَخَرِياً حَتَّى أَنْسُوكُم ذَكُرِي وَكُنْتُم مِنْهُمُ تضحكون، ضمائر الخطاب للكفار وضمائر الغيبة للمؤمنين ، والسياق يشهد أن المراد من «ذكري» قول المؤمنين : ﴿رَبُّنَا آمَنَا فَاغْفُرُ لَنَا وَارْحَمْنَا﴾ الُّخ ، وهـو معنى قول الكفار في النار .

وقوله: ﴿ حتى أنسوكم ذكري ﴾ أي أنسى اشتغالكم بسخرية المؤمنين والضحك منهم ذكري ، ففي نسبة الإنساء إلى المؤمنين دون سخريتهم إشارة إلى

<sup>(</sup>١) المجادلة : ١٨ . (٢) المؤمن : ٧٤ .

أنه لم يكن للمؤمنين عندهم شأن من الشؤون إلا أن يتخذوهم سخرياً .

قوله تعالى : ﴿إنَّي جزيتهم اليوم بما صبروا أنهم هم الفائزون﴾ المراد باليوم يسوم الجزاء ، ومتعلق الصبر معلوم من السياق محذوف لـلإيجـاز أي صبروا على ذكري مع سخريتكم منهم لأجله ، وقوله : ﴿أنهم هم الفائزون﴾ مسوق للحصر أي هم الفائزون دونكم .

وهذه الآيات الأربع ﴿قال اخسئوا﴾ إلى قوله ﴿هم الفائزون﴾ إيآس قطعي للكفار من الفوز بسبب ما تعلقوا به من الاعتراف بالذنب وسؤال الرجوع إلى الدنيا ومحصّلها أن اقنطوا مما تطلبونه بهذا القول وهو الاعتراف والسؤال فإنه عمل إنما كان ينفع في دار العمل وهي الدنيا ، وقد كان المؤمنون من عبادي يتخذونه وسيلة إلى الفوز وكنتم تسخرون وتضحكون منهم حتى تركتموه وبدَّلتموه من سخريتهم حتى إذا كان اليوم وهو يوم جزاء لا يوم عمل فازوا بجزاء ما عملوا يوم العمل وبقيتم صفر الأكف تريدون أن تتوسلوا بالعمل اليوم وهو يوم الجزاء دون العمل .

قوله تعالى: ﴿قال كم لبثتم في الأرض عدد سنين﴾ مما يسأل الله الناس عنه يوم القيامة مدة لبثهم في الأرض وقد ذكر في مواضع من كلامه والمراد به السؤال عن مدة لبثهم في القبور كما يدل عليه قوله تعالى: ﴿ويوم تقوم الساعة يقسم المجرمون ما لبثوا غير ساعة﴾(١) ، وقوله : ﴿كأنهم يوم يرون ما يوعدون لم يلبثوا إلا ساعة من نهار﴾(٢) وغيرهما من الآيات ، فلا محل لقول بعضهم : إن المراد به المكث في الدنيا ، واحتمال بعضهم أنه مجموع اللبث في الدنيا والبرزخ .

قوله تعالى : ﴿قالوا لبثنا يوماً أو بعض يوم فاسأل العادين﴾ ظاهر السياق أن المراد باليوم هو الواحد من أيام الدنيا وقد استقلوا اللبث في الأرض حينما قايسوه بالبقاء الأبدي الذي يلوح لهم يوم القيامة ويعاينونه .

ويؤيده ما وقع في موضع آخر من تقديرهم ذلك بالساعة ، وفي موضع آخر بعشية أو ضحاها .

وقـوله : ﴿فَاسَأَلُ الْعَادِينَ﴾ أي نحن لا نحسن إحصاءهـا فاسـأل الذين يعـدّونه وفسر بالملائكة العادين للأيام وليس ببعيد .

(١) الروم : ٥٥ . (٢) الأحقاف : ٣٥ .

قوله تعالى : ﴿قَالَ إِنْ لَبُتُمَ إِلَا قَلِيلًا لُو أَنْكُمَ كُنْتُمَ تَعْلَمُونَ ﴾ القائل هو الله سبحانه ، وفي الكلام تصديق لهم في استقلالهم المكث في القبور وفيه توطئة لما يلحق به من قوله : ﴿لُو أَنْكُم كُنْتُم تَعْلَمُونَ ﴾ بما فيه من التمني .

والمعنى: قال الله: الأمركما قلتم فما مكثتم إلا قليلًا فليتكم كنتم تعلمون في المدنيا أنكم لا تلبشون في قبوركم إلا قليلًا ثم تبعثون حتى لا تنكروا البعث ولم تبتلوا بهذا العذاب الخالد، والتمني في كلامه تعالى كالترجي راجع إلى المخاطب أو المقام.

وجعل بعضهم «لو» في الآية شرطية والجملة شرطاً محذوف الجزاء وتكلف في تصحيح الكلام بما لا يرتضيه الذوق السليم وهو بعيد عن السياق كما هـو ظاهـر وأبعد منه جعل «لو» وصلية مع أن «لو» الوصلية لا تجيء بغير واو العطف.

قوله تعالى: ﴿ أَفْحَسَبُتُم أَنْمَا خَلَقْنَاكُمُ عَبْثاً ﴾ إلى قوله ﴿ رَبِ الْعَرْشُ الْكُرِيمِ ﴾ بعد ما بين ما سيستقبلهم من أحوال الموت ثم اللبث في البرزخ ثم البعث بما فيه من الحساب والجزاء وبخهم على حسبانهم أنهم لا يبعثون فإن فيه جرأة على الله بنسبة العبث إليه ثم أشار إلى برهان العبث .

فقوله : ﴿ أَفْحَسَبُتُم ﴾ النّج ، معناه فإذا كان الأمر على ما أخبرناكم من تحسركم عند معاينة الموت ثم اللبث في القبور ثم البعث فالحساب والجزاء فهل تظنون إنما خلقناكم عبثاً تحيون وتموتون من غير غاية باقية في خلقكم وأنكم إلينا لا ترجعون ؟

وقوله: ﴿ فتعالى الله الملك الحق لا إله إلا هو رب العرش الكريم ﴾ إشارة إلى برهان يثبت البعث ويدفع قولهم بالنفي ، في صورة التنزيه ، فإنه تعالى وصف نفسه في كلمة التنزيه بالأوصاف الأربعة : أنه ملك وأنه حق وأنه لا إله إلا هو وأنه رب العرش الكريم .

فله أن يحكم بما شاء من بدء وعود وحياة وموت ورزق نافذاً حكمه ماضياً أمره لملكه ، وما يصدر عنه من حكم فإنه لا يكون إلا حقاً فإنه حق ولا يصدر عن الحق بما هو حق إلا حق دون أن يكون عبثاً باطلاً ثم لما أمكن أن يتصور أن معه مصدر حكم آخر يحكم بما يبطل به حكمه وصفه بأنه لا إله - أي لا معبود - إلا هو ، والإله معبود لربوبيته فإذا لا إله غيره فهو رب العرش الكريم - عرش العالم - الذي هو مجتمع أزمة الأمور ومنه يصدر الأحكام والأوامر الجارية فيه .

فتلخص أنه هو المذي يصدر عنه كل حكم ويـوجد منـه كل شيء ولا يحكم إلا بحق ولا يفعل إلا حقاً فللأشياء رجوع إليه وبقاء به وإلا لكانت عبثاً باطلة ولا عبث في الخلق ولا باطل في الصنع .

والدليل على اتصافه بالأوصاف الأربعة كونه تعالى هو الله الموجود لذاته الموجــد لغيره .

قوله تعالى : ﴿ومن يدع مع الله إلها آخر لا برهان له به فإنما حسابه عند ربه إنه لا يفلح الكافرون ، المراد من دعاء إله آخر مع الله دعاؤه مع وجوده تعالى لا دعاؤه تعالى ودعاء إله آخر معا فإن المشركين جلّهم أو كلهم لا يدعون الله تعالى وإنما يدعون ما أثبتوه من الشركاء ، ويمكن أن يكون المراد بالدعاء الإثبات فإن إثبات إله آخر لا ينفك عن دعائه .

وقوله : ﴿لا برهان له به﴾ قيد توضيحي لإله آخر إذ لا إله آخر يكون به برهان بل البرهان قائم على نفي الإله الآخر مطلقاً .

وقوله: ﴿ فَإِنَمَا حَسَابِهِ عَنْدُ رَبِهِ ﴾ كلمة تهديد وفيه قصر حسابه بكونه عند ربه لا يداخله أحد فيما اقتضاه حسابه من جزاء \_ وهو النار كما صرَّحت به الآيات السابقة ـ فيإنه يصيبه لا محالة ، ومرجعه إلى نفي الشفعاء والإياس من أسباب النجاة وتمَّمه بقوله: ﴿ إِنّه لا يفلح الكافرون ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وقل ربِّ اغفر وارحم وأنت خير الراحمين ﴿ خاتمة السورة وقد أمر فيها النبي مُشِنَاتُ أن يقول ما حكاه عن عباده المؤمنين أنهم يقولونه في الدنيا وأن جزاء ذلك هو الفوزيوم القيامة : ﴿إنه كان فريق من عبادي يقولون ﴾ الخ(١) .

وبذلك يختتم الكلام بما افتتح به في أول السورة : ﴿قد أَفلَح الْمُؤْمَنُـون﴾ وقد تقدم الكلام في معنى الآية .

## ( **بحث** روائی )

في الكافي بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله مَنْ اللهُ مَنْ منع قيـراطـاً من الزكاة فليس بمؤمن ولا مسلم ، وهو قوله تعالى : ﴿ رَبِ ارْجَعُونَ لَعَلَي أَعْمَلُ صَالَحًا ۖ فَيَمَا تَرَكَتَ ﴾ .

۱) المؤمنون : ۱۱۹، ۱۱۱ .

أقسول : وروي هـذا المعنى بـطرق أخسر غيـرهـا عنــه مَثِلَثُهُهِ وعن النبي مَثِلُونَكُمْ والمراد به انطباق الآية على مانع الزكاة لا نزولها فيه .

وفي تفسير القمي : قولمه عز وجل : ﴿وَمِن وَرَائِهُمْ بَرَزَحُ إِلَى يَـوْمُ يَبِعَثُونَ﴾ قال : البرزخ هو أمر بين أمرين وهو الثواب والعقاب بين الدنيا والآخرة ، وهو قـول الصادق سَلْنَكُمْ : وَاللهُ مَا أَخَافُ عَلَيْكُمْ إِلاّ البرزخ وأما إذا صار الأمر إلينا فنحن أولى بكم .

أقول : وروى الذيل في الكافي بإسناده عن عمر بن يزيد عنه مَنْشَخَهِ .

وفيه قال علمي بن الحسين مُثِلِثُكِهُ : إن القبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النار .

وفي الكافي بإسناده عن أبي ولاد الحنّاط عن أبي عبد الله مَشْظَةِ قال : قلت له : جعلت فداك يروون أن أرواح المؤمنين في حواصل طيور خضر حول العرش . فقال : لا . المؤمن أكرم على الله من أن يجعل روحه في حوصلة طير لكن في أبدان كأبدانهم .

وفيه بإسناده عن أبي بصير قـال أبـو عبـد الله طَنْكُ. إن أرواح المؤمنين لفي شجرة من الجنة يأكلون من طعامها ويشربون من شرابها ويقولون : ربنا أقم السـاعة لنا ، وأنجز لنا ما وعدتنا ، وألحق آخرنا بأولنا .

وفيه بإسناده أيضاً عن أبي بصير عن أبي عبد الله مَلِنظِهِ قال : إن الأرواح في صفة الأجساد في شجرة في الجنة تتعارف وتتساءل فإذا قدمت الروح على الأرواح تقول : دعوها فإنها قد أقبلت من هول عظيم ثم يسألونها ما فعل فلان ؟ وما فعل فلان ؟ فإن قالت لهم : قد هلك ، قالوا : قد هوى قد هوى .

أقسول : أخبار البوزخ وتفاصيل ما يجري على المؤمنين وغيرهم فيه كثيرة متواترة ، وقد مرَّ شطر منها في أبحاث متفرقة مما تقدم .

في مجمع البيان وقال النبي مُ<mark>سَلَّنَهُمْ</mark>: كل حسب ونسب منقطع يوم القيامة إلا حسبي ونسبي .

أقول: كأن الرواية من طريق الجماعة ، وقد رواها في الدر المنثور عن عدة من أصحاب الجوامع عن المسوَّر بن مخرمة عن النبي من المناه ولفظها: أن الأنساب تنقطع يوم القيامة غير نسبي وسببي وصهري ، وعن عدة منهم عن عمر بن الخطاب عنه مناه ولفظها: كل سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلا سببي ونسبي وعن ابن عساكر عن ابن عمر عنه من الفظها: كل نسب وصهر ينقطع يوم القيامة إلا نسبي وصهري .

وفي المناقب في حديث طاوس عن زين العابدين منافظة : خلق الله الجنة لمن أطاع وأحسن ولو كان عبداً حبشياً ، وخلق النار لمن عصاه ولو كان ولداً قرشياً أما سمعت قول الله تعالى : ﴿ فَإِذَا نَفْخُ فِي الصور فلا أنساب بينهم ولا يتساءلون ﴾ والله لا ينفعك غداً إلا تقدمة تقدمها من عمل صالح .

أقول: سياق الآية كالأبي عن التخصيص ولعل من آثار نسبه مُثَلَّةُ أَنْ يُوفَقُ ذريته من صالح العمل بما ينتفع به يوم القيامة .

وفي تفسيـر القمي وقولـه عز وجـل : ﴿تلفـح وجـوههم النــار﴾ قــال : تلهب عليهم فتحرقهم ﴿وهم فيها كالحون﴾ أي مفتوحي الفم متربدي الوجوه .

وفي التوحيد بـإسناده عن أبي بصيـر عن أبي عبـد الله عَلِمُنَافِهُ في قــول الله عــز وجل : ﴿ رَبّنا غلبت علينا شقوتنا﴾ قال : بأعمالهم شقوا .

وفي العلل بإسناده عن مسعدة بن زياد قبال : قبال رجبل لجعفر بن محمد منافقيه : يبا أبا عبد الله إنا خلقنا للعجب . قال : وما ذلك لله أنت ؟ قبال : خلقنا للفناء . قال : مه يا ابن أخ خلقنا للبقاء وكيف تفنى جنة لا تبيد ونبار لا تخمد ؟ ولكن إنما نتحول من دار إلى دار .

وفي تفسير القمي قوله تعالى: ﴿قال كم لبثتم ﴾ إلى قول ه ﴿فاسأل العادين ﴾ قال: سل الملائكة اللذين يعدّون علينا الأيام ، ويكتبون ساعاتنا وأعمالنا التي اكتسبنا فيها .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم عن أيفع بن عبد الكلاعي قال : قال رسول الله مَشْمَوْنَهُمْ : إن الله إذا أدخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار قال لأهل الجنة كم لبثتم في الأرض عدد سنين ؟ قالوا لبثنا يـومـاً أو بعض يـوم . قـال : لنعم مـا

أتجرتم في يـوم أو بعض يــوم رحمتي ورضـواني وجنتي اسكنــوا فيهـا خــالــدين مخلدين .

ثم يقول: يا أهل الناركم لبثتم في الأرض عدد سنين؟ قالـوا: لبثنا يـوماً أو بعض يوم فيقول: بئس ما اتجرتم في يوم أو بعض يوم نـاري وسخطي امكثـوا فيها خالدين.

أقول : وفي انطباق معنى الحديث على الآية بما لها من السياق وبما يشهد به الآيات النظائر خفاء ، وقد تقدم البحث عن مدلول الآية مستمداً من الشواهد .



مدنية ، وهي أربع وستون آية

# بِسُمِ آللهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ

سُورَةُ أَنْزَلْنَاهَا وَفَرَضْنَاهَا وَأَنْزَلْنَا فِيهَا آيَاتِ بَيِّنَاتٍ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (١) الزَّانِيةُ وَآلزَّانِي فَآجُلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ وَلاَ تَذْكُرُونَ (١) الزَّانِيةُ وَآلْيَوْمِ آلْآخِرِ تَأْخُذْكُمْ بِهِمَا رَأَفَةٌ فِي دِينِ اللهِ إِنْ كُنتُمْ تُومِنُونَ بِاللهِ وَآلْيَوْمِ آلْآخِرِ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ آلْمُوْمِنِينَ (٢) الزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إِلاَّ زَانِيَةً أَوْ وَلْيَشْهَدُ عَذَابَهُمَا طَائِفَةٌ مِنَ آلْمُوْمِنِينَ (٢) الزَّانِي لاَ يَنْكِحُ إِلاَّ زَانِيةً أَوْ مُشْرِكَةً وَآلزَانِيةً لاَ يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكَةً وَآلزَانِيةً شُهَدَاءً لَا يَنْكِحُهَا إِلاَّ زَانٍ أَوْ مُشْرِكً وَحُرِمَ ذَلِكَ عَلَى مُشْهَدَاءً وَآلَذِينَ يَرْمُونَ آلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُوا بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاءً اللهَ عَفُورُ لَلْمُومِنِينَ (٣) وَآلَذِينَ يَرْمُونَ آلْواجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءً إِلَّا أَنْفُسُهُمْ الْفَاسِقُونَ (٤) وَآلَذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءً إِلَّا أَنْفُسُهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءً إِلَّا أَنْفُسُهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءً إِلَّا أَنْفُسُهُمْ وَلَا تَقْبَلُوا لَهُمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءً إِلَّا أَنْفُسُهُمْ رَحِيمُ (٥) وَآلَذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ شُهَدَاءً إِلَّا أَنْفُسُهُمْ وَلَا لَعْنَا اللهَ عَلْورَ اللهَادِقِينَ (٦) وَآلُخَامِسَةً فَقُورً وَعَنْمُ الشَّهِ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ آلْكَاذِبِينَ (٧) وَيَدْرَوُا عَنْهَا آلْعَلَامُ الْمَالِقِينَ (٨) وَآلْخَامِسَةً أَنَّ لَا أَنْ فَالْمَالِهُ إِنْ كَانَ مِنَ آلْكَاذِبِينَ (٧) وَيَدْرَوُا عَنْهَا آلْعَامِسَةً أَنْ اللهَ عَلَيْهِ إِنْ كَانَ مِنَ آلْكَاذِبِينَ (٨) وَيَدْرَوُا عَنْهَا آلْعَامِسَةً أَنْ

غَضَبَ اللهِ عَلَيْهَا إِنْ كَانَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٩) وَلَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللهَ تَوَّابُ حَكِيمٌ (١٠) .

#### (بیان)

غرض السورة ما ينبىء عنه مفتتحها ﴿سورة أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكّرون﴾ فهي تذكرة نبذة من الأحكام المفروضة المشرّعة ثم جملة من المعارف الإلهية تناسبها ويتذكر بها المؤمنون .

وهي سورة مدنية بلا خلاف وسياق آياتها يشهد بذلك ومن غرر الأيــات فيها آيــة النور .

قوله تعالى : ﴿ وسورة أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات لعلكم تذكّرون ﴾ السورة طائفة من الكلام يجمعها غرض واحد سيقت لأجله ولذا اعتبرت تارة نفس الآيات بما لها من المعاني فقيل : ﴿ فرضناها ﴾ ، وتارة ظرفاً لبعض الآيات ظرفية المجموع للبعض فقيل : ﴿ أنزلنا فيها آيات بينات ﴾ وهي مما وضعه القرآن وسمّى به طائفة خاصة من آياته وتكرر استعمالها في كلامه تعالى ، وكأنه مأخوذ من سور البلد وهو الحائط الذي يحيط به سمّيت به سورة القرآن لإحاطتها بما فيها من الآيات أو بالغرض الذي سيقت له .

وقال الراغب: الفرض قطع الشيء الصلب والتأثير فيه كفرض الحديد وفرض الزند والقوس. قال: والفرض كالإيجاب لكن الإيجاب يقال اعتباراً بوقوعه وثباته، والفرض بقطع المحكم فيه، قال تعالى: ﴿ سورة أنزلناها وفرضناها ﴾ أي أوجبنا العمل بها عليك. قال: وكل موضع ورد ﴿ فرض الله عليه ﴾ ففي الإيجاب الذي أدخله الله فيه، وما ورد ﴿ فرض الله له ﴾ فهو في أن لا يحظره على نفسه نحو ﴿ ما كان على النبي من حرج فيما فرض الله له ﴾. انتهى .

فقوله : ﴿ سُورة أنزلناها وفرضناها ﴾ أي هذه سورة أنزلناها وأوجبنا العمل بما فيها من الأحكام فالعمل بالحكم الإيجابي هو الإتيان به وبالحكم التحريمي الانتهاء عنه .

وقوله : ﴿ وَأَنْزَلْنَا فِيهَا آيَاتَ بِينَاتَ لَعَلَكُمْ تَذَكِّرُونَ ﴾ المراد بها ـ بشهادة السياق ـ

آية النور وما يتلوها من الأيات المبينة لحقيقة الإيمان والكفر والتوحيـد والشرك المـذكّرة لهذه المعارف الإلهية .

قوله تعالى: ﴿الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ﴾ الآية ، الزنا المواقعة من غير عقد أو شبهة عقد أو ملك يمين ، والجَلد هو الضرب بالسوط والرأفة التحنن والتعطف وقيل: هي رحمة في توجّع ، والطائفة في الأصل هي الجماعة كانوا يطوفون بالارتحال من مكان إلى مكان قيل: وربما تطلق على الاثنين وعلى الواحد .

وقوله: ﴿النزانية والنزاني﴾ النح، أي المرأة والرجل اللذان تحقق منهما النزنا فاضربوا كل واحد منهما مائة سوط، وهو حدّ الزنا بنص الآية غير أنها مخصصة بصور: منها أن يكونا محصنين ذوي زوج أو يكون أحدهما محصناً فالرجم ومنها أن يكونا غير حرّين أو أحدهما رقاً فنصف الحد.

قيل : وقدمت الزانية في الذكر على الـزاني لأن الزنـا منهن أشنع ولكـون الشهوة فيهن أقوى وأكثر ، والخطاب في الأمر بالجلد متوجه إلى عامة المسلمين فيقوم بمن قام بأمرهم من ذوي الولاية من النبي والإمام ومن ينوب منابه .

وقوله: ﴿ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله ﴾ النهي عن الرأفة من قبيل النهي عن الرأفة من قبيل النهي عن المسبب بالنهي عن سببه إذ الرأفة بمن يستحق نوعاً من العذاب توجب التساهل في إذاقته ما يستحقه من العذاب بالتخفيف فيه وربما أدّى إلى تركه ، ولذا قيده بقوله: ﴿في دين الله ﴾ أي حال كون الرأفة أي المساهلة من جهتها في دين الله وشريعته .

وقيل: المراد بدين الله حكم الله كما في قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لَيَاخَـٰذَ أَخَاهُ فَيَ دين الملك﴾(١) أي في حكمه أي لا تأخـٰذكم بهما رأفـة في إنفـاذ حكم الله وإقـامــة حدَّه.

وقوله : ﴿إِنْ كُنتُم تُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيُومِ الآخرِ ﴾ أي إن كنتم كذا وكذا فـلا تأخـذكم بهما رأفة ولا تساهلوا في أمرهما وفيه تأكيد للنهي .

وقوله: ﴿وليشهدعذابهم اطائفة من المؤمنين﴾ أي وليحضر ولينظر إلى ذلك جماعة منهم ليعتبروا بذلك فلا يقتربوا الفاحشة .

<sup>(</sup>١) يوسف : ٧٦ .

قوله تعالى : ﴿الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة والنزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك وحُرِّم ذلك على المؤمنين فلاهر الآية وخاصة بالنظر إلى سياق ذيلها المرتبط بصدرها أن الذي تشمل عليه حكم تشريعي تحريمي وإن كان صدرها وارداً في صورة الخبر فإن المراد النهي تأكيداً للطلب وهو شائع .

والمحصّل من معناها بتفسير من السنة من طرق أثمة أهل البيت عليهم السلام أن الزاني إذا اشتهر منه الزنا وأقيم عليه الحد ولم تتبيّن منه التوبة يحرم عليه نكاح غير الزانية والمشركة ، والزانية إذا اشتهر منها الزنا وأقيم عليهاالحد ولم تتبيز منها التوبة يحرم أن ينكحها إلا زان أو مشرك .

فالآية محكمة باقية على إحكامها من غير نسخ ولا تأويل ، وتقييدها بإقامة الحد وتبيّن التوبة مما يمكن أن يستفاد من السياق فإن وقوع الحكم بتحريم النكاح بعد الأمر بإقامة الحد يلوّح إلى أن المراد به الزاني والزانية المجلودان ، وكذا إطلاق الزاني والزانية على من ابتلي بذلك ثم تاب توبة نصوحاً وتبيّن منه ذلك ، بعيد من دأب القرآن وأدبه .

#### وللمفسرين في معنى الآية تشاجرات طويلة وأقوال شتى :

منها: أن الكلام مسوق للإخبار عما من شأن مرتكبي هذه الفاحشة أن يقصدوه وذلك أن من خبثت فطرته لا يميل إلا إلى من يشابهه في الخباثة ويجانسه في الفساد والنزاني لا يميل إلا إلى النزانية المشاركة لها في الفحشاء ومن هو أفسد منها وهي المشركة ، والنزانية كذلك لا تميل إلا إلى مئلها وهو الزاني ومن هو أفسد منه وهو المشرك فالحكم وارد مورد الأعم الأغلب كما قيل في قوله تعالى: ﴿الخبيثات المشرك فالخبيثون للخبيثات ﴾(١) .

ومنها: أن المراد بالآية التقبيح ، والمعنى : أن اللائق بحال الزاني أن لا ينكح إلا زانية أو من هي دونها وهي المشركة والسلائق بحال السزانية أن لا ينكحها إلا زان أو من هو دونه وهو المشرك ، والمراد بالنكاح العقد ، وقوله : ﴿وحُرَّم ذلك على المؤمنين ﴾ معطوف على أول الآية ، والمراد وحُرَّم الزنا على المؤمنين .

<sup>(</sup>١) النور : ٢٦ .

وفيه وفي سابقه مخالفتهما لسياق الآية وخاصة اتصال ذيلها بصدرها كما تقـدمت الإشارة إليه .

ومنها: أن الآية منسوخة بقوله تعالى: ﴿وَأَنكُحُوا الْآيَامَى مَنكُم وَالْصَالَحَيْنُ مِنُ عِبَادَكُم وَإِمَائُكُم﴾ .

وفيه أن النسبة بين الآيتين نسبة العموم والخصوص والعام الوارد بعد الخاص لا ينسخه خلافاً لمن قال به نعم ربما أمكن أن يستفاد النسخ من قوله تعالى: ﴿ولا تنكحوا تنكحوا المشركات حتى يؤمن ولأمّة مؤمنة خير من مشركة ولو أعجبتكم ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا ولعبد مؤمن خير من مشرك ولو أعجبكم أولئك يدعون إلى النار والله يدعو إلى الجنة والمغفرة بإذنه ﴾(١) ، بدعوى أن الآية وإن كانت من العموم بعد الخصوص لكن لسانها آب عن التخصيص فتكون ناسخة بالنسبة إلى جواز النكاح بين المؤمن والمؤمنة والمشرك والمشركة ، وقد ادّعى بعضهم أن نكاح الكافر للمسلمة كان جائزاً إلى سنة ست من الهجرة ثم نزل التحريم فلعلّ الآية التي نحن فيها نزلت قبل خلك ، ونزلت آية التحريم بعدها وفي الآية أقوال أخر تركنا إيرادها لظهور فسادها .

قوله تعالى: ﴿والذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ﴾ الخ الرمي معروف ثم استعير لنسبة أمر غير مرضي إلى الإنسان كالزنا والسرقة وهو القذف ، والسياق يشهد أن المراد به نسبة الزنا إلى المرأة المحصنة العفيفة ، والمراد بالإتيان بأربعة شهداء وهم شهود الزنا إقامة الشهادة لإثبات ما قذف به ، وقد أمر الله تعالى بإقامة الحد عليهم إن لم يقيموا الشهادة ، وحكم بفسقهم وعدم قبول شهادتهم أبداً .

والمعنى: والذين يقذفون المحصنات من النساء بالزنا ثم لم يقيموا أربعة من الشهود على صدقهم في قلفهم فاجلدوهم ثمانين جلدة على قذفهم وهم فاسقون لا تقبلوا شهادتهم على شيء أبداً.

والآية كما ترى مطلقة تشمل من القاذف الذكر والأنثى والحر والعبـد ، وبذلـك تفسرها روايات أثمة أهل البيت عليهم السلام .

قوله تعالى : ﴿ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِن بِعَـد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم ﴾

(١) البقرة : ٢٢١ .

الاستثناء راجع إلى الجملة الأخيرة وهي قوله: ﴿وأولئك هم الفاسقون﴾ لكنها لما كانت تفيد معنى التعليل بالنسبة إلى قوله: ﴿ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً ﴾ - على ما يعطيه السياق - كان لازم ما تفيده من ارتفاع الحكم بالفسق ارتفاع الحكم بعدم قبول الشهادة أبداً ، ولازم ذلك رجوع الاستثناء بحسب المعنى إلى الجملتين معاً .

والمعنى : إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا أعمالهم فإن الله غفور رحيم يغفر ذنبهم ويرحمهم فيرتفع عنهم الحكم بالفسق والحكم بعدم قبول شهادتهم أبداً .

وذكر بعضهم : أن الاستثناء راجع إلى الجملة الأخيرة فحسب فلو تــاب القاذف وأصلح بعد إقامة الحد عليه غفر له ذنبه لكن لا تقبل شهادته أبداً خلافاً لمن قال برجوع الاستثناء إلى الجملتين معاً .

والظاهر أن خلافهم هذا مبني على المسألة الأصولية المعنونة بأن الاستثناء الواقع بعد الجمل المتعددة هل يتعلق بالجميع أو بالجملة الأخيرة والحق في المسألة أن الاستثناء في نفسه صالح للأمرين جميعاً وتعين أحدهما منوط بما تقتضيه قرائن الكلام ، والذي يعطيه السياق في الآية التي نحن فيها تعلق الاستثناء بالجملة الأخيرة غير أن إفادتها للتعليل تستلزم تقيد الجملة السابقة أيضاً بمعناه كالأخيرة على ما تقدم .

قوله تعالى: ﴿والذين يرمون أزواجهم ولم يكن لهم شهداء إلا أنفسهم ﴾ إلى قوله ﴿من الكاذبين ﴾ أي لم يكن لهم شهداء يشهدون ما شهدوا فيتحملوا الشهادة ثم يؤدوها إلا أنفسهم ، وقوله: ﴿فشهادة أحدهم أربع شهادات بالله ﴾ أي شهادة أحدهم يعني القاذف وهو واحد أربع شهادات متعلقة بالله إنه لمن الصادقين فيما يخبر به من القذف .

ومعنى الآيتين: والنين يقلفون أزواجهم ولم يكن لهم أربعة من الشهداء يشهدون ما شهدوا ومن طبع الأمر ذلك على تقدير صدقهم إذ لو ذهبوا يطلبون الشهداء ليحضروهم على الواقعة فيشهدوهم عليها فات الغرض بتفرقهما فالشهادة التي يجب على أحدهم أن يقيمها هي أن يشهد أربع شهادات أي يقول مرة بعد مرة: الشهد الله على صدقي فيما أقذفه به الربع مرات وخامستها أن يشهد ويقول: لعنة الله على عدة من الكاذبين.

قوله تعالى : ﴿ ويدرأ عنها العذاب أن تشهد ﴾ إلى آخر الآيتين ، الدرء الدفع

والمراد بالعذاب حد الزنا ، والمعنى أن المرأة إن شهدت خمس شهادات بإزاء شهادات الرجل دفع ذلك عنه حد الزنا ، وشهاداتها أن تشهد أربع مرات تقول فيها : أشهد بالله إنه لمن الكاذبين ثم تشهد خامسة فتقول : لعنة الله علي إن كان من الصادقين ، وهذا هو اللعان الذي ينفصل به الزوجان .

قوله تعالى : ﴿ولولا فضل الله عليكم ورحمته وأن الله تواب رحيم ﴾ جواب لولا محذوف يدل عليه ما أخذ في شرطه من القيود إذ معناه لولا فضل الله ورحمته وتوبته وحكمته لحل بكم ما دفعته عنكم هذه الصفات والأفعال فالتقدير على ما يعطيه ما في الشرط من القيود لولا ما أنعم الله عليكم من نعمة الدين وتوبته لمذنبيكم وتشريعه الشرائع لنظم أمور حياتكم لزمتكم الشقوة ، وأهلكتكم المعصية والخطيئة ، واختل نظام حياتكم بالجهالة . والله أعلم .

### ( بحث روائي )

في الكافي بإسناده عن محمد بن سالم عن أبي جعفر سَلَنظَه في حديث قال : وسورة النور أنزلت بعد سورة النساء ، وتصديق ذلك أن الله عز وجل أنزل عليه في سورة النساء ﴿واللاتي يأتين الفاحشة من نسائكم فاستشهدوا عليهن أربعة منكم فإن شهدوا فأمسكوهن في البيوت حتى يتوفّاهن الموت أو يجعل الله لهن سبيلاً والسبيل الذي قال الله عز وجل ﴿سورة أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بيّنات لعلكم تذكّرون الزانية والزاني فاجلدوا كل واحد منهما مائة جلدة ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله إن كنتم آمنتم بالله واليوم الأخر وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين .

وفي تفسير القمي وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر النفه في قوله : ﴿وليشهد عذابهما ﴾ يقول : ضربهما ﴿طائفة من المؤمنين ﴾ يجمع لهما الناس إذا جلدوا .

وفي التهذيب بإسناده عن غياث بن إبراهيم عن جعفر عن أبيه عن أمير المؤمنين عليهم السلام في قول الله عز وجل: ﴿ولا تأخذكم بهما رأفة في دين الله عنال : في إقامة الحدود، وفي قوله تعالى : ﴿وليشهد عذابهما طائفة من المؤمنين ﴾ قال : الطائفة واحد .

وفي الكافي بإسناده عن محمد بن سالم عن أبي جعفر عليه في حديث قال: وأنزل بالمدينة والزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة والزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك وحرم ذلك على المؤمنين فلم يسم الله الزاني مؤمناً ولا الزانية مؤمنة ، وقال رسول الله على المرمنين فيه أهل العلم أنه قال لا ين الزاني حين ين وهو مؤمن ، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن فإنه إذا فعل ذلك خلع عنه الإيمان كخلع القميص .

وفيه بإسناده عن زرارة قال: سألت أبا عبد الله على قول الله عز وجل: والزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة في قال: هن نساء مشهورات ورجال مشهورون بالزنا شهروا به وعرفوا به ، والناس اليوم بذلك المنسزل فمن أقيم عليه حدّ الزنا أو متهم بالزنا لم ينبغ لأحد أن يناكحه حتى يعرف منه التوبة .

أقبول: ورواه أيضاً بإسناده عن أبي الصباح عنه النظام مثله ، وبإسناده عن محمد بن سالم عن أبي جعفر النظام ولفظه: هم رجال ونساء كانوا على عهد رسول الله الله المناه مشهورين بالزنا فنهى الله عن أولئك الرجال والنساء ، والناس اليوم على تلك المنزلة من شهر شيئاً من ذلك أقيم عليه الحد فلا تزوجوه حتى تعرفوا توبته .

وفيه بإسناده عن حكم بن حكيم عن أبي عبد الله ﷺ في الآية قال : إنما ذلك في الجهر ثم قال : لو أن إنساناً زنا ثم تاب تزوج حيث شاء .

وفي الدر المنثور أخرج أحمد وعبد بن حميد والنسائي والحاكم وصحّحه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في سننه وأبو داود في ناسخه عن عبد الله بن عمر قال: كانت امرأة يقال لها: أم مهزول، وكانت تسافح الرجل وتشرط أن تنفق عليه فأراد رجل من أصحاب النبي منتفله أن يتزوجها فأنزل الله: فالزانية لا ينكحها إلا زان أو مشرك .

أقول : وروى ما يقرب منه عن عدة من أصحاب الجوامع عن مجاهد .

وفيه أخرج ابن أبي حاتم عن مقاتل قال: لما قدم المهاجرون المدينة قدموها وهم بجهد إلا قليل منهم ، والمدينة غالية السعر شديدة الجهد ، وفي السوق زوان متعالنات من أهل الكتاب ، وأما الأنصار منهن أمية وليدة عبد الله بن أبيّ ونسيكة بنت أمية لرجل من الأنصار في بغايا من ولائد الأنصار قد رفعت كل امرأة منهن

علامة على بابها ليعرف أنها زانية وكن من أخصب أهل المدينة وأكثره خيراً .

فرغب أناس من مهاجري المسلمين فيما يكتسبن للذي هم فيه من الجهد فاشار بعضهم على بعض لمو تسزوجنا بعض هؤلاء السزواني فنصيب من بعض اطعماتهن فقال بعضهم: نستأمر رسول الله منتهم فأتوه فقالوا: يا رسول الله قد شق علينا الجهد ولا نجد ما نأكل ، وفي السوق بغايا نساء أهل الكتاب وولائدهن وولائد الأنصار يكتسبن لأنفسهن فيصلح لنا أن نتزوج منهن فنصيب من فضول ما يكتسبن ؟ فإذا وجدنا عنهن غنى تركناهن فأنزل الله: فوالزاني لا ينكح الآية ، فحرم على المؤمنين أن يتزوجوا الزواني المسافحات العالنات زناهن .

أقول: والروايتان إنما تذكران سبب نزول قوله: ﴿الزانيـة لا ينكحها إلا زان أو مشرك﴾ دون قوله: ﴿الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة﴾ .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿ إِلاَ اللَّذِينَ تَابُوا﴾ اختلف في هذه الاستثناء إلى ماذا يرجع على قولين : أحدهما أنه يرجع إلى الفسق خاصة دون قوله : ﴿ وَلا تَقْبُلُوا لَهُم شَهَادة أَبِداً ﴾ \_ إلى أن قال \_ والآخر أن الاستثناء يرجع إلى الأمرين فإذا تناب قبلت شهادته حدّام لم يحد عن ابن عباس \_ إلى أن قبال \_ وقول أبي جعفر وأبى عبد الله عليهما السلام .

وفي الدر المنثور أخرج عبد الرزاق وعبد بن حميد وابن المنذر عن سعيد بن المسيب قال: شهد على المغيرة بن شعبة ثلاثة بالزنا ونكل زياد فحدَّ عمر الثلاثة ، وقال لهم: توبوا تقبل شهادتكم فتاب رجلان ولم يتب أبو بكرة فكان لا تقبل شهادته ، وكان أبو بكرة أخا زياد لأمه فلما كان من أمر زياد ما كان حلف أبو بكرة أن لا يكلمه أبداً فلم يكلمه حتى مات .

وفي التهذيب بإسناده عن الحلبي عن أبي عبد الله مَشْنَتُهِ قَـَالَ : إذا قَذْف العبـد الله مَشْنَتُهِ قَـَالَ : إذا قَذْف العبـد الله مَشْنَتُهِ قَـَالَ : هذا من حقوق الناس .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى: ﴿والذين يرمون أزواجهم﴾ إلى قوله ﴿إن كان من الصادقين﴾ فإنها نزلت في اللعان فكان سبب ذلك أنه لما رجع رسول الله من غزوة تبوك جاء إليه عويمر بن ساعدة العجلاني وكان من الأنصار وقال: يا رسول الله إن امرأتي زنى بها شريك بن السمحاء وهي منه حامل فأعرض عنه رسول الله مناه عليه القول فأعرض عنه حتى فعل ذلك أربع مرات .

ثم قال له: تنح فتنحى ثم قال لزوجته: تشهدين كما شهد، وإلا أقمت عليك حدَّ الله فنظرت في وجوه قومها فقالت: لا أسود هذه الوجوه في هذه العشية فتقدمت إلى المنبر وقالت: أشهد بالله إن عويمر بن ساعدة من الكاذبين فيما رماني، فقال لها رسول الله مَشْنَ : أعيديها فأعادتها حتى أعادتها أربع مرات، فقال لها رسول الله مَشْنَ : أعيديها فأعادتها وتى أعادتها أربع مرات، فقال لها رسول الله مَشْنَ : العني نفسك في الخامسة إن كان من الصادقين فيما رماك به، فقالت في الخامسة إن غضب الله عليها إن كان من الصادقين فيما رماها به، فقال رسول الله مَشْنَ : ويلك إنها موجبة إن كنت كاذبة.

ثم قال رسول الله مَشْنَاهُ لزوجها : اذهب فلا تحل لك أبداً . قال : يا رسول الله فمالي الذي أعطيتها . قال : إن كنت كاذباً فهو أبعد لك منه ، وإن كنت صادقاً فهو لها بما استحللت من فرجها . الحديث .

وفي المجمع في رواية عكرمة عن ابن عباس: قال سعد بن عبادة لـو أتيت لكاع وقد يفخّذها رجل لم يكن لي أن أهيجه حتى آتي بأربعة شهداء فوالله مـا كنت لأتي بأربعة شهداء حتى يفرغ من حاجته ويذهب، وإن قلت ما رأيت إن في ظهري لثمانين جلدة.

فقال النبي مَشْمَاتُهُ : يا معشر الأنصار ما تسمعون إلى ما قال سيدكم ؟ فقالوا : لا تلمه فإنه رجل غيور ما تزوج امرأة قط إلا بكراً ، ولا طلّق امرأة له فاجترى رجل منا أن يتزوجها ، فقال سعد بن عبادة : يـا رسـول الله بـأبي أنت وأمي والله إني

لأعرف أنها من الله وأنها حق ولكن عجبت من ذلك لما أخبرتك ، فقال : فــإن الله يأبى إلا ذلك ، فقال : فــإن الله

فلم يلبثوا إلا يسيراً حتى جاء ابن عم له يقال له : هلال بن أمية من حديقة له قد رأى رجلاً مع امرأته فلما أصبح غدا إلى رسول الله عَشَيْتُ فقال : إني جثت أهلي عشاء فوجدت معها رجلاً رأيته بعيني وسمعته بأذني ، فكسره رسول الله عَشَيْتُ حتى رئي الكراهة في وجهه فقال هلال : إني لأرى الكراهة في وجهك والله يعلم إني لصادق ، وإني لأرجو أن يجعل الله فرجاً فهم رسول الله عَشَلَتُ بضربه .

قيال : واجتمعت الأنصار وقيالوا : ابتلينيا بما قيال سعد أيجلد هيلال ويبطل شهادته ؟ فنزل الوحي قد نـزل فأنـزل الله تعالى : ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَزُواجُهُم ﴾ الآيات .

فقال مَسَنَّتُ : أبشر يا هلال فإن الله تعالى قد جعل فرجاً فقال : قد كنت أرجو ذلك من الله تعالى ، فقال مَشِنَّة : أرسلوا إليها فجاءت فلاعن بينهما فلما انقضى اللعان فرَّق بينهما وقضى أن الولد لها ولا يدعى لأب ولا يرمى ولدها .

ثم قال رسول الله مَشْلَنَاهُم : إن جاءت به كذا وكذا فهـو لزوجهـا وإن جاءت بـه كذا وكذا فهو للذي قيل فيه .

أقول: ورواه في الدر المنثور عن عدة من أرباب الجوامع عن ابن عباس.

إِنَّ الَّذِينَ جَاوًا بِآلَاٍ فَكِ عُصْبَةً مِنْكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًا لَكُمْ بَلْ هُو خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ آمْرِيءٍ مِنْهُمْ مَا آكْتَسَبَ مِنَ آلْإِثْم وَالَّذِي تَوَلَّىٰ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١١) لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١١) لَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ ٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُواهَ ذَا إِفْكُ مُبِينٌ (١٢) لَوْلاَ جَاوُ عَلَيْهِ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْراً وَقَالُواهَ ذَا إِفْكُ مُبِينٌ (١٢) لَوْلاَ جَاوُ عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء فَاولاً فَاللهِ هَمُ اللهِ هَلُهُ مَا وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَٱلآخِرَةِ اللهِ هُمُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَٱلآخِرَةِ اللهِ هُمُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ فِي الدُّنْيَا وَٱلآخِرَةِ

سورة النور ــ آية ١١ ــ ٢٦ ..... ٢٦ ... ٨٩

لَمَسَّكُمْ فِيمَا أَفَضْتُمْ فِيهِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١٤) إِذْ تَلَقُّونَهُ بِأَلْسِنَتِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَتَحْسَبُونَهُ هَيِّناً وَهُوَ عِنْـدَ اللهِ عَظِيمٌ (١٥) وَلَوْلاَ إِذْ سَمِعْتُمُ وهُ قُلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكَلَّمَ بِهَـذَا سُبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانُ عَظِيمٌ (١٦) يَعِظُكُمُ اللَّهُ أَنْ تَعُودُوا لِمِثْلِهِ أَبَداً إِنْ كُنتُمْ مُؤْمِنِينَ (١٧) وَيُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (١٨) إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ ٱلْفَاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ (١٩) وَلَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهَ رَؤُفٌ رَحِيمٌ (٢٠) يَا أَيُّهَا الَّـذِينَ آمَنُوا لَا تَتَّبِعُـوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ وَمَنْ يَتَّبعْ خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ فَـإِنَّـهُ يَـأُمُـرُ بِٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكُرِ وَلَوْلَا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَىٰ مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ أَبَداً وَلٰكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٢١) وَلا يَأْتَل أُولُـوا ٱلْفَصْـل مِنْكُمْ وَالسَّعَـةِ أَنْ يُؤتُـوا أُولِي ٱلْقُــرْبِيٰ وَٱلْمَسَـاكِينَ وَٱلْمُهَاجِرِينَ فِي سَبِيـل ِ اللهِ وَلْيَعْفُوا وَلْيَصْفَحُـوا أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِـرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢٢) إِنَّ الَّـذِينَ يَــرْمُـونَ ٱلْمُحْصَنَــاتِ ٱلْغَافِلَاتِ ٱلْمُؤْمِنَاتِ لُعِنُوا فِي اللَّهُ نُيَا وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٢٣) يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُمْ بِمَا كَانُـوا يَعْمَلُونَ (٢٤) يَـوْمَئِذٍ يُـوَفَيهمُ اللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقُّ وَيَعْلَمُـونَ أَنَّ اللَّهَ هُـوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ (٢٥) الْحَبِيثَاتُ لِلْخَبِيثِينَ وَٱلْخَبِيثُونَ لِلْحَبِيثَاتِ وَالطَيِّبَاتِ لِلطَّيِّبِينَ وَالطَّيِّبُونَ لِلطَّيِّبَاتِ أُولٰئِكَ مُبَرَّؤُنَ مِمَّا يَقُـولُونَ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَرِزُقَ كُرِيمٌ (٢٦) .

#### (بیان)

الآيات تشير إلى حديث الإفك ، وقد روى أهل السنة أن المقذوفة في قصة الإفك هي أم المؤمنين عائشة ، وروت الشيعة أنها مارية القبطية أم إبراهيم التي أهداها مقوقس ملك مصر إلى النبي عَيْمَاتُهُ ، وكل من الحديثين لا يخلو عن شيء على صاسيجيء في البحث الروائي الآتي .

فالأحرى أن نبحث عن متن الآيات في معزل من الروايتين جميعاً غير أن من المسلم أن الإفك المذكور فيها كان راجعاً إلى بعض أهل النبي عَشِنَاهُ إما زوجه وإما أم ولده وربما لوّح إليه قوله تعالى: ﴿وتحسبونه هيناً وهو عند الله عظيم ﴾ وكذا ما يستفاد من الآيات أن الحديث كان قد شاع بينهم وأفاضوا فيه وسائر ما يومي إليه من الآيات.

والمستفاد من الآيات أنهم رموا بعض أهل النبي مَشَنَّهُ بالفحشاء ، وكان الرامون عصبة من القوم فشاع الحديث بين الناس يتلقاه هذا من ذاك ، وكان بعض المنافقين أو الذين في قلوبهم مرض يساعدون على إذاعة الحديث حباً منهم أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا فأنزل الله الآيات ودافع عن نبيه مَشَنَّهُ .

قوله تعالى : ﴿إِن الذين جاؤا بالإفك عصبة منكم﴾ النح ، الإفك على ما ذكره الراغب الكذب مطلقاً والأصل في معناه أنه كل مصروف عن وجهه الذي يحق أن يكون عليه كالاعتقاد المصروف عن الحق إلى الباطل - والفعل المصروف عن الجميل إلى القبيح ، والقول المصروف عن الصدق إلى الكذب ، وقد استعمل في كلامه تعالى في جميع هذه المعاني .

وذكر أيضاً أن العصبـة جماعـة متعصبة متعـاضدة ، وقيـل : إنهـا عشـرة إلى أربعين .

والخطاب في الآية وما يتلوها من الآيات لعامة المؤمنين ممن ظاهره الإيمان أعم من المؤمن بحقيقة الإيمان والمنافق ومن في قلبه مرض ، وأما قول بعضهم : إن المخاطب بالخطابات الأربعة الأوّل أو الثاني والثالث والرابع النبي المناب والمقذوفة والمقذوف ففيه تفكيك بين الخطابات الواقعة في الآيات العشر الأوّل وهي نيف وعشرون خطاباً أكثرها لعامة المؤمنين بلاريب .

وأسوأ حالاً منه قول بعض آخر إن الخطابات الأربعة أو الثلاثة المذكورة لمن ساءه ذلك من المؤمنين فإنه مضافاً إلى استلزامه التفكيك بين الخطابات المتوالية مجازفة ظاهرة .

والمعنى: إن الذين أتوا بهذا الكذب - واللام في الإفك للعهد - جماعة معدودة منكم مرتبط بعضهم ببعض ، وفي ذلك إشارة إلى أن هناك تواطؤاً منهم على إذاعة هذا الخبر ليطعنوا به في نزاهة بيت النبي مسلمة ويفضحوه بين الناس .

وهذا هو فائدة الخبر في قوله : ﴿إِنَّ الذَينَ جَاوًا بَالْإِفْكَ عَصِبَةُ مَنْكُمَ ۗ لَا تسلية النبي مَشْنَا اللهِ أَوْ تسليتُهُ وتسليةً من ساءه هذا الإفك كما ذكره بعضهم فإن السياق لا يساعد عليه .

وقوله: ﴿لا تحسبوه شراً لكم بل هو خير لكم ﴾ مقتضي كون الخطاب لعامة المؤمنين أن يكون المراد بنفي كونه شراً لهم وإثبات كونه خيراً أن المجتمع الصالح من سعادته أن يتميز فيه أهل الزيغ والفساد ليكونوا على بصيرة من أمرهم وينهضوا لإصلاح ما فسد من أعضائهم ، وخاصة في مجتمع ديني متصل بالوحي ينزل عليهم الموحي عند وقوع أمثال هذه الوقائع فيعطهم ويذكّرهم بما هم في غفلة منه أو مساهلة حتى يحتاطوا لدينهم ويتفطنوا لما يهمهم .

والدليل على ما ذكرنا قوله بعد: ﴿لكل امرى منهم ما اكتسب من الإثم ﴾ فإن الإثم هو الأثر السيى الذي يبقى للإنسان عن اقتراف المعصية فظاهر الجملة أن أهل الإفك الجائين به يعرفون بإثمه ويتميزون به عندكم فيفتضحون به بدل ما أرادوا أن يفضحوا النبي مُسْنَاتُهُ .

وأما قول من قال : إن المراد بكونه خيراً لهم أنهم يثابون بما اتهموهم بالإفك كما أن أهل الإفك يتأثمون به فمبني على كون الخطاب للمتهمين خاصة وقد عرفت فساده .

وقوله: ﴿والذي تولى كبره منهم له عذاب عظيم﴾ فسّروا كبره بمعنى معظمه والضمير للإفك ، والمعنى : والذي تولى معظم الإفك وأصرَّ على إذاعته بين الناس من هؤلاء الأفكين له عذاب عظيم .

قـوله تعـالى : ﴿ لُولًا إِذْ سمعتمـوه ظنَّ المؤمنون والمؤمنـات بـأنفسهم خيـراً

وقالوا هذا إفك مبين الله توبيخ لهم إذ لم يردوا الحديث حينما سمعوه ولم يظنوا بمن رمى به خيراً.

وقوله: وظن المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم من وضع الظاهر موضع المضمر، والأصل وظننتم بأنفسكم والوجه في تبديل الضمير وصفاً الدلالة على علة الحكم فإن صفة الإيمان رادعة بالطبع تردع المتلبس بها عن الفحشاء والمنكر في القول والفعل فعلى المتلبس بها أن يظن على المتلبسين بها خيراً، وأن يجتنب القول فيهم بغير علم فإنهم جميعاً كنفس واحدة في التلبس بالإيمان ولوازمه وآثاره.

فالمعنى: ولولا إذ سمعتم الإفك ظننتم بمن رمي به خيراً فإنكم جميعاً مؤمنون بعضكم من بعض والمرمي به من أنفسكم وعلى المؤمن أن يظن بالمؤمن خيراً ولا يصفه بمالح علم له به .

وقوله: ﴿قالوا هذا إفك مبين﴾ أي قال المؤمنون والمؤمنات وهم السامعون \_ أي قلتم \_ هذا إفك مبين لأن الخبر الذي لا علم لمخبره به والدعوى التي لا بينة لمدّعيها عليها محكوم شرعاً بالكذب سواء كان بحسب الواقع صدقاً أو كذباً ، والدليل عليه قوله في الآية التالية: ﴿فإذ لم يأتوا بالشهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون﴾ .

قوله تعالى : ﴿ لُولا جَازًا عَلَيْهُ بِأَرْبِعَةُ شَهْدَاءُ فَإِذْ لَمْ يَأْتُوا بِالشَّهْدَاءُ فَأُولَئُكُ عَند الله هم الكاذبون﴾ أي لو كانوا صادقين فيما يقولون ويرمون لأقاموا عليه الشهادة وهي في الزنا بأربعة شهداء فإذ لم يأتوا بالشهداء فهم محكومون شرعاً بالكذب لأن الدعوى من غير بينة كذب وإفك .

قوله تعالى : ﴿ولولا فضل الله عليكم ورحمته في الدنيا والآخرة لمسّكم فيما أفضتم فيه عذاب عظيم﴾ إفاضة القوم في الحديث خوضهم فيه .

وقوله: ﴿ وَلَـولا فَضَلَ الله ﴾ السنح ، عطف على قـوله: ﴿ لَـولا إِذْ سَمَعْتُمُوه ﴾ النخ ، وفيه كرَّة ثانية على المؤمنين ، وفي تقييد الفضل والرحمة بقوله: ﴿ في الدنيا والآخرة . والآخرة ﴾ والآخرة ﴾

والمعنى : ولـولا فضل الله عليكم ورحمته في الدنيـا والآخرة لـوصـل إليكم بسبب ما خضتم فيه من الإفك عذاب عظيم في الدنيا والأخرة .

سورة النور ـ آية ١٣ ـ ١٩ ـ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ٩٣

قوله تعالى : ﴿إِذْ تَلَقُّونُهُ بِٱلسَّنَكُمُ وَتَقُولُونُ بِأَفُواهِكُمْ مِا لَيْسَ لَكُمْ بِهُ عَلَمُ ﴾ النح ، الظرف متعلق بقوله : ﴿أَفْضَتُم ﴾ وتلقّي الإنسان القول أخذه القول الذي ألقاه إليه غيره ، وتقييد التلقي بالألسنة للدلالة على أنه كان مجرد انتقال القول من لسان إلى لسان من غير تثبت وتدبّر فيه .

وعلى هذا فقوله: ﴿وتقولون بأفواهكم ما ليس لكم به علم﴾ من قبيل عطف التفسير، وتقييده أيضاً بقوله: ﴿بأفواهكم﴾ للإشارة إلى أن القول لم يكن عن تثبت وتبيّن قلبيّ ولم يكن له موطن إلا الأفواه لا يتعداها.

والمعنى : أفضتم وخضتم فيه إذ تأخذونه وتنقلونـه لسانـاً عن لسان وتتلفـظون بما لا علم لكم به .

وقوله : ﴿ وَتَحَسَبُونَهُ هَيِّناً وَهُو عَنْدُ الله عَظَيْم ﴾ أي تنظنون التلقي بالسنتكم والقول بأفواهكم من غير علم سهلاً وهو عند الله عظيم لأنه بهتان وافتراء ، على أن الأمر مرتبط بالنبي مَشِيْنَ وشيوع إفك هذا شأنه بين الناس يفضحه عندهم ويفسد أمر الدعوة الدينية .

قوله تعالى : ﴿ وَلُولَا إِذْ سَمَعْتُمُوهُ قَلْتُمْ مَا يَكُونُ لَنَا أَنْ نَتَكُلُمْ بِهِذَا سَبَحَانُتُكُ هِذَا بِهِتَانَ عَظْيُمْ ﴾ عطف بعد عطف على قوله : ﴿ لُولًا إِذْ سَمَعْتُمُوهُ ﴾ النّح ، وفيه كرّة ثالثة على المؤمنين بالتوبيخ ، وقوله : ﴿ سَبْحَانُكُ ﴾ اعتراض بالتنزيه لله سبحانه وهو من أدب القرآن أن ينزّه الله بالتسبيح عند تنزيه كل منزّه .

والبهتان الافتراء سمي به لأنه يبهت الإنسان المفترى عليه وكونه بهتاناً عظيماً لأنه افتراء في عرض وخاصة إذ كان متعلقاً بالنبي المنتشرة وإنما كان بهتاناً لكونه إخباراً من غير علم ودعوى من غير بينة كما تقدم في قوله: ﴿ وَوَإِذَ لَمْ يَأْتُوا بِالشّهداء فأولئك عند الله هم الكاذبون ومعنى الآية ظاهر.

قوله تعالى : ﴿يعظكم الله أن تعودوا لمثله أبداً ﴾ إلى آخر الآيتين موعظة بالنهي عن العود لمثله ، ومعنى الآيتين ظاهر .

قوله تعالى: ﴿إِن الذين يحبون أن تشيع الفاحشة في الذين آمنوا إلى آخر الآية إن كانت الآية نازلة في جملة آيات الإفك ومتصلة بما تقدمها وموردها الرمي بالزنا بغير بيّنة كان مضمونها تهديد الـرامين المفيضين في الإفك لكـونه فـاحشـة وإشـاعتـه في

المؤمنين حباً منهم لشيوع الفاحشة .

فالمراد بالفاحشة مطلق الفحشاء كالزنا والقذف وغير ذلك ، وحب شيوعهـا ومنها القذف في المؤمنين يستوجب عذاباً اليماً لمحبيه في الدنيا والآخرة .

وعلى هذا فلا موجب لحمل العذاب في الدنيا على الحد إذ حب شيوع الفحشاء ليس مما يوجب الحد ، نعم لو كان اللام في ﴿الفاحشة ﴾ للعهد والمراد بها القذف وكان حب الشيوع كناية عن قصد الشيوع بالإفاضة والتلقي بالألسن والنقل أمكن حمل العذاب على الحد لكن السياق لا يساعد عليه .

على أن الرمي بمجرد تحققه مرة موجب للحد ولا مـوجب لتقييده بقصــد الشيوع ولا نكتة تستدعي ذلك .

وقوله : ﴿ وَالله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ تأكيد وإعظام لما فيه من سخط الله وغضبه وإن جهله الناس .

قوله تعالى : ﴿وَلُولًا فَصَلَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ ﴾ تكراراً للامتنان ومعناه ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا لا تَتَبَعُوا خَطُواتُ الشَّيْطَانُ وَمَنْ يَتَبَعُ خطواتُ الشَّيْطَانُ فَإِنْهُ يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءُ وَالْمَنْكُر ﴾ تقدم تفسير الآية في الآية ٢٠٨ من سورة البقرة في الجزء الثاني من الكتاب .

قوله تعالى : ﴿ ولولا فضل الله عليكم ورحمته ما زكى منكم من أحد أبداً ﴾ إلى آخر الآية . رجوع بعد رجوع إلى الامتنان بالفضل والرحمة ، لا يخلو هذا الاهتمام من تأييد لكون الإفك متعلقاً بالنبي مُنْدَاتُ وليس إلا لكرامته على الله سبحانه .

وقد صرح في هذه المرة الثالثة بجواب لولا وهو قوله: ﴿مَا زَكَى مَنْكُم مَنَ أَحِدُ أَبِداً ﴾ وهذا مما يدل عليه العقل فإن مفيض الخير والسعادة هو الله سبحانه، والتعليم القرآني أيضاً يعطيه كما قال تعالى: ﴿بيدك الخير﴾(١)، وقال: ﴿مَا أَصَابِكُ مَنْ حَسَنَة فَمَنَ اللهُ﴾(٢).

وقوله : ﴿ولكن الله يزكي من يشاء والله سميع عليم﴾ اضراب عما تقدمه فهو تعالى يزكي من يشاء فالأمر إلى مشيّته ، ولا يشاء إلا تزكية من استعد لها وسأله

 <sup>(</sup>۱) آل عمران : ۲٦ .
 (۲) النساء : ۷۹ .

بلسان استعداده ذلك ، وإليه يشير قوله : ﴿والله سميع عليم﴾ أي سميع لسؤال من سأله التزكية عليم بحال من استعد لها .

قوله تعالى: ﴿ولا يأتل أولوا الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولي القربى والمساكين والمهاجرين في سبيل الله الخالخ ، الايتلاء التقصير والترك والحلف ، وكل من المعاني الثلاثة لا يخلو من مناسبة ، والمعنى لا يقصر أولو الفضل منكم والسعة يعني الأغنياء في إيتاء أولي القرابة والمساكين والمهاجرين في سبيل الله من مالهم أو لا يترك إيتاءهم أو لا يحلف أن لا يؤتيهم - وليعفوا عنهم وليصفحوا - ثم حرضهم بقوله : ﴿ ألا تحبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم ﴾ .

وفي الآية \_ على تقدير نزولها في جملة الآيات واتصالها بها ـ دلالة على أن بعض المؤمنين عزم على أن يقطع ما كان يؤتيه بعض أهل الإفك فنهاه الله عن ذلك وحثه على إدامة الإيتاء كما سيجيء .

قوله تعالى: ﴿إِن الذين يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب عظيم و أخذ الصفات الثلاث الإحصان والغفلة والإيمان للدلالة على عظم المعصية فإن كلا من الإحصان بمعنى العفة والغفلة والإيمان سبب تام في كون الرمي ظلماً والرامي ظالماً والمرمية مظلومة فإذا اجتمعت كان الظلم أعظم ثم أعظم ، وجزاؤه اللعن في الدنيا والآخرة والعذاب العظيم ، والآية عامة وإن كان سبب نزولها لو نزلت في جملة آيات الإفك خاصاً .

قول، تعالى : ﴿ يُوبُومُ تَشْهَدُ عَلَيْهُمُ ٱلسَّنَهُمُ وَأَيْدَيْهُمُ وَأُرْجِلُهُمُ بِمَا كَانْـُوا يعملون﴾ الظرف متعلق بقوله في الآية السابقة : ﴿ ولهم عذاب عظيم ﴾ .

والمراد بقوله: ﴿ بها كانوا يعملون ﴾ كما يقتضيه إطلاقه مطلق الأعمال السيئة \_ كما قيل \_ لا خصوص الرمي بأن تشهد السنتهم وأيديهم وأرجلهم على رميهم فالمراد بالشهادة شهادة الأعضاء على السيئات والمعاصي بحسب ما يناسبها فما كان منها من قبيل الأقوال كالقذف والكذب والغيبة ونحوها شهدت عليه الألسنة ، وما كان منها من قبيل الأفعال كالسرقة والمشي للنميمة والسعاية وغيرهما شهدت عليه بقية الأعضاء ، وإذ كان معظم المعاصي من الأفعال للأيدي والأرجل اختصتا بالذكر .

وبالحقيقة الشاهد على كل فعل هو العضو الذي صدر منه كما يشير إليه قوله تعالى : ﴿ شهد عليهم سمعهم وأبصارهم وجلودهم بما كانوا يعملون ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ إِن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان مسؤولاً ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ اليوم نختم على أفواههم وتكلمنا أيديهم وتشهد أرجلهم بما كانوا يكسبون ﴾ (٣) ، وسيأتي الكلام على شهادة الأعضاء يوم القيامة في بحث مستقل في تفسير سورة حمم السجدة إن شاء الله تعالى .

قول تعالى: ﴿ يُوبُومُنُ لِي يُوفِيهُمُ الله دينهُمُ الْحَقُّ ويَعَلَمُونُ أَنَّ الله هُو الْحَقُّ الْمَبِينَ ﴾ المراد بالدين الجزاء كما في قوله: ﴿ مالك يوم الدين ﴾ (٤) ، وتوفية الشيء بذله تاماً كاملًا ، والمعنى : يوم القيامة يؤتيهم الله جزاءهم الحق إيتاء تاماً كاملًا ويعلمون أن الله هو الحق المبين .

هذا بالنظر إلى اتصال الآية بما قبلها ووقوعها في سياق ما تقدمها ، وأما بالنظر إلى استقلالها في نفسها فمن الممكن أن يراد بالدين ما يرادف الملة وهو سنة المحياة ، وهو معنى عال يرجع إلى ظهور الحقائق يوم القيامة للإنسان ، ويكون أكثر مناسبة لقوله : ﴿ويعلمون أن الله هو الحق المبين﴾ .

والآية من غرر الآيات القرآنية تفسر معنى معرفة الله فإن قوله: ﴿ويعلمون أن الله هو الحق المبين﴾ ينبىء أنه تعالى هو الحق لا سترت عليه بوجه من الـوجوه ولا على تقدير من التقادير فهو من أبده البديهيات التي لا يتعلق بها جهل لكن البديهي ربما يغفل عنه فالعلم به تعالى هو ارتفاع الغفلة عنه الذي ربما يعبر عنه بالعلم ، وهذا هو الذي يبدو لهم يوم القيامة فيعلمون أن الله هو الحق المبين .

وإلى مثله يشير قولـه تعـالى : ﴿لقـد كنت في غفلة من هـذا فكشفنـا عنـك غطاءك فبصرك اليوم حديد﴾(٥) .

قوله تعالى: ﴿الخبيئات للخبيئين والخبيئون للخبيئات والطيبات للطيبين والطيبون للطيبات والطيبات للطيبون للطيبات الخرد الآية ﴿أُولَئُكُ مَبْرٌ وُونَ مَمَا يَقُولُ وَنَ كُلُ أَنَّ الْمُرَادُ بِالْخَبِيثَاتُ والطيباتُ والطيبين نساء ورجال متلبسون بالخباثة والطيب

<sup>(</sup>۱) حم السجلة : ۲۰ . (۳) يس : ۲۰ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٣٦ . (٤) الحمد: ٤ .

سورة النور ـ آية ٢٥ ـ ٢٦

فـالأية من تمـام آيات الإفـك متصلة بها مشـاركة لهـا في سيـاقهـا ، وهي عـامـة لا مخصص لها من جهة اللفظ البتة .

فالمراد بالطيب الذي يوجب كونهم مبرّثين مما يقولون على ما تبدلَ عليه الأيات السابقة هو المعنى الـذي يقتضيه تلبّسهم بـالإيمان والإحصان فـالمؤمنـون والمؤمنات مع الإحصان طيبون وطيبات يختص كل من الفريقين بصاحبه ، وهم بحكم الإيمان والإحصان مصونون مبرّؤون شرعـاً من الرمي بغيـر بيّنة ، محكـومون من جهة إيمانهم بأن لهم مغفرة كما قال تعسالي : ﴿ وآمنوا بسه يغفر لكم من ذنوبكم ١٠٠٨ ولهم رزق كريم ، وهو الحياة الطيبة في الدنيا والأجر الحسن في الأخرة كما قال : ﴿من عمل صالحاً من ذكر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ولنجزينهم أجرهم بأحسن ما كانوا يعملون، (٢) .

والمراد بالخبث في الخبيثين والخبيثات وهم غير المؤمنين هـو الحـال المستقذرة التي يوجبها لهم تلبُّسهم بالكفر وقد خصَّت خبيثاتهم بخبيثيهم وخبيثوهم بخبيثاتهم بمقتضى المجانسة والمسانخة وليسوا بمبرتين عن التلبُّس بالفحشاء \_ نعم هذا ليس حكماً بالتلبس . .

فظهر بما تقدم:

أولًا : أن الآيـة عامـة بحسب اللفظ تصف المؤمنين والمؤمنـات بـالـطيب ولا ينافي ذلك اختصاص سبب نزولها وانطباقها عليه .

وثانياً: أنها تدل على كونهم جميعاً محكومين شرعاً بالبراءة عما يرمون بـ ما لم تقم عليه بينة .

وثمالثاً : أنهم محكومون بالمغفرة والسرزق الكريم كل ذلك حكم ظاهري لكرامتهم على الله بإيمانهم ، والكفار على خلاف ذلك .

### (بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج عبد الرزاق وأحمد والبخاري وعبد بن حميد ومـ جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردوية والبيهقي في الشعب عن عائشة قالت :

> (١) الأحقاف: ٣١ . (٢) النحل: ٩٧ .

كان رسول الله عطفه إذا أراد أن يخرج إلى سفر أقرع بين أزواجه فأيتهن خرج سهمها خرج بها رسول الله عطفه معه . قالت عائشة : فأقرع بيننا في غزوة غنزاها فخرج سهمي فخرجت مع رسول الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله وأنا أحمل في هودجي وأنزل فيه فسرنا حتى إذا فرغ رسول الله عليه الله عليه من غزوته تلك وقفل .

فدنونا من المدينة قافلين آذن ليلة بالرحيل فقمت حين آذنوا بالرحيل فمشيت حتى جاوزت الجيش فلما قضيت شأني أقبلت إلى رحلي فإذا عقد لي من جزع ظفار(۱) قد انقطع فالتمست عقدي وحبسني ابتغاؤه وأقبل الرهط الذين كانوا يرحلون بي فاحتملوا هودجي فرحلوه على بعيري الذي كنت أركب ، وهم يحسبون أني فيه ، وكانت النساء إذ ذاك خفافا لم يثقلهن اللحم إنما تأكل المرأة العلقة(۲) من الطعام فلم يستنكر القوم خفة الهودج حين رفعوه وكنت جارية حديثة السن فبعثوا الجمل فساروا فوجدت عقدي بعد ما استمر الجيش فجئت منازلهم وليس بها داع ولا مجيب فيممت منزلي الذي كنت به فظننت أنهم سيفقدوني فيرجعون إليَّ فبينا أنا جالسة في منزلي غلبتني عيني فنمت .

وكان صفوان بن المعطل السلمي ثم الذكراني من وراء الجيش فأدليج (٣) فأصبح عند منزلي فرأى سواد إنسان نائم فأتاني فعرفني حين رآني وكان يراني قبل الحجاب فاستيقظت باسترجاعه حين عرفني فخمرت وجهي بجلبابي والله ما كلمني كلمة واحدة ولا سمعت منه كلمة غير استرجاعه حتى أناخ راحلته فوطّى على يديها فركبتها فانطلق يقود بي الراحلة حتى أتينا الجيش بعد أن نزلوا موغرين في نحر الظهيرة فهلك في من هلك.

وكان الذي تولى الإفك عبد الله بن أبيّ بن سلول فقدمنا المدينة فاشتكيت حين قدمت شهراً والناس يفيضون في قول أصحاب الإفك لا أشعر بشيء من ذلك ، وهو بريبني في وجعي أني لا أعرف من رسول الله مَشِلَتُ اللطف الذي كنت أرى منه حين اشتكي إنما يدخل عليّ فيسلم ثم يقول : كيف تيكم ؟ ثم ينصرف

 <sup>(</sup>١) ظفار كقطم بلد باليمن قرب صنعاء ، وجزع ظفاري منسوب إليها والجزع الخرز وهو الـذي فيه
 سواد وبياض .

<sup>(</sup>٢) العلقة من الطعام ما يمسك به الرمق .

<sup>(</sup>٣) أدلج القوم : ساروا الليل كله أو في آخره .

فذاك الذي يسريبني ولا أشعر بالشرحتى خرجت بعد ما نقهت وخرجت معي أم مسطح قبل المناصع<sup>(۱)</sup> وهي متبسرزنا وكنا لا نخرج إلا ليلاً إلى ليل ، وذلك قبل أن نتخذ الكنف قريباً من بيوتنا وأمرنا أمر العرب الأول في التبرز قبل الغائط فكنا نتأذى بالكنف أن نتخذها عند بيوتنا .

فانطلقت أنا وأم مسطح فأقبلت أنا وأم مسطح قبل بيتي قد أشرعنا(٢) من ثيابنا فعشرت أم مسطح في مرطها(٣) فقالت: تعس مسطح فقلت لها: بئس ما قلت أتسبين رجلًا شهد بدراً ؟ قالت: إي هنتاه(٤) أو لم تسمعي ما قال ؟ قلت: وما قال ؟ فأخبرتني بقول أهل الإفك فازددت مرضاً على مرضي .

فلما رجعت إلى بيتي دخل عليّ رسول الله عليه فسلم ثم قال : كيف تيكم ؟ فقلت : أتأذن لي أن آتي أبوي ؟ - قلت : وأنا حينته أريد أن أستيقن الخبر من قبلهما - قالت : فأذن لي رسول الله عليه فجئت لأبوي فقلت لأمي : يا أمتاه ما يتحدث الناس ؟ قالت يا بنية هوني عليك فوالله لقلما كانت امرأة قط وضيئة عند رجل يحبها ولها ضرائر إلا أكثرن عليها فقلت : سبحان الله ولقد تحدث الناس بهذا ؟ فبكيت تلك الليلة حتى أصبحت لا يرقا لي دمع ولا أكتحل بنوم ثم أصبحت أبكى .

ودعا رسول الله متنات على بن أبي طالب وأسامة بن زيد حين استلبث الوحي يستأمرهما في فراق أهله ، فأما أسامة فأشار على رسول الله متنات بالذي يعلم من براءة أهله وبالذي يعلم لهم في نفسه من الود فقال : يا رسول الله أهلك ولا نعلم إلا خيراً ، وأما على بن أبي طالب فقال : يا رسول الله لم يضيق الله عليك ، والنساء سواها كثيرة وإن تسأل الجارية تصدقك ، فدعا رسول الله متنات بريرة فقال : أي بريرة هل رأيت شيئاً يريبك ؟ قالت بريرة : لا والذي بعثك بالحق إن رأيت عليها أمراً أغمضه أكثر من أنها جارية حديثة السن تنام عن عجين أهلها فيأتي الداجن فيأكله .

<sup>(</sup>١) المناصع : المواضع يتخلى فيها لبول أو حاجة .

<sup>(</sup>٢) أي رفعنا ثيابنا .

٣) المرط - بالكسر - كساء واسع يؤتزر به وربما تلقيه المرأة على رأسها وتتلفع به .

<sup>(</sup>٤) خطاب للمرأة يقال للرجل يا هناه .

فقام رسول الله مستناه في في في في فقال وهو على المنبر: يا معشر المسلمين من يعذرني من رجل بلغني أذاه في أهل بيتي فوالله ما علمت على أهلي إلا خيراً ، ولقد ذكروا رجلًا ما علمت عليه إلا خيراً وما كان يدخل على أهلي إلا معي .

فقام سعد بن معاذ الأنصاري فقال: يا رسول الله أنا أعذرك منه إن كان من الأوس ضربت عنقه وإن كان من إخواننا من بني الخزرج أمرتنا ففعلنا أمرك، فقام سعد بن عبادة وهو سيد الخزرج وكان قبل ذلك رجلاً صالحاً ولكن احتملته الحمية فقال لسعد: كذبت لعمر الله ما تقتله ولا تقدر على قتله، فقام أسيد بن حضير وهو ابن عم سعد فقال لسعد بن عبادة: كذبت لنقتلنه فإنك منافق تجادل المنافقين، فتثاورا الحيّان: الأوس والخزرج حتى همّوا أن يقتتلوا ورسول الله منافق قائم على المنبر فلم يزل رسول الله منافق بخفضهم حتى سكتوا وسكت.

فبكيت يومي ذلك فلا يرقأ لي دمع ولا أكتحل بنوم فأصبح أبـواي عندي وقـد بكيت ليلتين ويــوماً لا أكتحــل بنوم ولا يــرقأ لي دمــع وأبواي يــظنان أن البكــاء فالق كبدي .

فبينما هما جالسان عندي وأنا أبكي فاستأذنت على امرأة من الأنصار فأذنت لها فجلست تبكي معي فبينما نحن على ذلك دخل علينا رسول الله نواله الله والله الله والله والله

فلما قضى رسول الله ع<mark>مليات</mark> مقالته قلص<sup>(۱)</sup> دمعي حتى ما أحس منه قطرة ، فقلت لأبي : أجب عني رسول الله ع<mark>مليات</mark> . قال : والله ما أدري ما أقول لرسول الله ع<del>مليات</del> ، قال : والله ما أدري ما أقول لرسول الله ع<del>مليات</del> ، قالت : والله ما أدري ما أقول لرسول الله عمليات ، قالت : والله ما أدري ما أقول لرسول الله عمليات .

فقلت وأنا جارية حديثة السن لا أقرأ كثيراً من القرآن : إني والله لقـد علمت

<sup>(</sup>١) قلص : اجتمع وانقبض .

أنكم سمعتم هذا الحديث حتى استقر في أنفسكم وصدّقتم به فلئن قلت لكم : إني بريئة والله يعلم أني بريئة لا تصدّقوني ، ولئن اعترفت لكم بأمر والله يعلم أني منه بريئة لتصدّقني ، والله لا أجد لي ولكم مثلًا إلا قول أبي يوسف : فصبر جميل والله المستعان على ما تصفون .

ثم تحوّلت فاضطجعت على فراشي وأنا حينئذٍ أعلم أني بريئة وأن الله مبرِّثي ببراءتي ولكن والله ما كنت أظن أن الله منزل في شأني وحياً يتلى ، ولشأني في نفسي كان أحقر من أن يتكلم الله فيَّ بأمر يتلى ، ولكن كنت أرجو أن يرى رسول الله منزان يبرَّني الله بها .

قالت: فوالله ما رام رسول الله مَشْرَاتُ مجلسه ولا خرج أحد من أهل البيت حتى أنزل عليه فأخذه ما كان يأخذه من البرحاء عند الوحي حتى أنه ليتحدّر منه مثل الجمان من العرق وهو في يوم شات من ثقل القول الذي أنزل عليه فلما سري عن رسول الله مَشْنَاتُ سري عنه وهو يضحك فكان أول كلمة تكلم بها أن قال: أبشري يا عائشة أما الله فقد برّاك ، فقالت أمي: قومي إليه: فقلت: والله لا أقوم إليه ولا أحمد إلا الله الذي أنزل براءتي ، وأنزل الله: ﴿إن الذين جاءوا بالإفك عصبة منكم العشر الآيات كلها .

فلما أنزل الله هذا في براءتي قال أبو بكر ، وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفقره : والله لا أنفق على مسطح شيئاً أبداً بعد الذي قال لعائشة ما قال فأنزل الله : ﴿ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولي القربي والمساكين﴾ وللي قوله ﴿رحيم﴾ قال أبو بكر : والله إني أحب أن يغفر الله لي فرجع إلى مسطح النفقة التي كان ينفق عليه ، وقال : والله لا أنزعها منه أبداً .

قالت عائشة: فكان رسول الله منفية يسأل زينب ابنة جحش عن أصري فقال: يا زينب ماذا علمت أو رأيت؟ فقالت: يا رسول الله أحمي سمعي وبصري ما علمت إلا خيراً، قالت: وهي التي كانت تساميني من أزواج النبي منفية فعصمها الله بالورع، وطفقت اختها حمنة تحارب لها فهلكت فيمن هلك من أصحاب الإفك.

أقول : والرواية مرويـة بطرق اخـرى عن عائشـة أيضاً وعن عمـر وابن عباس

وأبي هـريـرة وأبي اليسـر الأنصـاري وأم رومـان أم عـائشــة وغيـرهم وفيهــا بعض الاختلاف .

وفيها أن الذين جاءوا بالإفك عبد الله بن أُبيَّ بن سلول ومسطح بن أثاثة وكان بدرياً من السابقين الأولين من المهاجرين ، وحسان بن ثـابت ، وحمنة اخت زينب زوج النبي مسندات .

وفيها أن النبي سَنْنَ دعاهم بعد ما نزلت آيات الإفك فحدّهم جميعاً غير أنه حـد عبد الله بن أبيّ حـدّين وإنما حـدّه حدّين لأنه من قذف زوج النبي سَنْنَاهُ كـان عليه حدّان .

وفي الروايات على تقاربها في سرد القصة إشكال من وجوه :

أحدها: أن المسلم من سياقها أن النبي عَلَيْهِ كَان في ريب من أمر عائشة بعد تحقق الإفك كما يدل عليه تغير حاله بالنسبة إليها في المعاملة باللطف أيام اشتكائها وبعدها حتى نزلت الآيات ، ويدل عليه قولها له حين نزلت الآيات وبشرها به: بحمد الله لا بحمدك ، وفي بعض الروايات أنها قالت لأبيها وقد أرسله النبي عَلَيْتُ ليبشرها بنزول العذر: بحمد الله لا بحمد صاحبك الذي أرسلك ، تريد به النبي عَلَيْتُ ، وفي الرواية الأخرى عنها: أن النبي عَلَيْتُ لما وعظها أن تتوب إلى النبي عَلَيْتُ لما وعظها أن تتوب إلى القرأة أن تذكر شيئاً ، ومن المعلوم أن هذا النوع من الخطاب المبني على الإهانة والإزراء ما كان يصدر عنها لولا أنها وجدت النبي في ريب من أمرها . كل ذلك مضافاً إلى التصريح به في رواية عمر ففيها : «فكان في قلب النبي مما قالوا» .

وبالجملة دلالة عامة الروايات على كون النبي عَلَيْنَا في ريب من أمرها إلى نزول العذر مما لا ريب فيه ، وهذا مما يجل عنه مقامه عَلَيْنَ كيف ؟ وهو سبحانه يقول : ﴿ لولا إذ سمعتموه ظنَّ المؤمنون والمؤمنات بأنفسهم خيراً وقالوا هذا إفك مبين ﴾ فيوبخ المؤمنين والمؤمنات على إساءتهم الظن وعدم ردهم ما سمعوه من الإفك فمن لوازم الإيمان حسن الظن بالمؤمنين ، والنبي عَلَيْنَ أحق من يتصف بذلك ويتحرّز من سوء الظن الذي من الإثم وله مقام النبوة والعصمة الإلهية .

على أنه تعالى ينص في كلامه على اتصافه مُسَلَّتُهُ بـذلك إذ يقـول: ﴿وَمِنْهُمْ

الـذين يؤذون النبي ويقولـون هـو أذن قـل أذن خيـر لكم يؤمن بـالله ويؤمن للمؤمنين ورحمة للذين آمنوا منكم والذين يؤذون رسول الله لهم عذاب أليم (١٠).

على أنّا نقول: إن تسرَّب الفحشاء إلى أهل النبي ينفر القلوب عنه فمن الواجب أن يطهر الله سبحانه ساحة أزواج الأنبياء عن لوث الزنا والفحشاء وإلا لغت الدعوة وتثبت بهذه الحجة العقلية عفّتهن واقعاً لا ظاهراً فحسب ، والنبي سنوه أعرف بهذه الحجة منا فكيف جاز له أن يرتاب في أمر أهله برمي من رام أو شيوع من إفك .

وثانيها: أن الذي تدل عليه الروايات أن حديث الإفك كان جارياً بين الناس منذ بدأ به أصحاب الإفك إلى أن ختم بحدهم أكثر من شهر وقد كان حكم القذف مع عدم قيام الشهادة معلوماً وهو جلد القاذف وتبرئة المقذوف شرعاً فما معنى توقف النبي سينية عن حد أصحاب الإفك هذه المدة الطويلة وانتظاره الوحي في أمرها حتى يشيع بين الناس وتتلقاه الألسن وتسير به الركبان ويتسع الخرق على الراتق ؟ وما أتى به الوحي من العذر لا يزيد على ما تعينه آية القذف من براءة المقذوف حكماً شرعياً ظاهرياً.

فإن قيل: الذي نزل من العذر براءتها واقعاً وطهارة ذيلها في نفس الأمر وهذا أمر لا تكفي له آية حد القاذف، ولعل صبره منزية هذه المدة الطويلة إنما كان لأجله.

قلت : لا دلالية في شيء من هـذه الآيـات الست عشـرة على ذلك ، وإنمـا تثبت بالحجة العقلية السابقة الدالة على طهارة بيوت الأنبياء من لوثة الفحشاء .

أما الآيات العشر الأول التي فيها شائبة الاختصاص فأظهرها في الدلالة على براءتها قوله تعالى : ﴿ لُولا جاءوا عليه بأربعة شهداء فإذ لم يأتوا بالشهداء فاولئك عند الله هم الكاذبون ﴾ وقد استدل فيها على كذبهم بعدم إتيانهم بالشهداء ، ومن الواضح أن عدم إقامة الشهادة إنما هو دليل البراءة الظاهرية أعني الحكم الشرعي بالبراءة دون البراءة الواقعية لوضوح عدم الملازمة .

وأما الأيات الست الأخيرة فقوله: ﴿الطيبات للطيبين والطيبون للطيبات﴾ الخ

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦١ .

عام من غير مخصص من جهة اللفظ فالذي تثبته من البراءة مشترك فيه بين جميع المقذوفين من غير قيام بينة من المؤمنين والمؤمنات ، ومن الواضح أن البراءة المناسبة لهذا المعنى هي البراءة الشرعية .

والحق أن لا مناص عن هذا الإشكال إلا بالقول بأن آية القذف لم تكن نازلة قبل حديث الإفك وإنما نزلت بعده ، وإنما كان سبب توقفه مُسَلَّلُهُ خلو الواقعة عن حكم الله بعد فكان ينتظر في أمر الإفك الحكم السماوي .

ومن أوضح الدليل عليه ما في الرواية من استعذار النبي سَلَيْتُ من القاذف في المسجد وقول سعد بن معاذ ما قال ومجادلة سعد بن عبادة إياه واختلاف الأوس والخزرج بمحضر من النبي سَلَنَتُ وفي رواية عمر بعد ما ذكر اختلاف ابن معاذ وابن عبادة : فقال هذا : يا للأوس وقال هذا : يا للخزرج فاضطربوا بالنعال والحجارة فتلاطموا ، الحديث فلو كانت آية القذف نازلة قبل ذلك وحكم الحد معلوماً لم يجب سعد بن معاذ النبي سَلَنَتُ بأنه يعذره منه بالقتل ولقال هو وسائر الناس : يا رسول الله حكم القذف معلوم ويدك مبسوطة .

وثالثها: أنها تصرح بكون أصحاب الإفك هم عبد الله بن أبيّ ومسطحاً وحساناً وحمنة ثم تذكر أنه ويُنون عبد الله بن أبيّ حدين وكلًا من مسطح وحسان وحمنة حداً واحداً ، ثم تعلل حدي عبد الله بن أبيّ بأن من قذف أزواج النبي وينون فعليه حدان ، وهذا تناقض صريح فإنهم جميعاً كانوا قاذفين بلا فرق بينهم .

نعم تذكر الروايات أن عبد الله بن أبيّ كان هـو الذي تـولى كبره منهم لكن لم يقل أحد من الامة أن هذا الوصف يوجب حـدين . ولا أن المراد بـالعذاب العـظيم في قوله : ﴿الذي تولى كبره منهم له عذاب عظيم﴾ هو ثبوت حدين .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكُ عَصِبَةُ مَنْكُمْ﴾ الآية فإن العامة روت أنها نزلت في عائشة وما رميت به في غنزوة بني المصطلق من خزاعة وأما الخاصة فإنهم رووا أنها نزلت في مارية القبطية وما رمتها به عائشة .

حدثنا محمد بن جعفر قال: حدثنا محمد بن عيسى عن الحسن بن علي بن فضّال قال: حدثني عبد الله بن بكير عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: لما هلك إبراهيم بن رسول الله عليه حزن عليه حزناً شديداً فقالت عائشة: ما

الذي يحزنك عليه ؟ ما هو إلا ابن جريح ، فبعث رسول الله مَشْمَاتُهُ علياً عَلِيْكُ وأمره بقتله .

فذهب على على السيف وكان جريح القبطي في حائط فضرب على على السيف باب البستان فأقبل جريح له ليفتح الباب فلما رأى علياً على عرف في وجهه الغضب فأدبر راجعاً ولم يفتح باب البستان فوثب على على على على على الحائط ونزل إلى البستان واتبعه وولى جريح مدبراً فلما خشي أن يرهقه (١) صعد في نخلة وصعد على على أثره فلما دنا منه رمى بنفسه من فوق النخلة فبدت عورته فإذا ليس له ما للرجال ولا له ما للنساء.

فانصرف على مَشْنَظُ إلى النبي مَشْنَشَ فقال له: يها رسول الله إذا بعثتني في الأمر أكون كالمسمار المحميّ في الوبر أم أثبّت؟ قال: لا بل تثبّت. قال: والذي بعثك بالحق ما له ما للرجال وما له ما للنساء، فقال: الحمد لله الذي صرف عنّا السوء أهل البيت.

وفيه في رواية عبيد الله بن موسى عن أحمد بن راشد عن مروان بن مسلم عن عبد الله بن بكير قال : قلت لأبي عبد الله على الله على الله على الله على أمر بقتل القبطي وقد علم أنها كذبت عليه أو لم يعلم ؟ وقد دفع الله عن القبطي القتل بتثبيت على على النفي فقال : بل كان والله علم ، ولو كان عزيمة من رسول الله على النفي على النفي على النفي النفي على النفي النفي على النفي ال

أقول: وهناك روايات أخر تـدل على مشاركـة غيرهـا معها في هـذا الرمي، وجريح هذا كان خـادماً خصيـاً لماريـة أهداه معهـا مقوقس عـظيم مصر لـرسول الله معها ليخدمها.

وهذه الروايات لا تخلو من نظر .

أما أولاً: فلأن ما فيها من القصة لا يقبل الانطباق على الآيات ولا سيما قوله: ﴿ لَوْلَا إِذْ سَمَعَتَمُوهُ ظُنَ الْمُؤْمِنُونَ وَلَوْلَهُ : ﴿ لُولًا إِذْ سَمَعَتَمُوهُ ظُنَ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَاللَّهُ وَلَا إِذْ سَمَعَتَمُوهُ ظُنَ الْمُؤْمِنُونَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلَوْلُهُ : ﴿ لَلْقُونُهُ بِأَلْسَنْتُكُمُ وَتَقُولُونَ بِأَفُواهُ كُمْ مَا

<sup>(</sup>١) أرهقه : ادركه .

ليس لكم به علم الآية ، فمحصل الآيات أنه كان هناك جماعة مرتبط بعضهم ببعض ينفي الناس يتداولونه لساناً عن ببعض ينفي الناس يتداولونه لساناً عن لسان حتى شاع بينهم ومكثوا على ذلك زماناً وهم لا يراعون حرمة النبي المنفية وكرامته من الله ، وأين مضمون هذه الروايات من ذلك .

اللهم إلا أن تكون الروايات قاصرة في شرحها للقصة .

وأما ثانياً: فقد كان مقتضى القصة وظهور براءتها إجراء الحـد ولم يجر ، ولا مناص عن هذه الإشكال إلا بالقول بنزول آية القذف بعد قصة الإفك بزمان .

والـذي بنبغي أن يقـال بـالنـظر إلى إشكــال الحـد الــوارد على الصنفين من الروايات جميعاً ــ كما عرفت ــ أن آيات الإفك نزلت قبل آية حد القذف ، ولم يشرع بنزول آيات الإفك إلا براءة المقذوف مع عدم قيام الشهادة وتحريم القذف .

ولوكان حد القاذف مشروعاً قبل حديث الإفك لم يكن هناك مجوّز لتأخيره مدة معتدًا بها وانتظار الوحي ، ولا نجا منه قاذف منهم ، ولوكان مشروعاً مع نزول آيات الإفك لاشير إليه ، ولا أقل باتصال الآيات بآية القذف ، والعارف بأساليب الكلام لا يرتباب في أن قوله : ﴿إن الذين جاءوا بالإفك الآيات منقطعة عما قبلها .

ولـوكان على من قـذف أزواج النبي مَلِيَاتُ حدّان لاشيـر إلى ذلك في خـلال آيات الإفك بما فيها من التشديد واللعن والتهديد بالعذاب على القاذفين .

ويتأكد الإشكال على تقدير نزول آية القذف مع نزول آيـات الإفك فـإن لازمه أن يقع الابتلاء بحكم الحدين فينزل حكم الحد الواحد .

وفي الكافي عن على بن إبراهيم عن أبيه عن أبيه عن ابن أبي عمير عن بعض أصحابه عن أبي عبد الله على إلى قال في مؤمن ما رأته عيناه وسمعته أذناه فهو من الذين قال الله عز وجل : ﴿إِنَ الذين يحبونَ إلى قوله ﴿والآخرة ﴾ .

وفيه بإسناده عن إسحاق بن عمار عن أبي عبد الله مَلِنَكُهُ قَـال : قال رسـول الله مَلِنَكُهُ قـال : قال رسـول الله مَلْمُلِلهُ : من أذاع فاحشة كان كمبتدئها .

وفي المجمع قيل: إن قوله: ﴿ولا يأتل أُولُوا الفضل منكم والسعة ﴾ الآية ، نزلت في أبي بكر ومسطح بن أثاثة وكان ابن خالة أبي بكر ، وكان من المهاجرين ومن جملة البدريين وكان فقيراً ، وكان أبو بكر يجري عليه ويقوم بنفقته فلما خاض في الإفك قطعها وحلف أن لا ينفعه بنفع أبداً فلما نزلت الآية عاد أبو بكر إلى ما كان ، وقال : والله إني لاحب أن يغفر الله لي ، والله لا أنزعها عنه أبداً . عن ابن عباس وعائشة وابن زيد .

وفيه وقيل: نزلت في جماعة من الصحابة أقسموا على أن لا يتصدقوا على رجل تكلم بشيء من الإفك ولا يواسوهم. عن ابن عباس وغيره.

أقول : ورواه في الدر المنثور عن ابن جرير وابن مردوية عن ابن عباس .

وفي تفسيسر القمي وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر النه في قسوله تعالى : ﴿ولا يأتل أولو الفضل منكم والسعة أن يؤتوا أولي القربي وهم قرابة رسول الله والمساكين والمهاجرين في سبيل الله وليعفوا وليصفحوا يقول : يعفو بعضكم عن بعض ، ويصفح بعضكم بعضاً فإذا فعلتم كانت رحمة الله لكم ، يقول الله عز وجل : ﴿ الا تحبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم ﴾ .

في الكافي بإسناده عن محمد بن سالم عن أبي جعفر الله في حديث قال : ونزل بالمدينة ﴿والـذين يرمون المحصنات ثم لم يأتوا بأربعة شهداء فاجلدوهم ثمانين جلدة ولا تقبلوا لهم شهادة أبداً وأولئك هم الفاسقون إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم﴾ .

فبرًاه الله ما كان مقيماً في الفرية من أن يسمى بالإيمان ، قال الله عز وجل : ﴿ الله وَافْمَنَ كَانَ مؤمناً كَمَن كَانَ فَاسَقاً لا يستوون ﴿ وجعله مِن أُولِياء إبليس قال : ﴿ الله الله كان من الجن ففسق عن أمر ربه ﴾ وجعله ملعوناً فقال : ﴿ إِنْ اللَّذِينَ يرمون المحصنات الغافلات المؤمنات لُعنوا في الدنيا والآخرة ولهم عذاب أليم ، يوم تشهد عليهم السنتهم وأيديهم وأرجلهم بما كانوا يعملون ﴾ .

وليست تشهد الجوارح على مؤمن إنما تشهد على من حقّت عليسه كلمة

۱۰۸ ما ۱۰۸ الجزء الثامن عشر

العذاب فأما المؤمن فيعطى كتابه بيمينه ، قال الله عز وجل : ﴿فَأَمَا مِن أُوتِي كَتَـابِهُ بيمينه فاولئك يقرؤون كتابهم ولا يظلمون فتيلًا﴾ .

وفي المجمع في قول تعالى: ﴿الخبيثات للخبيثين والخبيثون للخبيثات والطيبات للطيبات للطيبات للطيبات الأية ، قبل في معناه أقوال إلى أن قال الثالث الخبيثات من النساء للخبيثين من الرجال والخبيثون من الرجال للخبيثات من النساء ، عن أبي مسلم والجبائي وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام . قالا : هي مثل قوله : ﴿الزاني لا ينكح إلا زانية أو مشركة ﴾ إلا أن أناساً همّوا أن يتزوجوا منهن فنهاهم الله عن ذلك وكره ذلك لهم .

وفي الخصال عن عبد الله بن عمر وأبي هريـرة قالا : قــال رسول الله مَنْدَاتُهِ : إذا طاب قلب المرء طاب جسده ، وإذا خبث القلب خبث الجسد .

وفي الاحتجاج عن الحسن بن علي على المنظم في حديث له مع معاوية وأصحابه وقد نالوا من علي على المنظم والله يا معاوية أنت وأصحابك هم والله يا معاوية أنت وأصحابك هؤلاء وشيعتك فوالطيبات للطيبين والطيبون للطيبات إلى آخر الآية ، هم على بن أبي طالب وأصحابه وشيعته

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بِيُوتاً غَيْرَ بِيُوتِكُمْ حَتَىٰ تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُ وَا عَلَىٰ أَهْلِهَا ذَٰلِكُمْ خَيْرً لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ (٢٧) فَإِنْ لَمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمْ آرْجِعُوا تَجِدُوا فِيهَا أَحَداً فَلَا تَدْخُلُوهَا حَتّىٰ يُوْذَنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمْ آرْجِعُوا فَوَا فِيهَا أَحَداً فَلَا تَدْخُلُوها حَتّىٰ يُوْذَنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمْ آرْجِعُوا فَوَا فَرَوجَعُوا هُوَ أَذْكَىٰ لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ (٢٨) لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَدْخُلُوا بَيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعً لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا لَنْ تَدْخُلُوا بَيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعً لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا لَنْ تَدْخُلُوا بَيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعً لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا لَنْ تَدْخُلُوا بَيُوتاً غَيْرَ مَسْكُونَةٍ فِيهَا مَتَاعً لَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَنْ مَنْ أَبُولُ اللَّهُ عَبِيلًا مَا يَصْنَعُونَ (٣٠) وَقُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَعُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ وَلا يُبْدِينَ زِيَنَتَهُنَّ إِلاَّ مَا لَكُمْ فَلُولُ فَرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِيَنَتَهُنَ إِلاَّ مَا يَصْفَرَقُ وَلَا يُبْدِينَ زِيَنَتَهُنَّ إِلاَّ مَا لَاللَّهُ خَيِيلُ لَا مُؤْمَنَاتِ وَمُا لَا لَيْكُونَ وَمَا لَا لَاللَّهُ خَيِيلُونَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِيَنَتَهُنَّ إِلاَ مَا لَيْ لَكُمْ فَا أَنْ اللَّهُ وَمِعَظُنَ فُرُوجَهُنَّ وَلاَ يُبْدِينَ زِيَنَتَهُنَّ إِلاَ مَا لا يُعْفَلُونَ فَلَا يُعْفِينَ وَلا يُبْدِينَ زِيَنَتُهُنَّ إِلاَ مَا لَكُونَاتِ يَعْفَى اللَّهُ عَلَيْ لِللَّهُ فَلَمُ مَا يُسْتُونُ وَلَا يُبْدِينَ زِيَنَتُهُنَّ إِلَى لَا لَكُونُ وَلَا يُعْفِي وَلَا يُعْولِللّهُ وَلِهُ مُ مَا يُسْتُونَ وَلَا يُعْفِي وَلَولَا فُولَ عَلَيْ لَا مُؤْمِنَاتِ وَاللَّهُ فَا لَكُونُ وَلَا يُعْفِيلُونَ وَلَا يُعْفِيلُونَ وَلَا يُعْلِقُونَ وَلَا يُعْرِقُونَ وَلَا لَكُونَاتِ لَا لَكُونُ لَكُمْ اللّهُ فَا عُلَالُونُ فَا فَاللّهُ فَا عَلَيْكُونُ فَا لَاللّهُ فَا لَاللّهُ فَا عُولَا لَكُولُ فَاللّهُ فَا عُنُونَ فَاللّهُ فَاللّهُ فَا عُنْ فَا فُولُولُونُ

ظَهَرَ مِنْهَاوَلْيَضْ رَبْنَ بِخُمُرهِنَّ عَلَىٰ جُيُوبِهِنَّ وَلَا يُبْدِينَ زِينَتَهُنَّ إِلَّا لِبُعُ ولَتِهِنَّ أَوْ آبَائِهِنَّ أَوْ آبَاءِ بُعُولَتِهِنَّ أَوْ أَبْنَائِهِنَّ أَوْ أَبْنَاءِ بُعُ ولَتِهِنَّ أَوْ إِخْ وَانِهِنَّ أَوْ بَنِي إِخْوَانِهِنَّ أَوْ بَنِي أَخَوَاتِهِنَّ أَوْ نِسَائِهِنَّ أَوْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَانَهُنَّ أَوِ التَّابِعِينَ غَيْرِ أُولِي ٱلْإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أَوِ ٱلطِّفْلِ الَّذِينَ لَمْ يَظْهَرُوا عَلَىٰ عَـوْرَاتِ النِّسَاءِ وَلَا يَضْـرِبْنَ بِأَرْجُلِهِنَّ لِيُعْلَمَ مَـا يُخْفِينَ مِنْ زِينَتِهِنَّ وَتَــوبُــوا إِلَىٰ اللهِ جَـمِيـعــاً أَيُّــةَ ٱلْمُـوْمِنُــونَ لَـعَلَّكُـمْ تُفْلِحُونَ (٣١) وَأَنْكِحُوا ٱلْإِيَامِيٰ مِنْكُمْ وَالصَّالِحِينَ مِنْ عِبَادِكُمْ وَإِمَائِكُمْ إِنْ يَكُونُوا فُقَرَاءَ يُغْنِهِمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (٣٢) وَلْيَسْتَعْفِفِ الَّــٰذِينَ لَا يَجِـدُونَ نِكَــاحــاً حَتَّىٰ يُغْنِيَهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَالَّـذِينَ يَبْتَغُونَ ٱلْكِتَـابَ مِمَّا مَلَكَتْ أَيْمَـانُكُمْ فَكَـاتِبُـوهُمْ إِنْ عَلِمْتُمْ فِيهِمْ خَيْراً وَآتُوهُمْ مِنْ مَال ِ اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ وَلَا تُكْرِهُوا فَتَيَاتِكُمْ عَلَىٰ ٱلْبِغَاءِ إِنْ أَرَدْنَ تَحَصُّناً لِتَبْتَغُوا عَرَضَ الْحَيَوٰةِ الدُّنْيَا وَمَنْ يُكْرِهْهُنَّ فَإِنَّ اللَّهَ مِنْ بَعْدِ إِكْرَاهِهِنَّ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٣) وَلَقَدْ أَنْـزَلْنَـا إِلَيْكُمْ آيـاتِ مُبَيِّنَاتٍ وَمَثَلًا مِنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ (٣٤) .

## ( بیان )

أحكام وشرائع متناسبة ومناسبة لما تقدُّم .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمَنُوا لا تَدَخُلُوا بِيُوتاً غَيْرَ بِيُوتَكُمْ حَتَى تَسَتَأْنُسُوا وَتَسَلِّمُوا عَلَى أَهْلُهَا ﴾ السخ ، الأنس بالشيء وإليه الإلفة وسكون القلب إليه ، والاستيناس طلب ذلك بفعل يؤدّي إليه كالاستيناس لدخول بيت بذكر الله والتنحنح ونحو ذلك ليتنبه صاحب البيت أن هناك من يريد الدخول عليه فيستعدّ لذلك فربما كان في حال لا يحب أن يراه عليها أحد أو يطّلع عليها مطّلع .

ومنه يظهر أن مصلحة همذا الحكم هو الستر على عورات الناس والتحفظ على كرامة الإيمان فإذا استأنس الداخل عند إرادة الدخول على بيت غير بيته فأخبر باستيناسه صاحب البيت بدخوله ثم دخل فسلَّم عليه فقد أعانه على ستر عورته ، وأعطاه الأمن من نفسه .

ويؤدّي الاستمرار على هذا السيرة الجميلة إلى استحكام الأخوَّة والإلفة والتعاون العام على إظهار الجميل والستر على القبيح وإليه الإشارة بقوله: ﴿ وَلَكُم خير لَكُم لَعْلَكُم تَذَكّرُونَ ﴾ أي لعلكم تذكّرون ما يجب عليكم لعلكم تذكّرون من سنة الاخوة وتألّف القلوب التي تحتها كل سعادة اجتماعية.

وقيل : إن في قوله : ﴿حتى تستأنسوا وتسلّموا﴾ تقديماً وتـأخيراً والأصـل حتى تسلّموا وتستأنسوا . وهو كما ترى .

قوله تعالى : ﴿ فَإِن لَم تَجدُوا فَيِهَا أَحداً فَلَا تَدَخلُوهَا حَتَى يؤذَنَ لَكُم ﴾ . . الخ ، أي إن علمتم بعدم وجود أحد فيها ـ وهـ و الذي يملك الإذن ـ فلا تدخلُوها حتى يؤذن لكم من قبل من يملك الإذن ، وليس المراد به أن يتطلع على البيت وينظر فيه فإن لم ير فيه أحداً كف عن الدخول فإن السياق يشهد على أن المنع في الحقيقة عن النظر والإطّلاع على عورات الناس .

وهذه الآية تبين حكم دخسول بيت الغير وليس فيه من يملك الإذن ، والآية السابقة تبين حكم الدخول وفيه من يملك الإذن ولا يمنع ، وأما دخوله وفيه من يملك الإذن ويمنع ولا يأذن فيه فيبين حكمه قوله تعالى : ﴿وَإِن قِيلَ لَكُمُ ارجعوا فَارجعوا هُو أَرْكَى لَكُمُ وَاللّٰهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلَيْمٍ ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ليس عليكم جناح أن تدخلوا بيوتاً غير مسكونة فيها متاع لكم ﴾ الخ ، ظاهر السياق كون قوله : ﴿فيها متاع لكم ﴾ صفة بعد صفة لقوله : ﴿بيوتاً ﴾ لا جملة مستأنفة معلّلة لقوله : ﴿ليس عليكم جناح ﴾ ، والظاهر أن المتاع بمعنى الاستمتاع .

ففيه تجويز الدخول في بيوت معدَّة لأنواع الاستمتـاع وهي غير مسكـونة بــالطبــع

سورة النور ـ آية ٢٧ ـ ٣٠ ـ ٣٠ . ١١١٠ . ١١١٠ . ١١٠٠ . ١١٠٠ . ١١٠٠ . ١١٠٠ . ١١٠٠ . ١١١٠

كالخانات والحمامات والأرحية ونحوها فإن كونها موضوعة لـلاستمتاع إذن عـام في دخولها .

وربما قيل: إن المراد بالمتاع المعنى الاسمى وهو الأثباث والأشياء الموضوعة للبيع والشرى كما في بيوت التجارة والحوانيت فإنها مأذونة في دخولها إذناً عاماً ولا يخلو من بعد لقصور اللفظ.

قوله تعالى : ﴿قُلُ لَلْمُؤْمَنِينَ يَغَضُّوا مِن ابصارِهُم ويحفظوا فروجهم ذلك أذكى لهم إن الله خبير بما يصنعون الغض إطباق الجفن على الجفن ، والأبصار جمع بصر وهو العضو الناظر ، ومن هنا يظهر أن ﴿من ﴾ في ﴿من أبصارِهُم ﴾ لابتداء الغاية لا مزيدة ولا للجنس ولا للتبعيض كما قال بكل قائل ، والمعنى يأتوا بالغض آخذاً من أبصارهم .

فقوله: ﴿قَلَ للمؤمنين يغضّوا من أبصارهم ﴾ لما كان ﴿يغضّوا ﴾ مسرتباً على قوله: ﴿قل تربّب جواب الشرط عليه دلّ ذلك على كون القول بمعنى الأمر والمعنى مرهم يغضّوا من أبصارهم والتقدير مرهم بالغضّ إنك إن تأمرهم به يغضوا ، والآية أمر بغض الأبصار وإن شئت فقل: نهي عن النظر إلى ما لا يحل النظر إليه من الأجنبي والأجنبية لمكان الإطلاق .

وقوله: ﴿ويحفظوا فروجهم﴾ أي ومرهم بحفظوا فروجهم ، والفرجة والفرج الشق بين الشيئين ، وكنّى به عن السوأة ، وعلى ذلك جرى استعمال القرآن المليء أدباً وخلقاً ثم كثر استعماله فيها حتى صار كالنص كما ذكره الراغب .

والمقابلة بين قوله: ﴿يغضوا من أبصارهم﴾ و ﴿يحفظوا فروجهم﴾ يعطي أن المراد بحفظ الفروج سترها عن النظر لا حفظها عن الزنا واللواطة كما قيل ، وقد ورد في الرواية عن الصادق على النفر كل آية في القرآن في حفظ الفروج فهي من الزنا إلا هذه الآية فهي من النظر .

وعلى هـذا يمكن أن تتقيد أولى الجملتين بشانيتهما ويكون مدلول الآية هـو النهي عن النظر إلى الفروج والأمر بسترها .

ثم أشار إلى وجه المصلحة في الحكم وحثّهم على المراقبة في جنبه بقـوله : ﴿ذلك أزكى لهم إن الله خبير بما يصنعون﴾ .

قوله تعالى : ﴿وقل للمؤمنات يغضضن﴾ الخ ، الكلام في قوله : ﴿وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن فنظير ما مر في قوله : ﴿قلل للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم فلا يجوز لهن النظر إلى ما لا يجوز النظر إليه ويجب عليهن ستر العورة عن الأجنبي والأجنبية .

وأما قوله : ﴿ولا يبدين زينتهن إلا ما ظهر منها ﴾ فالإبداء الإظهار ، والمسراد بزينتهن مواضع الزينة لأن نفس ما يتزين به كالقرط والسوار لا يحرم إبداؤها فسالمراد بإبداء الزينة إبداء مواضعها من البدن .

وقد استثنى الله سبحانه منها ما ظهر ، وقـد وردت الروايـة أن المراد بمـا ظهر منها الوجه والكفان والقدمان كما سيجيء إن شاء الله .

وقوله: ﴿وليضربن بخمرهن على جيوبهن﴾ الخمر بضمتين جمع خمار وهو ما تغطي به المرأة رأسها وينسدل على صدرها ، والجيبوب جمع جيب بالفتح فالسكون وهو معروف والمراد بالجيوب الصدور ، والمعنى وليلقين بأطراف مقانعهن على صدورهن ليسترنها بها .

وقوله: ﴿ولا يبدين زينتهن إلا لبعولتهن﴾ إلى قوله ﴿أو بني أخواتهن﴾ البعولة هم أزواجهن ، والطوائف السبع الأخر محارمهن من جهة النسب والسبب ، وأجداد البعولة حكمهم حكم الأبناء .

وقوله: ﴿أُو نَسَائُهُنَ﴾ في الأضافة إشارة إلى أن المواد بهن المؤمنات من النساء فلا يجوز لهن التجرد لغيرهن من النساء وقد وردت به الروايات عن أثمة أهل البيت عليهم السلام .

وقوله : ﴿ أَو مَا مَلَكُتَ أَيْمَانَهُنَ ﴾ إطلاقه يشمل العبيد والإماء ، وقد وردت به الرواية كما سيأتي إن شاء الله ، وهذا من موارد استعمال ﴿ ما ﴾ في اولي العقل .

وقوله : ﴿أو التابعين غير أولي الإربة من الرجال الإربة هي الحاجة ، والمراد به الشهوة التي تحوج إلى الازدواج ، و﴿من الرجال ﴾ بيان للتابعين ، والمراد بهم كما تفسره الروايات البله المولى عليهم من الرجال ولا شهوة لهم .

وقوله : ﴿ أَو الطَّفُلُ الَّذِينَ لَم يَظْهُرُوا عَلَى عُورَاتَ النَّسَاءَ ﴾ أي جماعة الأطفال

ـ واللام للاستغراق ـ الذين لم يقووا ولم يظهـروا ـ من الظهـور بمعنى الغلبة ـ على أمور يسوء التصريح بها من النساء ، وهو ـ كما قيل ـ كناية عن البلوغ .

وقوله : ﴿ولا يضربن بأرجلهن ليعلم ما يخفين من زينتهن﴾ ذلك بتصوت أسباب الزينة كالخلخال والعقد والقرط والسوار .

وقوله : ﴿وَتُوبُوا إِلَى الله جميعاً أيها المؤمنون لعلكم تفلحون﴾ المراد بالتوبة -على ما يعطيه السياق ـ الـرجوع إليه تعالى بـامتثـال أوامـره والانتهـاء عن نـواهيـه وبالجملة اتباع سبيله .

قوله تعالى: ﴿وأنكحوا الأيامى منكم والصالحين من عبادكم وإمائكم ﴾ الإنكاح التزويج ، والأيامى جمع أيم بفتح الهمزة وكسر الياء المشددة وهو الذكر اللذي لا انثى معه والأنثى التي لا ذكر معها وقد يقال في المرأة أيمة ، والمراد بالصالحين الصالحون للتزويج لا الصالحون في الأعمال .

وقوله: ﴿إِنْ يَكُونُوا فَقَرَاءَ يَغْتَهُمُ اللهُ مِنْ فَصَلَّهُ وَعَدْ جَمِيلُ بِالْغَنَى وَسَعَةُ الرِزقُ وقد أكده بقوله: ﴿وَاللهُ وَاسْعَ عَلَيمٍ ﴾ والرزق يتبع صلاحية المرزوق بمشية من الله سبحانه، وسيوافيك إن شاء الله في تفسير قوله تعالى: ﴿فُورِبِ السماءُ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقَ مَثْلُ مَا أَنْكُمُ تَنْطَقُونَ ﴾(١) كلام في معنى سعة الرزق.

قوله تعالى : ﴿وليستعفف الذين لا يجدون نكاحاً حتى يغنيهم الله من فضله ﴾ الاستعفاف والتعفف قريبا المعنى ، والمراد بعدم وجدان النكاح عدم القدرة على المهر والنفقة ، ومعنى الآية الأمر بالتعفف لمن لا يقدر على النكاح والتحرز عن الوقوع فى الزنا حتى يغنيه الله من فضله .

قوله تعالى: ﴿والذين يبتغون الكتاب مما ملكت أيمانكم فكاتبوهم إن علمتم فيهم خيراً للخ المراد بالكتاب المكاتبة ، وابتغاء المكاتبة أن يسأل العبد مولاه أن يكاتبه على إيتائه المولى مالاً على أن يعتقه ، وفي الآية أمر للموالي بالجابتهم إن علموا فيهم خيراً وهو كناية عن إحراز صلاحيتهم لذلك .

وقوله : ﴿ وَآتُوهُم مِنْ مَالَ اللهِ الذِّي آتَاكُم ﴾ إشارة إلى إيتائهم مال المكاتبة من

<sup>(</sup>١) الذاريات: ٢٣.

الزكاة المفروضة فسهم من سهام الزكاة لهم ، كما قـال تعالى : ﴿وفي الـرقاب﴾(٢) أو إسقاط شيء من مال المكاتبة .

وفي هذه الآية والأيات السابقة مباحث فقهية جمة ينبغي أن يــراجع فيهــا كتب الفقه .

قوله تعالى : ﴿ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصناً ﴿ الفتيات الإماء والولائد ، والبغاء الزنا وهو مفاعلة من البغي ، والتحصن والتعفف والازدواج وابتغاء عرض الحياة الدنيا طلب المال ، والمعنى ظاهر .

وإنما اشترط النهي عن الإكراه بإرادة التحصن لأن الإكراه لا يتحقق فيمن لا يريد التحصن ، ثم وعدهن المغفرة على تقدير الإكراه بقوله : ﴿وَمَنْ يَكُرُهُهُنْ فَإِنَّ اللهُ مَنْ بَعْدُ إِكْرَاهُهُنْ غَفُورُ رَحِيمُ ﴾ ومعناه ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ولقد أنزلنا إليكم آيات مبينات ومثلاً من الذين خلوا من قبلكم وموعظة للمتقين المثل الصفة ، ومن الممكن أن يكون قوله : ﴿ولقد أنزلنا الخ الخ الله من فاعل قوله : ﴿توبوا في الآية السابقة أو استينافاً والمعنى وأقسم لقد أنزلنا إليكم آيات تبين لكم من معارف الدين ما تفلحون به ، وصفة من السابقين أخيارهم وأشرارهم يتميز بها لكم ما ينبغي أن تأخذوا به مما ينبغي لكم أن تجتنبوا ، وموعظة للمتقين منكم .

## (بحث روائي )

في تفسير القمي بإسناده عن عبد الـرحمن بن أبي عبد الله عن أبي عبـد الله على في تفسير القمي بإسناده عن عبـد الله على في قول الله عز وجل : ﴿لا تدخلوا بيـوتاً غيـر بيوتكم حتى تستـأنسوا وتسلمـوا على أهلها﴾ قال : الاستيناس وقع النعل والتسليم .

أقول : ورواه الصدوق في معاني الأخبار عن محمـد بن الحسن مرفـوعاً عن عبد الرحمن عنه ﷺ .

وفي المجمــع عن أبي أيــوب الأنصـــاري قــال : قلنـــا : يــا رســـول الله مــا

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦٠ .

الاستيناس؟ قال يتكلم الـرجل بـالتسبيحة والتحميـدة والتكبيرة ويتنحنح على أهل البيت .

وعن سهل بن سعد قال: اطلع رجل في حجرة من حجر رسول الله منطقه في فقال رسول الله منطقه في فقال رسول الله منطقه عند في فقال رسول الله منطقه مدرى(١) يحك رأسه: لو أعلم أنك تنظر لطعنت به في عينيك إنما الاستيذان من النظر.

وروي أن رجـ لا قال للنبي مُشِكِنَهُ : أستأذن على أُمي ؟ فقال : نعم . قـال : إنهـا ليس لها خـادم غيري أفـأستأذن عليهـا كلمـا دخلت ؟ قـال : أتحب أن تـراهـا عريانة ؟ قال الرجل : لا ، قال : فاستأذن عليها .

وروي أن رجلًا استأذن على رسول الله مشنية فتنجنح فقال مالنكاء لامرأة يقال لها : روضة : قومي إلى هذا فعلميه وقولي له : قل : السلام عليكم أأدخل ؟ فسمعها الرجل فقالها فقال : ادخل .

أقول: وروي في الدر المنثور عن جمع من أصحاب الجوامع الروايـة الأولى عن أبي أيوب ، والثانية عن سهل بن سعد والرابعة عن عمرو بن سعد الثقفي .

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردوية عن عبادة بن الصامت أن رسول الله مُمَنِّلُهُ سئل عن الاستبذان في البيوت فقال: من دخلت عينه قبل أن يستأذن ويسلم فقد عصى الله ولا إذن له .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ فَإِنْ لَمْ تَجَدُوا فِيهَا أَحَداً فَلَا تَدْخَلُوهَا حتى يؤذن لكم ﴾ ، قال : معناه وإن لم تجدوا فيها أحداً يأذن لكم فلا تدخلوها حتى يؤذن لكم .

وفيه في قوله تعالى : ﴿ ليس عليكم جناح أن تدخلوا بيـوتاً غيـر مسكونـة فيها منـاع لكم ﴾ قال الصـادق علينه : هي الحمامـات والخانـات والأرحية تـدخلها بغيـر إذن .

وفي الكافي بإسناده عن أبي عمرو الـزبيري عن أبي عبــد الله ﷺ في حديث يذكر فيه ما فرض الله على الجوارح . قال : وفرض على البصــر أن لا ينظر إلى مــا

<sup>(</sup>١) المشط .

حرّم الله عليه ، وأن يعـرض عما نهى الله عنـه مما لا يحـل له وهـو عمله وهـو من الإيمان .

فقال تبارك وتعالى: ﴿قل للمؤمنين يغضّوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ﴾ فنهاهم أن ينظروا إلى عبوراتهم وأن ينظر المبرء إلى فرج أخيه ، ويحفظ فرجه أن ينظر إليه ، وقال : ﴿وقل للمؤمنات يغضضن من أبصارهن ويحفظن فروجهن ﴾ من أن تنظر إحداهن إلى فرج أحتها وتحفظ فرجها من أن ينظر إليه .

وقال : كل شيء في القرآن من حفظ الفرج فهو من الزنا إلا هذه الآية فهو من النظر .

أقول: وروى القمي في تفسيره ذيل الحديث عن أبيه عن ابن أبي عمير عن أبي بصير عنه مَلِنْفَظِ، وروي مثله عن أبي العالية وابن زيد .

وفي الكافي بإسناده عن سعد الإسكاف عن أبي جعفر عليه قال: استقبل شاب من الأنصار امرأة بالمدينة وكان النساء يتقنعن خلف آذانهن فنظر إليها وهي مقبلة فلما جازت نظر إليها ودخل في زقاق قد سماه ببني فلان ، وجعل ينظر خلفها ، واعترض وجهه عظم في الحائط أو زجاجة فشق وجهه فلما مضت المرأة نظر فإذا الدماء تسيل على ثوبه وصدره فقال: والله لآتين رسول الله على ثوبه وصدره فقال : والله لآتين رسول الله على ثوبه وللخبرنه .

قال: فأتاه فلما رآه رسول الله تَشْنَطُهُ قال له: ما هذا؟ فأخبره فهبط جبرثيل بهذه الآية ﴿قُلُ للمؤمنين يغضوا من أبصارهم ويحفظوا فروجهم ذلك أزكى لهم إن الله خبير بما يصنعون﴾ .

أقول: ورواه في الدر المنثور عن ابن مردوية عن علي بن أبي طالب مثله، وظاهر الحديث أن المراد بالأمر بالغض في الآية النهي عن مطلق النظر إلى الأجنبية، كما أن ظاهر بعض الروايات السابقة أنه نهي عن النظر إلى فرج الغير خاصة.

وفيه بإسناده عن مروك بن عبيد عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَاللهُ عَلَيْكُ وَالله قال : قلت له : ما يحل أن يسرى من المرأة إذا لم يكن محسرماً ؟ قبال : السوجمه والكفّان والقدمان . سورة النور\_آية ٣٤ ..... ٣٤ ... ١١٧

أقول: ورواه في الخصال عن بعض أصحابنا عنه ﷺ ولفظه: الـوجـه والكفين والقدمين.

وفي قرب الأسناد للحميري عن علي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر علاية الله عن المراة التي لا تحل له ؟ قبال : الوجه والكف وموضع السوار .

وفي الكافي بإسناده عن عبّاد بن صهيب قال: سمعت أبا عبـــد الله طلنه الله طلنه الله الله طلنه الله طلنهم يقول: لا بأس بالنظر إلى رؤوس أهل تهامة والأعراب وأهــل السواد والعلوج لأنهم إذا نهوا لا ينتهون (١).

قال : والمجنونة والمغلوبة على عقلها ، ولا بأس بالنظر إلى شعرها وجسـدها ما لم يتعمد ذلك .

أقول: كأنه عَالِمُنْ يريد بقوله: ما لم يتعمد ذلك ، الريبة .

وفي الخصال وقال النبي مَشِّلَتُ لأميـر المؤمنين مَشِّنَهُ: يا علي أول نـظرة لك والثانية عليك لا لك .

أقول: وروى مثله في الدر المنثور عن عدة من أصحاب الجوامع عن بُريـــــة عنه مَنْــَـنَّةُ ولفظه: قال رسول الله مَنْلُونَةُ لعلي: لا تتبع النظرة النظرة فإن لك الأولى وليست لك الأخرة .

وفي جوامع الجامع عن أم سلمة قالت: كنت عند النبي مسلمة وعنده ميمونة فأقبل ابن أم مكتوم وذلك بعد أن أمرنا بالحجاب فقال: احتجبا، فقلنا: يا رسول الله أليس أعمى لا يبصرنا؟ فقال: أفعمياوان أنتما؟ ألستما تبصرانه؟

أقول: ورواه في الدر المنشور عن أبي داود والترمذي والنسائي والبيهقي عنها.

وفي الفقيـه وروى حفص بن البختري عن أبي عبـد الله مَثَلَثُمُهُ قــال : لا ينبغي للمرأة أن تنكشف بين يدي اليهودية والنصرانية فإنهن يصفن ذلك لأزواجهن .

 <sup>(</sup>١) رعاية التذكير لاعتبار الأهل والقوم في مرجع الضمير ، وكان الظاهر أن يقال : لأنهن إذا نهين لا
 ينتهين .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿أَو مَا مَلَكُتَ أَيْمَانُهُنَ ﴾ وقيل : معناه العبيد والإماء وروي ذلك عن أبي عبد الله على:

وفي الكافي بإسناده عن عبد السرحمن بن أبي عبد الله قبال : سألته عن غير أولي الإربة من الرجال . قال : الأحمق المولى عليه الذي لا يأتي النساء .

وفيه بإسناده عن محمد بن جعفر عن أبيه عن آبائه عليهم السلام قال : قـال رسول الله ممنزات : من ترك التزويج مخافة العيلة فقد أساء ظنه بالله عـز وجل إن الله يقول فوإن يكونوا فقراء يغنهم الله من فضله .

أقول: وفي المعاني السابقة روايات كثيرة جداً عن أئمة أهـل البيت عليهم السلام من أرادها فليراجع كتب الحديث.

وفي الفقيه روى العلاء عن محمد بن مسلم عن أبي عبد الله من في قول الله عز وجل : ﴿ فَكَاتَبُوهُم إِنْ عَلَمْتُم فيهم خيراً ﴾ قال : الخير أن يشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله ، ويكون بيده عمل يكتسب به أو يكون له حرفة .

أقول : وفي معناه روايات أخر .

وفي الكافي بإسناده عن العلاء بن فضيل عن أبي عبد الله مَلِنَظِيْهِ قَالَ في قولَهُ عَز وجل : ﴿ فَكَاتَبُوهُم إِنْ عَلَمْتُم فَيْهُم خَيْراً وآتُوهُم مَنْ مَالَ الله الذي آتاكُم ﴾ قال : تضع عنه من نجومه التي لم تكن تريد أن تنقصه ، ولا تزيد فوق ما في نفسك . فقلت : كم ؟ فقال : وضع أبو جعفر مَلِنَكَةُ عن مملوك ألفاً من ستة آلاف .

أقول: وروي في مجمع البيان وكذا في الـدر المنشور عن علي مَشْكَةُ ربع المال ، والمستفاد من ظواهر الأخبار عدم تعين مقدار معين ذي نسبة .

وقد تقدمت في ذيل قوله : ﴿وَفِي الرقابِ﴾(١) الجزء التاسع من الكتاب رواية العياشي أن المكاتب يؤتى من سهم الرقاب من الزكاة .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ولا تكرهوا فتياتكم على البغاء إن أردن تحصناً ﴾، قال: كانت العرب وقريش يشترون الإماء ويضعون عليهن الضريبة الثقيلة

<sup>(</sup>١) التوبة : ٦٠ .

ويقولون : اذهبن وازنين واكتسبن فنهاهم الله عن ذلك فقال : ﴿ولا تكرهـوا فتياتكم على البغاء﴾ إلى قولـه ﴿غفور رحيم﴾ أي لا يؤاخـذهن الله تعالى بـذلك إذا أكـرهن عليه .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿لتبتغوا عرض الحياة الدنيا﴾ قيل : إن عبد الله بن أبيّ كانت له ست جوار يكرهن على الكسب بالزنا ، فلما نزل تحريم الزنا أتين رسول الله عمل شكون إليه فنزلت الآية .

أقول: أما أنه كان له من الجواري من يكرههن على الزنا فقد وردت فيه روايات رواها في الدر المنثور كما روى هذه الرواية ، وأما كون ذلك بعد نزول تحريم الزنا فيضعفه أن الزنا لم يحرم في المدينة بل في مكة قبل الهجرة بل كانت حرمته من ضروريات الإسلام منذ ظهرت الدعوة الحقة ، وقد تقدم في تفسير سورة الأنعام أن حرمة الفواحش ومنها الزنا من الأحكام العامة التي لا تختص بشريعة دون شريعة .

اللَّهُ نُورُ السَّمُواتِ وَآلاً رُضِ مَثُلُ نُورِهِ كَمِشْكُوةٍ فِيهَا مِصْبَاحُ آلْمِصْبَاحُ فِي زُجَاجَةٍ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِّيُّ يُوفَّدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُبْارَكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَ شَرْقِيَّةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسْهُ نَارُ نُورٍ عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ آلاً مُثَالَ لِلنَّاسِ فُورً عَلَىٰ نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ آلاً مُثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٥) فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُدْكَرَ فِيهَا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٦) فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُدْكَرَ فِيهَا آسُمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِٱلْغُدُو وَآلاتَ مَالَ (٣٦) رَجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةُ وَلاَ بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيتَاءِ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقلَّبُ وَلاَ بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيتَاءِ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقلَّبُ وَلاَ بَيْعُ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلُوةِ وَإِيتَاءِ الزَّكُوةِ يَخَافُونَ يَوْماً تَتَقلَّبُ فَي إِلَّهُ مُنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (٣٨) وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (٣٨) وَاللَّهُ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ (٣٨) وَالَّذِينَ كَفَرُوا فَيَوْيَهُمُ أَلُهُ مَالُهُمْ كَسَرَابِ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ

١٢٠ - ١٢٠٠ - الجزء الثامن عشر

شَيْئًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَفَّاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ (٣٩) أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرِ لَجِّيٍّ يَغْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُمَاتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضِ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكُدْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللَّهُ لَهُ نُوراً فَمَا لَهُ مِنْ نُورِ (٤٠) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُسَبِّحُ لَـهُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَالطُّيْرُ صَافَّاتِ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَوْتَهُ وَتُسْبِيحَهُ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُونَ (٤١) وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمْ وَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَإِلَىٰ اللهِ ٱلْمَصِيرُ (٤٢) أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُزْجِي سَحَاباً ثُمَّ يُؤَلِّفُ بَيْنَهُ ثُمَّ يَجْعَلُهُ رُكَاماً فَتَرَى ٱلْوَدْقَ يَخْرُجُ مِنْ خِلَالِهِ وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ فَيُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِفُهُ عَمَّنْ يَشَاءُ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَـذْهَبُ بِٱلْأَبْصَـارِ (٤٣) يُقَلِّبُ اللَّهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَـارَ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَعِبْرَةً لَأُولِي ٱلْأَبْصَارِ (٤٤) وَاللَّهُ خَلَقَ كُلَّ دَابَّةٍ مِنْ مَاءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ بَـطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمَشِي عَلَىٰ رِجْلَيْن وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَىٰ أَرْبَعِ يَخْلُقُ اللَّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٥) لَقَدْ أُنْزَلْنَا آيَاتٍ مُبَيِّنَاتٍ وَاللَّهُ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيم (٤٦) (بیان)

تتضمن الأيات مقايسة بين المؤمنين بحقيقة الإيمان والكفار ، تميّز المؤمنين منهم بأن المؤمنين مهديّون بأعمالهم الصالحة إلى نور من ربهم يفيدهم معرفة الله سبحانه ويسلك بهم إلى أحسن الجزاء والفضل من الله تعالى يوم ينكشف عن قلوبهم وأبصارهم الغطاء ، والكفار لا تسلك بهم أعمالهم إلا إلى سراب لا حقيقة له ، وهم في ظلمات بعضها فوق بعض ولم يجعل الله لهم نوراً فما لهم من نور .

وقد بين سبحانه هذه الحقيقة بأن له تعالى نوراً عاماً تستنير به السماوات والأرض فسظهر به في الوجود بعد ما لم تكن ظاهرة فيه ، فمن البيّن أن ظهور شيء بشيء

يستدعي كون المظهر ظاهراً بنفسه والظاهر بذاته المظهر لغيره هو النور فهو تعالى نور السماوات والأرض بإشراقه عليها كما أن الأنوار الحسية تظهر الأجسام الكثيفة للحس بإشراقها عليها غير أن ظهور الأشياء بالنور الإلهي عين وجودها وظهور الأجسام الكثيفة بالأنوار الحسية غير أصل وجودها .

ونوراً خاصاً يستنير به المؤمنون ويهتدون إليه بأعمالهم الصالحة وهو نور المعرفة الذي سيستنير به قلوبهم وأبصارهم يوم تتقلب فيه القلوب والأبصار فيهتدون به إلى سعادتهم الخالدة فيشاهدون فيه شهبود عيان ما كان في غيب عنهم في الدنيا ، ومشّل تعالى هذا النور بمصباح في زجاجة في مشكاة يشتعل من زيت في نهاية الصفاء فتتلألأ الزجاجة كأنها كوكب دري فتزيد نوراً على نور ، والمصباح موضوع في بيوت العبادة التي يسبّح الله فيها رجال من المؤمنين لا تلهيهم عن ذكر ربهم وعبادته تجارة ولا بيع .

فهذه صفة ما أكرم الله به المؤمنين من نور معرفته المتعقب للسعادة الخالدة ، وحرّمه على الكافرين وتركهم في ظلمات لا يبصرون ، فخصّ من اشتغل بربه وأعرض عن عرض الحياة المدنيا بنور من عنده ، والله يفعل ما يشاء له الملك وإليه المصير يحكم بما أرادينزل الودق والبرد من سحاب واحد ، ويقلّب الليل والنهار ، ويجعل من الحيوان من يمشي على بطنه ومن يمشي على رجلين ومن يمشي على أربع وقد خلق الكل من ماء .

والآيات غير فاقدة للاتصال بما قبلها لما أن بيان الأحكام والشرائع فيما تقدم انتهى إلى مثل قوله: ﴿ وَلَقَدَ أَنزَلْنَا إِلَيْكُم آيَاتُ مَبَيّنَاتُ وَمَثْلًا مِنَ الذّينَ خَلُوا مِن قبلكم وَمُوعَظّة للمتقين﴾ والبيان إظهار لحقائق المعارف فهو تنوير إلهي .

على أن الآيات قرآن وقد سمى سبحانه القرآن في مواضع من كلامه نوراً كقوله : ﴿وَأَنزَلْنَا إِلٰيَكُمْ نُوراً مِبِيناً﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿ الله نور السماوات والأرض﴾ إلى آخر الآية . المشكاة على ما ذكره الراغب وغيره : كوّة غير نافذة وهي ما يتخذ في جدار البيت من الكوّ لوضع بعض الأثاث كالمصباح وغيره عليه وهو غير الفانوس .

(١) النساء: ١٧٤

والدريُّ : من الكواكب العظيم الكثير النور ، وهو معدود في السماء ، والإيقاد : الإشعال ، والزيت : الدهن المتخذ من الزيتون .

وقوله: والله نور السماوات والأرض النور معروف وهو الذي يظهر به الأجسام الكثيفة لأبصارنا فالأشياء ظاهرة به وهو ظاهر مكشوف لنا بنفس ذاته فهو الظاهر بذاته المظهر لغيره من المحسوسات للبصر. هذا أول ما وضع عليه لفظ النور ثم عمّم لكل ما ينكشف به شيء من المحسوسات على نحو الاستعارة أو الحقيقة الثانية فعد كل من الحواس نوراً أو ذا نور يظهر به محسوساته كالسمع والشم والذوق واللمس. ثم عمّم لغير المحسوس فعد العقل نوراً يظهر به المعقولات كل ذلك بتحليل معنى النور المبصر إلى الظاهر بذاته المظهر لغيره.

وإذ كان وجود الشيء هو الذي يظهر به نفسه لغيره من الأشياء كان مصداقاً تاماً للنور ، ثم لما كانت الأشياء الممكنة الوجود إنما هي موجودة بإيجاد الله تعالى كان هو المصداق الأتم للنور فهناك وجود ونور يتصف به الأشياء وهو وجودها ونورها المستعار المأخوذ منه تعالى ووجود ونور قائم بذاته يوجد ويستنير به الأشياء .

فهو سبحانه نور يظهر به السماوات والأرض ، وهذا هو المراد بقوله : والله نور السماوات والأرض م حمل على اسم السماوات والأرض ثم حمل على اسم الجلالة ، وعلى هذا ينبغي أن يحمل قول من قال : إن المعنى الله منور السماوات والأرض ، وعمدة الغرض منه أن ليس المراد بالنور النور المستعار القائم بها وهو الوجود الذي يحمل عليها تعالى الله عن ذلك وتقدس .

ومن ذلك يستفاد أنه تعالى غير مجهول لشيء من الأشياء إذ ظهور كل شيء لنفسه أو لغيره إنما هو عن إظهاره تعالى فهو الظاهر بذاته له قبله ، وإلى هذه الحقيقة يشير قوله تعالى بعد آيتين : ﴿ أَلَم تَرُ أَنَّ الله يسبّح له من في السماوات والأرض والطير صافّات كل قد علم صلاته وتسبيحه ﴾ إذ لا معنى للتسبيح والعلم به وبالصلاة مع الجهل بمن يصلّون له ويسبّحونه فهو نظير قوله : ﴿ وإن من شيء إلا يسبّح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم ﴾ (١) ، وسيوافيك البحث عنه إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٤٤.

فقد تحصّل أن المراد بالنور في قوله : ﴿الله نور السماوات والأرض﴾ نوره تعالى من حيث يشرق منه النور العام اللذي يستنير به كل شيء وهـو مساو لـوجود كـل شيء وظهوره في نفسه ولغيره وهي الرحمة العامة .

وقوله: ﴿ مثل نوره ﴾ يصف تعالى نوره ، وإضافة النور إلى الضمير الراجع إليه تعالى \_ وظاهره الإضافة اللامية \_ دليل على أن المراد ليس هو وصف النور الذي هو الله بل النور المستعار الذي يفيضه ، وليس هو النور العام المستعار الذي يظهر به كل شيء وهـ و الوجـ ود الذي يستفيضه منه الأشياء وتتصف به ، والـ دليل عليه قولـ بعـ د تتميم المثل : ﴿ يهدي الله لنوره من يشاء ﴾ إذ لو كان هو النور العـام لم يختص به شيء دون شيء بل هو نوره الخاص بالمؤمنين بحقيقة الإيمان على ما يفيده الكلام .

وقد نسب تعالى في سائر كلامه إلى نفسه نوراً كما في قوله: ﴿ ويريدون ليطفؤا نور الله بافواههم والله متم نوره ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ أو من كان ميتاً فأحييناه وجعلنا له نوراً يمشي به في الناس كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها ﴾ (٢) وقوله: ﴿ يؤتكم كفلين من رحمته ويجعل لكم نوراً تمشون به ﴾ (٣) ، وقوله: ﴿ أفمن شرح الله صدره للإسلام فهو على نور من ربه ﴾ (٤) ، وهذا هو النور الذي يجعله الله لعباده المؤمنين يستضيئون به في طريقهم إلى ربهم وهو نور الإيمان والمعرفة .

وليس المراد به القرآن كما قاله بعضهم فإن الآية تصف حال عامة المؤمنين قبل نزول القرآن وبعده . على أن هذا النور وصف لهم يتصفون به كما يشير إليه قوله : ﴿ لهم أجرهم ونورهم ﴾ (٥) وقوله : ﴿ يقولون ربنا أتمم لنا نورنا ﴾ (٦) ، والقرآن ليس وصفاً لهم وإن لوحظ باعتبار ما يكشف عنه من المعارف رجع إلى ما قلناه .

وقوله: ﴿كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة ﴾ المشبه به مجموع ما ذكر من قوله مشكاة فيها مصباح المصباح «الخ» لا مجرد المشكاة وإلا فسد المعنى ، وهذا كثير في تمثيلات القرآن .

وقوله : ﴿ الزجاجة كأنها كوكب درّي ﴾ تشبيه الزجاجة بـالكوكب الـدرّي من جهة

| (٤) الزمر : ٢٣ . | (١) الصف : ٨ . |
|------------------|----------------|
|------------------|----------------|

 <sup>(</sup>٦) الأنعام : ١٢٢ .
 (٥) الحديد : ١٩ .

<sup>(</sup>٣) الحديد: ٢٨.

١٢٤ ....١٠٠٠ الجزء الثامن عشر

ازدياد لمعان نور المصباح وشروقه بتركيب الزجاجة على المصباح فتزيـد الشعلة بذلـك سكوناً من غير اضطراب بتموج الأهوية وضرب الرياح فهي كـالكوكب الـدرّي في تلألؤ نورها وثبات شروقها .

وقوله: ﴿ يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار كه خبر بعد خبر للمصباح أي المصباح يشتعل آخذاً اشتعاله من شجرة مباركة زيتونة أي إنه يشتعل من دهن زيت مأخوذ منها ، والمراد بكون الشجرة لا شرقية ولا غربية أنها ليست نابتة في الجانب الشرقي ولا في الجانب الغربي حتى تقع الشمس عليها في أحد طرفي النهار ويفيء الظل عليها في الطرف الآخر فلا تنضج ثمرتها فلا يصفو الدهن المأخوذ منها فلا تجود الإضاءة بل هي ضاحية تأخذ من الشمس حظها طول النهار فيجود دهنها لكمال نضج ثمرتها .

والدليل على هذا المعنى قوله: ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يَضِيءَ وَلُو لَمْ تَمْسُسُهُ نَارَ ﴾ فَإِنَّ ظَاهُرِ السياق أن المراد به صفاء الدهن وكمال استعداده للاشتعال وأن ذلك متفرع على الوصفين: لا شرقية ولا غربية.

وأما قول بعضهم: إن المراد بقوله: ﴿لا شرقية ولا غربية﴾ أنها ليست من شجر الدنيا حتى تنبت إما في شرق أو في غرب ، وكذا قبول آخرين: إن المراد أنها ليست من شجر شرق المعمورة ولا من شجر غربها بـل من شجر الشـام الواقـع بين الشرق والغرب وزيته أفضل الزيت فغير مفهوم من السياق .

وقوله : ﴿نُورَ عَلَى نُورَ﴾ خبر لمبتدأ محذوف وهو ضمير راجع إلى نور الزجـاجة المفهوم من السياق ، والمعنى نور الزجاجة المذكور نور عظيم على نور كذلـك أي في كمال التلمع .

والمراد من كون النور على النور قيل : هو تضاعف النور لا تعدّده فليس المراد به أنه نور معين أو غير معين فوق نور آخر مثله ، ولا أنه مجموع نورين اثنين فقط بـل أنه نور متضاعف من غير تحديد لتضاعفه وهذا التعبير شائع في الكلام .

وهذا معنى لا يخلو من جودة وإن كان إرادة التعدّد أيضاً لا تخلو من لطف ودقة فإن للنور الشارق من المصباح نسبة إليه بالأصالة والحقيقة ونسبة إلى الزجاجة التي عليه بالاستعارة والمجاز، ويتغاير النور بتغاير النسبتين ويتعدّد بتعدّدهما وإن لم يكن

سورة النور ـ آية ٣٥ .....٠٠٠ ١٢٥

بحسب الحقيقة إلا للمصباح والـزجاجـة صفر الكف منه فللزجاجـة بالنظر إلى تعـدُّد النسب نور غير نور المصباح وهو قائم به ومستمد منه .

وهذا الاعتبار جار بعينه في الممثل له فإن نور الإيمان والمعرفة نور مستعار مشرق على قلوب المؤمنين مقتبس من نوره تعالى قائم به مستمد منه .

فقد تحصل أن الممثل له هو نور الله المشرق على قلوب المؤمنين والمشل هو المشبّه به النور المشرق من زجاجة على مصباح موقد من زيت جيّد صاف وهو موضوع في مشكاة فإن نور المصباح المشرق من الزجاجة والمشكاة تجمعه وتعكسه على المستنيرين به يشرق عليهم في نهاية القوة والجودة .

فأخذ المشكاة للدلالة على اجتماع النور في بطن المشكاة وانعكاسه إلى جو البيت ، واعتبار كون الدهن. من شجرة زيتونة لا شرقية ولا غربية للدلالة على صفاء الدهن وجودته المؤثر في صفاء النور المشرق عن اشتعاله وجودة الضياء على ما يدل عليه كون زيته يكاد يضيء وليو لم تمسسه نار ، واعتبار كون النور على النور للدلالة على تضاعف النور أو كون الزجاجة مستمدة من نور المصباح في إنارتها .

وقوله: ﴿ يَهْدِي الله لنوره من يشاء ﴾ استئناف يعلل به اختصاص المؤمنين بنور الإيمان والمعرفة وحرمان غيرهم ، فمن المعلوم من السياق أن المراد بقوله: ﴿ من يشاء ﴾ القوم الذين ذكرهم بقوله بعد: ﴿ رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله ﴾ الخ ، فالمراد بمن يشاء المؤمنون بوصف كمال إيمانهم .

والمعنى: أن الله إنما هدى المتلبسين بكمال الإيمان إلى نوره دون المتلبسين بالكفر ـ الذين سيذكرهم بعد ـ لمجرّد مشيئته، وليس المعنى أن الله يهدي بعض الأفراد إلى نوره دون بعض بمشيئة ذلك حتى يحتاج في تتميمه إلى القول بأنه إنما يشاء الهداية إذا استعد المحل إلى الهداية بحسن السريرة والسيرة، وذلك مما يختص به أهل الإيمان دون أهل الكفر فافهمه.

والدليل على ذلك ما سيأتي من قوله : ﴿ولله ملك السماوات والأرض﴾ إلى آخر الآيات بالبيان الأتى إن شاء الله .

وقوله : ﴿ ويضرب الله الأمثال للناس والله بكل شيء عليم ﴾ إشارة إلى أن المثل المضروب تحته طور من العلم ، وإنما اختير المثل لكونه أسهل الطرق لتبيين الحقائق

والدقائق ويشترك فيه العالم والعامي فيأخذ منه كل ما قسم له ، قبال تعالى : ﴿وَتَلَكُ الْأَمْثَالُ نَصْرِبُهَا لَلنَاسُ وَمَا يَعْقُلُهَا إِلَّا الْعَالَمُونَ﴾(١) .

•قوله تعالى: ﴿ فَي بِيوت أَذَنَ اللهُ أَنْ تَـرَفَعُ وَيَهُ لَا اسْمِهُ ﴾ الإذن في الشيء هو إعلام ارتفاع المانع عن فعله ، والمراد بالرفع رفع القدر والمنزلة وهو التعظيم ، وإذ كانت العظمة والعلو لله تعالى لا يشاركه في ذلك غيره إلا أن ينتسب إليه ، وبمقدار ما ينتسب إليه فالإذن منه تعالى في أن ترفع هذه البيوت إنما هو لانتساب ما منها إليه .

وبذلك يظهر أن السبب لرفعها هو ما عطف عليه من ذكر اسمه فيها ، والسياق يدل على الاستمرار أو التهيوء له فيعود المعنى إلى مثل قولنا : «أن يـذكر فيهـا اسمه فيرتفع قدرها بذلك» .

وقوله: ﴿ وَفِي بِيبُوتَ ﴾ متعلق بقوله في الآية السابقة: ﴿ كَمَشَكَاةَ ﴾ أو قوله: ﴿ يَهُدِي الله ﴾ النح ، والمآل واحد ، ومن المتيقن من هذه البيوت المساجد فإنها معدة لذكر اسمه فيها ممحضة لذلك ، وقد قال تعالى: ﴿ ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً ﴾ (٢) .

قوله تعالى : ﴿ يَسْبُعُ لَهُ فَيِهَا بِالْغَدُو وَالْأَصِالُ رَجَالُ ﴾ إلى آخر الآية . تسبيحه تعالى تنزيهه عن كل ما لا يليق بساحة قدسه ، والغدو جمع غداة وهو الصبح والأصال جمع أصيل وهو العصر ، والإلهاء صرف الإنسان عما يعنيه ويهمه ، والتجارة على ما قاله الراغب : التصرف في رأس المال طلباً للربح . قال : وليس في كلامهم تاء بعدها جيم غير هذا اللفظ . والبيع على ما قال : إعطاء المثمن وأخذ الثمن ، وقلب الشيء على ما ذكره صرف الشيء من وجه إلى وجه ، والتقليب مبالغة فيه والتقلب قبوله فتقلب القلوب والأبصار تحوَّل منها من وجه من الإدراك إلى وجه آخر .

وقوله: ﴿يسبح له فيها بالغدوِّ والأصال﴾ صفة لبيوت أو استئناف لبيان قوله: ﴿ويذكر فيها اسمه﴾، وكون التسبيح بالغدو والأصال كنايـة عن استمرارهم فيـه لا أن التسبيح مقصور في الوقتين لا يسبّح له في غيرهما.

والاكتفاء بالتسبيح من غير ذكـر التحميد معـه لأنه تعـالى معلوم بجميع صفـاتــه

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) الحج : ٤٠ .

الكمالية لا سترة عليه إذ المفروض أنه نور والنور هو الظاهر بذاته المظهر لغيره وإنما يحتاج خلوص المعرفة إلى نفي النقائص عنه وتنزيهه عما لا يليق به فإذا تم التسبيح لم يبق معه غيره وتمت المعرفة ثم إذا تمت المعرفة وقع الثناء والحمد وبالجملة التوصيف بصفات الكمال موقعه بعد حصول المعرفة كما قال تعالى : وسبحان الله عما يصفون إلا عباد الله المخلصين (١) ، فنزهه عما يصفونه به إلا ما وصفه به من أخلصهم لنفسه من عباده ، وقد تقدم في تفسير سورة الحمد كلام في معنى حمده تعالى .

وببيان آخر حمده تعالى وهو ثناؤه بصفة الكمال مساوق لحصول نور المعرفة وتسبيحه وهو التنزيه بنفي ما لا يليق به عنه مقدّمة لحصوله ، والآية في مقام بيان خصالهم التي تستدعي هدايتهم إلى نوره فلا جرم اقتصر فيها بذكر ما هي المقدمة وهو التسبيح ، فافهم ذلك .

وقوله: ﴿ رَجَالُ لا تلهيهم تجارة ولا بيع ﴾ التجارة إذا قوبلت بالبيع كان المفهوم منها بحسب العرف الاستمرار في الاكتساب بالبيع والشراء والبيع هو العمل الاكتسابي الدفعي فالفرق بينهما هو الفرق بين الدفعة والاستمرار فمعنى نفي البيع بعد نفي التجارة مع كونه منفياً بنفيها الدلالة على أنهم لا يُلهون عن ربهم في مكاسبهم دائماً ولا في وقت من الأوقات ، وبعبارة أخرى لا تنسيهم ربهم تجارة مستمرة ولا بيع ما من البيوع التي يوقعونها مدة تجارتهم.

وقيل: الوجه في نفي البيع بعد نفي إلهاء التجارة أن الربح في البيع ناجز بالفعل بخلاف التجارة التي هي الحرفة ، فعدم إلهاء التجارة لا يستلزم عدم إلهاء البيع الرابح بالفعل ، ولذلك نفى البيع ثانياً بعد نفي إلهاء التجارة ولذلك كرّرت لفظة ﴿لا﴾ لتذكير النفى وتأكيده ، وهو وجه حسن .

وقوله : ﴿ عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ﴾ الإقام هو الإقامة بحــذف التاء تخفيفاً .

والمراد بإقامة الصلاة وإيتاء الزكاة الإتيان بجميع الأعمال الصالحة التي كلُّف الله تعالى عباده بإتيانها في حياتهم الدنيا ، وإقامة الصلاة ممثلة لإتيان ما للعبد من وظـائف

<sup>(</sup>١) الصافات : ١٦٠ .

العبودية مع الله سبحانه ، وإيتاء الزكاة ممثل لوظائفه مع الخلق وذلك لكون كل منها ركناً في بابه .

والمقابلة بين ذكر الله وبين إقام الصلاة وإيتاء الزكاة وهما ـ وخاصة الصلاة ـ من ذكر الله يعطي أن يكون المراد بذكر الله الذكر القلبي الذي يقابـل النسيان والغفلة وهـو ذكر علمي كما أن أمثال الصلاة والزكاة ذكر عملي .

فالمقابلة المذكورة تعطي أن المراد بقوله: ﴿عن ذكر الله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة ﴾ أنهم لا يشتغلون بشيء عن ذكرهم المستمر بقلوبهم لربهم وذكرهم الموقت بأعمالهم من الصلاة والزكاة ، وعند ذلك يظهر حسن التقابل بين التجارة والبيع وبين ذكر الله وإقام الصلاة الخ ، لرجوع المعنى إلى أنهم لا يلهيهم مُّلهٍ مستمر ولا موقت عن الذكر المستمر والموقت ، فافهم ذلك .

وقوله: ﴿ يخافون يوماً تتقلب فيه القلوب والأبصار ﴾ هذا هو يوم القيامة ، والمراد بالقلوب والأبصار القلوب والأبصار ما يعم قلوب المؤمنين والكافيرين وأبصارهم لكون القلوب والأبصار جمعاً محلّى باللام وهو يفيد العموم .

وأما تقلّب القلوب والأبصار فالآيات الواصفة لشأن يوم القيامة تدل على أنه بظهور حقيقة الأمر وانكشاف الغطاء كما قال تعالى : ﴿فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد﴾(١) ، وقال : ﴿وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون﴾(١) ، إلى غير ذلك من الآيات .

فتنصرف القلوب والأبصار يومئذ عن المشاهدة والرؤية الدنيوية الشاغلة عن الله الساترة للحق والحقيقة إلى سنخ آخر من المشاهدة والرؤية وهو الرؤية بنور الإيمان والمعرفة فينظر إلى كرامة والمعرفة فيتبصر المؤمن بنور ربه وهو نور الإيمان والمعرفة فينظر إلى كرامة الله ، ويعمى الكافر ولا يجد إلا ما يسوؤه قال تعالى : ﴿وأشرقت الأرض بنور ربها﴾(٢) وقال : ﴿يوم ترى المؤمنين والمؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم وبأيمانهم ﴾(٤) ، وقال : ﴿ومن كان في هذه أعمى فهو في الآخرة أعمى ﴾(٥) ، وقال : ﴿وجوه يومئذٍ

<sup>(</sup>۱) ق : ۲۲ . (٤) الحديد : ۱۲ .

<sup>(</sup>٢) المزمر : ٤٧ . (٥) الإسراء : ٧٧ .

<sup>(</sup>٣) الزمر : ٦٩ .

ناضرة إلى ربها ناظرة ﴿ (١) ، وقال : ﴿ كلا إنهم عن ربهم يومئذٍ لمحجوبون ﴿ (٢) .

وقد تبين بما مر :

أولاً: وجه اختصاص هـذه الصفة أعني تقلب القلوب والأبصـار من بين أوصاف يوم القيامة بالذكر وذلك أن الكلام مسوق لبيان ما يتوسل به إلى هدايته تعـالى إلى نوره وهو نور الإيمان والمعرفة الذي يستضاء به يوم القيامة ويبصّر به .

وثانياً: أن المراد بالقلوب والأبصار النفوس وبصائرها.

وثنائماً: أن تموصيف اليوم بقوله: ﴿تقلب فيه القلوب والأبصار﴾ لبيان سبب الخوف فهم إنما يخافون اليوم لما فيه من تقلب القلوب والأبصار، وإنما يخافون هذا التقلب لما في أحد شقيه من الحرمان من نور الله والنظر إلى كرامته وهو الشقاء الدائم والعذاب الخالد وفي الحقيقة يخافون أنفسهم.

قوله تعالى : ﴿ليجزيهم الله أحسن ما عملوا ويزيدهم من فضله والله يرزق من يشاء بغير حساب ﴾ الظاهر أن لام ﴿ليجزيهم ﴾ للغاية ، والذي ذكره الله في خلال الكلام هو أعمالهم الصالحة والأجر الجميل على كل صالح مما ينص عليه كلامه تعالى فقوله : إنه يجزيهم أحسن ما عملوا معناه أنه يجزيهم بإزاء عملهم في كل باب جزاء أحسن عمل في ذلك الباب ، ومرجع ذلك إلى أنه تعالى يزكي أعمالهم فلا يناقش فيها بالمؤاخذة في جهات توجب نقصها وانحطاط قدرها فيعد الحسن منها أحسن .

ويؤيد هذا المعنى قوله في ذيل الآية : ﴿وَالله يَرْزَقَ مِن يَشَاءَ بَغَيْرَ حَسَابِ﴾ فـإن ظاهرة عدم المداقة في حساب الحسنات بالإغماض عن جهات نقصها فيلحق الحسن بالأحسن .

وقوله: ﴿ويزيدهم من فضله ﴾ الفضل العطاء، وهذا نص في أنه تعالى يعطيهم من فضله ما ليس بإزاء أعمالهم الصالحة، وأوضح منه قوله تعالى في موضع آخر: ﴿ولهم ما يشاؤون فيها ولدينا مزيد ﴾(٣)، حيث إن ظاهره أن هذا المزيد الموعود أمر وراء ما تتعلق به مشيئتهم.

(۱) القيامة : ۲۳ .
 (۳) ق : ۳۵ .

(٢) المطفقين: ١٥.

وقد دل كلامه سبحانه أن أجرهم أن لهم مايشاؤن قال تعالى : ﴿أُولئك هم المتقون لهم ما يشاؤن عند ربهم ذلك جزاء المحسنين﴾(١) ، وقال : ﴿أُم جنة الخلد التي وعد المتقون كانت لهم جزاء ومصيراً لهم فيها ما يشاؤون خالدين﴾(١) ، وقال : ﴿لهم فيها ما يشاؤون خالدين (١) ، وقال : ﴿لهم فيها ما يشاؤن كذلك يجزي الله المتقين (٣) .

فهذا المزيد الذي هو وراء جزاء الأعمال أمر أعلى وأعظم من أن تتعلق به مشية الإنسان أو يوصل إليه سعيه ، وهذا أعجب ما يعده القرآن المؤمنين ويبشرهم به فأجد التدبر فيه .

وقـوله : ﴿والله يـرزق من يشاء بغيـر حسـاب﴾ استثنـاف مـآلـه تعليـل الجملتين السابقتين بالمشية نظير قوله فيما تقدم : ﴿يهدي الله لنوره من يشاء﴾ على ما مر بيانه .

ومحصله أنهم عملوا صالحاً وكان لهم من الأجر ما يعادل عملهم كما هو ظاهر قوله: ﴿وَتُوفَّى كُلُّ نَفْسُ مَا عَمَلَتُ ﴾ (٤) ، وما في معناه من الآيات لكنه تعالى يجزيهم بكل عمل من أعمالهم جزاء أحسن عمل يؤتى به في بابه من غير أن يداق في الحساب فهذه موهبة ثم يرزقهم أمراً هو أعلى وأرفع من أن تتعلق به مشيتهم وهذه أيضاً موهبة ورزق بغير حساب ، والرزق من الله موهبة محضة من غير أن يملك المرزوقون منه شيئاً أو يستحقوه عليه تعالى فله تعالى أن يخص منه ما يشاء لمن يشاء .

غير أنه تعالى وعدهم الرزق وأقسم على إنجازه في قبوله: ﴿فورب السماء والأرض إنه لحق﴾ (٥)، فملكهم الاستحقاق لأصله وهو الذي يجزيهم به على قدر أعمالهم وأما الزائد عليه فلم يملكهم ذلك فله أن يختص به من يشاء فلا يعلل ذلك إلا بمشية ، وللكلام تتمة ستوافيك إن شاء الله في بحث مستقل .

قوله تعالى : ﴿والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء﴾ إلى أخر الآية . السراب هو ما يلمع في المفازة كالماء ولا حقيقة له ، والقيع والقاع هو المستوي من الأرض ومفرداهما القيعة والقاعة كالتينة والتمرة ، والظمآن هو العطشان .

لما ذكر سبحانه المؤمنين ووصفهم بأنهم ذاكرون لـه في بيوت معظمة لا تلهيهم

الزمر: ٣٤.
 النحل: ١١١.

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ١٦ . (٥) الذاريات : ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) النحل : ٣١ .

سورة النوريـ آية ٣٩ م.....١٠٠٠ سورة النوريـ آية ٣٩

عنه تجارة ولا بيع ، وأن الله الذي هو نور السماوات والأرض يهديهم بـذلك إلى نـوره فيكرمهم بنور معرفته قابل ذلك بذكر الذين كفروا فوصف أعمالهم تارة بـأنها لا حقيقة لها كسراب بقيعة فلا غاية لها تنتهي إليها ، وتارة بأنها كظلمـات بعضها فـوق بعض لا نور معها وهي حاجزة عن النور ، وهذه الآية هي التي تتضمن الوصف الأول .

فقوله: ﴿والذين كفروا أعمالهم كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً ﴿ شبّه أعمالهم - وهي التي يأتون بها من قرابين وأذكار وغيرهما من عباداتهم يتقربون بها إلى آلهتهم - بسراب بقيعة يحسبه الإنسان ماء ولا حقيقة له يترتب على الماء من رفع العطش وغير ذلك .

وإنما قيل : يحسبه الظمآن ماء مع أن السراب يتراءى ماء لكل راء لأن المطلوب بيان سيره إليه ولا يسير إليه الظمآن يدفعه إليه ما به من ظمأ ، ولذلك رتب عليه قوله : ﴿حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً﴾ كأنه قيل : كسراب بقيعة يتخيله الظمآن ماء فيسير إليه ويقبل نحوه ليرتوي ويرفع عطشه به ، ولا يزال يسير حتى إذا جاءه لم يجده شيئاً .

والتعبير بقوله: ﴿ جاءه ﴾ دون أن يقال: بلغه أو وصل إليه أو انتهى إليه ونحوها للإيماء إلى أن هناك من يريد مجيئه وينتظره انتظاراً وهو الله سبحانه ، ولذلك أردفه بقوله: ﴿ ووجد الله عنده فوقاه حسابه ﴾ فأفاد أن هؤلاء يريدون بأعمالهم النظفر بأمر تبعثهم نحوه فطرتهم وجبلتهم وهو السعادة التي يريدها كل إنسان بفطرته وجبلته لكن أعمالهم لا توصلهم إليه ، ولا أن الألهة التي يبتغون بأعمالهم جزاء حسناً منهم لهم حقيقة بل الذي ينتهي إليه أعمالهم ويحيط هو بها ويجزيهم هو الله سبحانه فيوفيهم حسابهم ، وتوفية الحساب كناية عن الجزاء بما يستوجبه حساب الأعمال وإيصال ما يستحقه صاحب الأعمال .

ففي الآية تشبيه أعمالهم بالسراب ، وتشبيههم بالظمآن الذي يريد الماء وعنده عذب الماء لكنه يعرض عنه ولا يصغي إلى مولاه الذي ينصحه ويدعوه إلى شربه بل يحسب السراب ماء فيسير إليه ويقبل نحوه ، وتشبيه مصيرهم إلى الله سبحانه بحلول الأجال وعند ذلك تمام الأعمال بالظمآن السائر إلى السراب إذا جاءه وعنده مولاه الذي كان ينصحه ويدعوه إلى شرب الماء .

فهؤلاء قوم ألهوا عن ذكر ربهم والأعمال الصالحة الهادية إلى نوره وفيه سعـادتهم

وحسبوا أن سعادتهم عند غيره من الألهة الذين يدعونهم ، والأعمال المقربة إليهم وفيها سعادتهم فأكبوا على تلك الأعمال السرابية واستوفوا ما يمكنهم أن يأتوا بها مدة أعمارهم حتى حلت آجالهم وشارفوا الدار الآخرة فلم يجدوا شيئاً مما يؤملونه من أعمالهم ولا أثراً من ألوهية آلهتهم فوفاهم الله حسابهم والله سريع الحساب .

وقوله : ﴿والله سريع الحساب﴾ إنما هـو لاحاطـة علمه بـالقليل والكثيـر والحقير والخطير والخطير والخطير والخطير والخطير والخطير والمتقدم والمتأخر على حد سواء .

واعلم أن الآية وإن كان ظاهرها بيان حال الكفار من أهل الملل وخاصة المشركين من الوثنيين لكن البيان جار في غيرهم من منكري الصانع فإن الإنسان كاثناً من كان يرى لنفسه سعادة في الحياة ولا يرتاب أن الوسيلة إلى نيلها أعماله التي يأتي بها فإن كان ممن يقول بالصانع ويراه المؤثر في سعادته بوجه من الوجوه توسل بأعماله إلى تحصيل رضاه والفوز بالسعادة التي يقدرها له ، وإن كان ممن ينكره وينهي التأثير إلى غيره توسل بأعماله إلى توجيه ما يقول به من المؤثر كالدهر والطبيعة والمادة نحو سعادة حياته الدنيا التي لا يقول بما وراءها .

فهؤلاء يرون المؤثر الذي بيده سعادة حياتهم غيره تعالى ولا مؤثر غيره ويرون مساعيهم الدنيوية موصلة لهم إلى سعادتهم وليست إلا سراباً لا حقيقة له ولا يزالون يسعون حتى إذا تم ما قدّر لهم من الأعمال بحلول ما سمّي لهم من الأجال لم يجدوا عندها شيئاً وعاينوا أن ما كانوا يتمنون منها لم يكن إلا طائف خيال أو حلم نائم ، وعند ذلك يوفّيهم الله حسابهم والله سريع الحساب .

قوله تعالى: ﴿أَو كَظَلَمَاتُ فِي بَحْرِ لَجِّي يَغْشَاهُ مُوجٍ مِنْ فُوقَهُ مُوجٍ مِنْ فُوقَهُ مُوجٍ مِنْ فُوقه سَحَابِ تَشْبِهِ ثَانَ لأعمالهم يظهر به أنها حجب متراكمة على قلوبهم تحجبهم عن نور المعرفة ، وقد تكرر في كلامه تعالى أنهم في الظلمات كقوله: ﴿والذّين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات (()) ، وقوله: ﴿كمن مثله في الظلمات ليس بخارج منها (()) ، وقوله: ﴿كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون كلا إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون (()) .

(١) البقرة : ٢٥٧ . (٣) الأنعام : ١٢٢ . (٣) المطففين : ١٥ .

وقوله: ﴿ أَو كَظَلَمَاتَ فِي بَحْسُرُ لَجِيَّ ﴾ معطوف على ﴿ سَسَرَابِ ﴾ في الآية السابقة ، والبحر اللَّبِي هو البحر المتردّد أمواجه منسوب إلى لجّة البحر وهي تردّد أمواجه ، والمعنى : أعمالهم كظلمات كائنة في بحر لجّي .

وقوله: ﴿ يَعْشَاهُ مُوجِ مِن فَوقَهُ مُوجِ مِن فَوقَهُ سَحَابِ ﴾ صفة البحر جيء بها لتقرير الظلمات المفروضة فيه فصفته أنه يغشاه ويحيط به موج كائن من فوقه موج آخر كائن من فوقه سحاب يحجبنه جميعاً من الاستضاءة بأضواء الشمس والقمر والنجوم .

وقوله: ﴿ ظلمات بعضها فوق بعض قرير لبيان أن المراد بالظلمات المفروضة الظلمات المتراكمة بعضها على بعض دون المتفرقة ، وقد أكد ذلك بقوله: ﴿ إذا أخرج يده لم يكد يراها ﴾ فإن أقرب ما يشاهده الإنسان منه هو نفسه وهو أقدر على رؤية يده منه على سائر أعضائه لأنه يقربها تجاه باصرته كيفما أراد فإذا أخرج يده ولم يكد يراها كانت الظلمة بالغة .

فهؤلاء وهم سائرون إلى الله وصائرون إليه من جهة أعمالهم كراكب بحسر لجيّ يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب في ظلمات متراكمة كأشد ما يكون ولا نور هناك يستضيء به فيهتدي إلى ساحل النجاة .

وقوله : ﴿ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور﴾ نفي للنور عنهم بأن الله لم يجعله لهم ، كيف لا ؟ وجاعل النور هو الله الـذي هو نور كل شيء ، فإذا لم يجعل لشيء نوراً لم يكن له نور إذ لا جاعل غيره تعالى .

قول عالى : ﴿ أَلَم تَو أَن الله يسبح لَه من في السماوات والأرض والطيسر صافات ﴾ إلى آخر الآية ، لما ذكر سبحانه أنه نور تستنير به السماوات والأرض وأنه يختص بمزيد نوره المؤمنين من عباده والذين كفروا لا نصيب لهم من ذلك شرع يحتج على ذلك بما في هذه الآية والآيات الأربع التائية لها .

فكونه تعالى نور السماوات والأرض يدلُّ عليه أن ما في السماوات والأرض موجود بوجود ليس من عنده ولا من عند شيء مما فيهما لكونه مثله في الفاقة ، فـوجود ما فيهما من موجود من الله الذي ينتهي إليه الحاجات .

فوجود كل شيء مما فيهما كما يظهر به نفس الوجود يدل على من يـظهره بمـا أفاض عليه من الوجود فهو نور يستنيـر به الشيء ويــدل على منوّره بمــا أشرق عليــه من

النور وأن هناك نوراً يستنير به كل شيء فكل شيء مما فيهما يدل على أن وراءه شيئاً منزَّهاً من الظلمة التي غشيته ، والفاقة التي لزمته ، والنقص الذي لا ينفك عنه ، وهذا هو تسبيح ما في السماوات والأرض لـه سبحانـه ، ولازمه نفي الاستقلال عن كل من سواه وسلب أي إله ورب يدبر الأمر دونه تعالى .

وإلى ذلك يشير قوله: ﴿أَلَمْ تَوْ أَنْ الله يَسْبِحُ لَمْ مَنْ فِي السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ وَالْطَيْرُ صَافَاتَ كُلِّ قَدْ عَلَمْ صَلَّاتُهُ وَتَسْبِيحُهُ وَبِهُ يَحْتَجُ تَعَالَى عَلَى كُونَهُ نَـوْرُ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ لَأَنْ النَّوْرُ هُو مَا يَظْهُرُ بِهُ الشِّيءُ المُسْتَنِيرُ ثَمْ يَدُلُ بِنَظْهُورُهُ عَلَى مَنْظُهُوهُ ، وهُ وَالْأَرْضُ لَأَنْ النَّورُ هُو مَا يَظْهُرُ بِهُ الشِّيءُ المُسْتَنِيرُ ثَمْ يَدُلُ بِنَظْهُورُهُ عَلَى مَنْظُهُوهُ ، وهُ وَالْمُورُهُ وَوَجُودُهُ .

وتزيد الآية بالإشارة إلى لطائف يكمل بها البيان:

منها: اختصاصها من في السماوات والأرض والطير صافات وهم العقلاء وبعض ذوات الروح بالذكر مع عموم التسبيح لغيرهم لقوله: ﴿وَإِنْ مِنْ شَيَّءَ إِلَّا يُسبِّحُ بِحَمِدهِ﴾ .

ولعلّ ذلك من باب اختيار أمور من أعاجيب الخلقة للذكر فإن ظهور الموجود العاقل الذي يدل عليه لفظه ﴿من في السماوات والأرض﴾ من عجيب أمر الخلقة الذي يدهش لبّ ذي اللب ، كما أن صفيف الطير الصافّات في الجو من أعجب ما يرى من أعمال الحيوان ذي الشعور وأبدعه .

ويظهر من بعضهم أن المراد بقوله : ﴿من في السماوات﴾ المخ ، جميع الأشياء وإنما عبّر بلفظ أُولي العقبل لكون التسبيح المنسوب إليها من شؤون أُولي العقبل أو للتنبيه على قوة تلك الدلالة ووضوح تلك الإشارة تنزيلًا للسان الحال منزلة المقال .

وفيه أنه لا يـلائم إسناد العلم إليها في قـولـه بعـد : ﴿كُلُّ قَـدَ عَلَم صـلاتـه وتسبيحه﴾ .

ومنها: تصدير الكلام بقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ ﴾ وفيه دلالة على ظهور تسبيحهم ووضوح دلالتهم على ظهور تسبيحهم ووضوح دلالتهم على التنزيه بحيث لا يرتاب فيه ذو ريب فكثيراً ما يعبّر عن العلم الجازم بالرؤية كما في قوله تعالى: ﴿ أَلُمْ تَرَ أَنْ الله خلق السماوات والأرض ﴾ (١) ، والخطاب فيه عام

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ١٩.

لكل ذي عقل وإن كان خاصاً بحسب اللفظ .

ومن الممكن أن يكون خطاباً خاصاً بالنبي مَسَّلَنَهُ وقد كان أراه الله تسبيح من في السماوات والأرض والطير صافّات فيما أراه من ملكوت السماوات والأرض وليس ببدع منه مَشْلَقُهُ وقد أرى النباس تسبيح الحصاة في كفه كما وردت به الأخبار المعتبرة.

ومنها: أن الآية تعمّم العلم لكل ما ذكر في السماوات والأرض والطير، وقد تقدم بعض البحث عنه في تفسير قوله: ﴿ وَإِن مِن شيء إلا يسبّح بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم ﴿ (١) ، وستجيء تتمة الكلام فيه في تفسير سورة حمّ السجدة إن شاء الله .

وقول بعضهم: إن الضمير في قوله: ﴿قد علم﴾ راجع إليه تعالى ، يدفعه عدم ملاثمته للسياق وخاصة لقوله بعده: ﴿والله عليم بما يفعلون﴾ ونظيره قول أخرين: إن إسناد العلم إلى مجموع ما تقدم من المجاز بتنزيل غير العالم منزلة العالم لقوة دلالته على تسبيحه وتنزيهه.

ومنها: تخصيصها التسبيح بالذكر مع أن الأشياء تشير إلى صفات كماله تعالى وهو التحميد كما تسبّحه على ما يدل عليه البرهان ويؤيده قوله: ﴿وَإِنْ مِن شِيء إلا يسبّح بحمده ﴾ ولعل الوجه فيه كون الآيات مسوقة للتوحيد ونفي الشركاء وذلك بالتنزيه أمس فإن من يدعو من دون الله إلها آخر أو يركن إلى غيره نوعاً من الركون إنما يكفر بإثبات خصوصية وجود ذلك الشيء للإله تعالى فنفيه إنما يتأتى بالتنزيه دون التحميد فافهمه.

وأما قوله: ﴿كل قد علم صلاته وتسبيحه ﴾ فصلاته دعاؤه والدعاء توجيه من الداعي للمدعو إلى حاجته ففيه دلالة على حاجة عند الداعي المدعو في غنى عنها فهو أقرب إلى الدلالة على التنزيه منه على الثناء والتحميد.

ومنها: أن الآية تنسب التسبيح والعلم به إلى من في السماوات والأرض فيعمّ المؤمن والكافر ، ويظهر بذلك أن هناك نورين : نور عام يعم الأشياء والمؤمن والكافر فيه سواء ، وإلى ذلك تشير آيات كآية الذر : ﴿وأشهدهم على أنفسهم ألست بربكم

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٤٤ .

قالوا بلى شهدنا أن تقولوا يوم القيامة إنا كنا عن هذا غافلين (١) ، وقوله : ﴿ فَكَشَفْنَا عَنْكُ عَطَاءَكُ فَبَصَرِكُ اليوم حَدَيْدِ ﴾ (٢) إلى غير ذلك ، ونـور خاص وهـو الذي تـذكره الأيات ويختص بأوليائه من المؤمنين .

فالنور الذي ينور تعالى به خلقه كالرحمة التي يرحمهم بها قسمان: عام وخاص وقد قال تعالى: ﴿وَوَلَهُ : ﴿وَأَمَا اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمَلُوا الْصَالَحَاتُ فَيَدَخُلُهُم رَبَّهُم فِي رحمته ﴾(٤) ، وقد جمع بينهما في قوله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتقوا الله وآمنُوا برسوله يؤتكم كفلين من رحمته ويجعل لكم نوراً ﴾(٥) ، وما ذكر فيه من النور هو النور على نور بحذاء الثاني من كفلي الرحمة .

وقوله: ﴿والله عليم بما يفعلون﴾ ومن فعلهم تسبيحهم لـه سبحـانـه، وهسذا التسبيح وإن كان في بعض المراحل هو نفس وجودهم لكن صـدق اسم التسبيح يجـوز أن يعدّ فعلاً لهم بهذه العناية.

وفي ذكر علمه تعالى بما يفعلون عقيب ذكر تسبيحهم ترغيب للمؤمنين وشكر لهم بان ربهم يعلم ذلك منهم وسيجهزيهم جزاء حسناً ، وإيذان بتمام الحجة على الكافرين ، فإن من مراتب علمه تعالى كتب الأعمال والكتاب المبين التي تثبت فيها أعمالهم فيثبت فيها تسبيحهم بوجودهم ثم إنكارهم بألسنتهم .

قوله تعالى: ﴿وقه ملك السماوات والأرض وإلى الله المصير ﴾ سياق الآية وقد وقعت بين قوله: ﴿الم تر أن الله يسبح له ﴾ الخ ، وهو احتجاج على شمول نوره العام لكل شيء ، وبين قوله: ﴿الم تر أن الله يزجي ﴾ الخ ، وما يتعقبه وهو احتجاج على اختصاص النور الخاص ، يعطي أنها كالمتوسط بين القبيلين أعني بين الأمرين يحتج بها على كليهما ، فملكه تعالى لكل شيء وكونه مصيراً لها هو دليل على تعميمه نوره العام وتخصيصه نوره الخاص يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد .

فقوله : ﴿ وَلَهُ مَلَكُ السَمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ ﴾ يخص الملك ويقصره فيه تعالى فله أن يفعل ما يشاء ويحكم بما يريد لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون ، ولازم قصر الملك فيه

الأعراف : ١٧٢ . (٤) الجاثية : ٣٠ .

(٢) ق : ٢٢ . (٥) الحديد : ٢٨ .

(٣) الأعراف : ١٥٦ .

كونه هو المصير لكل شيء ، وإذ كان لا مليك إلا هو وإليه مرجع كل شيء ومصيره فله أن يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد .

ومن هنا يظهر أن المراد ـ والله أعلم ـ بقوله : ﴿وَإِلَى الله المصير﴾ مرجعيته تعالى في الأمور دون المعاد نظير قوله : ﴿ أَلَا إِلَى الله تصير الأمور﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تُرَ أَنْ الله يَزْجِي سَحَابًا ثُمْ يُؤَلّفُ بِينَهُ ثُمْ يَجْعُلُهُ رَكَامًا فَتَـرَى الودق يخرج من خلاله ﴾ إلى آخر الآية . الإزجاء هو الدفع ، والـركام المتراكم بعضه على بعض ، والودق هو المطر ، والخلال جمع الخلل وهو الفرجة بين الشيئين .

والخطاب للنبي مُنْفِئْ بعنوان أنه سامع فيشمل كـل سامـع ، والمعنى : ألم تر أنت وكل من يرى أن الله يدفع بالرياح سحاباً متفرقاً ثم يؤلّف بينه ثم يجعله متراكماً بعضه على بعض فترى المطر يخرج من خلله وفرجه فينزل على الأرض .

وقوله: ﴿وينزل من السماء من جبال فيها برد فيصيب به من يشاء ويصرفه عمن يشاء يكاد سنا برقه يذهب بالأبصار السماء جهة العلو، وقوله: ﴿من جبال فيها بيان للسماء، والجبال جمع جبل وهو معروف، وقوله: ﴿من برد بيان للجبال، والبرد قطعات الجمد النازل من السماء، وكونه جبالاً فيها كناية عن كثرته وتراكمه، والسنا بالقصر الضوء.

والكلام معطوف على قوله: ﴿يزجي﴾ ، والمعنى: ألم تر أن الله ينزل من السماء من البرد المتراكم فيها كالجبال فيصيب به من يشاء فيفسد المزارع والبساتين وربما قتل النفوس والمواشي ويصرفه عمن يشاء فلا يتضررون به يقرب ضوء برقه من أن يذهب بالأبصار.

والآية \_ على ما يعطيه السياق \_ مسوقة لتعليل ما تقدم من اختصاصه المؤمنين بنوره ، والمعنى : أن الأمر في ذلك إلى مشيّته تعالى كما ترى أنه إذا شاء نزّل من السماء مطراً فيه منافع الناس لنفوسهم ومواشيهم ومزارعهم وبساتينهم ، وإذا شاء نزّل برداً فيصيب به من يشاء ويصرفه عمن يشاء .

قوله تعالى : ﴿ يَقَلُّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ

<sup>(</sup>١) الشورى : ٥٣ .

۱۳۸ میرین النامن عشر

آخر لرجـوع الأمر إلى مشيّته تعالى فقط . وتقليب الليـل والنهار تصـريفهما بتبـديل أحدهما من الأخر ، ومعنى الآية ظاهر .

قوله تعالى: ﴿والله خلق كل دابة من ماء فمنهم من يمشي على بطنه ومنهم من يمشي على رجلين ومنهم من يمشي على أربع بيان آخر لرجوع الأمر إلى مشيّته تعالى محضاً حيث يخلق كل دابة من ماء ثم تختلف حالهم في المشي فمنهم من يمشي على رجلين كالأناسي من يمشي على رجلين كالأناسي ومنهم من يمشي على رجلين كالأناسي ومنهم من يمشي على أربع كالبهائم والسباع ، واقتصر سبحانه على هذه الأنواع الثلاثة \_ وفيهم غير ذلك \_ إيجازاً لحصول الغرض بهذا المقدار .

وقوله: ﴿يخلق الله ما يشاء ﴾ تعليل لما تقدم من اختلاف الدواب ، مع وحدة المادة التي خلقت منها يبين أن الأمر إلى مشية الله محضاً فله أن يعمم فيضاً من فيوضه على جميع خلقه كالنور العام والرحمة العامة ، وله أن يختص بفيض من فيوضه بعضاً من خلقه دون بعض كالنور الخاص والرحمة الخاصة .

وقوله: ﴿إِن الله على كل شيء قدير﴾ تعليل لقوله: ﴿يخلق الله ما يشاء﴾ فإن إطلاق القدرة على كل شيء يستوجب أن لا يتوقف شيء من الأشياء في كينونته على أمر وراء مشيته وإلا كانت قدرته عليه مشروطة بحصول ذلك الأمر وهذا خلف. وهذا باب من التوحيد دقيق سيتضح بعض الاتضاح إن شاء الله بما في البحث الآتي.

## ( بحث فلسفي )

إنا لا نشك في أن ما نجده من الموجودات الممكنة معلولة منتهية إلى الواجب تعالى وأن كثيراً منها ـ وخاصة في الماديات ـ تتوقف في وجودها على شروط لا تحقق لها بدونها كالإنسان الذي هو ابن فإن لـ وجوده تـ وقفاً على وجود الوالـ دين وعلى شرائط أخرى كثيرة زمانية ومكانية ، وإذ كان من الضروري كون كل مما يتوقف عليه جزء من علته التامة كان الواجب تعالى على هذا جزء علته التامة لا علة تامة وحدها .

نعم هو بالنسبة إلى مجموع العالم علة تامة إذ لا يتوقف على شيء غيـره وكذا الصادر الأول الذي تتبعه بقية أجزاء المجموع ، وأما سائر أجزاء العالم فإنه تعالى جـزء

علته التامة ضرورة توقفه على ما هو قبله من العلل وما هو معه من الشرائط والمعدات . هذا إذا اعتبرنا كل واحد من الأجزاء بحياله ثم نسبنا وحده إلى الواجب تعالى .

وههنا نظر آخر أدق وهو أن الارتباط الوجودي الذي لا سبيل إلى إنكاره بين كل شيء وبين علله الممكنة وشروطه ومعداته يقضي بنوع من الاتحاد والاتصال بينها فالواحد من الأجزاء ليس مطلقاً منفصلاً بل هو في وجوده المتعين مقيد بجميع ما يرتبط به متصل الهوية بغيرها .

فالإنسان الابن الذي كنا نعتبره في المثال المتقدم بالنظر السابق مسوجوداً مستقلاً مطلقاً فنجده متوقفاً على علل وشروط كثيرة والواجب تعالى أحدها يعود بحسب هذه النظرة هوية مقيدة بجميع ما كان يعتبر توقفه عليه من العلل والشرائط غير الواجب تعالى فحقيقة زيد مثلًا هو الإنسان ابن فلان وفلانة المتولد في زمان كذا ومكان كذا المتقدم عليه كذا وكذا المقارن لوجوده كذا وكذا من الممكنات.

فهذه هو حقيقة زيد مثلاً ومن الضروري أن ما حقيقته ذلك لا تتوقف على شيء غير الواجب فالواجب هو علته التامة التي لا توقف له على غيره ، ولا حاجة له إلى غير مشيته ، وقدرته تعالى بالنسبة إليه مطلقة غير مشروطة ولا مقيدة ، وهو قوله تعالى : فريخلق الله ما يشاء إن الله على كل شيء قدير .

قوله تعالى: ﴿لقد أنزلنا آيات مبينات والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ويريد آية النور وما يتلوها المبيئة لصفة نوره تعالى والصراط المستقيم سبيله التي لا سبيل للغضب والضلال إلى من اهتدى إليها كما قال: ﴿اهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين (۱) ، وقد تقدم الكلام فيه في تفسير سورة الحمد .

وتـذييل الآيـة بقولـه: ﴿والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم﴾ هـو الموجب لعدم تقييد قوله: ﴿لقد أنزلنا آيات مبينات﴾ بلفظة إليكم بخلاف قولـه قبل آيـات: ﴿لقد أنزلنا إليكم آيات مبينات ومثلاً من الذين خلوا من قبلكم وموعظة للمتقين﴾.

إذ لو قيل : لقد أنزلنا إليكم آيات مبينات والله يهدي . تبادر إلى الذهن أن البيان

<sup>(</sup>١) الحمد : ٧ .

اللفظي هـدايـة إلى الصـراط المستقيم وأن المخـاطبين عـامـة مهـديّــون إلى الصــراط المستقيم وفيهم المنافق والذين في قلوبهم مرض والله العالم .

## ( بحث روائي )

في التوحيد بإسناده عن العباس بن هلال قال : سألت الرضا مَالَنَاهُم عن قسول الله عز وجل : ﴿ الله نور السماوات وهاد لأهل الأرض .

وفي رواية البرقي : هدى من في السماوات وهدى من في الأرض .

أقول: إذ كان المراد بالهداية الهداية الخاصة وهي الهداية إلى السعادة الدينية كان من التفسير بمرتبة من المعنى ، وإن كان المراد بها الهداية العامة وهي إيصال كل شيء إلى كماله انطبق على ما تقدم .

وفي الكافي بإسناده عن إسحاق بن جرير قال: سألتني امرأة أن أدخلها على أبي عبد الله طلنية فاستأذنت لها فأذن لها فدخلت ومعها مولاة لها فقالت له: يا أبا عبد الله قول الله: هزيتونة لا شرقية ولا غربية ما عنى بهذا ؟ فقال لها: أيتها المرأة إن الله لم يضرب الأمثال للشجر إنما ضرب الأمثال لبني آدم.

وفي تفسير القمي بإسناده عن طلحة بن زيد عن جعفر بن محمد عن أبيه عَلَيْكَ فِي هذه الآية ﴿الله نور السماوات والأرض﴾ قال: بدأ بنور نفسه ﴿مثل نوره﴾ مثل هـداه في قلب المؤمن ﴿كمشكاة فيها مصباح﴾ والمصباح جوف المؤمن والقنديل قلبه ، والمصباح النور الذي جعله الله في قلبه .

﴿ يُولِدُ مِن شَجَرَةُ مِبَارِكَةً ﴾ قال : الشجرة المؤمن ﴿ زَيْتُونَةَ لَا شُرَقِيةً وَلا غُرِبِ غُرِبِيةً ﴾ قال : على سواد الجبل لا غربية أي لا شرق لها ، ولا شرقية أي لا غرب لها إذا طلعت الشمس طلعت عليها وإذا غربت عربت عليها ﴿ وَيَكَادُ زَيْنُهَا يَضِيءَ ﴾ يكاد النور الذي في قلبه يضيء وإن لم يتكلم .

﴿ نُورَ عَلَى نُورَ﴾ فريضة على فريضة ، وسنَّة على سنَّة ﴿ يهدي الله لنوره من يشاء ﴾ يهدي الله لفرائضه وسننه من يشاء ﴿ ويضرب الله الأمثال للناس ﴾ فهذا مشل ضربه الله للمؤمن .

ثم قال: فالمؤمن يتقلب في خمسة من النور: مدخله نور، ومخرجه نـور، وعلمه نور، وعلمه نور، وعلمه نور، ومصيره يوم القيامة إلى الجنة نـور، قلت لجعفر النه: إنهم يقولون: مثـل نور الـرب. قال: سبحـان الله ليس لله مثل، قـال الله: وفلا . تضربوا لله الأمثال.

أقول: الحديث يؤيد ما تقدم في تفسير الآية ، وقد اكتفى عَشْنَهُ في تفسير بعض فقرات الآية بذكر بعض المصاديق كالذي ذكره في ذيل قوله: ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءَ ﴾ وقوله: ﴿ نُورَ عَلَى نُورَ ﴾ .

وأما قوله: السبحان الله ليس لله مشل فإنما ينفي به أن يكون المثل مشلاً للنور الذي هو اسمه تعالى المحمول عليه فكونه مثلاً لله تعالى يؤدي إلى الحلول أو الانقلاب تعالى عن ذلك بل هو مثل لنوره المفاض على السماوات والأرض ، وأما الضمير في قوله: ﴿ مثل نوره ﴾ فلا ضير في رجوعه إليه تعالى مع الاحتفاظ على المعنى الصحيح .

وفي التوحيد وقد روي عن الصادق مَنْكُنَهُ أنه سئل عن قول الله عز وجل : والله نور السماوات والأرض مثل نوره كمشكاة فيها مصباح فقال : هو مثل ضربه الله لنا فالنبي والأثمة صلوات الله عليهم من دلالات الله وآياته التي يهتدي بها إلى التوحيد ومصالح الدين وشرائع الإسلام والسنن والفرائض ، ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

أقول: الرواية من قبيل الإشارة إلى بعض المصاديق وهو من أفضل المصاديق وهو من أفضل المصاديق وهو النبي من المناهرون من أهل بيته عليهم السلام وإلا فالآية تعم بظاهرها غيرهم من الأنبياء عليهم السلام والأوصياء والأولياء.

نعم ليست الآية بعامة لجميع المؤمنين لأخذها في وصفهم صفات لا تعم الجميع كقوله : ﴿رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله﴾ الخ .

وقد وردت عدَّة من الأخبار من طرق الشيعة في تطبيق مفردات الآية على النبي مَشْلُونَهُ وأهل بيته عليهم السلام وهي من التطبيق دون التفسير ، ومن الدليل على ذلك اختلافها في نحو التطبيق كرواية الكليني في روضة الكافي بإسناده عن جابر عن أبي جعفر مَشَنْهُ وفيها أن المشكاة قلب محمد مَشِوْرَاتُهُ ، والمصباح النور

١٤٢ ....١٤٠٠ الجزء الثامن عشر

الذي فيه العلم ، والزجاجة على أو قلبه ، والشجرة المباركة الزيتونة التي لا شهرقية ولا غربية إبراهيم على ما كان يهودياً ولا نصرانياً ، وقوله : ﴿ يكاد زيتها يضيء ﴾ الخ ، يكاد أولادهم أن يتكلموا بالنبوة وإن لم ينزل عليهم ملك .

وما رواه في التوحيد بإسناده إلى عيسى بن راشد عن الباقر على وفيه أن المشكاة نور العلم في صدر النبي على الزجاجة صدر على ويكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نارك يكاد العالم من آل محمد يتكلم بالعلم قبل أن يسأل ونور على نور إمام مؤيد بنور العلم والحكمة في إثر الإمام من آل محمد .

وما في الكافي بإسناده عن صالح بن سهل الهمداني عن الصادق عليه أن المشكاة فاطمة عليها السلام ، والمصباح الحسن عليه ، والزجاجة الحسين عليه ، والشجرة المباركة إبراهيم عليه ، ولا شرقية ولا غربية ما كان يهودياً ولا نصرانياً ، ونور على نور إمام بعد إمام ، ويهدي الله لنوره من يشاء يهدي الله للأئمة عليهم السلام من يشاء .

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردوية عن أبي هريرة عن النبي مُشَّدُتُهُ في قول : ﴿زيتونة لا شرقية ولا غربية﴾ قال : قلب إبراهيم لا يهودي ولا نصراني .

أقول: وهو من قبيل ذكر بعض المصاديق، وقد ورد مثله من طـرق الشيعة عن بعض أثمة أهل البيت عليهم السلام كما تقدم.

وفيه أخرج ابن مردوية عن أنس بن مالك وبسريدة قالا : قرأ رسول الله مَشَرَاتُهُ هَذَهُ الآية ﴿ فَي بيوت هَذَهُ يَا رَسُولُ الله الله الله الله الله الله الله على الله هذا البيت منها لبيت على وفاطمة ؟ قال : نعم من أفاضلها .

أقول: ورواه في المجمع عنه مُثِلِينَّهُ مُرسلًا، وروى هذا المعنى القمي في تفسيره بإسناده عن جابر عن أبي جعفر مُثَلِّئَةُ ولفظه: قال: هي بيـوت الأنبياء وبيت علي مُثَلِّئَةُ منها. وهو على أي حال من قبيل ذكر بعض المصاديق على ما تقدم.

وفي نهج البلاغة من كلام له على عند تلاوته ﴿رجال لا تُلهيهم تجارة ولا بيع عنه عن ذكر الله ﴾ وإن للذكر لأهلاً أخذوه من الدنيا بدلاً فلم يشغلهم تجارة ولا بيع عنه يقطعون به أيام الحياة ، ويهتفون بالزواجر عن محارم الله في أسماع الغافلين ،

ويأمرون بالقسط ويأتمرون به وينهون عن المنكر وينتهون عنه .

كأنما قطعوا الدنيا إلى الآخرة وهم فيها فشاهدوا ما وراء ذلك فكمأنما اطّلعـوا غيـوب أهل البرزخ في طول الإقـامة فيـه ، وحققت القيامـة عليهم عذابهـا فكشفوا غطاء ذلك لأهل الدنيا حتى كأنهم يرون ما لا يرى الناس ويسمعون ما لا يسمعون .

وفي المجمع في قوله تعالى: ﴿ رَجَالُ لَا تُلهِيهِم تَجَارَةُ وَلَا بِيعَ ﴾ وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام: أنهم قوم إذا حضرت الصلاة تركوا التجارة وانطلقوا إلى الصلاة وهم أعظم أجراً ممن لم يتجر.

أقول : أي لم يتَّجر واشتغل بذكر الله كما في روايات أُخر .

أقول: كأن الرواية غير تامنة وتمامها فيما روي عن ابن عباس قال: كانوا رجالاً يبتغون من فضل الله يشترون ويبيعون فإذا سمعنوا النداء ببالصلاة ألقوا ما بأيديهم وقاموا إلى المسجد فصلّوا.

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿وَالله سَرِيعِ الْحَسَابِ﴾ وَسَئَلُ أَمِيرِ الْمُؤْمَنِينَ مَالِنَكُ : كَيْفُ يَحَاسِبُهُمْ فِي حَالَةُ وَاحْدَةً ؟ فقال : كما يرزقهم في حالة واحدة ,

وفي روضة الكافي بإسناده عن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله عن أبيه عن أميه عن أميه عن أميه عن أميس المؤمنين طَلَنْكُ قال : قال رسول الله مُلِنَّكُ : إن الله عن وجل جعل السحاب غرابيل المطرهي تذيب البرد حتى يصير ماء لكي لا يضرّ شيئاً يصيبه ، والذي ترون فيه من البرد والصواعق نقمة من الله عز وجل يصيب بها من يشاء من عباده .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى: ﴿ فَمنهم من يمشي على ببطنه ومنهم من يمشي على ببطنه ومنهم من يمشي على رجلين النباس، وعلى يمشي على رجلين النباس، وعلى بطنه الحيّات، وعلى أربع البهائم، وقال أبو عبد الله مَنْ اللهُ مَنْ ومنهم من يمشي على أكثر من ذلك .

١٤٤ .... الجزء الثامن عشر

وَيَقُولُونَ آمَنَّا بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا ثُمَّ يَتَـوَلَّىٰ فَرِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ وَمَا أُولَئِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ (٤٧) وَإِذَا دُعُوا إِلَىٰ اللهِ وَرَسُولِـهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَذَا فَرِيقٌ مِنْهُمْ مُعْرِضُونَ (٤٨) وَإِنْ يَكُنْ لَهُمُ ٱلْحَقُّ يَأْتُوا إِلَيْهِ مُذْعِنِينَ (٤٩) أَفِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَمِ ٱرْتَابُوا أَمْ يَخَافُونَ أَنْ يَحِيفَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَرَسُولُهُ بَـلْ أُولَئِكَ هُمُ الطَّالِمُونَ (٥٠) إِنَّمَا كَانَ قَـوْلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذَا دُعُوا إِلَىٰ اللهِ وَرَسُـولِـهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ أَنْ يَقُـولُـوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا وَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْمُفْلِحُونَ (٥١) وَمَنْ يُصِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشُ اللَّهَ وَيَتَّقْهِ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَائِزُونَ (٥٢) وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ أَمَرْتَهُمْ لَيَخْرُجُنَّ قُلْ لَا تُقْسِمُوا طَاعَةً مَعْرُوفَةً إِنَّاللَّهَ خَبيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (٥٣) قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمِّلَ وَعَلَيْكُمْ مَا حُمِّلْتُمْ وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا وَمَا عَلَىٰ الرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَاغُ ٱلْمُبِينُ (٥٤) وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَّ لَهُمْ دِينَهُمُ ٱلْدِي ٱرْتَضَىٰ لَهُمْ وَلَيُبَدِّلَنَّهُمْ مِنْ بَعْدِ خَـوْفِهِمْ أَمْناً يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ بِي شَيْئاً وَمَنْ كَفَرَ بَعْـدَ ذٰلِـكَ فَأُولَئِكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ (٥٥) وَأَقِيمُوا الصَّلَوٰةَ وَآتُوا الزَّكُوٰةَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٥٦) لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَأْوَاهُمُ النَّارُ وَلَبِئْسَ ٱلْمَصِيرُ (vه) . سورة النور ـ آية ٤٧ ...... ٤٧ .... ١٤٥

#### ( بیان )

تتضمن الآيات افتراض طاعة الرسول المنطقة وأنها لا تفارق طاعة الله تعالى ، ووجوب الرجوع إلى حكمه وقضائه وأن الإعراض عنه آية النفاق ، وتختتم بوعد جميل للصالحين من المؤمنين وإيعاد للكافرين .

قوله تعالى : ﴿ ويقولون آمنًا بالله وبالسرسول وأطعنا ثم يتولى فريق منهم من بعد ذلك ﴾ الخ ، بيان حال بعض المنافقين حيث أظهروا الإيمان والسطاعة أولاً ثم تولوا ثانياً فالإيمان بالله هو العقد على توحيده وما شرع من الدين ، والإيمان بالرسول هو العقد على كونه رسولاً مبعوثاً من عند ربه أمره أمره ونهيه نهيه وحكمه حكمه من غير أن يكون له من الأمر شيء ، وطاعة الله هي تطبيق العمل بما شرعه ، وطاعة الرسول الائتمار والانتهاء عند أمره ونهيه وقبول ما حكم به وقضى عليه .

فالإيمان بالله وطاعته موردهما نفس الدين والتشرّع به ، والإيمان بالـرسول وطاعته موردهما ما أخبر به الرسـول من الدين بمـا أنه يخبـر به ومـا حكم به وقضى عليه في المنازعات والانقياد له في ذلك كله .

فبين الإيمانين والطاعتين فوق ما من حيث سعة المورد وضيقه ، ويشير إلى ذلك ما في العبارة من نوع من التفصيل حيث قيل : ﴿آمنًا بالله وبالرسول﴾ فاشير إلى تعدّد الإيمان والطاعة ولم يقل : آمنا بالله والرسول بحذف الباء ، والإيمانان مع ذلك متلازمان لا ينفك أحدهما عن الأخر ، قال تعالى : ﴿ويريدون أن يفرّقوا بين الله ورسله ﴾(١) .

فقوله : ﴿ويقولون آمنا بالله وبالرسول وأطعنا﴾ أي عقدنا القلوب على دين الله وتشرّعنا به وعلى أن الرسول لا يخبر إلا بالحق ولا يحكم إلا بالحق .

وقوله : ﴿ثم يتولى فريق منهم من بعد ذلك﴾ أي ثم يعرض طائفة من هؤلاء القائلين : ﴿آمنا بالله وبالرسول وأطعنا﴾ عن مقتضى قولهم من بعد ما قالوا ذلك .

وقوله : ﴿وَمَا أُولَئُكَ بِالْمُؤْمِنِينَ﴾ أي ليس أُولئُك القائلون بالمؤمنون ، والمشار إليه باسم الإشارة القائلون جميعاً لا خصوص الفريق المتولين على ما يعطيه السياق

<sup>(</sup>١) النساء : ١٥٠ .

١٤٦ ..... الجزء الثامن عشر

لأن الكرم مسوق لذَّم الجميع .

قول تعالى : ﴿ وَإِذَا دَعُوا إِلَى اللهِ وَرَسُولُهُ لَيْحَكُم بِينَهُم إِذَا فُسَرِيقَ مَنْهُمُ مَعْرَضُونَ ﴾ بشهد سياق الآية أن الآيات إنما نزلت في بعض من المنافقين دعوا إلى حكم النبي المنافقين في منازعة وقعت بينه وبين غيره فأبى الرجوع إلى النبي المنافقية وفي ذلك نزلت الآيات .

والنبي مسنية إنما كان يحكم بينهم بحكم الله على ما أراه الله كما قال تعالى: وإنّا أنزلنا إليك الكتاب بالحق لتحكم بين الناس بما أراك الله (١). فللحكم نسبة إليه بالمباشرة ونسبة إلى الله سبحانه من حيث كان الحكم في ضوء شريعته وينصبه النبي مسنية للحكم والقضاء.

وبذلك يظهر أن المراد بالدعوة إلى الله ليحكم بينهم هي الدعوة إلى المتابعة لما يقتضيه شرعه تعالى في مورد النزاع ، وبالدعوة إلى رسوله ليحكم بينهم هي الدعوة إلى متابعة ما يقضى عليه بالمباشرة ، وأن الظاهر أن ضمير (ليحكم) للرسول ، وإنما أفرد الفاعل ولم يثن إشارة إلى أن حكم الرسول حكمه تعالى .

والآية بالنسبة إلى الآية السابقة كالخاص بالنسبة إلى العام فهي تقصّ إعـراضاً معيّناً منهم والإعراض المذكور في الآية السابقة منهم إعراض مطلق .

قوله تعالى: ﴿وَإِنْ يَكُنَ لَهُمُ الْحَقِّ يَأْتُوا إِلَيْهُ مَذْعَنِينَ ﴾ الإذعان الانقياد، وظاهر السياق وخاصة قوله: ﴿ يَأْتُوا إِلَيْهِ ﴾ أن المراد بالحق حكم الرسول بدعوى أنه حق لا ينفك عنه، والمعنى وإن يكن الحق الذي هو حكم الرسول لهم لا عليهم يأتوا إلى حكمه منقادين فليسوا بمعرضين عنه إلا لكونه عليهم لا لهم، ولازم ذلك أنهم يتبعون الهوى ولا يريدون اتباع الحق.

قبوله تعالى : ﴿ أَفِي قلوبهم مرض أم ارتبابوا أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسوله ﴾ إلى آخر الآية . الحيف الجور .

وظاهر سياق الآيات أن المسراد بمسرض القلوب ضعف الإيسان كما في قـولــه تعالى : ﴿ فَلَا تَخْضُعُنَ بِالقُولُ فَيَطْمُعُ الذِّي فِي قَلْبُهُ مُرْضُ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ لئن لم ينته

(١) النساء: ١٠٥ . (٢) الأحزاب: ٣٢ .

المنافقون والذين في قلوبهم مرض والمرجفون في المدينة لنغوينك بهم﴾(١) ، وغير ذلك من الأيات .

وأما كون المراد بموض القلوب النفاق كما فسر به فيدفعه قوله في صدر الآيات : ووما أولئك بالمؤمنين فإنه حكم بنفاقهم ، ولا معنى مع إثبات النفاق للاستفهام عن النفاق ثم الإضراب عنه بقوله : وبل أولئك هم الظالمون .

وقوله: ﴿أَمُ ارتبابُوا﴾ ظناهر إطلاق الارتباب وهنو الشكُّ أن يكون المراد هنو شكهم في دينهم بعند الإيمان دون الشك في صلاحية النبي المُنْفِيُّ للحكم أو عندله ونحو ذلك لكونها بحسب الطبع محتاجة إلى بيان بنصب قرينة .

وقوله: ﴿أم يخافون أن يحيف الله عليهم ورسوله﴾ أي أم يعرضون عن ذلك لأنهم يخافون أن يجور الله عليهم ورسوله لكون الشريعة الإلهية التي يتبعها حكم النبي مُسْفَاتُهُ مبنيّة على الجور وإماتة الحقوق الحقة ، أو لكون النبي مُسْفَاتُهُ لا يرأعي الحق في قضائه .

وقوله: ﴿ إِل أُولئك هم الظالمون ﴾ إضراب عن الترديد السابق بشقوقه الثلاثة وذلك أن سبب إعراضهم لو كان مرض قلوبهم أو ارتيابهم لم يأتوا إليه مذعنين على تقدير كون الحق لهم بل كانوا يعرضون كان الحق لهم أو عليهم ، وأما الخوف من أن يحيف الله عليهم ورسوله فلا موجب له فالله بري من الحيف ورسوله فليس إعراضهم عن إجابة الدعوة إلى حكم الله ورسوله إلا لكونهم حق عليهم أنهم ظالمون .

والظاهر أن المراد بالظلم التعدي عن طور الإيمان مع الإقرار به قولاً كما قال آنفاً: ﴿ وَمَا أُولِئِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ أو خصوص التعدي إلى الحقوق غير المالية ، ولو كان المراد مطلق الظلم لم يصح الإضراب عن الشقوق الثلاثة السابقة إليه لأنها من مطلق الظلم ويدل عليه أيضاً الآية التالية .

وقد بان بما تقدم أن الترديد في أسباب الإعراض على تقدير عدم النفاق بين الأمور الثلاثة حاصر والأقسام متغايرة فإن محصل المعنى أنهم منافقون غير مؤمنين إذ لو

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٦٠ .

لم يكونوا كذلك كان إعراضهم إما لضعف إيمانهم وإما لزواله بالارتياب وإما للخوف من غير سبب يوجبه فإن الخوف من الرجوع إلى حكم الحاكم إنما يكون إذا احتمل حيفه في حكمه وميله عن الحق إلى الباطل ولا يحتمل ذلك في حكم الله ورسوله .

وقد طال البحث في كـــلامهم عما في الآيــة من الترديـــد والإضــراب ولعــل فيمــا ذكرناه كفاية ، ومن أراد أزيد من ذلك فليراجع المطوّلات .

قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا كَانَ قُولَ الْمُؤْمِنِينَ إِذَا دَعُوا إِلَى اللهُ وَرَسُولُهُ لِيحِكُم بِينَهُمُ أَنْ يَقُولُوا سَمِعنا وأَطْعنا ﴾ إلى آخر الآية سياق قوله: ﴿إِنَّمَا كَانَ قُولَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وقد أخذ في ﴿المؤمنِينَ ﴾ يدل على أن ذلك من مقتضيات طبيعة الإيمان فإن مقتضى الإيمان بالله ورسوله وعقد القلب على اتباع ما حكم به الله ورسوله التلبية للدعوة إلى حكم الله ورسوله دون الرد.

وعلى هذا فالمراد بقوله: ﴿إذا دعوا إلى الله ورسوله ليحكم بينهم ﴾ دعوة بعض الناس ممن ينازعهم كدعوة بعض المتنازعين المتخاصمين الآخر إلى التحاكم إلى الله ورسوله ليحكم بينهم ، ويدل عليه تصدير الجملة بلفظة ﴿إذا ﴾ ولو كان المراد به دعوة الله ورسوله بمعنى إيجاب رجوع المؤمنين في منازعاتهم إلى حكم الله ورسوله كان ذلك حكماً مؤبداً لا حاجة فيه إلى التقييد بالزمان .

وبذلك يظهر ضعف منا قيل : إن فناعل ﴿دعنوا﴾ المحذوف هنو الله ورسوليه ، والمعنى : إذا دعاهم الله ورسوله . نعم مرجع الدعوة بأخرة إلى دعوة الله ورسوله .

وكيف كان تقصر الآية قول المؤمنين على تقدير الدعوة إلى حكم الله ورسوله في قولهم : سمعنا وأطعنا وهو سمع وطاعة للدعوة الإلهية سواء فرض الداعي هو أحد المتنازعين للآخر أو فرض المداعي هو الله ورسوله أو كان المراد هو السمع والمطاعة لحكم الله ورسوله وإن كان بعيداً.

وانحصار قول المؤمنين عند الدعوة في وسمعنا واطعنا يوجب كون الردّ للدعوة ليس من قول المؤمنين فيكون تعدّياً عن طور الإيمان ، كما يفيده قوله : وبل اولئك هم الظالمون على ما تقدم ، فتكون الآية في مقام التعليل للإضراب في ذيل الآية السابقة .

وقد ختمت الآية بقوله : ﴿وأُولئك هم المفلحون﴾ وفيه قصر الفلاح فيهم لا قصرهم في الفلاح .

قوله تعالى : ﴿ وَمِن يَطِعُ الله وَرَسُولُهُ وَيَخْسُ الله وَيَتَهُهُ فَاوَلَنْكُ هُمُ الْفَائِرُونَ ﴾ ورود الآية في سياق الآيات السابقة وانضمامها إلى سابقتها يعطي أنها في مفام التعليل \_ كالكبرى الكلية \_ للآية السابقة حيث حكمت بفلاح من أجاب الدعوة إلى حكم الله ورسوله بالسمع والطاعة بقيد الإيمان كأنه قيل : إنما أفلح من أجاب إلى حكم الله ورسوله وهو مؤمن حقاً في باطنه خشية الله وفي ظاهره تقواه ومن يطع الله ورسوله فيما قضى عليه ويخش الله ويتقه فاولئك هم الفائزون ، والفوز هو الفلاح .

وتشمل الآية الداعي إلى حكم الله ورسول من المتنازعين كما يشمل المدعو منهما إذا أجاب بالسمع والطاعة ففيها زيادة على تعليل حكم الآية السابقة تعميم الوعد الحسن للداعي والمدعو جميعاً.

قوله تعالى : ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن أمرتهم ليخرجن قل لا تقسموا طاعة معروفة﴾ إلى آخر الآية ، الجهد الطاقة ، والتقدير في قوله : ﴿أقسموا بالله جهد أيمانهم﴾ أقسموا بالله مبلغ جهدهم في أيمانهم والمراد أقسموا بأغلظ أيمانهم .

والظاهر أن المراد بقوله: ﴿ليخرجن﴾ الخروج إلى الجهاد على ما وقع في عدة من الآيات كقوله: ﴿ولو أرادوا الخروج لأعدّوا له عدّة ولكن كره الله انبعاثهم فتبطهم وقيل اقعدوا مع القاعدين لو خرجوا فيكم ما زادوكم إلا خبالاً﴾(١).

وقوله : ﴿ قَالَ لَا تَقْسَمُوا ﴾ نهي عن الإقسام ، وقوله : ﴿ طَاعَةُ مَعْرُوفَة ﴾ خبر لمبتدأ محذوف هـ و الضمير السراجع إلى الخروج والجملة في مقام التعليل للنهي عن الإقسام ولذا جيء بالفصل ، وقوله : ﴿ أَنْ الله خبير بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ من تمام التعليل .

ومعنى الآية: وأقسموا بـالله بأغلظ أيمانهم لئن أمرتهم بـالخـروج إلى الجهـاد ليخرجن قل لهم: لا تقسموا فالخروج إلى الجهاد طاعة معرفة من الـدين ـ وهو واجب لا حاجة إلى إيجـابه بيمين مغلظـ وإن تكـونوا تقسمـون لأجل أن تـرضوا الله ورسـوله

<sup>(</sup>١) التوبة : ٤٧ .

١٥٠ ..... الجزء الثامن عشر

بذلك فالله خبير بما تعملون لا يغرّه إغلاظكم في الأيمان .

وقيل: المراد بالخروج خروجهم من ديارهم وأموالهم لو حكم الرسول بذلك، وقوله: ﴿طاعة معروفة للنبي خير من والتقدير: طاعة معروفة للنبي خير من إقسامكم، ومعنى الآية: وأقسموا بالله بأغلظ الأيمان لئن أمرتهم وحكمت عليهم في منازعاتهم بالخروج من ديارهم وأموالهم ليخرجن منها قبل لهم: لا تقسموا لأن طاعة حسنة منكم للنبي خير من إقسامكم بالله والله خبير بما تعملون.

وفيه أن هذا المعنى وإن كان يؤكد اتصال الآية بما قبلها بخلاف المعنى السابق لكنه لا يلائم التصريح السابق بردهم الدعوة إلى الله ورسوله ليحكم بينهم لأنهم إذ كانوا تولوا وأعرضوا عن حكم الله ورسوله لم يكن يسعهم أن يقسموا للنبي مَوْفَوْنِهُم لئن أمرهم في حكمه بالخروج من ديارهم وأموالهم ليخرجن وهو ظاهر ، اللهم إلا أن يكون المقسمون فريقاً آخر منهم غير الرادين للدعوة المعرضين عن الحكم ، وحينتُهُ كان حمل وليخرجن على هذا المعنى لا دليل يدل عليه .

قوله تعالى : ﴿قل أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن تولوا فإنما عليه ما حُمّل وعليكم ما حُمّلتم ﴾ إلى آخر الآية ، أمر بطاعة الله فيما أنزل من الدين ، وأمر بطاعة الرسول فيما يأتيهم به من ربهم ويأمرهم به في أمر دينهم ودنياهم ، وتصدير الكلام بقوله : ﴿قل ﴾ إشارة إلى أن الطاعة جميعاً لله ، وقد أكده بقوله : ﴿وأطيعوا الرسول ﴾ دون أن يقول : وأطيعوني لأن طاعة الرسول بما هو طاعة الرسول طاعة المرسل ، وبذلك تتم الحجة .

ولذلك عقّب الكلام :

أولاً بقوله : ﴿ فَإِن تُولُوا فَإِنْمَا عَلَيْهُ مَا حَمَّلُ وَعَلَيْكُمْ مَا حَمَّلُمْ ﴾ أي فإن تتولُوا وتعرضوا عن طاعة الرسول لم يضر ذلك الرسول فإنما عليه ما حمَّلُ من التكليف ولا يمسّكم منه شيء وعليكم ما حمَّلتم من التكليف ولا يمسّه منه شيء فإن الطاعة جميعاً لله سبحانه .

وثانياً بقوله: ﴿وإن تطيعوه تهتدوا﴾ أي وإن كان لكل منكم ومنه ما حُمَّل لكن إن تطيعوا الرسول تهتدوا لأن ما يجيء به إليكم وما يأمركم به من الله وبأمره، والطاعة لله وفيه الهداية.

وثالثاً بقوله: ﴿وما على الرسول إلا البلاغ المبين﴾ وهو بمنزلة التعليل لما تقدَّمه أي إن ما حمَّله الرسول من التكليف هو التبليغ فحسب فلا بأس عليه إن خالفتم ما بلغ ، وإذ كان رسولًا لم يحتمل إلا التبليغ فطاعته طاعة من أرسله وفي طاعة من أرسله وهو الله سبحانه اهتداؤكم .

قوله تعالى : ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنُّهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ﴾ إلى آخر الآية .

ظاهر وقوع الآية موقعها أنها نزلت في ذيل الآيات السابقة من السورة وهي مدنيـة ولم تنزل بمكة قبل الهجرة على ما يؤيده سياقها وخاصة ذيلها .

فالآية على هذا وعد جميل للذين آمنوا وعملوا الصالحات أن الله تعالى سيجعل لهم مجتمعاً صالحاً يخص بهم فيستخلفهم في الأرض ويمكن لهم دينهم ويبدلهم من بعد خوفهم أمناً لا يخافون كيد منافق ولا صد كافر يعبدونه لا يشركون به شيئاً.

فقوله: ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات﴾ من فيه تبعيضيّة لا بيانية والخطاب لعامة المسلمين وفيهم المنافق والمؤمن وفي المؤمنين منهم من يعمل الصالحات ومن لا يعمل الصالحات ، والوعد خاص بالذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات محضاً.

وقوله: ﴿ ليستخلفنَهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم ﴾ إن كان المراد بالاستخلاف إعطاء الخلافة الإلهية كما ورد في آدم وداود وسليمان عليهم السلام، قال تعالى: ﴿ إِنِّي جَاعَلُ فِي الأَرْضُ خَلَيْفَةً ﴾ (١) ، وقال : ﴿ يَا داود إنا جعلناك خليفة في الأَرْض ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ وورث سليمان داود ﴾ (٢) ، فالمراد بالذين من قبلهم خلفاء الله من أنبيائه وأوليائه ولا يخلو من بعد كما سيأتى .

وإن كان المراد به إيراث الأرض وتسليط قـوم عليها بعـد قوم كمـا قـال : ﴿إِنَّ الْأَرْضِ يَرْتُهــا الْأَرْضِ يَرْتُهــا الْأَرْضِ يَرْتُهــا

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) ص : ٢٦ .

<sup>(</sup>٣) النمل: ١٦ .

١٥٢ ...... الجزء الثامن عشر

عبادي الصالحون (١)، فالمراد بالذين من قبلهم المؤمنون من أمم الأنبياء الماضين الذين أهلك الله الكافرين والفاسقين منهم ونجى الخلص من مؤمنيهم كقوم نوح وهود وصالح وشعيب كما أخبر عن جمعهم في قوله تعالى: ﴿وقال الذين كفروا لرسلهم لنخرجنكم من أرضنا أو لتعودن في ملتنا فأوحى إليهم ربهم لنهلكن السظالمين ولنسكننكم الأرض من بعدهم ذلك لمن خاف مقامي وخاف وعيد (١)، فهؤلاء الذين أخلصوا لله فنجاهم فعقدوا مجتمعاً صالحاً وعاشوا فيه حتى طال عليهم الأمد فقست قلوبهم.

وأما قول من قال: إن المراد بالذين استخلفوا من قبلهم بنو إسرائيل لما أهلك الله فرعون وجنوده فأورثهم أرض مصر والشام ومكنهم فيها كما قال تعالى فيهم: ﴿ونريد أن نمنَ على الذين استضعفوا في الأرض ونجعلهم أئمة ونجعلهم الوارثين ونمكن لهم في الأرض﴾ (٣).

ففيه أن المجتمع الإسرائيلي المنعقد بعد نجاتهم من فرعون وجنوده لم يصف من الكفر والنفاق والفسق ولم يخلص للذين آمنوا وعملوا الصالحات ولا حيناً على ما ينص عليه القرآن الكريم في آيات كثيرة ، ولا وجه لتشبيه استخلاف الذين آمنوا وعملوا الصالحات باستخلافهم وفيهم الكافر والمنافق والطالح والصالح .

ولو كان المراد تشبيه أصل استخلافهم بأصل استخلاف الذين من قبلهم وهم بنو إسرائيل - كيفما كان لم يحتج إلى إشخاص المجتمع الإسرائيلي للتشبيه به وفي زمن نزول الآية وقبل ذلك أمم أشد قوة وأكثر منهم كالروم والفارس وكلدة وغيرهم وقد قال تعالى في عاد الأولى وثمود: ﴿إذ جعلكم خلفاء من بعد قوم نوح﴾(١) ، وقال : ﴿إذ جعلكم خلفاء من بعد عاد﴾(٥) ، وقد خاطب بذلك الكفار من هذه الأمة فقال : ﴿وهو الذي جعلكم خلائف الأرض فمن كفر فعليه كفره ﴾(١) ، وقال : ﴿هو الذي جعلكم خلائف في الأرض فمن كفر فعليه كفره ﴾(١) .

الأنبياء: ١٠٥.
 الأنبياء: ١٠٥.

٣) القصص : ٦ . (٤) الأعراف : ٦٩ .

(٥) الأعراف : ٧٤ .
 (٦) فاطر : ٣٩ .

(V) الأنعام : ١٦٥ .

فإن قلت : لم لا يجوز أن يكون التشبيه ببني إسرائيل ثم يؤدي حق هذا المجتمع الصالح بما يعقبه من قوله : ﴿وليمكن لهم دينهم﴾ إلى آخر الوعد ؟ .

قلت : نعم ولكن لا موجب حينئذٍ لاختصاص استخلاف بني إسرائيل لأن يشبّه به وأن يكون المراد بالذين من قبلهم بني إسرائيل فقط كما تقدم .

وقوله: ﴿ وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم ﴾ تمكين الشيء إقراره في مكان وهو كناية عن ثبات الشيء من غير زوال واضطراب وتزلزل بحيث يؤثر أثره من غير مانع ولا حاجز فتمكن الدين هو كونه معمولاً به في المجتمع من غير كفر به واستهانة بأمره، ومأخوذا باصول معارفه من غير اختلاف وتخاصم وقد حكم الله سبحانه في مواضع من كلامه أن الاختلاف في الدين من بغي المختلفين كقوله: ﴿ وما اختلف فيه إلا الذين أُوتوه من بعد ما جاءتهم البينات بغياً بينهم ﴾ (١) .

والمراد بدينهم الذي ارتضى لهم دين الإسلام ، وأضاف الدين إليهم تشريفاً لهم ولكونه من مقتضى فطرتهم .

وقوله: ﴿ وليبدلنهم من بعد خوفهم أمناً ﴾ هـ وكقوله: ﴿ وليمكنن لهم ﴾ عطف على قوله: ﴿ وليستخلفنهم ﴾ وأصل المعنى: وليبدلن خوفهم أمناً فنسبة التبديل إليهم إما على المجاز العقلي أو على حـذف مضاف يـدل عليه قـوله: ﴿ من بعـد خـوفهم ﴾ والتقدير وليبدلن خوفهم ، أو كون ﴿ أمناً ﴾ بمعنى: آمين .

والمراد بالخوف على أي حال ، ما كان يقاسيه المؤمنون في صدر الإسلام من الكفار والمنافقين .

وقوله: ﴿يعبدونني لا يشركون بي شيئاً ﴾الأوفق بالسياق أن يكون حمالًا من ضمير ﴿وليبدلنهم﴾ أي وليبدلن خوفهم أمناً في حال يعبدونني لا يشركون بي شيئاً

والالتفات في الكلام من الغيبة إلى التكلم ، وتأكيد ﴿يعبدونني﴾ بقوله : ﴿لا يشركون بي شيئاً ﴾ ووقوع النكرة ـ شيئاً ـ في سياق النفي الدال على نفي الشرك على الإطلاق كل ذلك يقضي بأن المراد عبادتهم لله عبادة خالصة لا يداخلها شرك جلي أو خفي ، وبالجملة يبدّل الله مجتمعهم مجتمعاً أمناً لا يعبد فيه إلا الله ولا يتخذ فيه ربّ

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١٣ .

١٥٤ ..... الجزء الثامن عشر

وقوله: ﴿ومن كفر بعد ذلك فاولئك هم الفاسقون﴾ ظاهر السياق كون ﴿ذلك﴾ إشارة إلى الموعود والأنسب على ذلك كون ﴿كفر﴾ من الكفران مقابل الشكر، والمعنى: ومن كفر ولم يشكر الله بعد تحقق هذا الوعد بالكفر أو النفاق أو سائر المعاصي الموبقة فاولئك هم الفاسقون الكاملون في الفسق وهو الخروج عن زي العبودية.

وقد اشتد الخلاف بين المفسرين في الآية .

فقيل: إنها واردة في أصحاب النبي المنائلة وقد أنجز الله وعده لهم باستخلافهم في الأرض وتمكين دينهم وتبديل خوفهم أمناً بما أعز الإسلام بعد رحلة النبي في أيام الخلفاء الراشدين، والمراد باستخلافهم استخلاف الخلفاء الأربعة بعد النبي منائلة أو الشلاثة الأول منهم، ونسبة الاستخلاف إلى جميعهم مع اختصاصه بعضهم وهم الأربعة أو الثلاثة من قبيل نسبة أمر البعض إلى الكل كقولهم: قتل بعضهم وهم الأربعة أو الثلاثة من قبيل نسبة أمر البعض إلى الكل كقولهم: قتل بنوفلان وإنما قتل بعضهم .

وقيل: هي عامة لامة محمد نالله ، والمراد باستخلافهم وتمكين دينهم وتبديل خوفهم أمناً إيرائهم الأرض كما أورثها الله الأمم الذين كانوا قبلهم أو استخلاف الخلفاء بعد النبي والمناهم على اختلاف التقرير وتمكين الإسلام وانهزام أعداء الدين وقد أنجز الله وعده بما نصر الإسلام والمسلمين بعد الرحلة ففتحوا الأمصار وسخروا الأقطار.

وعلى القولين الآية من ملاحم القرآن حيث أخبر بأمر قبل أوان تحقف ولم يكن مرجوًا ذلك يومئذٍ .

وقيل: إنها في المهدي الموعود علنه الذي تواترت الأخبار على أنه سيظهر فيملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً ، وإن المراد بالذين آمنوا وعملوا الصالحات النبي علنه والأئمة من أهل بيته عليهم السلام .

والذي يعطيه سياق الآبة الكريمة على ما تقدم من البحث بالتحرّز عن المسامحات التي ربما يرتكبها المفسرون في تفسير الآيات هو أن الوعد لبعض الأمة لا لجميعها ولا لأشخاص خاصة منهم وهم الذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات فالآية نص في ذلك ، ولا قرينة من لفظ أو عقل يبدل على كونهم هم الصحابة أو

سورة النور ـ آية ٤٥ ـ ٥٥ ....٠٠٠ ...٠٠٠ النور ـ آية ٤٥ ـ ٥٥ ... ١٥٥

النبي وأئمة أهل البيت عليهم الصلاة والسلام ، ولا على أن المراد بالـذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات جميع الأمة وإنما صرف الـوعد إلى طائفة خاصة منهم تشريفاً لهم أو لمزيد العناية بهم فهذا كله تحكّم من غير وجه .

والمراد باستخلافهم في الأرض كما استخلف الذين من قبلهم عقد مجتمع مؤمن صالح منهم يرثون الأرض كما ورثها الذين من قبلهم من الأمم الماضين أولي القوة والشوكة ، وهذا الاستخلاف قائم بمجتمعهم الصالح من دون أن يختص به أشخاص منهم كما كان كذلك في الذين من قبلهم ، وأما إرادة الخلافة الإلهية بمعنى الولاية على المجتمع كما كان لداود وسليمان ويوسف عليهم السلام وهي السلطنة الإلهية فمن المستبعد أن يعبّر عن أنبيائه الكرام بلفظ ﴿الذين من قبلهم ﴾ وقد وقعت هذه اللفظة أو ما يمعناها في أكثر من خمسين موضعاً من كلامه تعالى ولم يقصد ولا في واحد منها الأنبياء الماضون مع كثرة ورود ذكرهم في القرآن ، نعم ذكرهم الله بلفظ ﴿رسل من قبلك ﴾ أو ﴿رسل من قبلي ﴾ أو نحوهما بالإضافة إلى النبي من المنتهم والله النبي المنتهم والله النبي من المنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والمنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والنبي النبي الله والله والله والمنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والنبي النبي المنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والنبي المنتهم والله والمنتهم والله والنبي النبي المنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والله والمنتهم والمنتهم والمنتهم والمنتهم والمنتهم والمنتهم والله والمنتهم والم

والمراد بتمكين دينهم الذي ارتضى لهم كما مرّ ثبات الدين على ساقه بحيث لا يزلزله اختلافهم في أصوله ، ولا مساهلتهم في إجراء أحكامه ، والعمل بفروعه وخلوص المجتمع من وصمة النفاق فيه .

والمراد من تبديل خوفهم أمناً انبساط الأمن والسلام على مجتمعهم بحيث لا يخافون عبدوًا في داخل مجتمعهم أو خارجه متجاهراً أو مستخفياً على دينهم أو دنياهم .

وقول بعضهم : إن المراد الخوف من العدو الخبارج من مجتمعهم كما كــان المسلمون يخافون الكفار والمشركين القاصدين إطفاء نور الله وإبطال الدعوة .

تحكم مدفوع بإطلاق اللفظ من غير قرينة معيّنة للمدّعي . على أن الآية في مقام الامتنان وأي امتنان على قوم لا عدوّ يقصدهم من خارج وقد أحاط بمجتمعهم الفساد وعمَّته البليَّة لا أمن لهم في نفس ولا عرض ولا مال ، الحرية فيه للقدرة الحاكمة والسبق فيه للفئة الباغية .

والمراد بكونهم يعبدون الله لا يشركون به شيئاً ما يعطيه حقيقة معنى اللفظ

١٥٦ ..... الجزء الثامن عشر

وهو عموم إخلاص العبادة وانهدام بنيان كل كرامة إلا كرامة التقوى .

والمتحصل من ذلك كله أن الله سبحانه يعسد الذين آمنسوا منهم وعملوا الصالحات أن سيجعل لهم مجتمعاً صالحاً خالصاً من وصمة الكفر والنفاق والفسق يرث الأرض لا يحكم في عقائد أفراده عامة ولا أعمالهم إلا الدين الحق يعيشون آمنين من غير خوف من عدو داخل أو خارج ، أحراراً من كيد الكائدين وظلم الظالمين وتحكم المتحكمين .

وهذا المجتمع الطيب الطاهر على ما له من صفات الفضيلة والقداسة لم يتحقق ولم ينعقد منذ بعث النبي عَمِنَاتُهُ إلى يومنا هذا ، وإن انطبق فلينطبق على زمن ظهور المهدي عَلَى على ما ورد من صفته في الأخبار المتواترة عن النبي عَلَى وأثنيتهُ وأثمة أهل البيت عليهم السلام لكن على أن يكون الخطاب للمجتمع الصالح لا له عَلَى أن يكون الخطاب للمجتمع الصالح لا له عَلَى أن وحده .

فإن قلت : ما معنى الوعد حينتـذ للذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات وليس المهدي مَنْنَخَهِ أحد المخاطبين حين النزول ولا واحد من أهل زمان ظهوره بينهم ؟

قلت: فيه خلط بين الخطابات الفردية والاجتماعية أعني الخطاب المتوجه إلى أشخاص القوم بما هم أشخاص بأعيانهم والخطاب المتوجه إليهم بما هم قوم على نعت كذا فالأول لا يتعدى إلى غير أشخاصهم ولا ما تضمّنه من وعد أو وعيد أو غير ذلك يسري إلى غيرهم ، والثاني يتعدى إلى كل من اتصف بما ذكر فيه من الوصف ويسري إليه ما تضمّنه من الحكم ، وخطاب الآية من القبيل الثاني على تقدم .

ومن هذا القبيل أغلب الخطابات القرآنية المتوجهة إلى المؤمنين والكفار ، ومنه الخطابات الذامّة لأهل الكتاب وخاصة اليهود بما فعله أسلافهم وللمشركين بما صنعه آباؤهم .

ومن هذا القبيل خاصة ما ذكر من الموعد في قبوله تعمالي : ﴿فَإِذَا جِمَاءُ وَعَدُ الآخرة ليسوؤا وجبوهكم﴾(١) ، فبإن المموعبودين لم يعيشبوا إلى زمن إنجباز همذا

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٧ .

الوعد ، ونظيره الوعد المذكور في قول ذي القرنين على ما حكاه الله : ﴿ فَإِذَا جَاءُ وَعَدَ رَبِي جَعَلَهُ دَيَّاء وَكَانَ وَعَدَ رَبِي حَقَامُ (١) ، وكذا وعده تعالى الناس بقيام الساعة وانطواء بساط الحياة الدنيا بنفخ الصور كما قال : ﴿ ثقلت في السماوات والأرض لا تأتيكم إلا بغتة ﴾ (٢) ، فوعد الصالحين من المؤمنين بعنوان أنهم مؤمنون صالحون بوعد لا يدركه أشخاص زمان النزول بأعيانهم ولما يوجد أشخاص المجتمع الذي يدرك إنجاز الوعد مما لا ضير فيه البتة .

فالحق أن الآية إن أعطيت حق معناها لم تنطبق إلا على المجتمع الموعود المذي سينعقد بظهور المهدي عليه وإن سومح في تفسير مفرداتها وجملها وكان المراد باستخلاف الذين آمنوا منهم وعملوا الصالحات استخلاف الأمة بنوع من التغليب ونحوه ، وبتمكين دينهم الذي ارتضاه لهم كونهم معروفين في الدنيا بالامة المسلمة وعدهم الإسلام ديناً لهم وإن تفرقوا فيه ثلاثاً وسبعين فرقة يكفّر بعضهم بعضاً ويستبيح بعضهم دماء بعض وإعراضهم وأموالهم ، وبتبديل خوفهم أمنا يعبدون الله ولا يشركون به شيئاً عزة الأمة وشوكتها في الدنيا وانبساطها على معظم المعمورة وظواهر ما يأتون به من صلاة وصوم وحج وإن ارتحل الأمن من بينهم أنفسهم وودعهم الحق والحقيقة ، فالوجه أن الموعود بهذا الوعد الأمة ، والمراد باستخلافهم ما رزقهم الله من العزة والشوكة بعد الهجرة إلى ما بعد الرحلة ولا أنحطاط الخلافة الإسلامية .

وأما تطبيق الآية على خلافة الخلفاء الـراشدين أو الشلاثة الأول أو خصـوص على على على على على على على الله البنة .

قوله تعالى : ﴿وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة وأطيعوا الرسول لعلكم ترحمون﴾ مناسبة مضمون الآية لما سيقت لبيانه الآيات السابقة تعطي أنها من تمامها .

فقوله : ﴿وأقيموا الصلاة وآتـوا الزكـاة﴾ أمر في الحقيقة بطاعته تعالى فيما شرعه لعباده ، وتخصيص الصلاة والزكاة بالذكر لكونهما ركنين في التكاليف الراجعة

<sup>(</sup>١) الكهف : ٩٨ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ١٨٧ .

١٥٨ .... الجزء الثامن عشر

إلى الله تعالى وإلى الخلق ، وقوله : ﴿وأطيعوا الـرسول﴾ إنفاذ لولايته سَلَنهُ في القضاء والحكومة .

وقوله: ﴿لعلكم ترحمون﴾ تعليل للأمر بما في المامور به من المصلحة ، والمعنى \_ على ما يعطيه السياق: أطيعوا الله وأطيعوا الرسول فإن في هاتين الطاعتين رجاء أن تشملكم الرحمة الإلهية فينجز لكم وعده أو يعجل لكم إنجازه فإن ارتفاع النفاق من بين المسلمين وعموم الصلاح والاتفاق على كلمة الحق مفتاح انعقاد مجتمع صالح يدرّ عليهم بكل خير .

قوله تعالى: ﴿لا تحسبنَّ الذين كفروا معجزين في الأرض ومأواهم النار ولبش المصير ومأواهم النار ولبش المصير ومن تمام الآيات السابقة ، وفيها تأكيد ما مرَّ من وعد الاستخلاف في الأرض وتمكين الدين وتبديل الخوف أمناً .

يخاطب تعالى نبيه مُسْلَنَهُ بعد الوعد - بخطاب مؤكد - أن لا ينظن أن الكفار معجزون لله في الأرض فيمنعونه بما عندهم من القوة والشوكة من أن ينجز وعده ، وهذا في الحقيقة بشرى خاصة بالنبي مُسْلَنَهُ بما أكرم به أمته وأن أعداءه سينهزمون ويغلبون ولذلك خصّه بالخطاب على ظريق الالتفات .

ولكون النهي المذكور في معنى أن الكفار سينتهون عن معارضة الدين وأهله عطف عليه قوله : ﴿وَمَأُواهُمُ النَّارِ﴾ الخ ، كأنه قيل : هم مقهورون في الدنيا ومسكنهم النّار في الآخرة وبئس المصير .

## ( بحث روائي )

في المجمع في قوله نعالى: ﴿ويقولون آمنا بالله﴾ الآيات قيل: نـزلت الآيات في رجل من المنافقين كان بينه وبين رجل من اليهود حكومة فدعاه اليهودي إلى رسول الله ودعاه المنافق إلى كعب بن الأشرف.

وحكى البلخي أنه كانت بين علي وعثمان منازعة في أرض اشتراها من علي فخرجت فيها أحجار وأراد ردِّها بالعيب فلم يأخذها فقال: بيني وبينك رسول الله من أبي العاص: إن حاكمته إلى ابن عمه يحكم له فبلا تحاكمه إليه فنزلت الآيات، وهو المروي عن أبي جعفر منافظة أو قريب منه.

سورة النورمـ آية ٥٧ ...... ١٥٩ .... ١٥٩ ... ١٥٩

أقسول: وفي تفسير روح المعاني عن الضحّاك أن النزاع كان بين علي والمغيرة بن وائل وذكر قريباً من القصة .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿إنما كان قـول المؤمنين﴾ الآية : وروي عن أبي جعفر أن المعني بالآية أمير المؤمنين عليه الله .

وفي الدر المنثور في قوله تعالى: ﴿ فَإِن تُولُوا فَإِنَما عليه ما حمل وعليكم ما حملتم ﴾ الآية ، أخرج ابن جرير وابن قانع والطبراني عن علقمة بن وائل الحضرمي عن سلمة بن يزيد الجهني قال: قلت: يا رسول الله أرأيت إن كان علينا أمراء من بعدك يأخذونا بالحق الذي علينا ويمنعونا الحق الذي جعله الله لنا نقاتلهم ونبغضهم ؟ فقال النبي مَشْنَاتُهُم : عليهم ما حملوا وعليكم ما حملتم .

أقول: وفي معناه بعض روايات أخر مروية فيه لكن ينبغي أن لا يرتاب في أن الإسلام بما فيه من روح إحياء الحق وإماتة الباطل يأبى عن إجازة ولاية الظلمة المتظاهرين بالظلم وإباحة السكوت وتحمل الضيم والاضطهاد قبال الطغاة والفجرة لمن يجد إلى إصلاح الأمر سبيلاً ، وقد اتضح بالأبحاث الاجتماعية اليوم أن استبداد الولاة برأيهم واتباعهم لأهوائهم في تحكماتهم أعظم خطراً وأخبث أثراً من إثارة الفتن وإقامة الحروب في سبيل إلجائهم إلى الحق والعدل .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم﴾ الآية : واختلف في الآية والمروي عن أهل البيت عليهم السلام أنها في المهدي من آل محمد .

قال: وروى العياشي بإسناده عن علي بن الحسين على أنه قرأ الآية وقال: هم والله شيعتنا أهل البيت يفعل ذلك بهم على يدي رجل منا وهو مهدي هذه الأمة، وهو الذي قال رسول الله من الله من الدنيا إلا يوم لطوّل الله ذلك اليوم حتى يلي رجل من عترتي اسمه اسمي يملأ الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت ظلماً وجوراً وروي مثل ذلك عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام.

أقول: وبذلك وردت الأخبار عن أثمة أهل البيت عليهم السلام، وقد تقدم بيان انطباق الآية على ذلك .

وقـال في المجمع بعـد نقل الـرواية : فعلى هـذا يكون المـراد بالـذين آمنـوا وعملوا الصـالحات النبي وأهـل بيته عليهم الصـلاة والسلام انتهى . وقـد عرفت أن

١٦٠ .... الجزء الثامن عشر

المراد به عام والرواية لا تدل على أزيـد من ذلك حيث قـال عَلَيْتُهِ: هم والله شيعتنا أهل البيت يفعل ذلك بهم على يدي رجل منا الحديث .

وفي الـدر المنثور أخـرج ابن أبي حاتم وابن مـردويـة عن البـراء في قـولـه : ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم﴾ الآية قال : فينا نزلت ونحن في خوف شديد .

أقول: ظاهره أن المراد بالذين آمنـوا الصحابـة وقد عـرفت أن الأية لا دلالـة فيها عليه بوجه بل الدلالة على خلافه.

وفيه أخرج ابن المنذر والطبراني في الأوسط والحاكم وصححه وابن مردوية والبيهقي في الدلائل والضياء في المختارة عن أبي بن كعب قبال : لما قدم رسول الله منذات وأصحابه المدينة وآوتهم الأنصار رمتهم العرب عن قوس واحدة فكانوا لا يبيتون إلا في السلاح ولا يصبحون إلا فيه فقالوا : أترون أنا نعيش حتى نبيت آمنين مطمئنين لا نخاف إلا الله فنزلت : ﴿ وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ﴾ الآية .

أقول : هو لا يدل على أزيد من سبب النزول وأما أن المراد بالـذين آمنوا من هم ؟ وأن الله متى أنجز أو ينجز هذا الوعد ؟ فلا تعرُّض له به .

ونظيرته روايته الأخرى: لما نزلت على النبي عَلَى الله الدين آمنوا منكم وعملوا الصالحات الآية قال: بشر هذه الأمة بالسنا والرفعة والدين والنصر والتمكين في الأرض فمن عمل منكم عمل الأخرة للدنيا لم يكن له في الأخرة من نصيب.

فإن تبشير الأمة بالاستخلاف لا يستلزم كون المسراد باللذين آمنوا في الآية جميع الأمة أو خصوص الصحابة أو نفراً معدوداً منهم .

وفي نهج البلاغة في كلام له لعمر لما استشاره لانطلاقه لقتال أهل الفارس حين تجمّعوا للحرب قال عليه : إن هذا الأمر لم يكن نصره ولا خذلانه بكشرة ولا بقلة ، وهو دين الله الذي أظهره ، وجنده الذي أعزّه وأيّده حتى بلغ ما بلغ وطلع حيث طلع ، ونحن على موعود من الله تعالى حيث قال عز اسمه : وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض وليمكنن لهم دينهم الذي ارتضى لهم وليبدّلنهم من بعد خوفهم أمناً .

والله تعالى منجز وعده وناصر جنده ، ومكان القيم في الإسلام مكان النظام من الخرز فإن انقطع النظام تفرق وربّ منفرق لم يجتمع ، والعرب اليوم وإن كانوا قليلاً فهم كثيرون بالإسلام عزيزون بالاجتماع فكن قطباً واستدر الرحي بالعرب ، واصلهم دونك نار الحرب فإنك إن إن شخصت من هذه الأرض تنقضت عليك العرب من أطرافها وأقطارها حتى يكون ما تدع وراءك من العورات أهم إليك مما بين يديك ، وكان قد آن للأعاجم أن ينظروا إليك غداً يقولون : هذا أصل العرب فإذا قطعتموه استرحتم فيكون ذلك أشد لكلبهم عليك وطمعهم فيك .

فأما ما ذكرت من عددهم فإنا لم نقاتل فيما مضى بالكثرة وإنما كنا نقاتل بالنصر والمعونة .

أقول: وقد استدل به في روح المعاني على ما ارتضاه من كون المراد بالاستخلاف في الآية ظهور الإسلام وارتفاع قدره في زمن الخلفاء الراشدين وهو بمعزل عن ذلك بل دليل على خلافه، فإن ظاهر كلامه أن الوعد الإلهي لم يتم أمر إنجازه بعد وأنهم يومئذ في طريقه حيث يقول: والله منجز وعده، وأن الدين لم يمكن بعد ولا الخوف بدُّل أمناً وكيف لا ؟ وهم بين خوفين خوف من تنقض العرب من داخل وخوف من مهاجمة الأعداء من خارج.

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردوية عن أبي الشعثاء قبال: كنت جالساً مع حذيفة وابن مسعود فقال حذيفة ذهب النفاق إنما كان النفاق على عهد رسول الله مناه و إنما هو اليوم الكفر بعد الإيمان فضحك ابن مسعود ثم قبال: بم تقول؟ قال: بهذه الأية ﴿وعد الله الذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ﴾ إلى آخر الآية.

أقسول: ليت شعري أين ذهب منافقوا عهد النبي مَسْنَاتُهِ ؟ وشواهد الكتاب العزيز والتاريخ تدل على أنهم ما كانوا بأقل من ثلث أهل المدينة ومعظمهم بها أصدقوا الإسلام يوم رحلته مَسْنَاتُهِ أم تغيرت آراؤهم في تربصهم الدواثر وتقليبهم الأمور ؟ .

\* \* \*

يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ ٱلَّـذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّـذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا ٱلْحُلُمَ مِنْكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلَوٰةِ ٱلْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الطُّهيرَةِ وَمِنْ بَعْـدِ صَلَوٰةِ ٱلْعِشَاءِ ثَـلَاثُ عَوْرَاتِ لَكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَّافُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَىٰ بَعْض كَذٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٨) وَإِذَا بَلَغَ ٱلْأَطْفَالُ مِنْكُمُ ٱلْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُـوا كَمَا ٱسْتَـأَذَنَ الَّـذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَـٰذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَـاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٩) وَٱلْقَـوَاعِدُ مِنَ النِّسَاءِ اللَّاتِي لَا يَـرْجُونَ نِكَـاحاً فَلَيْسَ عَلَيْهِنَّ جُنَـاحٌ أَنْ يَضَعْنَ ئِيَـابَهُنَّ غَيْرَ مُتَبَرِّجَـاتٍ بـزينَـةٍ وَأَنْ يَسْتَعْفِفْنَ خَيْرً لَهُنَّ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (٦٠) لَيْسَ عَلَىٰ ٱلْأَعْلَىٰ خَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ ٱلْأَعْرَجِ خَرَجٌ وَلَا عَلَىٰ ٱلْمَريض حَرَجٌ وَلاَ عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ أَنْ تَـأَكُلُوا مِنْ بُيُـوتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ آبَائِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَمُّهَاتِكُمْ أَوْ بُيُوتِ إِخْوَانِكُمْ أَوْ بُيُوتِ أَخَوَاتِكُمْ أَوْ بُيُـوتِ أَعْمَامِكُمْ أَوْ بُيُـوتِ عَمَّاتِكُمْ أَوْ بُيُـوتِ أَخْـوَالِكُمْ أَوْ بُيُـوتِ خَالَاتِكُمْ أَوْ مَا مَلَكْتُمْ مَفَاتِحَهُ أَوْ صَدِيقِكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَأْكُلُوا جَمِيعاً أَوْ أَشْتَاتاً فَإِذَا دَخَلْتُمْ بُيُوتاً فَسَلِّمُوا عَلَىٰ أَنْفُسِكُمْ تَحِيَّةً مِنْ عِنْدِ اللهِ مُبَارَكَةً طَيِّبَةً كَلْلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ ٱلْآيَاتِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٦١) إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَإِذَا كَانُوا مَعَهُ عَلَىٰ أَمْرِ جَامِعِ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّىٰ يَسْتَأْذِنُوهُ إِنَّ الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ أُولَٰئِكَ لَّذِينَ يُـُوْمِنُونَ بِاللهِ وَرَسُولِهِ فَإِذَا ٱسْتَـأَذَنُوكَ لِبَعْضِ شَـآنِهِمْ فَأَذَنَ لِمَنْ شِئْتَ مِنْهُمْ وَآسْتَغْفِ رَّ لَهُمُ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٦٢) لَا تَجْعَلُوا

سورة النور ــ آية ٥٨ .....١٠٠٠ ١٦٣

دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضاً قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ يَخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَلُهُ أَوْ يُصِيبَهُمْ لِوَاذاً فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْنَلَّةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَسَذَابٌ أَلِيمٌ (٦٣) أَلاَ إِنَّ لِلَّهِ مَا فِي السَّمْوَاتِ وَآلاً رُضِ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ وَيَوْمَ يُرْجَعُونَ إِلَيْهِ فَيُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا وَاللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٦٤) .

#### (بیان)

بقية الأحكام المذكورة في السورة وتختتم السورة بآخر الآيات وفيها إشارة إلى أن الله سبحانه إنما يشرّع بعلمه ، وسيظهر وسينكشف لهم حقيقته حين يرجعون إليه .

قوله تعالى: ﴿ وَما أَيها الذين آمنوا ليستأذنكم الذين ملكت أيمانكم ﴾ إلى آخر الآية . وضع الثياب خلعها وهو كناية عن كونهم على حال ربما لا يحبون أن يراهم عليها الأجنبي . والظهيرة وقت الظهر ، والعورة السوأة سمّيت بها لما يلحق الإنسان من الكشافها من العار وكأن المراد بها في الآية ما ينبغي ستره .

فقوله: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا﴾ الخ ، تعقيب لقوله سابقاً : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا لَا تدخلوا﴾ الخ ، القاضي بتوقف دخول البيت على الإذن وهو كالاستثناء من عمـومه في العبيد والأطفال بأنه يكفيهم الاستيذان ثلاث مرات في اليوم .

وقوله: ﴿ للستأذنكم الذين ملكت أيمانكم ﴾ أي مُروهم أن يستأذنوكم للدخول ، وظاهر الذين ملكت أيمانكم العبيد دون الإماء وإن كان اللفظ لا يأبى عن العموم بعناية التغليب ، وبه وردت الرواية كما سيجيء .

وقوله: ﴿ والذين لم يبلغوا الحلم منكم ﴾ يعني المميّزين من الأطفال قبل البلوغ ، والدليل على تقيّدهم بالتمييز قوله بعد: ﴿ ثلاث عورات لكم ﴾ .

وقوله: ﴿ثلاث مرات﴾ أي كل يوم بدليل تفصيله بقوله: ﴿من قبل صلاة الفجر وحين تضعون ثيابكم من الطهيرة ﴾ أي وقت الظهر ﴿ومن بعد صلاة العشاء ﴾ ، وقد أشار إلى وجه الحكم بقوله: ﴿ثلاث عورات لكم ﴾ أي الأوقات الثلاثة ثلاث عورات لكم ﴾ أي الأوقات الثلاثة ثلاث عورات لكم ﴾ أي الطبع أن يطّلع عليكم فيها غيركم .

١٦٤ ..... الجزء الثامن عشر

وقوله: ﴿ ليس عليكم ولا عليهم جناح بعدهن ﴾ أي لا مانع لكم من أن لا تأمروهم بالاستيذان ولا لهم من أن لا يستأذنوكم في غير هذه الأوقات ، وقد أشار إلى جهة نفي الجناح بقوله: ﴿ طوّافون عليكم بعضكم على بعض ﴾ أي هم كثير الطوف عليكم بعضكم بعضكم يطوف على بعض للخدمة فالاستيذان كلما دخل حرج عادة فليكتفوا فيه بالعورات الثلاث .

ثم قال : ﴿كذلك يبين الله لكم الآيات﴾ أي أحكام دينه التي هي آيات دالَّة عليه ﴿والله عليم﴾ يعلم أحوالكم وما تستدعيم من الحكم ﴿حكيم﴾ يراعي مصالحكم في أحكامه .

قوله تعالى: ﴿وإذا بلغ الأطفال منكم الحلم فليستأذنوا ﴾ النح ، بيان أن حكم الاستيذان ثلاث مرات في الأطفال مغيّى بالبلوغ فإذا بلغ الأطفال منكم الحلم بأن بلغوا فليستأذنوا كما استأذن الذين من قبلهم وهم البالغون من الرجال والنساء الأحرار ﴿كذلك يبين الله لكم آياته والله عليم حكيم ﴾ .

قوله تعالى : ﴿والقواعد من النساء السلاتي لا يرجون نكاحاً ﴾ إلى آخر الآية . القواعد جمع قاعدة وهي المرأة التي قعدت عن النكاح فىلا ترجوه لعدم الرغبة في مباشرتها لكبرها ، فقوله : ﴿اللاتي لا يرجون نكاحاً ﴾ وصف توضيحي ، وقيل : هي التي يشت من الحيض ، والوصف احترازي .

وفي المجمع : التبرُّج إظهار المرأة من محاسنها ما يجب عليها ستـره ، وأصله الظهور ومنه البرج البناء العالي لظهوره .

والآية في معنى الاستثناء من عموم حكم الحجاب ، والمعنى : والكبائر المسنّـة من النساء فلا بأسعليهن أن لا يحتجبن حال كونهن غير متبرّجات بزينة .

وقوله : ﴿وأن يستعففن خير لهن﴾ كناية عن الاحتجاب أي الاحتجاب خير لهن من وضع الثياب ، وقوله : ﴿والله سميع عليم﴾ تعليل لما شرع بالاسمين أي هو تعالى سميع يسمع ما يسألنه بفطرتهن عليم يعلم ما يحتجن إليه من الأحكام .

قوله تعالى : ﴿ليس على الأعمى حرج ولا على الأعرج حرج ولا على المريض حرج ولا على المريض حرج ولا على المريض حرج ولا على أنفسكم أن تأكلوا من بيوتكم ﴾ إلى قوله ﴿أو صديقكم ﴾ ظاهر الآية أن فيها جعل حق للمؤمنين أن يأكلوا من بيوت قراباتهم أو التي ائتمنوا عليها أو بيوت

أصدقـائهم فهم مأذونون في أن يأكلوا منها بمقدار حاجتهم من غير إسراف وإفساد .

فقوله: ﴿ وليس على الأعمى حرج ﴾ إلى قوله ﴿ ولا على أنفسكم ﴾ في عطف ﴿ على أنفسكم ﴾ في عطف ﴿ على أنفسكم ﴾ على ما تقدمه دلالة أن عد المذكورين ليس لاختصاص الحق بهم بل لكونهم أرباب عاهات يشكل عليهم أن يكتسبوا الرزق بعمل أنفسهم أحياناً وإلا فلا فرق بين الأعمى والأعرج والمريض وغيرهم في ذلك .

وقوله: ﴿ مِن بيوتكم أو بيوت آبائكم ﴾ النخ ، في عد ﴿ بيوتكم ﴾ مع بيوت الأقرباء وغيرهم إشارة إلى نفي الفرق في هذا الدين المبني على كون المؤمنين بعضهم أولياء بعض بين بيوتهم أنفسهم وبيوت أقربائهم وما ملكوا مفاتحه وبيوت أصدقائهم .

على أن ﴿بيوتكم﴾ يشمل بيت الابن والزوج كما وردت به الرواية ، وقوله : ﴿أُو ما ملكتم مفاتحه ﴾ المفاتح جمع مفتح وهو المخزن، والمعنى : أو البيت الذي ملكتم أي تسلّطتم على مخازنه التي فيها الرزق كما يكون الـرجل قيّماً على بيت أو وكيلًا أو سُلّم إليه مفتاحه .

وقوله: ﴿ أو صديقكم ﴾ معطوف على ما تقدمه بتقدير بيت على ما يعلم من سياقه ، والتقدير أو بيت صديقكم .

قوله تعالى: ﴿ليس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو أشتاتاً ﴾ الأشتات جمع شت وهو مصدر بمعنى التفرق استعمل بمعنى المتفرق مبالغة ثم جمع أو صفة بمعنى المتفرق كالحق ، والمعنى : لا إثم عليكم أن تأكلوا مجتمعين وبعضكم مع بعض أو متفرقين ، والآية عامة وإن كان نزولها لسبب خاص كما روي .

وللمفسرين في هذا الفصل من الآية وفي الفصل الذي قبلها اختلاف الله شديدة رأينا الصفح عن إيرادها والغور في البحث عنها أولى ، وما أوردناه من المعنى في الفصلين هو الذي يعطيه سياقهما .

قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا دَخَلَتُم بِيُوتًا فَسَلَّمُوا عَلَى أَنْفُسَكُم تَحَيُّةً مِن عَسَدَ اللهُ مَبَارِكُمَة طيبة ﴾ الخ ، لما تقدم ذكر البيوت فرَّع عليه ذكر أدب الدخول فيها فقال : ﴿ فَإِذَا دَخَلَتُم بيوتاً ﴾ .

فقوله: ﴿ فَسَلَّمُوا عَلَى أَنفُسَكُم ﴾ المراد فسلَّمُوا على من كان فيها من أهلها وقد بدُّل من قوله : ﴿ عَلَى أَنفُسَكُم ﴾ للدلالة على أن بعضهم من بعض فإن الجميع إنسان

١٦٦ ..... الجزء الثامن عشر

وقد خلقهم الله من ذكر وأنثى على أنهم مؤمنون والإِيمان يجمعهم ويوحّدهم أقـوى من الرحم وأي شيء آخر .

وليس ببعيد أن يكون المراد بقوله : ﴿فسلُموا على أنفسكم﴾ أن يسلُّم الـداخل على أهل البيت ويردُّوا السلام عليه .

وقوله: ﴿ تحية من عند الله مباركة طيبة ﴾ أي حال كون السلام تحية من عند الله شرَّعها الله وأنزل حكمها ليحيّي بها المسلمون وهو مبارك ذو خير كثير باق وطيّب يلائم النفس فإن حقيقة هذه التحية بسط الأمن والسلامة على المسلم عليه وهو أطيب أمر يشترك فيه المجتمعان .

ثم ختم سبحانه الآية بقوله : ﴿كذلك يبيِّن الله لكم الآيات ﴾ وقدمرَّ تفسيره ﴿لعلكم تعقلون ﴾ أي تعلموا معالم دينكم فتعملوا بها كما قيل .

قوله تعالى : ﴿إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله وإذا كانوا معه على أمر جامع لم يذهبوا حتى يستأذنوه ﴾ ذكر قوله ﴿الذين آمنوا بالله ورسوله ﴾ بياناً للمؤمنين على ظهور معناه للدلالة على اتصافهم بحقيقة المعنى أي إنما المؤمنون الذين آمنوا بالله ورسوله بحقيقة الإيمان وأيقنوا بتوحده تعالى واطمأنت نفوسهم وتعلّقت قلوبهم برسوله .

ولذلك عقّبه بقوله: ﴿وَإِذَا كَانُوا مَعْهُ عَلَى أَمْرَ جَامِعَ لَمْ يَذْهُبُوا حَتَى يَسْتَاذُنُـوهُ والأمر الجامع هو الذي يجمع الناس للتدبُّر في أطرافه والتشاور والعزم عليه كـالحرب ونحوها .

والمعنى : وإذا كانوا مع الرسول بالاجتماع عنده على أمر من الأمور العامة لم يذهبوا ولم ينصرفوا من عند الرسول حتى يسأذنوه للذهاب .

ولذلك أيضاً عقَّبه بقوله: ﴿إِنَّ الذين يستَأَذُنُونَكُ أُولِتُكَ الذين يؤمنون بالله ورسوله ﴾ وهو بمنزلة عكس صدر الآية للدلالة على الملازمة وعدم الانفكاك .

وقوله : ﴿فَإِذَا أَستَأَذَنُوكَ لَبِعض شَأْنَهم فَأَذَنَ لَمَنَ شَئْتَ مِنْهِم ﴾ تخيير منه تعالى لرسوله في أن يأذن لمن شاء ولا يأذن لمن لم يشأ .

وقوله : ﴿واستغفر لهم الله إن الله غفور رحيم ﴾ أمر له بالاستغفار لهم تطييباً لنفوسهم ورحمة بهم .

قوله تعالى: ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً ﴾ إلى آخر الآية ، دعاء الرسول هو دعوته الناس إلى أمر من الأمور كدعوتهم إلى الإيمان والعمل الصالح ، ودعوتهم ليشاورهم في أمر جامع ، ودعوتهم إلى الصلاة جامعة ، وأمرهم بشيء في أمر دنياهم أو أخراهم فكل ذلك دعاء ودعوة منه مَشْرَتُهُ .

ويشهد بهذا المعنى قوله ذيبلاً: وقد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذاً وما يتلوه من تهديد مخالفي أمره مَنْ الله كما لا يخفى . وهو أنسب لسياق الآية السابقة فإنها تمدح الذين يلبون دعوته ويحضرون عنده ولا يفارقونه حتى يستأذنوه وهذه تذم وتهدد الذين يدعوهم فيتسللون عنه لواذاً غير مهتمين بدعائه ولا معتنين .

ومن هنا يعلم عدم استقامة ما قيل: إن المراد بدعاء النبي مُسَلَقُ خطابه فيجب أن يفخّم ولا يساوى بينه وبين غيره من الناس فلا يقال له: ينا محمد وينا ابن عبد الله ، بل: يا رسول الله .

وكنذا ما قيل : إن المراد بالدعاء دعاؤه عليهم لـو أسخطوه فهـو نهي عن التعرُّض لدعائه عليهم بإسخاطه فإن الله تعالى لا يردُّ دعاءه هذا ، وذلك لأن ذيل الآية لا يساعد على شيء من الوجهين .

وقوله: ﴿قد يعلم الله الذين يتسللون منكم لواذاً ﴾ التسلل: الخروج من البين برفق واحتيال من سلّ السيف من غمده ، واللواذ: الملاوذة وهو أن يلوذ الإنسان ويلتجيء إلى غيره فيستتر به ، والمعنى: أن الله يعلم منكم الذين يخرجون من بين الناس والحال أنهم يلوذون بغيرهم ويستترون به فينصرفون فلا يهتمون بدعاء الرسول ولا يعتنون به .

وقوله: ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم ﴾ ظاهر سياق الآية بما تقدم من المعنى أن ضمير ﴿ عن أمره ﴾ للنبي مَشَلَكُ وهو دعاؤه ، ففي الآية تحذير لمخالفي أمر النبي مَشَلَكُ ودعوته من أن تصيبهم فتنة وهي البليّة أو يصيبهم عذاب أليم .

وقيل: ضمير ﴿عن أمره﴾ راجع إلى الله سبحانه ، والآية وإن لم يقع فيها أمر منه تعالى لكن نهيه المذكور بقوله: ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول﴾ الخ ، في معنى أجيبوا دعاء الرسول ، وهو أمر ، وأول الوجهين أوجه .

قوله تعالى : ﴿ أَلَا إِنْ لَهُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ قَدْ يَعْلَمُ مَا أَنْتُمَ عَلَيْهُ ﴾ اختتام للسورة ناظر إلى قوله في مفتتحها : ﴿ سورة أنزلناها وفرضناها وأنزلنا فيها آيات بينات ﴾ فما في مختتمها كالتعليل لما في مفتتحها .

فقوله: ﴿ الله ما في السماوات والأرض بيان لعموم الملك وأن كل شيء مملوك لله سبحانه قائم به فهي معلومة له يجميع خصوصيات وجودها فيعلم ما تحتاج إليه ، والناس من جملة ما يعلم بحقيقة حاله وما يحتاج إليه فالذي يشرعه لهم من الدين مما يحتاجون إليه في حياتهم كما أن ما يرزقهم من المعيشة مما يحتاجون إليه في بقائهم .

فقوله : ﴿قد يعلم ما أنتم عليه ﴾ \_ أي من حقيقة الحال المنبئة عن الحاجة \_ بمنزلة النتيجة المترتبة على الحجة أي ملكه لكم ولكل شيء يستلزم علمه بحالكم وبما تحتاجون إليه من شرائع الدين فيشرّعه لكم ويفرضه عليكم .

وقوله : ﴿ ويوم يرجعون إليه فينبّئهم بما عملوا والله بكل شيء عليم ﴾ معطوف على قوله : ﴿ وَمَا أَنتُم عَلَيه ﴾ أي ويعلم يوماً يرجعون إليه وهو يـوم القيامـة فيخبرهم بحقيقة ما عملوا والله بكل شيء عليم .

وفي هذا الذيل حث على الطاعة والانقياد لما شرّعه وفرضه من الأحكام والعمل به من جهة أنه سيخبرهم بحقية ما عملوا به كما أن في الصدر حشاً على القبول من جهة أن الله إنما شرّعها لعلمه بحاجتهم إليها وأنها التي ترفع بها حاجتهم.

## ( بحث روائي )

في الدرّ المنثور في قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا الذَينَ آمنُوا لَيَستَأَذَنَكُم ﴾ الآية ، أخرج سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وأبو داود وابن مردوية والبيهقي في سننه عن ابن عباس قال : آية لم يؤمن بها أكثر الناس آية الإذن ، وإني لأمر جاريتي هذه \_ لجارية قصيرة قائمة على رأسه \_ أن تستأذن على .

وفي تفسير القمي في الآية قـال : إن الله تبارك وتعـالى نهى أن يدخـل أحد في هذه الثلاثة الأوقات على أحد لا أب ولا أُخت ولا أُم ولا خادم إلا بإذن ، والأوقات بعد طلوع الفجـر ونصف النهار وبعـد العشاء الآخـرة . ثم أطلق بعد هـذه الثلاثـة الأوقات

سورة النور ـ آية ٦٤ ....٠٠٠ ... ١٦٩

فقال : ﴿ليس عليكم ولا عليهم جناح بعدهن ﴾ يعني بعد هذه الثلاثة الأوقات ﴿ وَطُوافُونَ عَلَيْكُم بعضكم على بعض ﴾ .

وفي الكافي بإسناده عن زرارة عن أبي عبد الله منافظة في قول الله عز وجل : 
وملكت أيمانكم قال : هي خاصة في الرجال دون النساء . قلت : فالنساء 
يستاذن في هذه الثلاث ساعات ؟ قال : لا ولكن يدخلن ويخرجن ﴿والندين لم يبلغوا الحلم منكم ﴾ قال : من أنفسكم ، قال عليكم (١) استيذان كاستيذان من قد بلغ في هذه الثلاث ساعات .

أقول: وروى فيه روايات أخرى غيرها في كون المراد بالذين ملكت أيمانكم الذكور دون الإناث عن أبي جعفر وأبي عبد الله مَلِنَاتُكِمْ.

وفي المجمع في الآية : معناه مروا عبيدكم وإماءكم أن يستأذنوا عليكم إذا أرادوا الدخول إلى موضع خلواتكم عن ابن عباس وقيل : أراد العبيد خاصة عن ابن عمر وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام .

أقول: وبهذه الأخبار وبظهور الآية يضعّف ما رواه الحاكم عن علي مُثَلِّنَا في الآية قال: النساء فإن الرجال يستأذنون.

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة وابن مردوية عن ابن عصر قال: قمال رسول الله على الله العشاء فإنما هي في كتاب الله العشاء وإنما يعتم بحلاب الإبل .

أقول: وروى مثله عن عبد السرحمان بن عن ولفظه: إن رسول الله سَلَمْتُهُمُّ قال: لا يغلبنكم الأعراب على اسم صلاتكم قال الله: ﴿وَمِنْ بَعَدُ صَلَاةَ الْعَشَّاءُ﴾ وإنما العتمة عتمة الإبل.

وفي الكافي بإسناده عن حريز عن أبي عبد الله عَلَيْتُهِ أَنَّهُ قَوا ﴿ أَنْ يَضَعَنُ مَنْ ثَيَابِهِم ﴾ قال: الجلباب والحمار إذا كانت المرأة مسنة .

أقول : وفي معناه أخبار أخر .

وفي الـدر المنثور أخـرج ابن جريـر وابن أبي حاتم عن الضحّــاك قال : كــان

<sup>(</sup>١) عليهم ظ.

۱۷۰ .... الجزء الثامن عشر

أهل المدينة قبل أن يبعث النبي مُسِنَّة لا يخالطهم في طعامهم أعمى ولا مريض ولا أعرج لأن الأعمى لا يبصر طيب الطعام ، والمريض لا يستوفي الطعام كما يستوفي الصحيح ، والأعرج لا يستطيع المزاحمة على الطعام فنزلت رخصة في مواكلتهم .

وفيه أخرج الثعلبي عن ابن عباس قال : خرج الحارث غازياً مع رسول الله مُشْلُنَاتُ وخلَّف على أهله خالد بن زيـد فحرج أن يـأكـل من طعـامـه وكـان مجهـوداً فنزلت .

وفيه أخرج عبد بن حميد وابن جرير وابن أبي حاتم عن قتادة قال: كان هذا الحي من بني كنانة بن خزيمة يرى أحدهم أن عليه مخزاة أن يأكمل وحده في الجاهلية حتى أن كان الرجمل يسوق الذود الحفل وهو جائع حتى يجد من يؤاكله ويشاربه فأنزل الله: ﴿ لِيس عليكم جناح أن تأكلوا جميعاً أو أشتاتاً ﴾ ،

أقول : وفي معنى هذه الروايات روايات أخر .

وفي الكافي بإسناده عن زرارة عن أبي عبد الله على قول الله عز وجل : ﴿ أُو مَا مَلَكُتُم مَفَاتِحَهُ أُو صَدَيَقَكُم ﴾ قال : هؤلاء الذين سمَّى الله عز وجل في هذه الآية يأكل بغير إذنهم من التمر والمأدوم وكذلك تطعم المرأة من منزل زوجها بغير إذنه فأما ما خلا ذلك من الطعام فلا .

وفيه بإسناده عن أبي حمزة الثمالي عن أبي جعفر عَلِمَنْكُهُ قَالَ وسول الله عَلَمْ اللهُ لَا يَا اللهُ لَا يَا اللهُ لَا يَا اللهُ لَا يَا اللهُ اللهُ

وفيه بإسناده عن محمد بن مسلم عن أبي عبـد الله مَالِنَاتُهُ قال : سـألته عن رجـل لابنه مال فيحتاج الأب قال : يأكل منه فأما الأم فلا تأكل منه إلا قرضاً على نفسها .

وفيه بإسناده عن جميل بن درّاج عن أبي عبد الله ﷺ قال : للمـرأة أن تأكـل وأن تصدّق وللصديق أن يأكل من منزل أخيه ويتصدق .

وفيه بإسناده عن ابن أبي عمير عمن ذكره عن أبي عبد الله طِلْنَكْ، في قبول الله عز وجل : ﴿ أُو مَا مَلَكُتُم مَفَاتِحِه ﴾ قال : الرجل يكون له وكيل يقوم في ماله في أكل بغير إذنه .

وفي المجمع في قول تعالى : ﴿ أَنْ تَأْكُلُوا مِنْ بِيُوتَكُم ﴾ ، وقيل معناه من بيوت أولادكم ويدل عليه قوله عليه : أنت ومالك لأبيك . وقوله عليه : إن أطيب ما يأكل المرء من كسبه وإن ولده من كسبه .

أقول : وفي هذه المعاني روايات كثيرة أخرى .

وفي المعاني بإسناده عن أبي الصباح قال : سألت أبا جعفر طناني عن قول الله عز وجل : ﴿فَإِذَا دَخَلَتُم بِيُوتًا فَسَلَمُوا عَلَى أَنْفُسَكُم ﴾ الآية فقال : هو تسليم الرجل على أهل البيت حين يدخل ثم يردون عليه فهو سلامكم على أنفسكم .

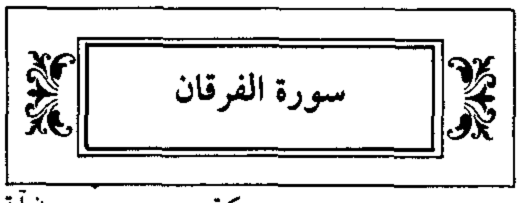
أقول : وقد تقدمت الإشارة إلى هذا المعنى في تفسير الآية .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿إِنَمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ ﴾ إلى قول ﴿حتى يُستَأَذِنُوه ﴾ فإنها نـزلت في قوم كـانوا إذا جمعهم رسـول الله علين لأمر من الأمـور في بعث يبعثه أو حرب قد حضرت يتفرقون بغير إذنه فنهاهم الله عز وجل عن ذلك .

وفيه في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا استأذنوك لبعض شأنهم فأذن لمن شئت منهم ﴾ قال: نزلت في حنظلة بن أبي عياش وذلك أنه تزوج في الليلة التي كان في صبيحتها حرب أحد فاستأذن رسول الله سني أن يقيم عند أهله فأنزل الله عز وجل هذه الآية ﴿ فأذن لمن شئت منهم ﴾ فأقام عند أهله ثم أصبح وهو جنب فحضر القتال فاستشهد ، فقال رسول الله سني : رأيت الملائكة تغسل حنظلة بماء المزن في صحائف فضة بين السماء والأرض فكان يسمّى غسيل الملائكة .

وفيه في قوله تعالى : ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول كدعاء بعضكم بعضاً ﴾ قال : لا تدعوا رسول الله ﴿مُلْنَهُ كما يدعو بعضكم بعضاً ، وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر الله في قوله عز وجل : ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول كدعاء بعضكم بعضاً ﴾ ، يقول : لا تقولوا : يا محمد ولا يا أبا القاسم لكن قولوا : يا نبي الله ويا رسول الله .

أقـول: وروي مثله عن ابن عباس، وقـد تقدم أن ذيـل الآيـة لا يـلائم هـذا المعنى تلكالملاءمة.



#### مكية ، وهي سبع وسبعون آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ

تَبَارَكَ ٱلَّذِي نَنَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَىٰ عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَنْ اللهُ السَّمُواتِ وَٱلأَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَتَخِذْ وَلَداً وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً (٢) يَكُنْ لَهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقْدِيراً (٢) وَآتَخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لَا يَخْلُقُونَ شَيْئاً وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتاً وَلَا حَيوةً وَلَا نُشُوراً (٣) .

## (بیان)

غرض السورة بيان أن دعوة النبي مشنيش دعوة حقة عن رسالة من جانب الله تعالى وكتاب نازل من عنده وفيها عناية بالغة بدفع ما أورده الكفار على كون النبي المشرات رسولاً من جانب الله وكون كتابه نازلاً من عنده ورجوع إليه كرة بعد كرة .

وقد استتبع ذلك شيئاً من الاحتجاج على التوحيـد ونفي الشريـك وذكر بعض أوصاف يوم القيامة وذكر نبذة من نعـوت المؤمنين الجميلة ، والكلام فيهـا جار على سياق الإنذار والتخويف دون التبشير .

والسورة مكية على ما يشهد به سياق عامة آياتها نعم ربما استثني منها ثلاث آيات وهي قوله وغفوراً رحيماً .

ولعل الوجه فيه اشتمالها على تشريع حرمة الزنا لكنّك قد عرفت فيما أوردناه من أخبار آية الخمر من سورة المائدة أن الزنا والخمر كانا معروفين بالتحريم في الإسلام من أول ظهور الدعوة الإسلامية .

ومن العجيب قول بعضهم : إن السورة مدنية كلها إلا ثلاث أيات من أولها وتبارك الذي إلى قوله ونشوراً .

قوله تعالى : ﴿ تِبَارِكُ الذِي نزَّلُ الفرقانَ على عبده ليكونَ للعالمينَ نذيراً ﴾ البركة بفتحتين ثبوت الخير في الشيء كثبوت الماء في البركة بالكسر فالسكون مأخوذ من برك البعير إذا ألقى صدره على الأرض واستقرَّ عليها ، ومنه التبارك بمعنى ثبوت الخير الكثير وفي صيغته دلالة على المبالغة على ما قيل ، وهو كالمختص به تعالى لم يطلق على غيره إلا على سبيل الندرة .

والفرقان هو الفرق سمّي به القرآن لنزول آياته متفرقة أو لتمييزه المحق من الباطل ويؤيد هذا المعنى إطلاق الفرقان في كلامه تعالى على التوراة أيضاً مع نزولها دفعة ، قال الراغب في المفردات: والفرقان أبلغ من الفرق لأنه يستعمل في الفرق بين الحق والباطل ، وتقديره كتقدير رجل قُنعان يقنع به في الحكم ، وهنو اسم لا مصدر فيما قيل ، والفرق يستعمل فيه وفي غيره . انتهى .

والعالمون جمع عالم ومعناه الخلق قال في الصحاح: العالم الخلق والجمع العوالم ، والعالمون أصناف الخلق انتهى . واللفظة وإن كانت شاملة لجميع الخلق من الجماد والنبات والحيوان والإنسان والجن والملك لكن سياق الآية - وقد جعل فيها الإنذار غاية لتنزيل القرآن - يدل على كون المراد بها المكلفين من الخلق وهم الثقلان : الإنس والجن فيما نعلم .

وبذلك يظهر عدم استفامة ما ذكره بعضهم أن الآية تدل على عموم رسالته مشنية المجميع ما سوى الله فإن فيه غفلة عن وجه التعبير عن الرسالة بالإنذار ونظير الآية قوله تعالى: ﴿وواصطفاك على نساء العالمين﴾(١) ، وقوله: ﴿وفضّلناهم على العالمين﴾(١) ، وقوله .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٤٢ .

<sup>(</sup>٢) الجاثية : ١٦ .

١٧٤ ....١٠٠٠ الجزء الثامن عشر

والنذير بمعنى المنذر على ما قيل ، والإنذار قريب المعنى من التخويف .

فقوله تعالى : ﴿تبارك الذي نزَّل الفرقان على عبده ﴾ أي ثبت وتحقق خير كثير فيمن نزَّل الفرقان على عبده محمد عشراً ، وثبوت الخير الكثير العائد إلى الخلق فيه تعالى كناية عن فيضانه منه على خلقه حيث نزّل على عبده كتاباً فارقاً بين الحق والباطل منقذاً للعالمين من الضلال سائقاً لهم إلى الهدى .

والجمع في الآية بين نزول القرآن من عنده تعالى وكون النبي منافقة رسولاً منه نذيراً للعالمين مع تسمية القرآن فرقاناً بين الحق والباطل وتوصيف النبي منافقة بكونه عبداً له نذيراً للعالمين المشعر بكونه مملوكاً مأموراً لا يملك من نفسه شيئاً كل ذلك تمهيد لما سيحكي - عن المشركين من طعنهم في القرآن بأنه افتراء على الله اختلقه النبي منافقة وأعانه على ذلك قوم آخرون ، ومن طعنهم في النبي منافقة بأنه بأنه يأكل الطعام ويمشي في الأسواق وسائر ما تفوهوا به - وما يدفع به مطاعنهم .

فالمحصّل أنه كتاب يفرّق بحجته الباهرة بين الحق والباطل فلا يكون إلا حقاً إذ الباطل لا يفرّق بين الحق والباطل وإنما يشبّه الباطل بالحق ليلبس على الناس ، وأن الذي جاء به عبد مطيع لله ينذر به العالمين ويدعوهم إلى الحق فلا يكون إلا على الحق ولو كان مبطلاً لم يدع إلى الحق بل حاد عنه وانحرف على أن الله سبحانه يشهد في كلامه المعجز بصدق رسالته وأن الذي جاء به من الكتاب منزل من عنده .

ومن هنا يظهر ما في قول بعضهم: إن المراد بالفرقان مطلق الكتب السماوية المنزلة على الأنبياء ، وبعبده عامة الأنبياء عليهم السلام ، ولا يخفى بعده من ظاهر اللفظ .

وقوله تعالى: ﴿ليكون للعالمين نذيراً ﴾ اللام للتعليل وتدل على أن غاية تنزيل الفرقان على عبده أن يكون منذراً لجميع العالمين من الإنس والجن، والجمع المحلى باللام يفيد الاستغراق، ولا يخلو الإتيان بصيغة الجمع المحلى باللام من إشارة إلى أن للجميع إلها واحداً لا كما يذهب إليه الوثنيون حيث يتخذ كل قوم إلها غير ما يتخذه الأخرون.

والاكتفاء بذكر الإنذار دون التبشير لأن الكلام في السورة مسوق سـوق الإنذار والتخويف .

قوله تعالى: ﴿ الله ملك السموات والأرض ﴾ إلى آخر الآية . الملك بكسر الميم وفتحها قيام شيء بشيء بحيث يتصرف فيه كيف شاء سواء كان قيام رقبته به كقيام رقبة المال بمالكه بحيث كان له أنواع التصرف فيه أو قيامه به باستيلائه عليه بالتصرف بالأمر والنهي وأنواع الحكم كاستيلاء الملك على الناس من رعيته وما في أيديهم ، ويطلق على القسم الثاني الملك بضم الميم .

فالملك بكسر الميم أعم من الملك بضمها كما قال الراغب الملك - بفتح الميم وكسر اللام - هو المتصرف بالأمر والنهي في الجمهور ، وذلك يختص بسياسة الناطقين ، ولهذا يقال : ملك الناس ولا يقال : ملك الأشياء - إلى أن قال - فالملك بالضم - ضبط الشيء المتصرف فيه بالحكم ، والملك - بالكسر - كالجنس للملك فكل ملك - بالضم - ملك بالكسر - وليس كل ملك - بالكسر - ملك بالضم - انتهى ،

وربما يخص الملك بالكسر بما يتعلق بالرقبة ، والملك بالضم بغيره .

فقوله تعالى: والذي له ملك السماوات والأرض واللام للاختصاص - يفيد أن السماوات والأرض مملوكة له غير مستقلة بنفسها في جهة من جهاتها ولا مستغنية عن التصرف فيها بالحكم وأن الحكم فيها وإدارة رحاها يختص به تعالى فهو المليك المتصرف بالحكم فيها على الإطلاق.

وبذلك يظهر ترتب قوله: ﴿ولم يتخذ ولداً ﴾ على ما تقدمه فإن الملك على الإطلاق لا يدع حاجة إلى اتخاذ الولد إذ اتخاذ الولد لأحد أمرين إما لكون الشخص لا يقوى على إدارة رحى جميع أموره ولا يملك تدبيرها جميعاً فيتخذ الولد ليستعين به على بعض حوائجه والله سبحانه يملك كل شيء ويقوى على ما أراد ، وإما لكون الشخص محدود البقاء لا يملك ما يملك إلا في أمد محدود فيتخذ الولد ليخلفه فيقوم على أموره بعده والله سبحانه يملك كمل شيء سرمداً ولا يعتريه فناء وزوال فلا حاجة له إلى اتخاذ الولد البتة وفيه رد على المشركين والنصارى .

وكذا قوله تعالى بعده : ﴿ ولم يكن له شريك في الملك ﴾ فأن الحاجة إلى الشريك إنما هي إذا لم يستوعب الملك الأمور كلها وملكه تعالى عام لجميع الأشياء محيط بجميع جهاتها لا يشذ منه شاذ ، وفيه رد على المشركين .

١٧٦ .... ١٧٠٠ الجزء الثامن عشر

وقوله تعالى : ﴿وخلق كل شيء فقدّره تقديراً بيان لرجوع تدبير عامة الأمـور إليه تعالى وحده بالخلق والتقدير فهو رب العالمين لا رب سواه .

بيان ذلك أن الخلقة لما كانت بتوسيط الأسباب المتقدمة على الشيء والمقارنة له استلزم ذلك ارتباط وجودات الأشياء بعضها ببعض فيتقدّر وجود كل شيء وآثـار وجوده حسب ما تقدره العلل والعوامل المتقدمة عليه والمقارنة له فالحوادث الجارية في العالم على النظام المشهود مختلطة بالخلقة تـابعة للعلل والعـوامل المتقدمة والمقـارنة وإذ لا خالق غير الله سبحانه فلا مدبر للأمر غيره فلا رب يملك الأشياء ويدبر أمرها غيره .

فكونه تعالى له ملك السماوات والأرض حاكماً متصرفاً فيها على الاطلاق يستلزم قيام الخلقة به إذ لو قامت بغيره كان الملك لذلك الغير ، وقيام الخلقة به يستلزم قيام التقدير به ، لكون التقدير متفرعاً على الخلقة ، وقيام التقدير به يستلزم قيام التدبير به فله الملك والتدبير فهو الرب عز شأنه .

وملكه تعالى للسماوات والأرض وإن استلزم استناد الخلق والتقدير إليه لكن لما كان الوثنيون مع تسليمهم عموم ملكه يـرون أن ملكه للجميـع وربوبيتـه للكل لا ينافي ملك آلهتهم وربوبيتهم للبعض بتفويضه تعالى ذلـك إليهم فكل من الآلهـة مليـك في صقع ألوهيته رب لمربوبيته والله سبحانه ملك الملوك ورب الأرباب وإله الآلهة .

فلذلك لم يكف قوله: ﴿الذي لـه ملك السماوات والأرض﴾ لإثبات اختصاص الربوبية به تعالى قبالهم بـل احتج إلى الإتيان بقولـه: ﴿وخلق كـل شيء فقـدره تقديراً ﴾ .

فكأن قائلًا يقول: هب أن ملكه للسماوات والأرض يغنيه عن اتخاذ الولد والشريك الموجب لسلب ملكه عن بعض الأشياء لكن لم لا يجوز أن يتخذ بعض خلقه شريكاً لنفسه بتفويض بعض أمور العالم إليه مع كونه مالكاً له ولما فوضه إليه وهذا هو الذي كانت تراه المشركون فقد كانوا يقولون في تلبية الحج: لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك.

فاجيب عنه بأن الخلق له سبحانه والتقدير يلازمه وإذا اجتمعا لزمهما التدبيـر فله سبحانه تدبير كل شيء فليس مع ملكه ملك ولا مع ربوبيته ربوبية .

فقد تحصل أن قوله : ﴿ اللَّذِي له ملك السماوات والأرض ولم يتخذ ولـداً ولم

يكن له شريك في الملك مسوق لتوحيد الربوبية ونفي الولد والشريك من طريق إثبات الملك المطلق ، وأن قوله : ﴿وخلق كل شيء فقدّره تقديراً وبيان لمعنى عموم الملك وأنه ملك متقوّم بالخلق والتقدير موجب لتصديه تعالى لكل حكم وتدبير من غير أن يفوّض شيئاً من الأمر إلى أحد من الخلق .

وفي الآية والتي قبلها لهم أقوال أخر أغمضنا عن إيرادها لخلوّها عن الجدوى .

قوله تعالى : ﴿واتخذوا من دونه آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يُخلقون ﴾ النح ، لمّا نعت نفسه بأنه خالق كمل شيء ومقدّره وأن له ملك السماوات والأرض وهكذا كان يجب أن يكون الإله المعبود ، أشار إلى ضلالة المشركين حيث عبدوا أصناماً ليست بخالقة شيئاً بل هي مخلوقة مصنوعة لهم ولا مالكة شيئاً لأنفسهم ولا لغيرهم .

وضمير ﴿واتخذوا﴾ للمشركين على ما يفيده السياق وإن لم يسبق لهم ذكر ومثل هذا التعبير يفيد التحقير والاستهانة .

وقوله: ﴿ وَمن دونه آلهة لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون ويبد به أصنامهم التي صنعوها بأيديهم بنحت أو نحوه ، وتوصيفها بالآلهة مع تعقيبها بمثل قوله: ﴿ لا يخلقون شيئاً وهم يخلقون ﴾ إشارة إلى أن ليس لها من الألوهية إلا اسم سمّوها به من غير أن تتحقق من حقيقتها بشيء كما قسال تعالى : ﴿ إن هي إلا أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ﴾ (١) .

ووضع النكرة في قوله : ﴿لا يخلقون شيئاً ﴾ في سياق النفي مبالغة في تقريعهم حيث اعرضوا عن الله سبحانه وهو خالق كل شيء وتعلقوا بأصنام لا يخلقون ولا شيئاً من الأشياء بل هم أردأ حالاً من ذلك حيث إنهم مصنوعون لعبّادهم مخلوقون لأوهامهم ، ونظير الكلام جار في قوله : ﴿ضراً ولا نفعاً ﴾ وقوله : ﴿موتاً ولا حياة ولا نشوراً ﴾ .

وقوله: ﴿ولا يملكون لأنفسهم ضراً ولا نفعاً ﴾ نفي للملك عنهم وهو ضروري في الإله إذ كان عبّادهم إنما يعبدونهم ليدفعوا عنهم الضر ويجلبوا إليهم النفع وإذا كانوا لا يملكون ضراً ولا نفعاً حتى لأنفسهم لم تكن عبادتهم إلا خبلاً وضلالاً.

<sup>(</sup>١) النجم : ٢٣ .

١٧٨ ..... الجزء الثامن عشر

وبذلك يظهر أن في وقوع ﴿لأنفسهم﴾ في السياق زيادة تقريع والكلام في معنى الترقي أي لا يملكون لأنفسهم ضراً حتى يدفعوه ولا نفعاً حتى يجلبوه فكيف لغيرهم ؟ وقد قدَّم الضر على النفع لكون دفع الضرر أهم من جلب النفع .

وقوله: ﴿ولا يملكون موتاً ولا حياة ولا نشوراً ﴾أي لا يملكون موتاً حتى يـدفغوه عن عبّادهم أو عمن شاءوا على من شاءوا ولا حياة حتى يسلبوها عمن شاءوا أو يفيضوها على من شاءوا ولا نشوراً حتى يبعثوا الناس فيجازوهم على أعمالهم ، وملك هذه الأمور من لـوازم الألوهية .

## ( بحث روائي )

في الكافي بإسناده عن ابن سنان عمن ذكره قال : سألت أبا عبد الله عَلَيْكَ عن القرآن والفرقان هما شيئان أو شيء واحد ؟ فقال : القرآن جملة الكتاب والفرقان المحكم الواجب العمل به .

وفي الاختصاص للمفيد، في حديث عبد الله بن سلام لرسول الله المنافية المنافية

أقول: كل من الروايتين ناظرة إلى واحد من معنيي الفرقان المتقدمين.

\* \* \*

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هٰذَا إِلَّا إِفْكُ آفْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ آخَرُونَ فَقَدْ جَاؤُ ظُلْماً وَزُوراً (٤) وَقَالُوا أَسَاطِيرُ آلْأَوَّلِينَ آكْتَبَهَا فَهِي تُمْلَىٰ عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأَصِيلًا (٥) قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرَّ فِي السَّمْوَاتِ وَآلاًرْضِ إِنَّهُ كَانَ غَفُوراً رَحِيماً (٦) وَقَالُوا مَال ِ هٰذَا السَّمْوَاتِ وَآلاًرُولَ الطَّعَامَ وَيَمْشِي فِي آلاً سُوَاقِ لَوْلاَ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ السَّوَاقِ لَوْلاَ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ السَّوَاقِ لَوْلاَ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ السَّوَاقِ لَوْلاَ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكُ فَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيراً (٧) أَوْ يُلْقَىٰ إِلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا

سورة الفرقان ـ آية ٤ ـ ٢٠ ـ ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ الفرقان ـ آية ٤ ـ ٢٠

وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْحُوراً (٨) انْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ ٱلْأَمْثَالَ فَضَلُوا فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا (٩) تَبَارَكَ الَّذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْـراً مِنْ ذَٰلِكَ جَنَّـاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَـا ٱلْأَنْهَارُ وَيَجَعْـل لَكَ قُصُوراً (١٠) بَلُ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدْنَا لِمَنْ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيراً (١١) إِذَا رَأْتُهُمْ مِنْ مَكَانِ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظاً وَزَفِيراً (١٢) وَإِذًا أَلْقُوا مِنْهَا مَكَاناً ضَيِّقاً مُقَرَّنِينَ دَعَوًّا هُنالِكَ ثُبُوراً (١٣) لَا تَدْعُوا ٱلْيَـوْمَ ثُبُوراً وَاحِـداً وَآدْعُوا ثُبُـوراً كَثِيراً (١٤) قُـلْ أَذْلِكَ خَيْـرٌ أَمْ جَنَّةُ ٱلْخُلْدِ ٱلَّتِي وُعِدَ ٱلْمُتَّقُونَ كَانَتْ لَهُمْ جَزَاءً وَمَصِيراً (١٥) لَهُمْ فِيهَا مَا يَشَاؤُنَ خَالِدِينَ كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ وَعْداً مَسْئُولاً (١٦) وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَقُـولُ ءَأَنْتُمْ أَضْلَلْتُمْ عِبَادِي هَؤُلَاءِ أَمْ هُمْ ضَلُّوا السَّبيلَ (١٧) ۚ قَالُـوا سُبْحَانَـكَ مَا كَـانَ يَنْبَغِي لَنَا أَنْ نَتَّخِـذَ مِنْ دُونِكَ مِنْ أَوْلِيَاءَ وَلَكِنْ مَتَّعْتَهُمْ وَآبَاءَهُمْ خَتَّىٰ نَسُوا الذِّكْرَ وَكَانُوا قَـوْماً بُوراً (١٨) فَقَدْ كَذَّبُوكُمْ بِمَا تَقُولُونَ فَمَا تَسْتَطِيعُونَ صَـرْفاً وَلاَ نَصْـراً وَمَنْ يَظْلِمْ مِنْكُمْ نُذِقْهُ عَذَاباً كَبِيراً (١٩) وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ الطَّعَامَ وَيَمْشُونَ فِي ٱلْأَسْوَاقِ وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبِرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيراً (٢٠)

## ( بیان )

تحكي الآيات عن المشركين ما طعنوا به في القرآن الكريم في النبي المشركة. وتجيب عنه .

قوله تعالى : ﴿وقال اللّذين كفروا إن هلذا إلا إفك افتراه وأعاله عليه قوم آخرون﴾ الخ في التعبير بمثل قبوله : ﴿وقال الذين كفروا﴾ من غير أن يقال : ١٨٠ ..... الجزء الثامن عشر

وقالوا ، مع تقدم ذكر الكفار في قـوله : ﴿واتخـذوا من دونه آلهـة﴾ تلويح إلى أن القائلين بهذا القول هم كفار العرب دون مطلق المشركين .

والمشار إليه بقولهم : ﴿إِن هذا﴾ القرآن الكريم ، وإنما اكتفوا بـالإشارة دون أن يذكروه باسمه أو بشيء من أوصافه إزراء به وحطاً لقدره .

والإفك هو الكلام المصروف عن وجهه ، ومرادهم بكونه إفكاً افتراء كـونه كـذباً اختلقه النبي من<sup>مذره</sup> ونسبه إلى الله سبحانه .

والسياق لا يخلو من إيماء إلى أن المراد بالقوم الأخرين بعض أهل الكتاب وقد ورد في بعض الأثار أن القوم الأخرين هم عداس مولى حويطب بن عبد العزّى ويسار مولى العلاء بن الحضرمي وجبر مولى عامر كانوا من أهل الكتاب يقرؤون التوراة أسلموا وكان النبي منطقة يتعهدهم فقيل ما قيل.

وقوله : ﴿ فقد جاؤا ظلماً وزوراً ﴾ قال في مجمع البيان : إن جاء وأتى ربما كانا بمعنى فعل فيتعديان مثله فمعنى الآية فقد فعلوا ظلماً وكذباً ، وقيل : إن ظلماً منصوب بنزع الخافض والتقدير فقد جاؤا بظلم ، وقيل : حال والتقدير فقد جاؤا ظالمين وهو سخيف .

وفيه أيضاً: ومتى قيل: كيف اكتفى بهذا القدر في جوابهم ؟ قلنا: لما تقدم التحدي وعجزهم عن الإتيان بمثله اكتفى ههنا بالتنبيه على ذلك. انتهى والظاهر أن الجواب عن قولهم: ﴿ إِن هذا إِلا إِفك افتراه ﴾ \_ النح ، وقولهم: ﴿ أساطير الأولين اكتنبها ﴾ النح ، جميعاً هو قوله تعالى: ﴿ قل أنزله الذي يعلم السر ﴾ النح ، على ما سنبين والجملة أعني قوله: ﴿ فقد جاؤا ظلماً وزوراً ﴾ رد مطلق لقولهم وهو في معنى المنع مع السند وسنده الآيات المشتملة على التحدي .

وبالجملة معنى الآية : وقال الذين كفروا من العرب ليس هذا القرآن إلا كلاماً مصروفاً عن وجهه ـ حيث إنه كلام محمد سنرات وقد نسبه إلى الله ـ افترى به على الله وأعانه على هذا الكلام قوم آخرون وهم بعض أهل الكتاب فقد فعل هؤلاء الذين كفروا بقولهم هذا ظلماً وكذباً .

قوله تعالى : ﴿ وقالوا أساطير الأولين اكتتبها فهي تملى عليه بكرة وأصيلا ﴾ الأساطير جمع أسطورة بمعنى الخبر المكتوب ويغلب استعماله في الأخبار الخرافية

والاكتتاب هو الكتابة ونسبته إليه منازية مع كونه أمياً لا يكتب إنما هي بنوع من التجوز ككونه مكتوباً باستدعاء منه كما يقول الأمير كتبت إلى فلان كذا وكذا وإنما كتبه كاتبه بأمره ، والدليل على ذلك قوله بعد : ﴿ فهي تملى عليه بكرة وأصيلا ﴾ إذ لو كان هو الكاتب لم يكن معنى للاملاء ، وقيل : الاكتتاب بمعنى الاستكتاب .

والإملاء إلقاء الكلام إلى المخاطب بلفظه ليحفظه ويعيه أو إلى الكاتب ليكتبه والمراد به في الآية هو المعنى الأول على ما يعطيه سياق ﴿اكتتبها فهي تملى عليه ﴾ إذ ظاهره تحقق الاكتتباب دفعة والإملاء تدريجاً على نحو الاستمرار فهي مكتوبة مجموعة عنده تقرأ عليه وقتاً بعد وقت وهو يعيها فيقرأ على الناس ما وعاه وحفظه .

والبكرة والأصيل الغداة والعشي ، وهو كناية غن الوقت بعد الوقت ، وقيل المراد أول النهار قبل خروج الناس من منازلهم وآخر النهار بعد دخولهم في منازلهم وهو كناية عن أنها تملى عليه خفية .

والآية بمنزلة التفسير للآية السابقة فكأنهم يوضحون قولهم : إنه إفك افتراه وأعانه عليه قوم آخرون بأنهم كتبوا له أساطير الأولين ثم يملونها عليه وقتاً بعد وقت بقراءة شيء بعد شيء عليه ، وهو يـقرؤها على الناس وينسبها إلى الله سبحانه .

فالآية بتمامها من كلام الذين كفروا ، وربما قيل : إن قوله : ﴿ اكتتبها فهي تملى عليه ﴾ إلى آخر الآية من كلام الله سبحانه لا من تمام كلامهم ، وهـو استفهام إنكاري لقولهم : أساطير الأولين ، والسياق لا يساعد عليه .

قوله تعالى : ﴿قُلَ أَنْزَلُهُ اللَّذِي يَعَلَمُ السَّرَ فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ إِنْهُ كَانَ غفوراً رحيماً ﴾ أمر للنبي مُشَرِّتُ برد قولهم وتكذيبهم فيما رموا به القرآن أنه إفك مفترى وأنه أساطير الأولين اكتتبها فهي تملى عليه وقتاً بعد وقت .

وتوصيفه تعالى بأنه يعلم السرأي خفيّات الأمور وبواطنها في السماوات والأرض للإيذان بأن هذا الكتاب الذي أنزله منطوعلى أسرار مطوية عن عقول البشر، وفيه تعريض بمجازاتهم على جناياتهم التي منها رميهم القرآن بأنه إفك مفترى وأنه من الأساطير وهو مما يعلمه تعالى.

وقوله : ﴿إِنه كَانَ غَفُوراً رحيماً ﴾ تعليل لما هـو المشاهـد من إمهالهم وتـأخير عقوبتهم على جناياتهم وتكذيبهم للحق وجرأتهم على الله سبحانه .

١٨٢ ..... الجزء الثامن عشر

والمعنى: قل إن القرآن ليس إفكاً مفترى ولا من الأساطير كما يقولون بل كتاب منزل من عند الله سبحانه ضمّنه أسرار خفية لا تصل إلى كنهها عقولكم ولا تحيط بها أحلامكم، ورميكم إياه بالإفك والأساطير وتكذيبكم لحقائقه جناية عظيمة تستحقون بها العقوبة غير أن الله سبحانه أمهلكم وأخر عقوبة جنايتكم لأنه متصف بالمغفرة والرحمة وذلك يستتبع تأخير العذاب، هذا ملخص ما ذكروه في معنى الآية.

وفيه أن السياق لا يساعد عليه فإن محصّل معنى الآية على ما فسّروه يـرجع إلى رد دعوى الكفار كون القرآن إفكاً مفترى ومن الأساطير بدعوى أنه منزل من عند الله منطو على أسرار خفية لا سبيـل لهم إلى الـوقـوف عليهـا لا مسـاغ في مقـام المخاصمة لرد الدعوى بدعوى أخرى أو هى أخفى منها .

على أن التعليل بقوله: ﴿إنه كان غفوراً رحيماً ﴾ إنما يناسب انتفاء العقوبة من أصلها دون الإمهال والتأخير وإنما المناسب للإمهال والتأخير من الأسماء هو مثل الحليم والعليم والحكيم دون الغفور الرحيم .

والأونق لمقام المخاصمة والدفاع بإبانة الحق والتعليل بالمغفرة والرحمة أن يكون قوله: ﴿إنه كان غفوراً رحيماً ﴿ تعليلاً لإنزال الكتاب وقد ذكر قبل ذلك أنه أنزله على عبده ليكون للعالمين نذيراً وهذه هي النبوة ، ويكون حينشذ وصفه تعالى بعلم السر في السماوات والأرض للإيماء إلى أن في سرهم ما يستدعي شمول المغفرة والرحمة الإلهيتين لحالهم وهو طلبهم بفطرتهم وجبلتهم للسعادة والعاقبة الحسنى التي ليست حقيقتها إلا السعادة الإنسانية بشمول المغفرة والرحمة وإن أخطأ كثير منهم في تطبيقها على التمتع بالحياة الدنيا وزينتها الداثرة فيكون حجة برهانية على حقية الدعوة النبوية المشتملة عليها القرآن ، وبطلان دعوى كونه إفكاً من أساطير الأولين .

وتقرير الحجة أن الله سبحانه يعلم السر في السماوات والأرض وهو يعلم أن في سركم المستقر في سرائركم المجبولة عليه فطرتكم حباً للسعادة وطلباً وانتزاعاً للعاقبة الحسنى وحقيقتها فوز الدنيا والآخرة ، وكان سبحانه غفوراً رحيماً ومقتضى ذلك أن يجيبكم إلى ما تسألونه في سركم وبلسان فطرتكم فيهديكم إلى سبيله التي تضمن لكم السعادة .

سورة الفرقان ـ آية ٧ ...... ١٨٣

وهذا كتاب ينطق عليكم بسبيله فليس إفكاً مفتسرى على الله ولا من قبيل الأساطير بل هو كتاب يتضمن ما تسالونه بفطرتكم وتستدعونه في سرّكم فان استجبتم لداعيه شملتكم المغفرة والرحمة وإن توليتم حرمتم ذلك فهو كتاب منزل من عند الله ولو لم يكن نازلاً من عنده كما يخبر عنه لم يهد إلى حقيقة السعادة ولم يدع إلى محض الحق ولاختلفت بياناته فدعاكم تارة إلى ما فيه خيركم ونفعكم وهو الذي يجلب إليكم المغفرة والرحمة ، وتارة إلى ما هو شرّ لكم وضار وهو الذي يثير عليكم السخط الإلهي ويستوجب لكم العقوبة .

قوله تعالى : ﴿وقالوا ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق لمولا أنزل إليه ملك فيكون معه نذيراً أو يُلقى إليه كنز أو تكون له جنة يأكل منها ﴿ هذه حكاية ما طعنوا به في الرسول بعد ما حكى طعنهم في القرآن بقوله : ﴿ وقال الذين كفروا إن هذا إلا إفك افتراه ﴾ الخ .

وتعبيرهم عنه على المولهم : ﴿ هذا الرسول ﴾ مع تكذيبهم برسالته مبني على التهكم والاستهزاء .

وقولهم: ﴿ وَمَا لَهَذَا الرسول يَأْكُلُ الطّعام ويمشي في الأسواق﴾ استفهام للتعجيب والوجه فيه أن الوثنيين يرون أن البشر لا يسوغ له الاتصال بالغيب وهو متعلق الوجود بالمادة منغمر في ظلماتها ، ومتلوّث بقذاراتها ، ولذا يتوسلون في التوجه إلى اللاهوت بالملائكة فيعبدونهم ليشفعوا لهم عند الله ويقرّبوهم من الله زلفي فالملائكة هم المقرّبون عند الله المتصلون بالغيب المعيّنون للرسالة لو كانت هناك رسالة ، وليس للبشر شيء من ذلك .

ومن هنا يظهر معنى قولهم: ﴿ما لهذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الأسواق﴾ وأن المراد أن الرسالة لا تجامع أكل الطعام والمشي في الأسواق لاكتساب المعاش فإنها اتصال غيبي لا يجامع التعلقات المادية ، وليست إلا من شؤون الملائكة ولذا قالوا في غير موضع على ما حكاه الله تعالى : ﴿لو شاء لأنزل ملائكة﴾(١) أو ما في معناه .

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ٢٤ .

١٨٤ ..... الجزء الثامن عشر

ومن هنا يظهر أيضاً أن قولهم : ﴿ لُولا أُنزِل إليه ملك فيكون معه نذيراً ﴾ تنزّل من المشركين في الاقتراح أي كيف يكون هذا المدّعي للرسالة رسولاً وهو يأكل الطعام ويمشي في الأسواق والرسول لا يكون إلا ملكاً منزّها عن هذه الخصال المادية ، فإن تنزّلنا وسلَّمنا رسالته وهو بشر فلينزل إليه ملك يكون معه نذيراً ليتصل الإنذار وتبليغ الرسالة بالغيب بتوسط الملك .

وكذا قولهم : ﴿ أَو يلقى إليه كنز﴾ تنزُّل عما قبله من الاقتراح أي إن لم ينزل إليه ملك واستقلَّ بالرسالة وهو بشر فليُلق إليه من السماء كنز حتى يصرف منه في وجوه حوائجه المادية ولا يكدح في الأسواق في اكتساب ما يعيش به ، ونزول الكنز إليه أسهل من نزول الملك إليه ليعينه في تبليغ الرسالة .

وكمذا قولهم : ﴿أو تكون له جنه يأكل منها﴾ تنزُّل عما قبله في الاقتراح ، والمعنى : وإن لم يلق إليه كنز فليكن له جنة يأكل منها ولا يحتج إلى كسب المعاش وهذا أسهل من إلقاء الكنز إليه .

قوله تعالى : ﴿وقال الظالمون إن تتبعون إلا رجلًا مسحوراً المراد بالظالمين هم المقترحون السابقو الذكر ـ كما قيل ـ فهو من وضع الظاهر موضع المضمر ووصفهم بالظلم للدلالة على بلوغهم في الظلم والاجتراء على الله ورسوله .

وقولهم: ﴿إِن تتبعون﴾ الخ ، خطاب منهم للمؤمنين تعييماً لهم وإغواء عن طريق الحق ، ومرادهم بالرجل المسحور النبي منتقل يريدون أنه مسحور سحره بعض السحرة فصار يخيّل إليه أنه رسول يأتيه ملك الوحي بالرسالة والكتاب .

قوله تعالى: ﴿انظر كيف ضربوا لك الأمثال فضلُوا فيلا يستطيعون سبيلاً﴾ الأمثال الأشباه وربما قيل: إن المثل هنا بمعنى الوصف على حدّ قوله تعالى: ﴿مثل الجنة التي وعد المتقون فيها أنهار من ماء غير آسن﴾(١) ، والمحصّل: انظر كيف وصفوك فضلُوا فيك ضلالاً لا يرجى معه اهتداؤهم إلى الحق كقولهم إنه يأكل الطعام ويمشي في الأسواق فلا يصلح للرسالة لأن الرسول يجب أن يكون شخصاً غيبياً لا تعلّق له بالمادة ولا أقل من عدم احتياجه إلى الأسباب العادية في تحصيل المعاش ، وكقولهم: إنه رجل مسحور .

<sup>(</sup>۱) محمد : ۱۵ .

وقوله: ﴿ فضلوا فلا يستطيعون سبيلاً ﴾ أي تفرّع على هذه الأمثال التي ضربوها لك أنهم ضلّوا ضلالاً لا يستطيعون معه أن يردوا سبيل الحق ولا يرجى لهم معه الاهتداء فإن من أخطأ الطريق ربما أخطأها بانحراف يسير يرجى معه ركوبها ثانياً ، وربما استدبرها فصار كلما أمعن في مسيره زاد منها بعداً ، ومن سمى كتاب الله بالأساطير ووصف رسوله بالمسحور ولم يزل يزيد تعنتاً ولجاجاً واستهزاء بالحق كيف يرجى اهتداؤه وحاله هذه ؟ .

قوله تعالى : ﴿ تَبَارُكُ اللَّذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِنْ ذَلِكَ جَنَاتَ تَجَرَي مِنَ تحتها الأنهار ويجعل لك قصوراً ﴾ الإشارة في قوله : ﴿ مِنْ ذَلْكَ ﴾ إلى ما اقترحوه من قولهم : ﴿ أُو يكونَ له جنة يأكل منها ﴾ أو إلى مجموع ما ذكروه من الكنز والجنة .

والقصور جمع قصر وهو البيت المشيد العالي ، وتنكير ﴿قصوراً ﴾ للدلالة على التعظيم والتفخيم .

والآية بمنزلة الجواب عن طعنهم بالنبي عَلَيْهِ واقتراحهم أن ينزل إليه ملك أو يُلقى إليه كنز أو يكون له جنة غير أن فيها التفاتا من التكلم إلى الغيبة فلم يقل : قل إن شاء ربي جعل لي كذا وكذا بل عدل إلى قوله : ﴿تبارك الذي إن شاء جعل لك﴾ النخ .

وفيه تلويح إلى أنهم لا يستحقون جواباً ولا يصلحون لأن يخاطبوا لأنهم على علم بفساد ما اقترحوا به عليه فالنبي سنن لم يذكر لهم إلا أنه بشر مثلهم يوحى إليه ، ولم يدَّع أن له قدرة غيبية وسلطنة إلهية على كل ما يريد أو يراد منه ؛ كما قال تعالى بعدما حكي بعض اقتراحاتهم في سورة الإسراء: ﴿ قل سبحان ربي هل كنت إلا بشراً رسولاً () .

فأعرض سبحانه عن مخاطبتهم وعن الجواب عما اقترحوه ، وإنما ذكر لنبيه النبية أن ربه الذي اتخذه رسولاً وأنزل عليه الفرقان ليكون للعالمين نذيراً قادر على أعظم مما يقترحونه فإن شاء جعل له خيراً من ذلك جنات تجري من تحتها الأنهار ، ويجعل له قصوراً لا يبلغ وصفها واصف وذلك خير من أن يكون له جنة يأكل منها أو يلقى إليه كنز ليصرفه في حوائجه .

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٩٣ .

١٨٦ .... الجزء الثامن عشر

وبهذا المقدار بتحصل جوابهم فيما اقترحوه من الكنز والجنة ، وأما نزول الملك إليه ليشاركه في الانذار ويعينه على التبليغ فلم يذكر جواب عنه لظهور بطلانه ، وقد أجاب تعالى عنه في مواضع من كلامه بأجوبة مختلفة كقوله : ﴿ولو جعلناه ملكاً لجعلناه رجلا وللبسنا عليهم ما يلبسون ﴿(١) ، وقوله : ﴿قل لوكان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً ﴾(٢) ، وقوله : ﴿وما ننزل الملائكة إلا بالحق وما كانوا إذا منظرين ﴾(٤) ، وقد تقدم تقرير حجة كل من الأيات في ضمن تفسيرها .

ومن هنا يظهر أن المراد بجعل الجنات والقصور له منطقة جعله في الدنيا على ما يقتضيه مقام المخاصمة ورد قولهم فإن المحصل من السياق أنهم يقترحون عليك كيت وكيت وهم يريدون تعجيزك وتبكيتك وإن ربك قادر على أعظم من ذلك فإن شاء جعل لك خيراً من ذلك جنات تجري من تحتها الأنهار «الخ» وهي لا محالة في الدنيا وإلا لم ينقطع به الخصام.

وبذلك يتبين فساد ما نقل عن بعضهم أن المراد جنات الأخرة وقصورها وأفسد منه قول آخرين إن المراد جعل جنات تجري من تحتها الأنهار في الدنيا وجعل القصور في الآخرة ، وربما استونس لذلك بأن التعبير في الجنات بقوله : وإن شاء جعل وهو صيغة ماض مفيدة للتحقق مناسبة للدنيا ، وفي القصور بقوله : ويجعل وهوصيغة مستقبل مناسبة للآخرة هذا مع أن الفعل الواقع في حيز الشرط منسلخ عن الزمان ، والاختلاف في التعبير تفنن فيه وتجديد لصورة الكلام والله العالم .

قوله تعالى: ﴿ وَبِل كَذَبُوا بِالسَاعَةُ واعتدنا لَمَن كَذَّب بِالسَاعَةُ سَعِيراً ﴾ ، اضراب عن طعنهم فيه المنتية واعتراضهم عليه بأكل الطعام والمشي في الأسواق بما يتضمن معنى التكذيب أي ما كذبوك وردوا نبوتك لأنك تأكل الطعام وتمشي في الأسواق فإنما هو كلام منهم صوري بل السبب الأصلي في إنكارهم نبوتك وطعنهم فيك أنهم كذّبوا بالسَّاعة وأنكروا المعاد ، ومن المعلوم أن لا وقع للنبوة مع إنكار الساعة ولا معنى للدين والشريعة لولا المحاسبة والمجازاة .

(٣) الحجر : ٨ .

(٢) الإسراء: ٩٥.

(١) الأنعام: ٩.

فالإشارة إلى السبب الأصلي بعد ذكر الاعتراض والاقتراح والجواب ههنا نظير ما وقع في سورة الإسراء بعد ذكر الاقتراحات ثم الجواب من ذكر السبب الأصلي في قوله : ﴿قُلُ سَبِّحَانَ رَبِّي هُلُ كُنْتَ إِلَّا بَشْراً رَسُولًا وَمَا مَنْعَ النَّاسُ أَنْ يَوْمُنُوا إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبْعَثُ الله بشراً رَسُولًا ﴾ .

وذكر جمع من المفسرين أن قوله: ﴿ وَبِلَ كَذَّبُوا بِالسَّاعَةِ ﴾ حكاية لبعض آخر من أباطيلهم كما حكى بعضاً آخر منها متعلقاً بالتوحيد والكتاب والرسالة في قوله: ﴿ وَاتَخَذُوا مِن دُونَهُ آلَهِمَ ﴾ وقوله: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفُرُوا إِنْ هَذَا إِلَّا إِفْكَ ﴾ النَّح ، وقوله: ﴿ وَقَالُوا مِا لَهُذَا الرسول يَأْكُلُ ﴾ النَّح .

ثم تشعبوا في نكتة الإضراب ، فذكر بعضهم أن الوجه فيه كون المعاد لا ريب فيه ، وقال بعضهم : إن إنكاره أعظم ، وقال بعضهم : إنه أعجب إلى غير ذلك .

والحق أن السياق لا يساعد عليه فإن السياق المتعرض لطعنهم في الرسول المناق المرسلين والجواب عنه لم يتم بعد بشهادة قوله بعد: ﴿ وما أرسلنا قبلك من المرسلين إلا أنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق﴾ الخ، وما يتلوه من الآيات فلا معنى لاعتراض حكاية تكذيبهم بالساعة بين الآيات الحاكية لتكذيبهم بالرسول والمجيبة عنه، وهو ظاهر.

وقوله تعالى : ﴿وأعتدنا لمن كذّب بالساعة سعيراً ﴾ وضع الموصول والصلة مكان الضمير الراجع للدلالة على أن الجزاء بالسعير ثابت في حق كل من كذّب بالساعة هم وغيرهم فيه سواء ، وعلى أن سبب إعتاد السعير عليه فيهم تكذيبهم بالساعة .

ووضع الساعة ثانياً موضع ضميرها ليكون أنص وأصرح فهو المناسب لمقام التهديد ، والسعير النار المشتعلة الملتهبة .

قول تعالى : ﴿إِذَا رأتهم من مكان بعيد سمعوا لها تغيظاً وزفيراً في المفردات : الغيظ أشد غضب ـ إلى أن قال ـ والتغيظ هو إظهار الغيظ ، وقد يكون ذلك مع صوت مسموع كما قال : ﴿سمعوا لها تغيظاً وزفيراً ﴾ انتهى ، وفيه أيضاً : الزفير تردد النفس حتى تنتفخ الضلوع منه ، انتهى .

١٨٨ ..... الجزء الثامن عشر

والآية تمثل حال النار بالنسبة إليهم إذا بـرزوا لها يـوم الجزاء أنهـا تشتد إذا ظهروا لها كالأسد يزأر إذا رأى فريسته .

قوله تعالى : ﴿وإذا أُلقوا منها مكاناً ضيقاً مقرَّنين دعوا هنالك ثبوراً﴾ ﴿مكاناً﴾ منصوب بتقدير في ، والثبور الويل والهلاك .

والتقرين التصفيد بالأغلال والسلاسل وقيل : هو جعلهم مع قرناء الشياطين وهو بعيد من اللفظ . والمعنى وإذا ألقوا يوم الجزاء في مكان ضيق من النار وهم مصفدون بالاغلال دعوا هنالك ثبوراً لا يوصف وهو قولهم : واثبوراه .

قوله تعالى: ﴿لا تدعوا اليوم ثبوراً واحداً وادعوا ثيوراً كثيراً ﴾ الاستغاثة بالويل والثبور نوع احتيال للتخلص من الشدة وإذ كان اليوم يوم الجزاء فحسب لا ينفع فيه عمل ولا يجدي فيه سبب للتخاص من الشدة وإذ كان اليوم يوم الجزاء فحسب لا ينفع فيه عمل ولا يجدي فيه سبب البتة لم ينفعهم الدعاء بالثبور أصلاً ولذا قال تعالى: ﴿لا تدعوا اليوم ﴾ الغ ، فهو كناية عن أن الثبور لا ينفعكم اليوم سواء استقللتم منه أو استكثرتم . فهو في معنى قوله تعالى: ﴿اصلوها فاصبروا او لا تصبروا سواء عليكم ﴾(١) ، وقوله حكاية عنهم: ﴿سواء علينا أجزعنا أم صبرنا ما لنا من محيص ﴾(١) .

وقيل : المراد أن عـذابكم طويـل مؤبد لا ينقـطع بثبور واحـد بل يحتـاج إلى ثبورات كثيرة . وهوبعيد .

قوله تعالى: ﴿قل أذلك خير أم جنة الخلد التي وعد المتقون﴾ إلى قوله ﴿مستولاً﴾ الإشارة إلى السعير بما له من الوصف، أمر نبيه مناهم أيهما أرجح السعير أم جنة الخلد؟ والسؤال سؤال في أمر بديهي لا يتوقف في جوابه عاقل وهو دائر في المناظرة والمخاصمة يردد الخصم بين أمرين احدهما بديهي الصحة والآخر بديهي البطلان فيكلف أن يختار احدهما فإن اختار الحق فقد اعترف بما كان ينكره ، وان اختار الباطل افتضح .

وقوله : ﴿ أُم جنة الخلد﴾ اضافة إلى الخلد وهو الدوام للدلالة على كونها في

<sup>(</sup>١) الطور : ١٦ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم : ٢١ -

نفسها خالدة لا تفنى كما أن قوله بعد : ﴿خالدين﴾ للدلالة على أن أهلها خالدون فيها لا سبيل للفناء إليهم .

وقوله : ﴿وعد المتقون﴾ تقديره وعدها المتقون لأن وعد يتعدى لمفعولين والمتقون مفعول ثان ناب مناب الفاعل .

وقوله: ﴿كانت لهم جزاء ومصيراً ﴾ أي جزاء لتقواهم ومنقلباً ينقلبون إليه بما هم متقون كما قال تعالى: ﴿إِن المتقين في جنات وعيون ﴾ إلى أن قال ﴿وما هم منها بمخرجين ﴾ (١) ، وهو من الأقضية التي قضاها يوم خلق آدم وأمر الملائكة وإبليس بالسجود له ، ويتعين به جزاء المتقين ومصيرهم كما تقدم في تفسير سورة الحجر .

وقوله: ﴿ ولهم فيها ما يشاؤن خالدين ﴾ أي إنهم يملكون فيها بتمليك من الله هم كل ما تتعلق به مشيئتهم، ولا تتعلق مشيئتهم إلا بما يحبونه ويشتهونه على خلاف أهل النار كما قال تعالى فيهم: ﴿ وحيل بينهم وبين ما يشتهون ﴾ (٢) ، ولا يحبون ولا يشتهون إلا ما من شأنه أن يتعلق به الحب واقعاً وهو الذي يحبه الله لهم وهو ما يستحقونه من الخير والسعادة مما يستكملون به ولا يستضرون به لا هم ولا غيرهم فافهم ذلك.

وبهذا البيان يظهر أن لهم اطلاق المشية يعطون ما شاءوا وأرادوا غير أنهم لا يشاؤون إلا ما فيه رضى ربهم ، ويندفع به ما استشكل على الآيات الناطقة بإطلاق المشية كهذه الآية أن لازم اطلاق المشية أن يجوز لهم أن يريدوا بعض المعاصي والقبائح والشنائع واللغو ، وأن يريدوا بعض ما يسوء سائر أهل الجنة ، وأن يريدوا نجاة بعض المخلدين في النار ، وأن يريدوا مقامات الأنبياء والمخلصين من الأولياء ممن هم فوقهم درجة إلى غير ذلك .

كيف؟ وقد قال تعالى : ﴿ يَا أَيْتُهَا النَّفُسُ الْمُطْمَئْنَةُ ارْجَعِي إِلَى رَبُكُ رَاضِيةً مَـرَضَيـة فــادخلي في عبـادي وادخلي جنتي ﴾ (٣) فهم راضــون بمـا رضي بــه الله ومرضيون لا يريدون إلا ما يرتضيه فلا يـريدون معصيـة ولا قبيحاً ولا شنيعـاً ولا لغواً

<sup>(</sup>١) الحجر: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) سبأ : ٥٤ .

<sup>(</sup>٣) الفجر : ٣٠ ، ٣٠ .

الجزء الثامن عشر ۱۹۰

ولا كذاباً ، ولا يريدون ما لا يرتضيه غيرهم من أهـل الجنة ، ولا يـريدون ارتفـاع العذاب ممن يريـد ربهم عذابه ، ولا يشاؤون ولا يتمنـون مقام من هـو أرفع درجـة منهم لأن الذي خصهم بها هو ربهم وقد رضوا بما فعل وأحبوا ما أحبه .

وقوله تعالى : ﴿ كَانَ عَلَى رَبُّكُ وَعَدَا مُسْتُولًا ﴾ أي كان هذا الوعد الذي وعده المتقون وعداً على ربك يجب عليه أن يفي بـه ، وإنما أوجبـه هو تعـالي على نفسه حيث قضى بذلك أول يوم ، وأخبر عن ذلك بمثل قوله : ﴿وَأَنَ لَلْمَتَّقِينَ لَحَسَّنَ مَآبِ جنات عدن﴾ إلى أن قال ﴿هذا ما توعدون ليوم الحساب﴾(١) .

ووجه اتصاف هـذا الوعـد بكونه مسئولًا أن المتقين سألـوا ربهم ذلك بلسـان حالهم واستعدادهم ، أو سألوه ذلك في دعائهم ، أو الملائكة سألوا ذلك كما فيم يحكيه الله عنهم : ﴿ رَبُّنَا وَأَدْخُلُهُمْ جَنَاتُ عَدْنَ ﴾ \_ الخ(٢) أو جميع هذه الأسئلة .

وذكر الطبرسي «ره» في الآية أن قوله : ﴿كَانَتُ لَهُمْ جَزَاءُ ومُصِيراً ﴾ حال من ضمير الجنة المقدر في ﴿وعد المتقون﴾ ، وأن قوله : ﴿لهم فيها ما يشاؤن﴾ حال من ﴿المتقون﴾ وهو أقـرب إلى الـذهن من قـول غيـره أن الجملتين استينـافـان في موضع التعليل كالجواب لسؤال مقدر 🕒

قوله تعالى : ﴿ ويوم يحشرهم وما يعبدون من دون الله ﴾ إلى آخر الآية ضمائر الجمع الأربعة عائدة إلى الكفار ، والمراد بما يعبدون الملائكة والمعبودون من البشر والأصنام إن كان ﴿ما﴾ أعم من غير أولي العقل ، وإلا فالأصنام فقط .

والمشار إليهم المعنيون بقوله: ﴿عبادي هؤلاء﴾ الكفار ومعنى الآية ظاهر.

قوله تعالى : ﴿قَالُوا سَبْحَانُكُ مَا كَانَ يَنْبُغَى لَنَا أَنْ نَتَخَذَ مِنْ دُونُكُ مِنْ أُولِياءُ بالتسبيح على ما هو من أدب العبودية في مـوارد يذكـر فيها شــرك أهل الشــرك أو ما يوهم ذلك بوجه .

وقوله : ﴿مَا كَانَ يَسِغِي لَنَا أَنْ نَتَخَذَ مَنْ دُونَكَ مِنْ أُولِياءَ﴾ أي ما صحِّ وما استقام

<sup>(</sup>١) ص : ٥٣ . (٢) المؤمن : ٨ .

لنا أن نتجاوزك إلى غيرك فنتخذ من دونك من أولياء وهم الذين عبدونا واتخذونا أولياء من دونك ، وقوله : ﴿ولكن متعتهم وآباءهم حتى نسوا الذكر وكانوا قوماً بوراً ﴾البورجمع بائر وهو الهالك وقيل : الفاسد .

لما نفى المعبودون المسؤولون عن سبب ضلال عبّادهم نسبة الإضلال إلى انفسهم أخذوا في نسبته إلى الكفار أنفسهم مع بيان السبب الذي أضلَّهم وهو أنهم كانوا قوماً هالكين أو فاسدين وقد متعتهم وآباءهم من أمتعة الحياة الدنيا ونعمها حتى طال عليهم التمتيع امتحاناً وابتلاء فتمتعوا منها واشتغلوا بها حتى نسوا الذكر الذي جاءت به الرسل فعدلوا عن التوحيد إلى الشرك .

فكونهم قوماً هالكين أو فاسدين بسبب انكبابهم على الدنيا وانهماكهم في الشهوات هو السبب في استغراقهم في التمتع وانصراف هممهم إلى الاشتغال بالأسباب وهو السبب لنسيانهم الذكر والعدول عن التوحيد إلى الشرك .

فتبيّن بذلك أن قوله: ﴿وكانوا قوماً بوراً ﴾ من تمام الجواب وأما من جعل الجملة اعتراضاً تبذيبلياً مقرراً لمضمون ما قبله واستفاد منه أن السبب الأصلي في ضلالهم أنهم كانوا بحسب ذواتهم أشقياء هالكين ، وليس ذلك إلا بقضاء حتم منه تعالى في سابق علمه فهو المضلّ لهم حقيقة ، وإنما نسب إلى أنفسهم أدباً .

ففيه أولاً : إنه إفساد لمعنى الآية إذ لا مـوجبِ حينئذٍ لإيـراد الاستدراك بقـوله : ﴿ولكن متعتهم وآباءهم حتى نسوا الذكر﴾ لكونه فضلًا لا حاجة إليه .

وثانياً: أن نسبة البوار والشقاء إلى ذوات الأشياء ينافي ما أطبق عليه العقلاء بفطرتهم من تأثير التعليم والتربية ، والحس والتجربة يؤيدان ذلك ، وهو يناقض القول بالاختيار والجبر معاً ، أما مناقضة القول بالاختيار فظاهر ، وأما مناقضة القول بالجبر فلأن الجبري يقصر العلية في الواجب تعالى وينفيه عن غيره ويناقضه نسبة الاقتضاء الضروري إلى ذوات الأشياء وماهياتها .

وثالثاً: أن فيه خلطاً في معنى القضاء من حيث متعلقه فكون القضاء حتماً لا يوجب خروج الفعل الذي تعلق به من الاختيار إلى الإجبار فإن الفضاء إنما تعلق بالفعل بحدوده وهو صدوره عن اختيار الفاعل من حيث إنه صادر عن اختياره فتعلقه يوجب تأكد كونه اختيارياً لا أنه يزيل عنه وصف الاختيار.

١٩٢ ...... الجزء الثامن عشر

ورابعاً: أن قولهم: إن المضلّ بالحقيقة هو الله وإنما نسبوا الضلال إلى الكفار أنفسهم تأدّباً وبمثله صرَّحوا في نسبة المعاصي والأعمال القبيحة الشنيعة والفجائع الفظيعة إلى فواعلها أنها في عين أنها من أفعاله تعالى إنما تنسب إلى غيره تأدباً كلام متهافت فإن الأدب \_ كما تقدم تفصيل القول فيه في الجزء السادس من الكتاب \_ هو الهيئة الحسنة التي ينبغي أن يقع عليها فعل ما ، وبعبارة أخرى ظرافة الفعل ، وإذ كان الحق الصريح في الفعل غير الجميل أنه فعل الله سبحانه ولا يشاركه في فعله غيره بأي وجه فرض كانت نسبته إلى غيره تعالى نسبة باطلة غير حق وكذباً وفرية لا تطابق الواقع فليت شعري أي أدب جميل في إماطة حق صريح وإحياء باطل ؟ وأي ظرافة ولطف في الكذب والفرية بإسناد الفعل إلى غير فاعله ؟ .

والله سبحانه أجلّ من أن يعظم بباطل أو بـالستر على بعض أفعـاله أو بـالكذب والفرية بإسناد بعض ما يفعله إلى غيره ، وإذ كان جميلًا لا يفعل إلا الجميل فمـا معنى التأدّب بنفى بعض أفعاله عنه ؟ .

قوله تعالى : ﴿فقد كذبوكم بما تقولون فلا تستطيعون صرفاً ولا نصراً ﴾ إلى آخر الآية ، كلام لـه تعالى يلقيـه إلى المشركين بعـد بـراءة المعبـودين منهم ، وأمـا كـلام المعبودين فقد تمَّ في قوله : ﴿وكانوا قوماً بوراً ﴾ .

والمعنى: فقد كذبكم المعبودون بما تقولون في حقهم إنهم آلهة من دون الله يصرفون عن عبدتهم السوء وينصرونهم ، وإذ كذبوكم ونفوا عن أنفسهم الألوهية والولاية فلا تستطيعون أنتم أيها العبدة أن تصرفوا عن أنفسكم العذاب بسبب عبادتهم ، ولا تستطيعون نصراً لأنفسكم بسببهم .

والترديد بين الصرف والنصر كأنه باعتبار استقلال المعبودين في دفع العذاب عنهم وهو الصرف . وعدم استقلالهم بأن يكونوا جزء السبب وهو النصر .

وقرأ غير عاصم من طريق حفص «يستطيعون» بالياء المثنّاة من تحت وهي قراءة حسنة ملائمة لمقتضى السياق ، والمعنى : فقد كذَّبكم المعبودون بما تقولون إنهم آلهة يصرفون عنكم السوء أو ينصرونكم ويتفرَّع على ذلك أنهم لا يستطيعون لكم صرفاً ولا نصراً .

وقوله : ﴿ ومن يظلم منكم نذق عذاباً كبيراً ﴾ المراد بالنظلم مطلق الظلم

والمعصية وإن كان مورد الآيات السابقة خصوص الظلم الذي هو الشرك ، فقوله : وومن يظلم منكم الخ ، من قبيل وضع القانون العام موضع الحكم الخاص ، ولو كان المراد به الحكم الخاص بهم لكان من حق الكلام أن يقال : ونذيقكم بما ظلمتم عذاباً كثيراً لأنهم كلهم ظالمون ظلم الشرك .

والنكتة فيه الإشارة إلى أن الحكم الإلهي نافذ جار لا مانع منه ولا معقب له كأنه قيل: وإن كذَّبكم المعبودون وما استطاعوا صرفاً ولا نصراً فالحكم العام الإلهي ﴿من يظلم منكم نذقه عذاباً كبيراً ﴾ على نفوذه وجريانه لا مانع منه ولا معقب له فأنتم ذائقون العذاب البتة.

قوله تعالى : ﴿ وَمَا أُرسَلنَا قبلُكُ مِن الْمُرسِليِنِ إِلا إِنَّهُم لِيأْكُلُونَ الْطَعَامُ وَيَمْشُونَ فِي الْأَسُواقِ ﴾ إلى آخر الآية . أجاب تعالى عن قولهم : ﴿ مَا لَهَذَا الرسول يأكل الطَعَامُ ويمشي في الأسواق ﴾ الخ ، أولاً بقوله : ﴿ تباركُ الذي إِنْ شَاء جعل لَكُ خيراً مِن ذَلك ﴾ الخ ، مع ما يلحقه من قوله : ﴿ بل كذَّبُوا بالساعة ﴾ الخ ، وهذا جواب ثان محصله أن هذا الرسول ليس بأول رسول أرسل إلى الناس بل أرسل الله قبله جماً غفيراً من المرسلين وقد كانوا على العادة البشرية الجارية بين الناس يأكلون الطعام ويمشون في الأسواق ولم يخلق لهم جنة يأكلون منها ولا ألقي إليهم كنز ولا أنزل معهم ملك ، وهذا الرسول إنما هو كأحدهم ولم يأت بأمر بدع حتى يتوقع منه ما لا يتوقع من غيره .

فالآية في معنى قوله: ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدُعاً مِنَ السَّرِسُلُ وَمَا أَدْرِي مَا يَفْعَلُ بِي وَلَا بَكُمُ إِنْ أَتَبِعُ إِلاَ مَا يُوحِى إِليَّ ﴾(١) ، وقريبة المعنى من قوله: ﴿قُلْ إِنْمَا أَنَا بِشُـرِ مِثْلُكُمُ يُوحِى إِليِّ ﴾(٢) .

فإن قيل: هذا في الحقيقة دفع للاعتراض عنه مَشَيْنَ خاصة وتوجيهه إلى عامة الرسل فلهم أن يعترضوا على عامة الرسل كما وجهه سابقوهم وقد حكى الله عنهم ذلك قال: ﴿قَالُوا أَبْشُر يهدوننا﴾(٢)، وقال: ﴿قَالُوا إِنْ أَنْتُم إِلَّا بَشْرِ مِثْلُنا﴾(٤)، وقال: ﴿قَالُوا إِنْ أَنْتُم إِلَّا بَشْرِ مِثْلُنا﴾(٤)، وقال: ﴿وَمَا هَذَا إِلَّا بِشْرِ مِثْلُكُم يَأْكُلُ مِمَا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرِبُ مِمَا تَشْرِبُونَ﴾(٥).

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ٩.

۲) الكهف: ۱۱۰ .
 (۲) الكهف : ۱۱۰ .

 <sup>(</sup>٣) التغاين : ٦ .
 (٥) المؤمنون : ٣٣ .

١٩٤ ..... الجزء الثامن عشر

قلنا: الجواب مطابق للاعتراض فإن قولهم: ﴿مَا لَهَذَا الرَّسُولُ يَأْكُلُ﴾ النّج ، يعطي الخصوصية بلا إشكال وأما تعميم الاعتبراض لوعمّم فيدفعه قبوله تعالى: ﴿ بِلَ كُذَّبُوا بِالسَّاعَةِ ﴾ النّج ، وقوله قبل ذلك : ﴿قبل أنزل الذي يعلم السر﴾ النّج ، على ما تقدم من التقرير .

ومن عجيب القول ما عن بعض المفسرين أن الآية تسلية للنبي مَشَنْهُ كأنه قيل : إن الرسل من قبلك كانوا على الحال التي أنت عليها فلك فيهم أسوة حسنة ، وأما كونه جواباً عن تغنتهم فالنظم لا يساعد عليه إذ قد أجيب عنه بقوله : ﴿انظر كيف ضربوا لك الأمثال﴾ هذا وهو خطأ .

وقوله تعالى: ﴿وجعلنا بعضكم لبعض فتنة أتصبر ون﴾ متمم للجواب السابق بمنزلة التعليل لكون الرسل كسائر الناس في الخواص البشرية من غير أن تتميز حياتهم أو دعوتهم بخواص سماوية تورث القطع بكونهم حاملين للرسالة الإلهية كإنزال ملك عليهم أو إلقاء كنز إليهم أو خلق جنة لهم فكأنه قيل: والسبب في كون الرسل جارين في حياتهم على ما يجري عليه الناس أنا جعلنا بعض الناس لبعض فتنة يمتحنون بها فالرسل فتنة لسائر الناس يمتحنون بهم فيتميز بهم أهل الريب من أهل الإيمان والمتبعون للأهواء الذين لا يصبرون على مر الحق من طلاب الحق الصابرين في طاعة الله وسلوك سبيله.

وبما مريتبين أولاً: أن المراد بالصبر هو الصبر بأقسامه وهي الصبر على طاعة الله ، والصبر عن معصيته ، والصبر عند المصائب .

وثنائياً: أن قوله: ﴿وجعلنا بعضكم لبعض فتنة﴾ من وضع الحكم العام موضع الخاص، والمطلوب الإشارة إلى جعل الـرسل ـ وحالهم هذه الحال ـ فتنة لسائر الناس.

وقوله تعالى : ﴿وكان ربك بصيراً ﴾ أي عالماً بالصواب في الأمور فيضع كل أمر في الموضع المناسب له ويجري بذلك أتم النظام فهدف النظام الإنساني كمال كل فرد بقطعه طريق السعادة أو الشقاوة على حسب ما يستعد له ويستحقه ولازمه بسط نظام الامتحان بينهم ولازمه ارتفاع التمايز بين الرسل وغيرهم .

وفي الجملة التفات من التكلم مع الغير إلى الغيبة ، والنكتة فيه نظيرة ما في

قوله السابق : ﴿ تبارك الذي إن شاء ﴾ الخ .

## ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن إسحاق وابن جرير وابن المنذر عن ابن عباس أن عتبة وشيبة ابني ربيعة وأبا سفيان بن حرب والنضر بن الحارث وأبا البختري والأسود بن المطلب وزمعة بن الأسود والوليد بن المغيرة وأبا جهل بن هشام وعبد الله بن أمية وأمية ابن خلف والعاصي بن واثل ونبيه بن الحجاج اجتمعوا فقال بعضهم لبعض: ابعثوا إلى محمد فكلموه وخاصموه حتى تعذروا منه ، فبعثوا إليه أن أشراف قومك قد اجتمعوا لك ليكلموك .

قال: فجاءهم رسول الله مَشْنَيْتُمْ فقالوا له: يا محمد إنا بعثنا إليك لنعذر منك فإن كنت إنما جئت بهذا الحديث تطلب به مالاً جمعنا لك من أموالنا، وإن كنت تطلب الشرف فنحن نسودك، وإن كنت تطلب ملكاً ملكناك.

فقال رسول الله عَيْنَاتُ عَمَا بِي مَمَا تَقُولُونَ مَا جَتْتَكُم بِمَا جَتْتَكُم بِهِ أَطَلَبُ أَمُوالَكُم ، ولا الملك عليكم ولكن الله بعثني اليكم رسولًا ، وأنزل عليَّ كتاباً ، وأمرني أن أكون لكم بشيراً ونـذيراً فبلّغتكم رسالة ربي ونصحت لكم فإن تقبلوا مني ما جئتكم به فهو حظكم في الدنيا والآخرة ، وإن تـردُّوه عبيًّ أصبر لأمر الله حتى يحكم الله بيني وبينكم .

قالوا: يا محمد فإن كنت غير قابل منا شيئاً عرضناه عليك فسل لنفسك وسل ربك أن يبعث معك ملكاً يصدّقك بما تقول ويراجعنا عنك وسله أن يجعل لك جناناً وقصوراً من ذهب وفضة يغنيك عما تبتغي فإنك تقوم بالأسواق وتلتمس المعاش كما نلتمسه حتى نعرف فضلك ومنزلتك من ربك إن كنت رسولاً كما تزعم .

فقال لهم رسول الله مَشْلَتُهُ : ما أنا بفاعل . ما أنا بالذي يسأل ربه هــذا ، وما بعثت إليكم بهذا ولكن الله بعثني بشيراً ونذيراً .

فأنزل الله في قولهم ذلك ﴿وقالوا ما لهذا الـرسول يـأكل الـطعام﴾ إلى قـوله ﴿وجعلنـا بعضكم لبعض فتنة . أتصبـرون وكان ربـك بصيـراً﴾ أي جعلت بعضكم لبعض بلاء لتصبروا ، ولوشئت أن أجعل الدنيا مع رسولي فلا تخالفوه لفعلت . ١٩٦ ..... الجزء التاسع عشر

وفيه أخرج الطبراني وابن مردوية من طريق مكحول عن أبي أمامة قال : قال رسول الله مُشْفَاتُ : من كذب علي متعمداً فليتبوَّأ مقعداً من بين عيني جهنم . قالوا : يا رسول الله وهمل لجهنم من عين ؟ قال : أما سمعتم الله يقول : ﴿إِذَا رأتهم من مكان بعيد﴾ فهل تراهم إلا بعينين ؟ .

أقول : ورواه أيضاً عن رجل من الصحابة ، وفي حجة الخبر خفاء .

وفيه أخرج ابن أبي حاتم عن يحيى بن أبي أسيد أن رسول الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله عن يحيى بن أبي أسيد أن رسول الله على الله عن الله عنها مكاناً ضيّقاً مقرّنين الله والله والله

\* \* \*

وَقَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا لَوْلاَ أَنْزِلَ عَلَيْنَا الْمَلائِكَةُ أَوْ نَرَىٰ رَبِّنَا لَقَدِ اَسْتَكْبَرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ وَعَتَوْ عُتُوا كَبِيراً (٢١) يَوْمَ يَرَوْنَ وَلَمُكْرِعِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَحْجُوراً (٢٢) الْمَلائِكَةَ لاَ بُشْرِىٰ يَوْمَئِدِ لِلْمُجْرِعِينَ وَيَقُولُونَ حِجْراً مَحْجُوراً (٢٢) وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَل فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْشُوراً (٢٣) أَصْحَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَئِدٍ خَيْرٌ مُسْتَقَرًا وَإَحْسَنُ مَقِيلًا (٢٤) وَيَوْمَ تَشَقَّقُ السَّمَاءُ إِلَىٰ مَا عَلَىٰ الْمَلائِكَةُ تَنْزِيلًا (٢٥) الْمُلكُ يَوْمَئِدٍ الْحَقُّ لِلرَّحْمٰنِ وَكَانَ يَوْماً عَلَىٰ الْمُلكِيكَةُ تَنْزِيلًا (٢٥) الْمُلكُ يَوْمَئِدٍ الْحَقُّ لِلرَّحْمٰنِ وَكَانَ يَوْما عَلَىٰ الْمُلكِ يَوْمَئِدٍ الْحَقْ لِلرَّحْمٰنِ وَكَانَ يَوْما عَلَىٰ الْمُلكُ يَوْمَئِدٍ الْحَقْ لِلرَّحْمٰنِ وَكَانَ يَوْما عَلَىٰ الْمُلكِ يَوْمَئِدٍ الْحَقْ لِلرَّحْمٰنِ اللَّيْسُولُ يَوْمَ يَعْضُ الظَّالِمُ عَلَىٰ يَلدَيْهِ وَكَانَ يَوْما عَلَىٰ الْمُعْرِقِيقِ وَكَانَ يَوْما لَكُلُ نَتِي الْدَكْ رَبِعَ الْوَلْكِ وَعَلَىٰ الْمُلْكِ يَوْمَ لَيَعْمُ الطَّالِمُ عَلَىٰ يَكُمْ لِكُونِ وَكَانَ يَوْما لَكُلُولُ الْمُجْرِمِينَ وَكَانَ لَيُولُولُ (٢٩) وَقَالَ الرَّسُولُ يَعْمَى الظَّالِمُ عَلَىٰ لَيْتَنِي لَمْ السَّيْطِانُ لِلْإِنْسَانِ خَلُولًا (٢٩) وَقَالَ الرَّسُولُ يَعْمَلُ الْكَالِيقَ عَلَىٰ الْمُعْرِمِينَ وَكَانَ مِنْ الْمُحْرِمِينَ وَكَانَ مَهُجُوراً (٣٠) وَكَالَ لِكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا هَذَا الْقُرْانَ مَهُجُوراً (٣٠) وَكَالَكَ جَعَلْنَا لِكُلِّ نَبِي عَدُوا مِنَ الْمُجْرِمِينَ وَكَفَىٰ بِرَبِّكَ هَادِياً وَنَصِيراً (٣٠) .

## (بیان)

تحكي الآيات اعتراضاً آخر من المشركين على رسالة الرسول يردُّون به عليه محصّله أنه لو جاز أن يكون من البشر بما هو بشر رسول تنزل عليه الملائكة بالوحي من الله سبحانه أو يراه تعالى فيكلمه وحياً لكان السرسول وسائر البشر سواء في هذه الخصيصة فإن كان ما يدَّعيه من الرسالة حقاً لكنّا أو كان البعض منا يرى ما يدَّعي رؤيته ويجد من نفسه ما يجده.

وهذا الاعتراض مما سبقهم إليه أمم الأنبياء الماضين كما حكاه الله : ﴿ قَــالُوا إِنْ أَنْتُم إِلاَ بَشْرِ مثلنا ﴾ (١) ، وقد مرَّ تقريبه مراراً .

وهذا مع ما تقدم من اعتراضهم بقولهم: ﴿ما لهذا الرسول يأكل الطعام ﴾ الخ ، بمنزلة حجة واحدة تلزم الخصم بأحد محذورين ومحصّل تقريره أن الرسالة التي يدّعيها هذا الرسول إن كانت موهبة سماوية واتصالاً غيبياً لا حظ فيها للبشر بما هو بشر فلينزل إليه ملك فيكون معه نذيراً أو يلقى إليه كنز أو يجعل له جنة يأكل منها ، وإن كانت خاصة من شأن البشر بما هو بشر أن ينالها يتصف بها فما بالنا لا نجدها في أنفسنا ؟ فلولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا .

وقد أجاب الله سبحانه عن الشق الأول بما تقدم تقريره ، وعن الشاني بأنهم سيرون الملائكة لكن في نشأة غير هذه النشأة الدنيوية ، والجواب في معنى قوله : ﴿ مَا نَتُولُ الملائكة إلا بالحق وما كانوا إذاً منظرين﴾ (٢) وسيجيء تقريره ، وفي الآيات إشارة إلى ما بعد الموت ويوم القيامة .

قوله تعالى : ﴿ وقال الذين لا يرجون لقاءنا لولا أنزل علينا الملائكة أو نرى ربنا لقد استكبروا في أنفسهم وعتوا عتواً كبيراً ﴾ قال في مجمع البيان : الرجاء ترقب الخير الذي يقوى في النفس وقوعه ومثله الطمع والأمل ، واللقاء المصير إلى الشيء من غير حائل ، والعتو الخروج إلى أفحش الظلم . انتهى .

والمراد باللقاء الرجوع إلى الله يوم القيامة سمّي به لبروزهم إليـه تعالى بحيث لا

<sup>(</sup>۱) إبراهيم : ۱۰ .

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٨.

الجزء التاسع عشر

يبقى في البين حائل جهل أو غفلة العظمة الإلهية كما قال تعالى : ﴿ويعلمون أن الله هو الحق المبين﴾ .

فالمراد بعدم رجائهم اللقاء إنكارهم للمعاد وتكذيبهم بالساعة ولم يعبر عنه بتكذيب الساعة ونحوه كما عبّر في الأيات السابقة لمكان ذكرهم مشاهدة الملائكة ورؤية الرب تعالى وتقدس ففيه إشارة إلى أنهم إنما قالوا ما قالوا وطلبوا إنزال الملائكة أو رؤية الرب ليأسهم من اللقاء وزعمهم استحالة ذلك فقد ألزموا بما هو مستحيـل على زعمهم .

فقولهم : ﴿ لُولًا أَنْـزُلُ عَلَيْنَا الْمُلَائِكَةُ أَوْ نُـرَى رَبِّنا﴾ اعتبراض منهم عِلَى رسالة الرسول أوردوه في صورة التحضيض كقولهم في موضع آخر: ﴿ لُو مَا تَأْتَيْنَا بِالْمُلَائِكَةُ إِنَّ كنت من الصادقين﴾(١) ، وتقرير الحجة كما تقدمت الإشارة إليه أنـه لو كـانت الرسـالة\_ وهي نزول الملائكة بالوحي أو تكليمه تعالى البشر بالمشافهة ـ مما يتيسر للبشر نيله ونحن بشر أمثال هذا المدعي للرسالة فما بالنا لا ينزل علينا الملائكة ولا نرى ربنا ؟ فهلا نزل علينا الملائكة أو نرى ربنا .

ويؤيد ما ذكرناه من التقرير إطلاق إنزال الملائكة ورؤية الرب من غير أن يقولوا : لـولا أنزل علينـا الملائكـة فيصدقـوك أو نـرى ربنـا فيصـدقـك . على أنهم ذكـروا في اعتراضهم السابق نزول الملك ليكون معه نذيراً وفيه تصديقه .

وفي التعبير عنه تعالى بلفظ ربنا نبوع تهكم منهم فإن المشركين ما كانوا يبرونه تعالى رباً لهم بل كان عندهم أن أربابهم ما كانوا يعبدونهم والله سبحانه رب الأرباب فكأنهم قالوا للنبي سَمِّلَةُ إنك تـرى أن الله ربك وقـد حنّ إليك فخصـك بالمشـافهة والتكليم ، وأنه ربنا ، فليحن إلينا وليشافهنا بالرؤية كما فعل بك .

على أنهم إنما عدلوا عن عبادة أرباب الأصنام وهم الملائكة وروحانيات الكواكب ونحوهم إلى عبادة الأصنام والتماثيل لتكون محسوسة غيىر غائبة عن المشاهدة عند العبادة والتقرب بالقرابين .

وقوله تعالى : ﴿ لقد استكبروا في أنفسهم وعنوا عتواً كبيراً ﴾ أي أقسم لقد 

سورة الفرقان ـ آية ٢٢ ....٠٠٠ ١٩٩٩

قوله تعالى : ﴿ يُوم يرون الملائكة لا بشرى يومثذٍ للمجرمين ويقولون حجراً محجوراً ﴾ في المفردات : الحجر الممنوع منه بتحريمه قال تعالى : ﴿ وقالوا هذه أنعام وحرث حجر ﴾ ﴿ ويقولون حجراً محجوراً ﴾ كان الرجل إذا لقي من يخاف يقول ذلك فذكر تعالى أن الكفار إذا رأوا الملائكة قالوا ذلك ظناً أن ذلك ينفعهم . انتهى .

وعن الخليل كان الرجل يسرى الرجل الذي يخاف منه القتل في الجاهلية في الأشهر الحرم فيقول: حجراً محجوراً أي حرام عليك التعرض لي في هذا الشهر فلا يبدؤه بشر وعن أبي عبيدة: هي عوذة للعرب يقولها من يخاف آخر في الحرم أو شهر حرام إذا لقيه وبينهما ترة.

فقوله: ﴿ ويوم يرون الملائكة لا بشرى يومئذ للمجرمين ﴾ يوم - على ما قيل - ظرف لقوله: ﴿ لا بشرى ﴾ وقوله: ﴿ يومئذ ﴾ تأكيد له ، والمراد بقوله: ﴿ لا بشرى نفي للجنس ، والمراد بالمجرمين كل متصف بالإجرام غير أن مورد الكلام إجرام الشرك والمجرمون هم الذين لا يرجون اللقاء ، وقد تقدم ذكرهم والمعنى : يوم يرى هؤلاء الذين لا يرجون لقاءنا الملائكة لا بشرى - على طريق نفي الجنس - يومئذ للمجرمين وهم منهم .

وقوله: ﴿ويقولون حجراً محجوراً ﴾ فاعل يقولون هم المشركون أي يقول المشركون يومئذ للملائكة وهم قاصدوهم بالعذاب: حجراً محجوراً أي لنكن في معاذ منكم، وقيل: ضمير الجميع للملائكة، والمعنى: ويقول الملائكة للمشركين حراماً محرماً عليكم سماع البشرى، أو حراماً محرماً عليكم أن تدخلوا الجنة أو حراماً محرماً عليكم أن تتعوذوا من العذاب إلى شيء فلا معاذ لكم هذا، والمعنى الأول أقرب إلى السياق.

والآية في موضع الجواب عن قولهم: ﴿لُولا أُنزِلَ إِلَينَا الْمَلَائِكَة ﴾ وقد أعرضت عن جواب قولهم: ﴿ أَن الرؤية التي كانوا يقصدونها بقولهم هي الرؤية البصرية التي تستلزم التجسم والمادية تعالى عن ذلك ، وأما الرؤية بعين اليقين وهي الرؤية القلبية فلم يكونوا ممن يفقه ذلك وعلى تقديره ما كانوا يقصدونه.

وأما توضيح الجواب عن أمر إنزال الملائكة ورؤيتهم فقد أخذ أصل الرؤية مفروغاً منه مسلماً أن هناك يوماً يرون فيه الملائكة غير أنه وُضع الإخبار عن وصفهم يوم الرؤية موضع الاخبار عن أصل رؤيتهم لـلإشارة إلى أن طلبهم لـرؤية المـلائكة ليس ۲۰۰ کا الجزء التاسع عشر

يجري على نفعهم فإنهم لا يرون الملائكة إلا يوم يشافهون عذاب النار وذلك بعد تبدل النشأة الدنيوية من النشأة الأخرى كما أشار إليه في موضع آخر بقوله: فرما ننزّل الملائكة إلا بالحق وما كانوا إذاً منظرين (١)، فهم في مسألتهم هذه يستعجلون بالعذاب وهم يحسبون أنهم يعجزون الله ورسوله بالحجة.

وأما ما هو هذا اليوم الذي أشير إليه بقوله: ﴿يوم يرون الملائكة﴾ فقد ذكر المفسرون أنه يوم القيامة لكن الذي يعطيه السياق مع ما ينضم إليه من الآيات الواصفة ليوم الموت وما بعده كقوله: ﴿ولو ترى إذ الظالمون في غمرات الموت والملائكة باسطو أيديهم أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون﴾(٢) الآية ، وقوله: ﴿إن الذين توفّاهم الملائكة ظالمي أنفسهم قالوا فيم كنتم قالوا كنا مستضعفين في الأرض قالوا ألم تكن أرض الله واسعة فتهاجروا فيها﴾(٢) إلى غير ذلك من الآيات .

أن المراد به الموت وهو المسمى في عرف القرآن برزخاً فإن في الآيات دلالة قاطعة على أنهم يرون الملائكة ويشافهونهم بعد الموت قبل يوم القيامة ، والمتعين على ما يقتضيه طبع المخاصمة - في جواب من يجحد رؤية الملائكة أن يـذكر لـه أول يوم يراهم بما يسوؤه وهو يوم الموت لا أن يخاصم بذكر رؤيتهم يوم القيامة وقوله لهم : حجراً محجوراً ، وقد رآهم قبل ذلك وعذّب بأيديهم أمداً بعيداً وهو ظاهر .

فالظاهر أن الآية والآيتين التاليتين ناظرة إلى حالهم في البرزخ تصف رؤيتهم للملائكة فيه ، وإحباط أعمالهم فيه ، وحال أهل الجنة التي فيه .

قوله تعالى : ﴿وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء متثوراً ﴾ قال الراغب في المفردات : العمل كل فعل يكون من الحيوان بقصد فهو أخص من الفعل لأن الفعل قد ينسب إلى الحيوانات التي يقع منها فعل بغير قصد وقد ينسب إلى الجمادات ، والعمل قلما ينسب إلى ذلك ، ولم يستعمل العمل في الحيوانات إلا في قولهم : البقر العوامل . انتهى .

وقال: الهباء دقاق التراب وما انبت في الهواء فلا يبدو إلا في أثناء ضوء الشمس في الكوّة . انتهى . والنثر التفريق .

<sup>(</sup>١) الحجر : ٨ .

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٩٣.

<sup>(</sup>٣) النساء: ٩٧ .

والمعنى: وأقبلنا إلى كل عمل عملوه ـ والعمل هو الذي يعيش به الإنسان بعد الموت ـ ففرّقناه تفريقاً لا ينتفعون به كالهباء المنثور، والكلام مبني على التمثيل مثّل به استيلاء القهر الإلهي على جميع أعمالهم التي عملوها لسعادة الحياة وإبطالها بحيث لا يؤثر في سعادة حياتهم المؤبدة شيئاً بتشبيهه بسلطان غلب عدوه فحل داره بعد ما ظهر عليه فخرّب الدار وهدم الآثار وأحرق المتاع والأثاث فأفنى منه كل عين وأثر.

ولا منافاة بين ما تدل عليه الآية من حبط الأعمال يومنذ وبين ما تدل عليه آيات أخر أن أعمالهم أحبطت حينما عملوها في الدنيا بكفرهم وإجرامهم فإن معنى الإحباط بعد الموت ظهور الحبط لهم بعد ما كان خفياً في الدنيا عليهم وقد تقدم كلام مشبع في معنى الحبط في الجزء الثاني من الكتاب فراجع .

قوله تعالى : ﴿ أصحاب الجنة يبومئذ خير مستقراً وأحسن مقيلاً ﴾ المراد بأصحاب الجنة المتقون فقد تقدم قوله قبل آيات : ﴿ قل أذلك خير أم جنة الخلد التي وعد المتقون ﴾ والمستقر والمقيل اسما مكان من الاستقرار ومعناه ظاهر ومن القيلولة وهي الاستراحة في منتصف النهار سواء كان معها نوم أم لا ـ على ما قيل ـ والجنة لا نوم فيه .

وكلمتا ﴿ وَلِهِ وَ وَأَحسن ﴾ منسلخان عن معنى التفضيل كما في قوله تعالى : ﴿ وهو أهون عليه ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ ما عند الله خير من الله و ﴾ (٢) ، كذا قيل ، وليس يبعد أن يُقال : إن «أفعل» أو ما هو في معناه كخير بناء على ما رجَّحنا أنه صفة مشبهة تدل على التفضيل بمادته لا بهيئته في مثل هذه الموارد غير منسلخ عن معنى التفضيل والعناية في ذلك أنهم لما اختاروا الشرك والإجرام واستحسنوا ذلك ولازمه النار في الأخرة فقد أثبتوا لها خيرية وحسناً فقوبلوا بأن الجنة وما فيها خير وأحسن حتى على لازم قولهم فعليهم أن يختاروها على النار وأن يختاروا الإيمان على الكفر على أي حال ، وقيل : إن التفضيل مبنى على التهكم .

قوله تعالى : ﴿ويوم تشقق السماء بالغمام ونزّل الملائكة تشزيلاً ﴾ النظاهر أن الظرف منصوب بفعل مقدّر ، والمعنى واذكر يوم كذا وكذا فإنهم يرون الملائكة فيه

<sup>(</sup>١) الروم : ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) الجمعة : ١١ .

۲۰۲ ..... الجزء التاسع عشر

أيضاً وهذا اليوم هو يوم القيامة بدليـل قولـه بعد : ﴿الملك يــومئذٍ الحق للرحمــان﴾ ، وقيل في متعلق الظرف وجوه أُخر لا فائدة في نقلها .

و ﴿تشقق﴾ أصله تتشقق من باب التفعيل من الشق بمعنى الخرم والتشيقق التفتح ، والغمام السحاب سمي به لستره ضوء الشمس مأخوذ من الغم بمعنى الستر .

والباء في قوله : ﴿ تشقق السماء بالغمام ﴾ إما للملابسة والمعنى تتفتح السماء متلبسة بالغمام أي متغيمة ، وإما بمعنى عن والمعنى تتفتح عن الغمام أي من قبل الغمام أو تشققه .

وكيف كان فظاهر الآية أن السماء تنشق يوم القيامة بما عليها من الغمام الساتر لها ونزِّل منها الملائكة اللذين هم سكانها فيشاهدونهم فالآية قريبة المعنى من قوله في موضع آخر: ﴿وانشقت السماء فهي يومئذٍ واهية والملك على أرجائها﴾(١).

وليس من البعيد أن يكون الكلام كناية عن انكشاف غمة الجهل وبروز عالم السماء وهو من الغيب وبروز سكانها وهم الملائكة ونزولهم إلى العالم الأرضي موطن الإنسان .

وقيل: المراد أن السماء يشقها الغمام وهو الذي يذكره في قوله: ﴿هل ينظرون إلا أن يسأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة وقضي الأمر وإلى الله تسرجسع الأمور﴾(٢)، وقد مرَّ كلام في تفسير الآية.

والتعبير عن الواقعة بالتشقق دون التفتح وما يماثله للتهويل ، وكذا التنوين في قوله : ﴿تنزيلا﴾ للدلالة على التفخيم .

قوله تعالى: ﴿ الملك يومئذ الحق للرحمان وكان يوماً على الكافرين عسيراً ﴾ أي الملك المطلق يومئذ حق ثابت للرحمان وذلك لبطلان الأسباب وزوال ما بينها وبين مسبباتها من الروابط المتنوعة ، وقد تقدم غير مرة أن المراد بـذلك في يـوم القيامة هو ظهور أن الملك والحكم لله والأمر إليه وحده ، وأن لا استقلال في شيء من الأسباب

<sup>(</sup>١) الحاقة : ١٧ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ٢١٠ .

على خلاف ما كان يتراءى من ظاهر حالها في نشأة الدنيا قبـل قيام السـاعة ورجـوع كل شىء إليه تعالى .

وقوله: ﴿وكان يوماً على الكافرين عسيراً الوجه فيه ركونهم إلى ظواهر الأسباب وإخلادهم إلى الحياة الأرضية البائدة الداثرة وانقطاعهم عن السبب الحقيقي الذي هو مالك الملك بالحقيقة وعن حياتهم الباقية المؤبدة فيصبحون اليوم ولا ملاذ لهم ولا معاذ.

فعلى هذا يكون الملك مبتدأ والحق خبره عرّف لإفادة الحصر، ويومئذ ظرف لثبوت الخبر للمبتدأ ، وفائدة التقييد الدلالة على ظهور حقيقة الأمر يومئذ فإن حقيقة الملك لله سبحانه دائماً ، وإنما يختلف يوم القيامة مع غيره بزوال الملك الصوري عن الأشياء فيه وثبوته لها في غيره .

وقال بعضهم: الملك بمعنى المالكية ويومئة متعلق به والحق خبر الملك ، وقيل: يومئةٍ متعلق بمحذوف هو صفة للحق ، وقيل: المراد بيومئةٍ هو يوم الله ، وقيل: يومئةٍ هو الخبر للملك والحق صفة للمبتدأ ، وهذه أقوال ردية لا جدوى لها .

قوله تعالى : ﴿ويوم يعضّ الظالم على يديه يقول يـا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلًا قال الراغب في المفردات : العض أزم بالأسنان ، قال تعالى : ﴿عضوا عليكم الأنامل و ﴿ويوم يعض الظالم و وذلك عبارة عن الندم لما جـرى به عـادة الناس أن يفعلوه عند ذلك . انتهى . ولذلك يتمنى عنده ما فات من واجب العمل كما حكى الله تعالى عنهم قولهم : ﴿يا ليتني لم أتخذ فلاناً خليلًا ﴾ .

والنظاهر أن المراد بالنظالم جنسه وهو كل من لم يهتد بهدي الرسول ، وكذا المراد بالرسول جنسه وإن أنطبق الظالم بحسب المورد على ظالمي هذه الأمة والرسول على محمد مَشِلُونَهُم.

والمعنى : وأذكر يوم يندم الظالم نـدماً شـديداً قـائلاً من فـرط ندمـه يا ليتني اتخذت مع الرسول سبيلاً ما إلى الهدى أي سبيل كانت .

قوله تعالى : ﴿ يَا وَيُلْتِي لَيْتَنِي لَمُ اتَّخَذُ فَلَانًا خَلِيلًا ﴾ تتمة تمني الظالم النادم على ظلمه ، وفالان كناية عن العلم المذكر وفالانة عن العلم المؤنث ، قال

٢٠٤ ..... الجزء التاسع عشر

الراغب: فلان وفلانة كنايتان عن الإنسان ، والفلان والفلانة ـ بـاللام ـ كنـايتان عن الحيوانات . انتهى .

والمعنى : يا ويلتي ـ يا هلاكي ـ ليتني لم أتخذ فلاناً ـ وهو من اتخذه صـديقاً يشاوره ويسمع منه ويقلده ـ خليلًا .

وذكر بعضهم : أن فلاناً في الآية كناية عن الشيطان ، وكأنه نظراً إلى ما في الآية التالية من حديث خذلان الشيطان للإنسان غير أن السياق لا يساعد عليه .

ومن لطيف التعبير قوله في الآية السابقة : ﴿ يَا لَيْتَنِي اتَخَذَتَ ﴾ النح وفي هذه الآية : ﴿ يَا وَيَلْتِي لَيْتَنِي لَمُ اتَخَذَ ﴾ النح فإن في ذلك تدرّجاً لطيفاً في النداء والاستغاثة فحذف المنادى في الآية السابقة يلوح إلى أنه يريد أي منج ينجيه مما هو فيه من الشقاء وذكر الويل بعد ذلك \_ في هذه الآية يدل على أنه بان له أن لا يخلصه من العذاب شيء قط إلا الهلاك والفناء ، ولذلك نادى الويل .

قوله تعالى : ﴿ لقد أضلني عن اللذكر بعد إذ جاءني وكنان الشيطان للإنسان خدولاً ﴾ تعليل للتمني السابق ، والمراد بالذكر مطلق ما جاءت به الرسل أو خصوص الكتب السماوية وينطبق بحسب المورد على القرآن .

وقوله: ﴿ وَكَانَ الشَّيْطَانَ لَلْإِنْسَانَ خَذُولًا ﴾ من كلامه تعالى ويمكن أن يكون تتمة الكلام الظالم ذكره تأسفاً وتحسراً.

والحذلان بضم الحاء ترك من يظن به أن ينصر نصرته ، وخذلانه أنه يعد الإنسان أن ينصره على كل مكروه إن تمسك بالأسباب ونسي ربه فلما تقطعت الأسباب بظهور القهر الإلهي يوم الموت جزئياً ويوم القيامة كلياً خذله وسلمه إلى الشقاء ، قال تعالى : ﴿كمثل الشيطان إذ قال للإنسان اكفر فلما كفر قال إني بريء منك ﴾(١) ، وقال فيما يحكي عن الشيطان يوم القيامة : ﴿ما أنا بمصرخكم وما أنتم بمصرخي إني كفرت بما أشركتمون من قبل ﴾(١) .

وفي هذه الآيات الثلاثة إشعار بل دلالة على أن السبب العمدة في ضلال أهل الضلال ولاية أهل الأهواء وأولياء الشيطان ، والمشاهدة يؤيد ذلك .

<sup>(</sup>١) الحشر: ١٦.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم : ٢٢ .

سورة الفرقان ـ آية ٢٩ ـ ٣١

\* \* 6

قوله تعالى : ﴿وقال الرسول يا رب إن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً ﴾ المراد بالرسول محمد على المرينة ذكر القرآن ، وعبر عنه بالرسول تسجيلًا لرسالته وإرغاماً لأولئك القادحين في رسالته وكتابه والهجر بالفتح فالسكون الترك .

وظاهر السياق أن قوله: ﴿وقال الرسول﴾ الخ معطوف على ﴿يعضُ الطَّالم﴾ والقول مما يقوله الرسول يوم القيامة لربه على طريق البث والشكوى، وعلى هذا فالتعبير بالماضي بعناية تحقق الوقوع، والمراد بالقوم عامة العرب بل عامة الأمة باعتبار كفرتهم وعصاتهم.

وأما كونه استئنافاً أو عطفاً على قوله : ﴿وقال الذين لا يرجـون لقاءنـا﴾ وكون ما وقع بينهما اعتراضاً فبعيد من السياق ، وعليه فلفظه قال على ظاهر معناها والمراد بالقوم هم القادحون في رسالته الطاعنون في كتابه .

ونظيره في الضعف قول بعضهم : إن المهجور من الهجر بمعنى : الهذيان . وهو ظاهر .

قوله تعالى: ﴿وكذلك جعلنا لكل نبي عدواً من المجرمين وكفى بربك هادياً ونصيراً أي كما جعلنا هؤلاء المجرمين عدواً لك كذلك جعلنا لكل نبي عدواً منهم أي هذه من سنتنا الجارية في الأنبياء واممهم فلا يسوءنك ما تلقى من عداوتهم ، ولا يشقن عليك ذلك ، ففيه تسلية للنبي سَنْنَهُ .

ومعنى : جعل العدو من المجرمين أن الله جازاهم على معاصيهم بالختم على قلوبهم نسبة إليه تعالى على قلوبهم فعاندوا الحق وأبغضوا الداعي إليه وهو النبي فلعداوتهم نسبة إليه تعالى بالمجازاة .

وقوله: ﴿وكفى بربّك هادياً ونصيراً ﴾ ، معناه ـ على ما يعطيه السياق ـ لا يهولنك أمر عنادهم وعداوتهم ولا تخافهم على اهتداء الناس ونفوذ دينك فيهم وبينهم فحسبك ربك كفى به هادياً يهدي من استحق من الناس الهداية واستعد له وإن كفر هؤلاء وعنوا فليس اهتداء الناس منوطاً باهتدائهم وكفى به نصيراً ينصرك وينصر دينك الذي بعثك به وإن هجره هؤلاء ولم ينصروك ولا دينك فالجملة مسوقة لإظهار الاستغناء عنهم .

فظهر أن صدر الآية مسوق لتسلي النبي سَلَناهُ وذيله للاستغناء عن المجرمين

٢٠٦ ..... الجزء التاسع عشر

من قومه ، وفي قوله : ﴿وكفى بربك﴾ حيث اخد بصفة الربوبية مضافة إلى ضمير الخطاب ولم يقل : وكفى بالله تأييد له .

## (بيلن)

في تفسير البرهان عن كتاب الجنة والنار بإسناده عن جابر بن يـزيد الجعفي عن أبي جعفر علين في حديث يـذكر فيه قبض روح الكافـر قال: فـإذا بلغت الحلقـوم ضربت الملائكة وجهه ودبره وقيل: ﴿أخـرجوا أنفسكم اليـوم تجزون عـذاب الهون بما كنتم تقولون على الله غير الحق وكنتم عن آياته تستكبرون وذلك قوله: ﴿يـوم يرون الملائكة لا بشرى يومئذ للمجرمين ويقولون حجراً محجـوراً فيقولـون حراماً عليكم الجنة محرماً (١).

وفي الدر المنثور أخرج عبد الرزاق والفاريـابي وابن المنذر وابن أبي حـاتم عن علي بن أبي طالب قال : الهباء ريح الغبار يسطع ثم يـذهب فلا يبقى منـه شيء فجعل الله أعمالهم كذلك .

وفيه أخرج سمويه في فوائده عن سالم مولى أبي حذيفة قال: قال رسول الله من الله الله الله الله عنه القيامة بقوم معهم حسنات مثال جبال تهامة حتى إذا جيء بهم جعل الله تعالى أعمالهم هباء ثم قذفهم في النار.

قال سالم: بأبي وأُمي يا رسول الله حل لنا هؤلاء القوم، قال كانـوا يصلُّون ويصـومون ويـأخذون سنَّـة من الليل ولكن كـانوا إذا عـرض عليهم شيء من الحرام وثبوا عليه فأدحض الله تعالى أعمالهم.

وفي الكافي بإسناده عن سليمان بن خالد قال: سألت أبا عبد الله ما الله عن عن قول الله عز وجل: ﴿ وقدمنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً ﴾ قال: أما والله لقد كانت أعمالهم أشدّ بياضاً من القباطي ولكن كانوا إذا عرض لهم حرام لم يدعوه.

أقول : وهذا المعنى مروي فيه وفي غيره عنه وعن أبيه عليهما السلام بغير واحد من الطرق .

<sup>(</sup>١) محرمة ظ.

وفي الكافي أيضاً بإسناده عن عبد الأعلى وبإسناد آخر عن سويد بن غفلة قال : قال أمير المؤمنين عَشَلْتُه في حديث وضع المؤمن في قبره : ثم يفسحان يعني الملكين في قبره مد بصره ثم يفتحان له باباً إلى الجنة ويقولان له : نم قرير العين نوم الشاب الناعم فإن الله يقول : ﴿ أصحاب الجنة يومئذٍ خير مستقراً وأحسن مقيلاً ﴾ .

أقول : والرواية ـ كما تـرى ـ تجعل الآيـة من آيات البـرزخ ، وتشير بقـوله : ويقال له : نم ﴿الخ﴾ إلى نكتة التعبير في الآية بالمقيل فليتنبه .

وفي الدر المنثور أخرج أبو نعيم من طريق الكلبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال : كان عقبة بن أبي معيط لا يقدم من سفر إلا صنع طعاماً فدعا إليه أهل مكة كلهم وكان يكثر مجالسة النبي مُشَلَّنَةُ ويعجبه حديثه وغلب عليه الشقاء .

فقدم ذات يوم من سفر فصنع طعاماً ثم دعا رسول الله مَشْنَاتُ إلى طعامه فقال: ما أنا بالذي آكل من طعامك حتى تشهد أن لا إله إلا الله وأني رسول الله فقال: أطعم يا ابن أخي . قال: ما أنا بالذي أفعل حتى تقول ، فشهد بذلك وطعم من طعامه .

فبلغ ذلك أبيّ بن خلف فأتاه فقال: أصبوت يا عقبة ؟ ـ وكان خليله ـ فقال: لا والله ما صبوت ولكن دخل عليّ رجل فأبى أن يطعم من طعامي إلا أن أشهد له فاستحييت أن يخرج من بيتي قبل أن يطعم فشهدت له فطعم، فقال: ما أنا بالذي أرضى عنك حتى تأتيه فتبزق في وجهه ففعل عقبة فقال له رسول الله متأوية إلا علوت رأسك بالسيف فاسر عقبة يوم بدر فقتل صبراً ولم يقتل من الاسارى يومئذ غيره.

أقول: وقد ورد في غير واحد من الروايات في قوله تعالى: ﴿يقول يــا ليتني الخذت مع الرسول سبيلاً أن السبيل هو علي الشخة وهو من بطن القرآن أو من قبيل الحري وليس من التفسير في شيء .

\* \* \*

وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ آلْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذْلِكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا (٣٢) وَلَا يَـأْتُونَـكَ بِـمَثَلِ إِلَّا جِئْنَـاكَ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلًا (٣٢)

۲۰۸ ...... الجزء التاسع عشر

بِالْحَقِّ وَأَحْسَنَ تَفْسِيراً (٣٣) الَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَىٰ وُجُوهِهِمْ إلىٰ جَهَنَّمَ أُولَئِكَ شَرُّ مَكَاناً وَأَصَلُّ سَبِيلًا (٣١) وَلَقَدْ آتَيْنَا مُوسَىٰ آلْكِتَابَ وَجَعَلْنَا مَعَهُ أَخَاهُ هٰرُونَ وَزِيراً (٣٥) فَقُلْنَا آذْهَبَا إِلَىٰ آلْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَدَمَّرْنَاهُمْ تَدْمِيراً (٣٦) وَقَوْمَ نُوحٍ لَمَّا كَذَّبُوا الرُّسُلَ كَذَّبُوا الرُّسُلَ أَغْرَقْنَاهُمْ وَجَعَلْنَاهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ عَذَاباً أَلِيماً (٣٧) وَكَلَّا فَرَعْنَاهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ عَذَاباً أَلِيماً (٣٧) وَكَلَّا فَرَعْنَاهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ عَذَاباً أَلِيماً (٣٧) وَكَلَّا فَرَعْنَاهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ عَذَاباً أَلِيماً (٣٧) وَكَلَّا فَرَعْنَاهُمْ لِلنَّاسِ آيَةً وَأَعْتَدُنَا لِلظَّالِمِينَ عَذَاباً أَلِيماً (٣٨) وَكُلَّا وَكُلاً تَبْرِنَا تَتْبِيراً (٣٩) وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَىٰ آلْقَرْيَةِ آلَتِي ضَرَبْنَا لَهُ آلْأَمْنَالَ وَكُلاً تَبْرُنَا تَتْبِيراً (٣٩) وَلَقَدْ أَتَوْا عَلَىٰ آلْقَرْيَةِ آلَتِي أَمْطَرَتْ مَطَرَ السَّوْءِ أَفَلَمْ يَكُونُوا يَرَوْنَهَا بَلْ كَانُوا لاَ يَرْجُونَ أَشُوراً (٤٠) .

## ( بیان )

نقل لطعن آخر مما طعنوا به في القـرآن وهو أنـه لـم ينزل جملة واحـدة والجواب عنه .

قوله تعالى : ﴿وقال اللّذين كفروا للولا نزّل عليه القرآن جملة واحدة﴾ المراد بهم مشركو العرب الرادّون للدعوة القرآن كما في قدحهم السابق المحكي بقوله : ﴿وقال الذين كفروا إن هذا إلا إفك افتراه﴾الخ .

وقوله: ﴿ لُولا نُزّل عليه القرآنَ جملة واحدة ﴾ قد تقدم أن الإنزال والتنزيل إنما يفترقان في أن الإنزال يفيد الدفعة والتزيل يفيد التدريج لكن ذكر بعضهم أنَّ التنزيل في هذه الآية منسلخ عن معنى التدريج لأدائه إلى التدافع إذ يكون المعنى على تقدير إرادة التدريج: لولا فرَّق القرآن جملة واحدة والتفريق ينافي الجملية بل المعنى هلا أنزل القرآن عليه دفعة غير مفرق كما أنزل التوراة والإنجيل والزبور.

لكن ينبغي أن يعلم أنَّ نـزول التوراة مشلاً كما هـو الظاهـر المستفـاد من القـرآن كانت دفعة في كتاب مكتوب في ألواح والقرآن إنمـا كان ينـزل عليه مَشِنَّةٍ بـالتلقي من عند الله بتوسط الروح الأمين كما يتلقى السـامع الكـلام من المتكلم ، والدفعـة في

سورة الفرقان ـ آية ٣٢ ـ ٣٣

4 • 9

إيتاء كتاب مكتوب وتلقيه تستلزم المعية بين أوله وآخره لكنه إذا كنان بقراءة وسماع لم يناف التدريج بين أجزائه وأبعاضه بل من الضروري أن يؤتاه القارىء ويتلقاه السامع آخذاً من أوله إلى آخره شيئاً فشيئاً.

وهؤلاء إنما كانوا يقترحون نزول القرآن جملة واحدة على ما كانوا يشاهدون أو يسمعون من كيفية نزول الوحي على النبي عَلَيْتُ وهو تلقي الآيات بألفاظها من لسان ملك الوحي فكان اقتراحهم أن الذي يتلوه ملك الوحي على النبي عَلَيْتُ سورة بعد سورة وآية بعد آية ويتلقاه هو كذلك فليقرأ جميع ذلك مرة واحدة وليتلقه هو مرة واحدة ولودامت القراءة والتلقي مدة من الزمان ، وهذا المعنى أوفق بالتنزيل الدال على التدريج .

وأما كون مرادهم من اقتراح نزوله جملة واحدة أن ينزل كتاباً مكتوباً دفعة كما نزلت التوراة وكذا الإنجيل والزبور على ما هو المعروف عندهم فلا دلالة في الكلام المنقول عنهم على ذلك . على أنهم ما كانوا مؤمنين بهذه الكتب السماوية حتى يسلموا نزولها دفعة .

وكيف كان فقولهم: ﴿لولا نزّل عليه القرآن جملة واحدة﴾ اعتراض منهم على القرآن من جهة نحو نزوله ، يريدون به أنه ليس بكتاب سماوي نازل من عند الله سبحانه إذ لو كان كتاباً سماوياً متضمناً لدين سماوي يريده الله من الناس وقد بعث رسولاً يبلّغه الناس لكان الدين المضمن فيه المراد من الناس ديناً تامة أجزاؤه معلومة أصوله وفروعه مجموعة فرائضه وسننه وكان الكتاب المشتمل عليه منظمة أجزاؤه ، مركبة بعضه على بعض .

وليس كذلك بل هو أقوال متفرقة يأتي بها في وقائع مختلفة وحوادث متشتة ربما وقع واقع فأتى عند ذلك بشيء من الكلام مرتبط به يسمي جملها المنضودة آيات إلهية ينسبها إلى الله ويدعي أنها قرآن منزّل إليه من عند الله سبحانه وليس إلا أنه يتعمّل حيناً بعد حين عند وقوع وقائع فيختلق قولاً يفتريه على الله ، وليس إلا رجلاً صابئاً ضل عن السبيل . هذا تقرير اعتراضهم على ما يستفاد من مجموع الاعتراض والجواب .

قوله تعالى : ﴿كذلك لنثبت به فؤادك ورتلناه ترتيلًا ولا يأتـونك بمشل إلا

۲۱۰ الجزء التاسع عشر

جئناك بالحق وأحسن تفسيراً الثبات ضدُّ الزوال ، والإثبات والتثبيت بمعنى واحد والفرق بينهما بالدفعة والتدريج ، والفؤاد القلب والمراد به كما مر غير مرة الأمر المدرك من الإنسان وهو نفسه ، والترتيل - كما قالوا - الترسيل والإتيان بالشيء عقيب الشيء ، والتفسير - كما قال الراغب - المبالغة في إظهار المعنى المعقول كما أن الفسر بالفتح فالسكون إظهار المعنى المعقول .

وظاهر السياق أن قوله: ﴿كذلك﴾ متعلق بفعل مقدر يعلله قوله: ﴿لنثبت﴾ ويعطف عليه قوله: ﴿ولنثبت﴾ ويعطف عليه قوله: ﴿ورتلناه﴾ والتقدير نزلناه أي القرآن كذلك أي نجوماً متفرقة لا جملة واحدة لنثبت به فؤادك، وقول بعضهم: إن ﴿كذلك﴾ من تمام قول الذين كفروا سخيف جداً.

فقوله: ﴿كذلك لنثبت به فؤادك بيان تام لسبب تنزيل القرآن نجوماً متفرقة وبيان ذلك أن تعليم علم من العلوم وخاصة ما كان منها مرتبطاً بالعمل بإلقاء المعلم مسائله واحدة بعد واحدة إلى المتعلم حتى تتم فصوله وأبوابه إنما يفيد حصولاً ما لصور مسائله عند المتعلم وكونها مذخورة بوجه ما عنده يراجعها عند مسيس الحاجة إليها ، وأما استقرارها في النفس بحيث تنمو عليها وتترتب عليها آثارها المطلوبة منها فيحتاج إلى مسيس الحاجة والإشراف على العمل وحضور وقته .

ففرق بيّن بين أن يلقي الطبيب المعلم مسألة طبية إلى متعلم الطب إلقاء فحسب وبين أن يلقيها إليه وعنده مريض مبتلى بما يبحث عنه من الداء وهو يعالجه فيطابق بين ما يقول وما يفعل .

ومن هنا يظهر أن إلقاء أي نظرة علمية عند مسيس الحاجة وحضور وقت العمل إلى من يراد تعليمه وتربيته أثبت في النفس وأوقع في القلب وأشد استقراراً وأكمل رسوخاً في الذهن وخاصة في المعارف التي تهدي إليها الفطرة فإن الفطرة إنما تستعد للقبول وتتهيأ للإذعان إذا أحست بالحاجة .

ثم إن المعارف التي تتضمنها الدعوة الإسلامية الناطق بها القرآن إنما هي شرائع وأحكام عملية وقوانين فردية واجتماعية تسعد الحياة الإنسانية مبنية على الأخلاق الفاضلة المرتبطة بالمعارف الكلية الإلهية التي تنتهي بالتحليل إلى التوحيد كما أن التوحيد ينتهي بالتركيب إليها ثم إلى الأخلاق والأحكام العملية .

فأحسن التعليم وأكمل التربية أن تلقى هذه المعارف العالية بالتدريج موزعة على الحوادث الواقعة المتضمنة لمساس أنواع الحاجات مبيئة لما يرتبط بها من الاعتقاد الحق والخلق الفاضل والحكم العملي المشروع مع ما يتعلق بها من أسباب الاعتبار والإتعاظ بين قصص الماضين وعاقبة أمر المسرفين وعتو الطاغين والمستكبرين .

وهذه سبيل البيانات القرآنية المودعة في آياته النازلة كما قال تعالى : ﴿وقرآناً فَرَقَناهُ لَتَقَرَأُهُ عَلَى الناس على مكث ونزَّلناه تنزيلًا﴾(١) ، وهذا هو المراد بقوله تعالى : ﴿وكذلك لنثبّت به فؤادك﴾ والله أعلم .

نعم يبقى عليه شيء وهمو أن تفرق أجزاء التعليم وإلقاءها إلى المتعلم على التمهل والتؤدة يفسد غرض التعليم لانقطاع أثر السابق إلى أن يلحق به اللاحق وسقوط الهمة والعزيمة عن ضبط المطالب ففي اتصال أجزاء العلم الواحد بعضها ببعض إمداد للذهن وتهيئة للفهم على التفقه والضبط لا يحصل بدونه البتة .

وقد أجاب تعالى عنه بقوله: ﴿ورتلّناه ترتيلًا﴾ فمعناه على ما يعطيه السياق أن هذه التعليمات على نزولها نجوماً متفرّقة عقّبنا بعضها ببعض ونزّلنا بعضها إثر بعض بحيث لا تبطل الروابط ولا تنقطع آثار الأبعاض فلا يفسد بذلك غرض التعليم بل هي سور وآيات نازلة بعضها أثر بعض مترتبة مرتلة .

على أن هناك أمراً آخر وهو أن القرآن كتاب بيان واحتجاج بحتج على المؤالف والمخالف فيما أشكل عليهم أو استشكلوه على الحق والحقيقة بالتشكيك والاعتراض ، ويبين لهم ما التبس عليهم أمره من المعارف والحكم الواقعة في الملل والأديان السابقة وما فسرها به علماؤهم بتحريف الكلم عن مواضعه كما يظهر بقياس ما كان يعتقده الوثنيون في الله تعالى والملائكة والجن وقديسي البشر وما وقع في العهدين من أخبار الأنبياء وما بثّوه من معارف المبدء والمعاد ، إلى ما بيّنه القرآن في ذلك .

وهـذا النوع من الاحتجاج والبيان لا يستوفي حقه إلا بالتنزيـل التدريجي على حسب ما كان يبـدو من شبههم ويرد على النبي الشريق من مسائلهم تدريجاً ، ويورد على المؤمنين أو على قومهم من تسويلاتهم شيئاً بعد شيء وحيناً بعد حين .

<sup>(</sup>۱) أسرى : ۱۰۲ .

وإلى هذا يشير قوله تعالى: ﴿ولا يأتونك بمثل إلا جئناك بالحق وأحسن تفسيراً ﴾ والمثل الوصف أي لا يأتونك بوصف فيك أو في غيرك حادوا به عن الحق أو أساءوا تفسيره إلا جئناك بما هو الحق فيه أو ما هو أحسن الوجوه في تفسيره فإن ما أتوا به إما باطل محض فالحق يدفعه أو حق محرّف عن موضعه فالتفسير يرده إلى مستواه ويقوّمه.

فتبين بما تقدم أن قبوله : ﴿كَذَلَكُ لَنَتُبَتَ بِهُ فَوَادَكُ ﴾ إلى قوله ﴿وأحسنُ تَفْسِيراً ﴾ جواب عن قولهم : ﴿لُولَا نَزُّلُ عَلَيْهِ القرآن جملة واحدة ﴾ بوجهين :

أحدهما : بيــان السبب الــراجــع إلى النبي مُنْدَنَّةٍ وهــو تثبيت فؤاده بــالتنزيــل التدريجي .

وثانيهما: بيان السبب الراجع إلى الناس وهو بيان الحق فيما يوردون على النبي مَثِلَةُ من المثل والوصف الباطل، والتفسير بأحسن الوجوه فيما يوردون عليه من الحق المغيّر عن وجهه المحرَّف عن موضعه.

ويلحق بهذا الجواب قوله تلواً : ﴿ الله ين يحشرون على وجوههم إلى جهنم أُولئك شر مكاناً وأضل سبيلاً ﴾ فهو كالمتمم للجواب على ما سيجيء بيانه .

وتبين أيضاً أن الآيات الثلاث مسوقة جميعاً لغرض واحد وهو الجواب عما أوردوه من القدح في القرآن هذا ، والمفسرون فرقوا بين مضامين الآيات الثلاث فجعلوا قوله : ﴿كذلك لنتبت به فؤادك جواباً عن قولهم : ﴿لُولا نزّل عليه القرآن جملة واحدة ﴾ ، وقوله : ﴿ورتلناه ترتيلاً خبراً عن ترسيله في النزول أو في القراءة على النبي مُؤنّه من غير ارتباط بما تقدمه .

وجعلوا قوله: ﴿ولا يأتونك بمثل﴾ الخ ، كالبيان لقوله: ﴿كذلك لنثبت به فؤادك وإيضاحاً لكيفية تثبيت فؤاده وَالله الله بعضهم ناظراً إلى خصوص المثل الذي ضربوه للنبي والمناه الله بين الحق فيه وجاء بأحسن التفسير وقيل غير ذلك ، وجعلوا قوله: ﴿الله يَعْسَرُونَ الله الله الله الله أَجنبياً عن غرض الآيتين السابقتين بالكلية .

والتأمل فيما قدَّمناه في توجيه مضمون الآيتين الأوليين وما سيأتي من معنى الآية الثالثة يوضح فساد جميع ذلك ، ويـظهر أن الآيـات الثلاث جميعـاً ذات غرض

سورة الفرقان ـ آية ٣٢ ـ ٣٣ ـ ٢١٣

واحد وهو الجواب عما أوردوه من الطعن في القرآن من جهة نزوله التدريجي .

وذكروا أيضاً أن الجواب عن قدحهم واقتراحهم بقوله: ﴿كذلك لنثبّت به فؤادك جواب بذكر بعض ما لتفريق النزول من الفوائد وأن هناك فوائد أخرى غير ما ذكره الله تعالى ، وقد أوردوا فوائد أخرى أضافوها إلى ما وقع في الآية :

منها: أن الكتب السماوية السابقة على القرآن إنما أنزلت جملة واحدة لأنها أنزلت على أنبياء يكتبون ويقرؤون فنزلت عليهم جملة واحدة مكتوبة والقرآن إنما نزّل على نبي أمي لا يكتب ولا يقرأ ولذلك نزّل متفرقاً.

ومنها: أن الكتب المتقدمة لم يكن شاهد صحتها ودليل كونها من عند الله تعالى إعجازها، وأما القرآن فبينة صحته وآية كونه من عند الله تعالى نظمه المعجز الباقي على مرّ الدهور المتحقق في كل جزء من أجزائه المقدّر بمقدار أقصر السور حسبما وقع به التحدي .

ولا ريب أن مـدار الإعجاز هـو المطابقـة لما تقتضيـه الأحوال ، ومن ضـرورة تجددها تجدد ما يطابقها .

ومنها: أن في القرآن ناسخاً ومنسوخاً ولا يتيسر الجمع بينهما لمكان المضادة والمنافاة، وفيه ما هو جواب لمسائل سألوا النبي ممنائل عنها، وفيه ما هو إنكار لبعض ما كان، وفيه ما هو حكاية لبعض ما جرى، وفيه ما فيه إخبار عما سيأتي في زمن النبي ممنائلة كالإخبار عن فتح مكة ودخول المسجد الحرام، والإخبار عن غلبة الروم على الفرس إلى غير ذلك من الفوائد فاقتضت الحكمة تنزيله متفرقاً.

وهذه وجوه ضعيفة لا تقتضي امتناع النزول جملة واحدة :

أما الوجه الأول: فكون النبي مَشْنَاتُهُ أُمِياً لا يقرأ ولا يكتب لا يمنع النزول جملة واحدة ، وقد كان معه من يكتبه ويحفظه . على أن الله سبحانه وعده أن يعصمه من النسيان ويحفظ الذكر النازل عليه كما قال : ﴿ سنقرتُكُ فلا تنسى ﴾ (١) ، وقال : ﴿ إِنَّا لَهُ لَحَافَظُونَ ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ إِنَّا لَهُ لَحَافَظُونَ ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ إِنَّهُ لَكتَابٍ عزيز لا

<sup>(</sup>١) الأعلى : ٦ .

<sup>(</sup>٢) الحجر: ٩.

٣١٤ ...... الجزء التاسع عشو

يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ﴾ (٣) ، وقدرته تعالى على حفظ كتابه مع نزوله دفعة أو تدريجاً سواء .

وأما الوجه الثاني: فكما أن الكلام النمفرق يقارنه أحوال تقتضي في نظمه أموراً إن اشتمل عليها الكلام كان بليغاً وإلا فلا ، كذلك الكلام الجملي وإن كان كتاباً يقارنه بحسب فصوله وأجزائه أحوال لها اقتضاءات إن طابقها كان بليغاً وإلا فلا فالبلاغة غير موقوفة على غير الكتاب النازل دفعة والكلام المجموع جملة واحدة .

وأما الوجه الثالث: فالنسخ ليس إبطالًا للحكم السابق وإنما هو بيان انتهاء أمده فمن الممكن الجمع بين الحكمين والمنسوخ والناسخ بالإشارة إلى أن الحكم الأول محدود موقت إن اقتضت المصلحة ذلك .

ومن الممكن أيضاً أن يقدم بيان المسائل التي سيسالون عنها حتى لا يحتاجوا فيها إلى سؤال ولو سألوا عن شيء منها أرجعوا إلى سابق البيان ، وكذا من الممكن أن يقدم ذكر ما هو إنكار لما كان أو حكاية لما جرى أو إخبار عن بعض المغيبات فشيء من ذلك لا يمتنع تقديمه كما هو ظاهر .

على أن تفريق النزول لبعض هذه الحكم والمصالح من تثبيت الفؤاد فليست هذه الوجوه المذكورة وجوها على حدتها .

فالحق أن البيان الواقع في الآيـة بيان تــام جامــع لا حاجــة معه إلى شيء من هذه الوجوه البتة .

قوله تعالى : ﴿ الذين يحشرون على وجوههم إلى جهنم أولئك شر مكاناً وأضل سبيلاً ﴾ اتصال الآية بما قبلها من الآيات على ما لها من السياق يعطي أن هؤلاء القادحين في القرآن استنتجوا من قدحهم ما لا يليق بمقام النبي مسلمة فذكروه واصفين له بسوء المكانة وضلال السبيل فلم يذكره الله تعالى في ضمن ما حكى من قولهم في القرآن صونا لمقام النبوة أن يذكر بسوء ، وإنما أشار إلى ذلك في ما أورد في هذه الآية من الردّ عليهم بطريق التكنية .

فقوله : ﴿الذين يحشرون على وجـوههم إلى جهنم﴾ كناية عن الذين كفـروا

<sup>(</sup>١) حم السجدة : ٤٢ .

سورة الفرقان ـ آية ٣٤

القادحين في القرآن الواصفين للنبي مُشْنَاتُهُ بما وصفوا ، والكناية أبلغ من التصريح .

فالمراد أن هؤلاء القادحين الواصفين لـك هم شر مكـاناً وأضـل سبيلًا لا أنت فالكلام مبني على قصر القلب ، ولفظتا ﴿شر﴾ و﴿أَضَالَ﴾ منسلختان عن معنى التفضيل أو مفيدتان على التهكم ونحوه .

وقمد كني عنهم بالمحشورين على وجوههم إلى جهنم وهمو وصف من أضله الله من المتعنتين المنكرين للمعاد كما قال تعالى : ﴿ وَمَن يَهِدُ اللهُ فَهُـو الْمُهُمَّدُ وَمَنْ يضلل فلن تجد لهم أولياء من دونه ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عمياً وبكما وصما مأواهم جهنم كلما خبت زدناهم سعيرا ذلك جزاؤهم بأنهم كفروا بآياتنا﴾(١) .

ففي هذه التكنية مضافاً إلى كونها أبلغ ، تهديد لهم بشر المكان وأليم العـذاب وأيضاً هي في معنى الاحتجـاج على ضلالهم إذ لا ضلال أضل من أن يسيـر الإنسان على وجهه وهو لا يشعر بما في قدامه ، وهذا الضلال الذي في حشرهم على وجوههم إلى جهنم ممثل للضلال الذي كان لهم في الدنيا فكأنه قيل: إن هؤلاء هم الضالون فإنهم محشورون على وجنوههم ، ولا يبتلي بذلك إلا من كان ضالاً في الدنيا .

وقـد اختلفت كلماتهم في وجـه اتصال الآيـة بما قبلهـا فسكت عنه بعضهم ، وذكر في مجمع البيان أنهم قالوا لمحمد سَنُونَ والمؤمنين : إنهم شـر خلق الله فقال الله تعالى : ﴿أُولئك شُر مَكَانَـاً وأَصْلَ سَبِيلًا﴾ وذكر بعضهم أنها متصلة بقول قبل آيات : ﴿أَصِحَابِ الْجُنَةُ يُومُئَذٍّ خَيْرُ مُسْتَقَرًّا وَأَحْسَنُ مَقَيْلًا﴾ وقـد عرفت ما يلوح من السياق.

وقد اختلفوا أيضاً في المراد بحشـرهم على وجوههم فقيـل : وهو على ظاهره وهو الانتقال مكبوباً ، وقيل : هو السحب .

وقيل : هو الانتقال من مكان إلى مكان منكوساً وهو خلاف المشي على الاستقامة وفيه أن الأولى حينئذٍ التعبير بالحشـر على الرؤوس لا على الـوجوه ، وقـد قال تعالى في موضع آخر وهو كتوصيف ما يجري بعد هذا الحشر: ﴿يوم يسحبون، في النار على وجوههم﴾<sup>(٢)</sup> .

(١) الإسراء : ٩٨ .

(٢) القمر: ٤٨.

وقيل : المراد بـ فرط الـذلة والهـوان والخزي مجـازاً . وفيه أن المجـاز إنما يصار إليه إذا لم يمكن حمل اللفظ على الحقيقة .

وقيل: هو من قول العرب: مرّ فلان على وجهه إذا لم يُدرَ أين ذهب؟ وفيه أن مرجعه إلى الجهل بالمكان المحشور إليه ولا يناسب ذلك تقييد الحشر في الآية بقوله: ﴿ إِلَى جَهِنُم ﴾ .

وقيل: الكرم كناية أو استعارة تمثيلية ، والمراد أنهم يحشرون وقلوبهم متعلقة بالسفليات من الدنيا وزخارفها متوجهة وجوههم إليها. وأورد عليه أنهم هناك في شغل شاغل عن التوجه إلى الدنيا وتعلق القلوب بها ، ولعل المراد به بقاء آثار ذلك فيهم وعليهم .

وفيه أن مقتضى آيات تجسّم الأعمال كون العـذاب ممثـلًا للتعلق بـالـدنيـا والتوجه نحوها فهم في الحقيقة لا شغل لهم يومئذٍ إلا ذلك .

قوله تعالى: ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب وجعلنا معه أخاه هارون وزيراً ﴾ استشهاد على رسالة النبي وينفيه ونزول الكتاب عليه قبال تكذيب الكفار به وبكتابه برسالة موسى وإيتائه الكتاب وإشراك هارون في أمره للتخلص إلى ذكر تعذيب آل فرعون وإهلاكهم ، ومعنى الآية ظاهر .

قوله تعالى : ﴿فقلنا اذهبا إلى القوم الذين كذّبوا بآياتنا فدمّرناهم تدميراً ﴾ قال في مجمع البيان : التدمير الإهلاك لأمر عجيب ، ومنه التنكيل يقال : دمّر على فلان إذا هجم عليه بالمكروه . انتهى .

والمراد بالآيات آيات الآفاق والأنفس الدالة على التوحيد التي كذَّبوا بها ، وذكر أبو السعود في تفسيره أن الآيات هي المعجزات التسع المفصّلات الظاهرة على يدي موسى المنتخب ولم يوصف القوم لهما عند إرسالهما إليهم بهذا الوصف ضرورة تأخر تكذيب الآيات عن إظهارها المتأخر عن ذهابهما المتأخر عن الأمر به بل إنما وصفوا بذلك عند الحكاية لرسول الله منتخب بياناً لعلة استحقاقهم لما يحكى بعده من التدمير أي فذهبا إليهم فأرياهم آياتنا كلها فكذبوها تكذيباً مستمراً فدمرناهم . وهو حسن لو تعين حمل الآيات على آيات موسى المنتخب .

ووجه اتصال الأيتين بما قبلهما هـو تهديـد القـادحين في كتــاب النبي عمليات

ورسالته بتنظير الأمر بأمر موسى حيث آتاه الله الكتاب وأرسله مع أخيه إلى قسوم فرعون فكذَّبوه فدمرهم تدميراً .

ولهذه النكتة قدَّم ذكر إيتاء الكتاب على إرسالهما إلى القوم وتدميرهم مع أن التوراة إنما نزلت بعد غرق فرعون وجنوده فلم يكن الغرض من القصة إلا الإشارة إلى إيتاء الكتاب والرسالة لموسى وتدمير القوم بالتكذيب.

وقيل : الأيتان متصلتان بقوله تعالى قبل : ﴿وَكَفَى بَرَبُكُ هَادِياً وَنَصَيَراً ﴾ وهسو بعيد .

قوله تعالى : ﴿وقوم نوح لما كنَّبُوا الرسل أغرقناهم وجعلناهم للناس آية وأعتدنا للظالمين عذاباً أليماً الظاهر أن قوله : ﴿قوم نـوح﴾ منصوب بفعـل مقدّر يدل عليه قوله : ﴿أغرقناهم﴾ .

والمراد بتكذيبهم الـرسل تكـذيبهم نوحـاً فإن تكـذيب الواحـد من رسـل الله تكذيب للجميع لاتفاقهم على كلمة الحق . على أن هؤلاء الأمم كانوا أقـواماً وثنيين وهم ينكرون النبوة ويكذّبون الرسالة من رأس .

وقوله : ﴿وجعلناهم للناس آيـة﴾ أي لمن بقي بعدهم من ذراريهم ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿وعاداً وثمود وأصحاب الرس وقروناً بين ذلك كثيراً ﴾ قال في مجمع البيان : الرس البئر التي لم تطو ذكروا أنهم كانوا قوماً بعد ثمود نازلين على بئر أرسل الله إليهم رسولاً فكذبوا به فأهلكهم الله ، وقيل هو اسم نهر كانوا على شاطئه وفي روايات الشيعة ما يؤيد ذلك .

وقوله: ﴿عاداً ﴾ الخ معطوف على ﴿قوم نوح ﴾ والتقدير: ودمرنا أو وأهلكنا عاداً وثمود وأصحاب الرس «الخ».

وقوله: ﴿ وَقِرُونَا بِينَ ذَلِكَ كَثِيراً ﴾ القرن أهل عصر واحد وربما يطلق على نفس العصر والإشارة بذلك إلى من مر ذكرهم من الأقوام أولهم قوم نوح وآخرهم أصحاب الرس أو قوم فرعون ، والمعنى ودمرنا أو وأهلكنا عاداً وهم قوم هود ، وثمود وهم قوم صالح ، وأصحاب الرس ، وقروناً كثيراً متخللين بين هؤلاء الذين ذكرناهم وهم قسوم نوح فمن بعدهم .

قوله تعالى : ﴿وكلا ضربنا له الأمثال وكلا تبرنا تتبيراً ﴾ كـلا منصوب بفعـل يدل عليه قوله : ﴿ضربنـا له الأمثـال﴾ فإن ضـرب الأمثـال في معنى التـذكيـر والمـوعـظة والإنذار ، والتتبير التفتيت ، ومعنى الآية .

قوله تعالى : ﴿ولقد أتوا على القرية التي أمطرت مطر السوء أفلم يكونوا يرونها بل كانوا لا يرجون نشوراً ﴿ هذه القرية هي قرية قوم لـوط أمطر الله عليهم حجـارة من سجيل وقد مر تفصيل قصصهم في السور السابقة .

وقوله : ﴿أَفَلَم يَكُونُوا يَرُونُها﴾ استفهام توبيخي فإن القرية كانت على طريق أهل الحجاز إلى الشام .

وقوله: ﴿ بِل كَانُوا لا يرجون نشوراً ﴾ أي لا يخافون معاداً أو كانُوا آئسين من المعاد، وهذا كقوله تعالى فيما تقدم: ﴿ بِل كَذَبُوا بِالسَاعَةِ ﴾ والمراد به أن المنشأ الأصيل لتكذيبهم بالكتاب والرسالة وعدم اتعاظهم بهذه المواعظ الشافية وعدم اعتبارهم بما يعتبر به المعتبرون أنهم منكرون للمعاد فلا ينجح فيهم دعوة ولا تقع في قلوبهم حكمة ولا موعظة.

## ( بحث روائي )

في العيون بإسناده عن أبي الصلت الهروي عن الرضا عن أمير المؤمنين عليهما السلام حديث طويل يذكر فيه قصة أصحاب الرس ، ملخصه أنهم كانوا قوماً يعبدون شجرة صنوبرة يقال لها شاه درخت كان يافث بن نوح غرسها بعد الطوفان على شفير عين يقال لها : روشن آب وكان لهم اثنتا عشرة قرية معمورة على شاطىء نهر يقال له الرس يسمين بأسماء : أبان ، آذر، دي ، بهمن ، اسفندار ، فروردين ، أردي بهشت خرداد ، مرداد ، تير ، مهر ، شهريور ، ومنها اشتق العجم أسماء شهورهم .

وقد غرسوا في كل قرية منها من طلع تلك الصنوبرة حبة . أجروا عليها نهـراً من العين التي عند الصنوبرة ، وحرَّموا شرب مائها على أنفسهم وأنعـامهم ومن شرب منه قتلوه ويقولون : إنه حياة الألهة فلا ينبغي لأحد أن ينقص حياتها .

وقد جعلوا في كل شهر من السنة يـوماً في كـل قريـة عيـداً يخـرجـون فيـه إلى الصنوبرة التي خارج القرية يقرّبون إليها القرابين ويذبحون الذبائح ثم يحرقونهـا في نار

أضرموها فيسجدون للشجرة عند ارتفاع دخانها وسطوعه في السماء ويبكون ويتضرعون والشيطان يكلمهم من الشجرة .

وهذا دأبهم في القرى حتى إذا كان يوم عيد قريتهم العظمى التي كان يسكنها ملكهم واسمها إسفندار اجتمع إليها أهل القرى جميعاً وعيدوا اثني عشر يوماً ، وجاءوا بأكثر ما يستطيعونه من القرابين والعبادات للشجرة وكلمهم إبليس وهو يعدهم ويمنيهم أكثر مما كان من الشياطين في سائر الأعياد من سائر الشجر .

ولما طال منهم الكفر بالله وعبادة الشجرة بعث الله إليهم رسبولاً من بني إسرائيل من ولد يهودا فدعاهم إلى عبادة الله وترك الشرك برهة فلم يؤمنوا فدعا على الشجرة فيبست فلما رأوا ذلك ساءهم فقال بعضهم: إن هذا الرجل سحر آلهتنا، وقال آخرون: إن آلهتنا غضبت علينا بذلك لما رأت هذا الرجل يدعونا إلى الكفر بها فتركناه وشأنه من غير أن نغضب عليه لآلهتنا.

فاجتمعت آراؤهم على قتله فحفروا بئراً عميقاً وألقوه فيها وشدوا رأسها فلم يزالوا عليها يسمعون أنينه حتى مات فأتبعهم الله بعذاب شديد أهلكهم عن آخرهم .

وفي نهج البلاغة قال عَلَيْكُهُ: أين أصحاب مدائن الـرس الـذين قتلوا النبيّين وأطفأوا سنن المرسلين وأحيوا سنن الجبارين .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي والبيهقي وابن عساكر عن جعفر بن محمد بن علي أن امرأتين سألتاه: هل تجد غشيان المرأة المرأة محرّماً في كتاب الله ؟ قال: نعم هنَّ اللواتي كن على عهد تبَّع، وهن صواحب الرس، وكل نهر وبئر رسّ.

قال : يقطع لهم جلباب من نار ، ودرع من نــار ، ونطاق من نــار ، وتاج من نار ، وخفًان من نار ، ومن فوق ذلـك ثوب غليظ جــاف جاسف منتن من نــار . قال جعفر : علَّموا هذا نساءكم .

أقول : وروى القمي عن أبيه عن ابن أبي عمير ، عن جميل عن أبي عبد الله عليه السلام ما في معناه .

وفي تفسير القمي بإسناده عن حفص بن غياث عن أبي عبد الله مَالِنَكُنَهِ في قولـه تعالى : ﴿وَكُلَا تَبُّرنَا تَتَّبِيراً﴾ يعني ﴿كَسُّرنَا تَكْسِيراً﴾ قال : هي لفظة بالنبطية .

وفيه وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر طلان قال : وأما القرية التي أمطرت مطر السوء فهي سدوم قرية قوم لوط أمطر الله عليهم حجارة من سجيل يعني من طين .

- π <del>- π</del>

وَإِذَا رَأُوْكَ إِنْ يَتَّخِــٰذُونَـكَ إِلَّا هُــٰزُواً أَهٰـٰذَا الَّـٰذَى بَعَثَ اللَّهُ رَسُولًا (٤١) إِنْ كَادَ لَيُضِلُّنَا عَنْ آلِهِتِنَا لَـوْلَا أَنْ صَبَرْنَـا عَلَيْهَا وَسَـوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ مَنْ أَضْلُ سَبِيلًا (٤٢) أَرَأَيْتَ مَن ٱتَّخَذَ إِلَّهَهُ هَوَاهُ أَفَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلًا (٤٣) أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ إِلَّا كَٱلْأَنْعَـام بَلْ هُمْ أَضَـلَ سَبيلًا (٤٤) أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ الظُّلِّ وَلَوْ شَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِناً ثُمَّ جَعَلْنَا الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَلِيلًا (٥٤) ثُمَّ قَبَضْنَاهُ إِلَيْنَا قَبْضًا يَسِيراً (٤٦) وَهُـوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِبَاساً وَالنَّوْمَ سُبَاتاً وَجَعَلَ النَّهَارَ نُشُوراً (٤٧) وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُوراً (٤٨) لِنُحْيِيَ بِهِ بَلْدَةً مَيْتاً وَنُسْقِيَهُ مِمَّا خَلَقْنَا أَنْعَاماً وَأَنَاسِيَّ كَثِيراً (٤٩) وَلَقَـدْ صَـرَّفْنَـاهُ بَيْنَهُمْ لِيَـذِّكُرُوا فَـأَبَىٰ أَكْثَرُ النَّـاسِ إِلَّا كُفُوراً (٥٠) وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيراً (١٥) فَـلاَ تُـطِع ٱلْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بِهِ جِهَاداً كَبِيراً (٥٢) وَهُوَ الَّـذِي مَرَجَ ٱلْبَحْـرَيْن

سورة الفرقان ـ آية ٤١ ـ ٦٢

بك .

271

هَذَا عَذْبُ فُرَاتٌ وَهَذَامِلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَحاً وَحِجْراً مَحْجُوراً (٥٥) وَهُو الَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَراً فَجَعَلَهُ نَسَباً وَصِهْراً وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيراً (٤٥) وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللهِ مَا لاَ يَنْفَعُهُمْ وَلاَ يَضُرُّهُمْ وَكَانَ ٱلْكَافِرُ عَلَىٰ رَبِّهِ ظَهِيراً (٥٥) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلاَّ مُبَشِراً وَفَى وَنَذِيراً (٥٥) قُلْ مَنْ شَاءَ أَنْ يَتَّخِذَ إِلَىٰ وَنَدِيراً (٥٥) قُلْ مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلاَّ مَنْ شَاءَ أَنْ يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَبِّهِ سَبِيلاً (٥٥) وَتَوكَّلْ عَلَىٰ ٱلْحَيِّ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَكَفَىٰ بِهِ بِذُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيراً (٨٥) الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ آسْجُدُوا لِلرَّحْمٰنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمٰنُ فَسُئلْ بِهِ غَيْسِراً (٩٥) وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آسْجُدُوا لِلرَّحْمٰنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمٰنُ فَسُئلْ بِهِ خَبِيراً (٩٥) وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ آسْجُدُوا لِلرَّحْمٰنِ قَالُوا وَمَا الرَّحْمٰنُ فَسُئلْ بِهِ أَنْسُجُدُ لِمَا تَأْمُونَا وَزَادَهُمْ نَفُوراً (٢٠) تَبَارَكَ الّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ اللَّيْ السَّمَاءِ وَقَمَراً مُنِيراً (١٦) وَهُو الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ وَلَالَيْ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً (٢١) وَهُو الَّذِي جَعَلَ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً (٢١) وَهُو الَّذِي جَعَلَ اللَّيلَ وَالنَّهَارَ خِلْفَةً لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يَذَكّرَ أَوْ أَرَادَ شُكُوراً (٢١) .

## (بیان)

تذكر الآيات بعض صفات أولئك الكفار القادحين في الكتاب والرسالة والمنكرين للتوحيد والمعاد مما يناسب سنخ اعتراضاتهم واقتسراحاتهم كاستهزائهم السول مسلون واتباعهم الهوى وعبادتهم لما لا ينفعهم ولا يضرهم واستكبارهم عن السجود لله سبحانه.

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا رَأُوكُ إِنْ يَتَخَذُونَكَ إِلَّا هَزُواً أَهَذَا الذّي بَعَثُ اللهُ رَسُولًا﴾ ضمير الجمع للذين كفروا السابق ذكرهم ، والهزؤ الاستهزاء والسخرية فالمصدر بمعنى المفعول ، والمعنى : وإذا رآك الذين كفروا لا يتخذونك إلا مهزوّاً به .

وقوله : ﴿ أَهَذَا الَّذِي بَعَثُ الله رَسُولًا ﴾ بيان لاستهزائهم أي يقولون كذا استهزاء

قوله تعالى : ﴿إِن كَادَ لَيْضَلَمُنَا عَنَ آلَهُمَنَا لُولا أَنْ صَبَرِنَا عَلَيْها﴾ النّج ﴿إِنْ مَخْفَفَةُ مِن الثقيلة ، والإضلال كأنه مضمن معنى الصرف ولذاعدي بعن ، وجــواب لـولا محذوف يدل عليه ما تقدمه ، والمعنى أنه قرب أن يصرفنا عن آلهتنا مضلاً لنا لولا أن صبرنا على آلهتنا أي على عبادتها لصرفنا عنها .

وقوله: ﴿وسوف يعلمون حين يرون العذاب من أضل سبيلاً ﴾ توعد وتهديد منه تعالى لهم وتنبيه أنهم على غفلة مما سيستقبلهم من معاينة العذاب واليقين بالضلال والغي .

قوله تعالى : ﴿أَرأيت من اتخذ إلهه هواه أفأنت تكون عليه وكيلاً﴾ الهوى ميل النفس إلى الشهوة من غير تعديله بالعقل ، والمراد باتخاذ الهوى إلها طاعته واتباعه من دون الله وقد أكثر الله سبحانه في كلامه ذم اتباع الهوى وعد طاعة الشيء عبادة له في قوله : ﴿أَلُم أَعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان إنه لكم عدو مبين وأن اعبدونى ﴾(١) .

وقوله: ﴿ أَفَأَنت تكون عليه وكيلاً ﴾ استفهام إنكاري أي لست أنت وكيلاً عليه قائماً على نفسه وباموره حتى تهديه إلى سبيل الرشد فليس في مقدرتك ذلك وقد أضله الله وقطع عنه أسباب الهداية وفي معناه قوله: ﴿ إنك لا تهدي من أحببت ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ وما أنت بمسمع من في القبور ﴾ (٣) ، والآية كالإجمال للتفصيل الذي في قوله: ﴿ أَفَرَأَيت من اتخذ إلهه هواه وأضله الله على علم وختم على سمعه قلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله ﴾ (٤) .

ويظهر مما تقدم من المعنى أن قوله: ﴿ اتخذ إلهه هواه ﴾ على نظمه الطبيعي أي إن ﴿ اتخذ ﴾ فعل متعد إلى مفعولين و ﴿ إلهه ﴾ مفعول الأول و ﴿ هواه ﴾ مفعول ثان له فهذا هو الذي يلائم السياق وذلك أن الكلام حول شرك المشركين وعدولهم عن عبادة الله إلى عبادة الأصنام ، وإعراضهم عن طاعة الحق التي هي طاعة الله إلى طاعة الهوى الذي يزين لهم الشرك ، وهؤلاء يسلمون أن لهم إلها مطاعاً وقد أصابوا في ذلك ،

<sup>(</sup>۱) يس: ۲۱.

<sup>(</sup>٢) القصص: ٥٦ .

<sup>(</sup>٣) فاطر : ۲۲ .

<sup>(</sup>٤) الجاثية : ٢٣ .

لكنهم يرون أن هذا المطاع هو الهوى فيتخذونه مطاعاً بدلاً من أن يتَّخذوا الحق مطاعـاً فقد وضعوا الهوى موضع الحق لا أنهم وضعوا المطاع موضع غيره فافهم .

ومن هنا يظهر ما في قبول عدة من المفسرين أن وهبواه مفعول أول لقبوله واتخذ و وإلهه مفعول ثان مقدم ، وإنما قدم للاعتناء به من حيث إنه الذي يدور عليه أمر التعجيب في قوله : وأرأيت من اتخذ الخ ، كما قاله بعضهم ، أو إنما قدّم للحصر على ما قاله آخرون ، ولهم في ذلك مباحثات طويلة أغمضنا عن إيرادها وفيما ذكرناه كفاية إن شاء الله .

قوله تعالى: ﴿أَم تحسب أَن أكثرهم يسمعون أو يعقلون إن هم إلا كالأنعام بل هم أضل سبيلاً ﴾ أم منقطعة ، والحسبان بمعنى الظن وضمائر الجمع راجعة إلى الموصول في الآية السابقة باعتبار المعنى . والترديد بين السمع والعقل من جهة أن وسيلة الإنسان إلى سعادة الحياة أحد أمرين إما أن يستقل بالتعقل فيعقل الحق فيتبعه أو يرجع إلى قول من يعقله وينصحه فيتبعه إن لم يستقل بالتعقل فالطريق إلى الرشد سمع أو عقل فالآية في معنى قوله : ﴿وقالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير ﴾(١) .

والمعنى : بل أتظن أن أكثرهم لهم استعداد استماع الحق ليتبعه أو استعداد عقل الحق ليتبعه فترجو اهتداءهم فتبالغ في دعوتهم .

وقوله: ﴿ إِنْ هُمَ إِلَا كَالَانْعَامِ ﴾ بيان للجملة السابقة فإنه في معنى: أن أكثرهم لا يسمعون ولا يعقلون فتنبه أنهم ليسوا إلا كالأنعام والبهائم في أنها لا تعقل ولا تسمع إلا اللفظ دون المعنى .

وقوله: ﴿ وَبِلَ هُمَ أَصْلُ سَبِيلًا ﴾ أي من الأنعام وذلك أنَّ الأنعام لا تقتحم على ما يضرها وهؤلاء يرجحون ما يضرهم على ما ينفعهم ، وأيضاً الأنعام إن ضلت عن سبيل الحق فإنها لم تجهز في خلقتها بما يهديها إليه وهؤلاء مجهزون وقد ضلوا .

واستدل بعضهم بالآية على أن الأنعام لا علم لهـا بربهـا . وفيه أن الآيــة لا تنفي عنها ولا عن الكفار أصل العلم بالله وإنما تنفي عن الكفار اتباع الحق الذي يهــدي إليه

<sup>(</sup>١) الملك : ١٠ .

عقل الإنسان الفطري لاحتجابه باتباع الهوى ، وتشبههم في ذلك بالأنعام التي لم تجهز بهذا النوع من الإدراك .

وأما ما أجاب به بعضهم أن الكلام خارج مخرج الظاهر فقول لا سبيل إلى إثباتــه بالاستدلال .

قوله تعالى: ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى رَبِكُ كَيْفَ مَدَ الطّلُ وَلَو شَاءَ لَجَعَلُهُ سَاكَنَا ثُمْ جَعَلَنَا الشّمس عليه دليلاً ثم قبضناه إلينا قبضاً يسيراً ﴾ هاتان الآيتان وما بعدهما إلى تمام تسع آيات في معنى التنظير لما تضمنته الآيتان السابقتان بل الآيات الأربع السابقة من أن الله سبحانه جعل رسالة الرسول لهداية الناس إلى سبيل الرشد وإنقاذهم من الضلال فيهتدي بها بعضهم ممن شاء الله وأما غيرهم ممن اتخذ إلهه هواه فصار لا يسمع ولا يعقل فليس في وسع أحد أن يهديهم من بعد الله .

فهي تبين أن ليس هـذا ببدع من الله سبحـانه ففي عجـائب صنعه وبيّنات آيـاتـه نظائر لذلك ففعله متشابه وهـو على صراط مستقيم ، وذلـك كمدّ الـظل وجعل الشمس دليلاً عليه تنسخه ، وكجعل الليل لباسـاً والنوم سبـاتاً والنهـار نشوراً ، وكجعـل الريـاح بشراً وإنزال المطر وإحياء الأرض الميتة وإرواء الأنعام والأناسي به .

ثم ما مثل المؤمن والكافر في اهتداء هذا وضلال ذاك وهم جميعاً عباد الله يعيشون في أرض واحدة \_ إلا كمثل المائين العذب الفرات والملح الاجاج مرجهما الله تعالى لكن جعل بينهما برزخاً وحجراً محجوراً ، وكالماء خلق الله سبحانه منه بشراً ثم جعله نسباً وصهراً فاختلف بذلك المواليد وكان ربك قديراً .

هذا ما يهدي إليه التدبر في مضامين الآيات وخصوصيات نظمها ، وبه يظهر وجه اتصالها بما تقدمها ، وأما ما ذكروه من أن الآيات مسوقة لبيان بعض أدلة التوحيد إثر بيان جهالة المعرضين عنها وضلالهم فالسياق لا يساعد عليه وسنزيد ذلك إيضاحاً .

فقوله: ﴿ أَلَم تَرَ إِلَى رَبُّكُ كَيْفَ مَدَّ الظلُّ وَلُو شَاءَ لَجَعَلُهُ سَاكِناً ﴾ تنظير ـ كما تقدمتا الإشارة إليه ـ لشمول الجهل والضلال للناس ورفعه تعالى ذلك بالرسالة والدعوة الحقة كما يشاء ولازم ذلك أن يكون المراد بمد الظل ما يعرض الظل الحادث بعد الزوال من التمدد شيئاً فشيئاً من المغرب إلى المشرق حسب اقتراب الشمس من الأفق حتى إذا غربت كانت فيه نهاية الامتداد وهو الليل ، وهو في جميع أحواله متحرك ولو شاء الله لجعله ساكناً .

وقوله: ﴿ثم جعلنا الشمس عليه دلياً ﴾ والدليل هي الشمس من حيث دلالتها بنورها على أن هناك ظلاً وبانبساطه شيئاً فشيئاً على تمدّد الظل شيئاً فشيئاً ولولاها لم يتنبه لوجود الظل فإن السبب العام لتمييز الإنسان بعض المعاني من بعض تحوّل الأحوال المختلفة عليه من فقدان ووجدان فإذا فقد شيئاً كان يجده تنبه لوجوده وإذا وجد ما كان يفقده تنبه لعدمه ، وأما الأمر الثابت الذي لا تتحول عليه الحال فليس إلى تصوّره بالتنبه سبيل .

وقوله: ﴿ثم قبضناه إلينا قبضاً يسيراً ﴾ أي أزلنا الظل بإشراق الشمس وارتفاعها شيئاً فشيئاً حتى ينسخ بالكلية ، وفي التعبير عن الإزالة والنسخ بالقبض ، وكونه إليه ، وتوصيفه باليسير دلالة على كمال القدرة الإلهية وأنها لا يشق عليها فعل ، وأن فقدان الأشياء بعد وجودها ليس بالانعدام والبطلان بل بالرجوع إليه تعالى .

وما تقدم من تفسير مد الظل بتمديد الفيء بعد زوال الشمس وإن كان معنى لم يذكره المفسرون لكن السياق \_ على ما أشرنا إليه \_ لا يلائم غيره مما ذكره المفسرون كقول بعضهم : إن المراد بالظل الممدود ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس ، وقول بعض : ما بين غروب الشمس وطلوعها ، وقول بعض : ما يحدث من مقابلة كثيف كجبل أو بناء أو شجر للشمس بعد طلوعها ، وقول بعض \_ وهو أسخف الأقوال \_ هو ما كان يوم خلق الله السماء وجعلها كالقبة ثم دحا الأرض من تحتها فألقت ظلها عليها .

وفي الآية أعني قوله: ﴿ إلى ربك ﴾ النح ، التفات من سياق التكلم بالغير في الآيات السابقة إلى الغيبة ، والنكتة فيه أن المراد بالآية وما يتلوها من الآيات بيان أن أمر الهداية إلى الله سبحانه وليس للنبي مشرة من الأمر شيء وهو تعالى لا يسربد هدايتهم وأن الرسالة والدعوة الحقة في مقابلتها للضلال المنبسط على أهل الضلال ونسخها ما تنسخ منه من شعب السنة العامة الإلهية في بسط الرحمة على خلقه نظير إطلاع الشمس على الأرض ونسخ السظل الممدود فيها بها ، ومن المعلوم أن الخطاب المتضمن لهذه الحقيقة مما ينبغي أن يختص به مراهبة وخاصة من جهة سلب القدرة على الهداية عنه ، وأما الكفار المتخذون إلههم هواهم وهم لا يسمعون ولا يعقلون فلا نصيب لهم فيه .

وفي قوله : ﴿ثم جعلنا الشمس عليه دليلًا ثم قبضناه إلينا﴾ رجوع إلى السياق السابق ، وفي ذلك مع ذلك من إظهار العظمة والدلالة على الكبرياء ما لا يخفى .

والكلام في قوله الآتي : ﴿وهو الذي جعل لكم الليل﴾ الخ ، وقوله : ﴿وهو الذي الذي أرسل الرياح﴾ ، وقوله : ﴿وهو الذي مرج البحرين﴾ ، وقوله : ﴿وهو الذي خلق من الماء بشراً ﴾ ، كالكلام في قوله : ﴿الم تر إلى ربك ﴾ ، والكلام في قوله : ﴿وأَلَمْ تَرَ إلى ربك ﴾ ، وقوله : ﴿وألو شئنا ﴿وأنزلنا من السماء ماء ﴾ الخ ، وقوله : ﴿ولقد صرّفناه بينهم ﴾ ، وقوله : ﴿ولو شئنا ﴾ ، كالكلام في قوله : ﴿ولم جعلنا الشمس ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وهو اللذي جعل لكم الليل لباساً والنوم سباتاً وجعل النهار نشوراً ﴾ كون الليل لباساً إنما هو ستره الإنسان بغشيان الظلمة كما يستر اللباس لابسه .

وقوله : ﴿والنوم سباتاً﴾ أي قطعاً للعمل ، وقـوله : ﴿وجعـل النهار نشـوراً﴾ أي جعل فيه الانتشار وطلب الرزق على ماذكره الراغب في معنى اللفظتين .

وحال ستره تعالى الناس بلباس الليل وقطعهم به عن العمل والحركة ثم نشرهم للعمل والسعي بإظهار النهار وبسط النور كحال مد الظل ثم جعل الشمس عليه دليلاً وقبض الظل بها إليه .

قوله تعالى : ﴿وهو الذي أرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته وأنزلنا من السماء ماء طهوراً البشر بالضم فالسكون مخفف بشر بضمتين جمع بشور بمعنى مبشر أي هو الذي أرسل الرياح مبشرات بين يدي رحمته وهي المطر .

وقوله: ﴿وأنزلنا من السماء ماء طهـوراً ﴾ أي من جهة العلو وهي جـو الأرض ماء طهـوراً أي بالغـاً في طهارتـه فهو طـاهر في نفسـه مطهـر لغيره بـزيل الأوسـاخ ويذهب بالأرجاس والأحداث ـ فالطهور على ما قيل صيغة مبالغة ـ .

قوله تعالى: ﴿لنحيي به بلدة ميناً ونسقيه مما خلقنا أنعاماً وأناسي كثيراً ﴾ ، البلدة معروفة قيل: وأريد بها المكان كما في قوله: ﴿والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه ﴾(١) ، ولذا اتصف بالميت وهو مذكر والمكان الميت ما لا نبات فيه وإحياؤه إنباته ، والأناسي جمع إنسان ، ومعنى الآية ظاهر .

وحال شمول الموت للأرض والحاجة إلى الشرب والري لـلأنعام والأنـاسي ثم إنزاله تعالى من السماء ماء طهوراً ليحيي بـه بلدة ميتاً ويسقيـه أنعامـاً وأناسي كثيـراً من

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٥٨ .

خلقه كحال مد الظل ثم الدلالة عليه بالشمس ونسخه بها كما تقدم .

قوله تعالى: ﴿ ولقد صرفناه بينهم ليذكروا فأبى أكثر الناس إلا كفوراً ﴾ ظاهر اتصال الآية بما قبلها أن ضمير ﴿ صرفناه ﴾ للماء وتصريفه بينهم صرفه عن قوم إلى غيرهم تارة وعن غيرهم إليهم أخرى فلا يدوم في نزوله على قوم فيهلكوا ولا ينقطع عن قوم دائماً فيهلكوا بل يدور بينهم حتى ينال كل نصيبه بحسب المصلحة ، وقيل : المراد بالتصريف التحويل من مكان إلى مكان .

وقوله : ﴿ليذكروا فأبى أكثر الناس إلا كفوراً ﴾ تعليل للتصريف أي وأقسم لقد صرّفنا الماء بتقسيمه بينهم ليتذكّروا فيشكروا فأبى وامتنع أكثر الناس إلا كفران النعمة .

قوله تعالى : ﴿ولو شئنا لبعثنا في كل قرية نذيراً ﴾ أي لو أردنا أن نبعث في كل قرية نذيراً ينذرهم ورسولاً يبلغهم رسالاتنا لبعثنا ولكن بعثناك إلى القرى كلها نذيراً ورسولاً لعظيم منزلتك عندنا . هكذا فسرت الآية ولا تخلو الآية التالية من تأييد لذلك ، وهذا المعنى لما وجهنا به اتصال الآيات أنسب .

أو أن المراد أنّا قادرون على أن نبعث في كل قرية رسولاً وإنما اخترناك لمصلحة في اختيارك .

قوله تعالى : ﴿ فلا تطع الكافرين وجاهدهم به جهاداً كبيراً ﴾ متفرع على معنى الآية السابقة ، وضمير ﴿ به ﴾ للقرآن بشهادة سياق الآيات ، والمجاهدة والجهاد بذل الجهد والطاقة في مدافعة العدو وإذ كان بالقرآن فالمراد تلاوته عليهم وبيان حقائقه لهم وإتمام حججه عليهم .

فمحصل مضمون الآية أنه إذا كان مثل الرسالة الإلهية في رفع حجاب الجهل والغفلة المضروب على قلوب الناس بإظهار الحق لهم وإتمام الحجة عليهم مشل الشمس في الدلالة على الظل الممدود ونسخه بأمر الله ، ومثل النهار بالنسبة إلى الليل وسبته ، ومثل المطر بالنسبة إلى الأرض الميتة والأنعام والأناسي الظامئة ، وقد بعثناك لتكون نذيراً لأهل القرى فلا تبطع الكافرين لأن طاعتهم تبطل هذا الناموس العام المضروب للهداية . وابذل مبلغ جهدك ووسعك في تبليغ رسالتك وإتمام حجتك بالقرآن المشتمل على الدعوة الحقة وجاهدهم به مجاهدة كبيرة .

قوله تعالى : ﴿وهو الذي مرج البحرين هذا عذب فرات وهذا ملح أجاج وجعل

بينهما برزخاً وحجراً محجوراً المرج الخلط ومنه أمر مريج أي مختلط ، والعذب من الماء ما طاب طعمه ، والفرات منه ما كثر عذوبته ، والملح هو الماء المتغير طعمه . والاجاج شديد الملوحة ، والبرزخ هو الحد الحاجز بين شيئين ، وحجراً محجوراً أي حراماً محرماً أن يختلط أحد الماءين بالآخر .

وقوله : ﴿وجعل بينهما﴾ الخ قرينة على أن المراد بمرج البحرين إرسال الماءين متقارنين لا الخلط بمعنى ضرب الأجزاء بعضها ببعض .

والكلام معطوف على ما عطف عليه قوله: ﴿وهو اللذي أرسل الرياح﴾ المخ ، وفيه تنظير لامر الرسالة من حيث تأديتها إلى تمييز المؤمن من الكافر مع كون الفريقين يعيشان على أرض واحدة مختلطين وهما مع ذلك غير متمازجين كما تقدمت الإشارة إليه في أول الأيات التسع .

قوله تعالى : ﴿وهو الـذي خلق من الماء بشراً فجعله نسباً وصهراً وكان ربك قديراً الصهر على ما نقل عن الخليل الختن وأهل بيت المرأة فالنسب هو التحرم من جهة المرأة ـ كما قيل ـ ويؤيده المقابلة بين النسب والصهر .

وقد قيل: إن كالاً من النسب والصهر بتقدير مضاف والتقدير فجعله ذا نسب وصهر، والضمير للبشر، والمراد بالماء النطفة، وربما احتمل أن يكون المراد به مطلق الماء الذي خلق الله منه الأشياء الحية كما قال: ﴿وجعلنا من الماء كل شيء حي﴾(١).

والمعنى: وهو الذي خلق من النطفة \_ وهي ماء واحد \_ بشراً فقسمه قسمين ذا نسب وذا صهر يعني الرجل والمرأة وهذا تنظير آخر يفيد ما تفيده الآية السابقة أن نله سبحانه أن يحفظ الكثرة في عين الوحدة والتفرق في عين الاتحاد وهكذا يحفظ اختلاف النفوس والأراء بالإيمان والكفر مع اتحاد المجتمع البشري بما يعث الله الرسل لكشف حجاب الضلال الذي من شأنه غشيانه لولا الدعوة الحقة .

وقوله : ﴿وَكَانَ رَبُّكَ قَدَيْراً﴾ في إضافة الرب إلى ضمير الخطاب من النكتة نظير ما تقدم في قوله : ﴿ اللَّم تَرَ إِلَى رَبُّكُ ﴾ .

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٣٠.

قوله تعالى : ﴿ويعبدون من دون الله ما لا بنفعهم ولا يضرهم وكان الكافر على ربه ظهيراً معطوف على قوله : ﴿وإذا رأوك إن يتخذونك إلا هزواً ﴾ . والظهير بمعنى المظاهر على ما قيل والمظاهرة المعاونة .

والمعنى : ويعبدون ـ هؤلاء الكافر المشركون ـ من دون الله ما لا ينفعهم بإيصال الخير على تقدير العبادة وكان الكافر معاوناً للشيطان على ربه .

وكون هؤلاء المعبودين وهم الأصنام ظاهراً لا ينفعون ولا يضرون لا ينافي كون عبادتهم مضرة فسلا يستلزم نفي الضرر عنهم أنفسهم حيث لا يقدرون على شيء نفي الضرر عن عبادتهم المضرة المؤدية للإنسان إلى شقاء لازم وعذاب دائم .

قوله تعالى : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ إِلَّا مُبَشِّراً وَنَذَيْراً ﴾ أي لم نجعل لك في رسالتك إلا التبشير والإنذار وليس لك وراء ذلك من الأمر شيء فلا عليك إن كانوا معاندين لربهم مظاهرين لعدوه عليه فليسوا بمعجزين لله وما يمكرون إلا بأنفسهم ، هذا هو الذي يعطيه السياق .

وعليه فقوله : ﴿وما أرسلنـاك إلا مبشّراً ونـذيراً ﴾ هـذا الفصل من الكـلام نظيـر قوله : ﴿أَفَانَت تَكُونَ عَلَيْهِم وَكَيلًا ﴾ في الفصل السابق .

ومنه يظهر أن أخذ بعضهم الآية تسلية منه تعالى لنبيه منتسب حيث قال والمراد ما أرسلناك إلا مبشراً للمؤمنين ونـذيراً للكافرين فبلا تحزن على عـدم إيمانهم . غيـر سديد .

قوله تعالى: ﴿قل ما أسألكم عليه من أجر إلا من شاء أن يتخد إلى ربه سبيلاً ضمير ﴿عليه ﴾ للقرآن بما أن تلاوته عليهم تبليغ للرسالة كما قال تعالى: ﴿إِنْ هَذَه تَذَكَرة فَمَن شَاء اتَخَذَ إلى ربه سبيلاً ﴾(١)(٢) ، وقال: ﴿قل ما أسألكم عليه أجراً وما أنا من المتكلفين إن هو إلا ذكر للعالمين ﴾(٢) .

<sup>(</sup>١) المزمّل : ١٩ .

<sup>(</sup>٢) الدهر: ٢٩ .

<sup>(</sup>٣) ص : ۸۷ .

وقوله: ﴿ إِلا مِن شَاءَ أَن يَتَخَذَ إِلَى رَبَّهُ سَبِيلًا ﴾ استثناء منقطع في معنى المتصل فإنه في معنى إلا أن يتخذ إلى ربه سبيلًا من شاء ذلك على حد قوله تعالى: ﴿ يوم لا ينفع مال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم ﴾ (١) ، أي إلا أن يأتي الله بقلب سليم من أتاه به .

ففيه وضع الفاعل وهو من اتخذ السبيل موضع فعله وهو اتخاذ السبيل شكراً له ففي الكلام عدَّ اتخاذهم سبيلاً إلى الله سبحانه باستجابة الدعوة أجراً لنفسه ففيه تلويح إلى نهاية استغنائه عن أجر مالي أو جاهي منهم ، وأنه لا يريد منهم وراء استجابتهم للدعوة واتباعهم للحق شيئاً آخر من مال أو جاه أو أي أجر مفروض فليطيبوا نفساً ولا يتهموه في نصيحته .

وقد علَّق اتخاذ السبيل على مشيتهم للدلالة على حريتهم الكاملة عن قبله صلى الله عليه وآله فلا إكراه ولا إجبار إذ لا وظيفة له عن قبل ربه وراء التبشير والإنـذار وليس عليهم بوكيل بل الأمر إلى الله يحكم فيهم ما يشاء .

فقوله: ﴿ وقل ما أسألكم عليه من أجر إلا من شاء أن يتخذ ﴾ الخ بعد ما سجل لنبيه سلط أن ليس له إلا الرسالة بالتبشير والإنذار يأمره أن يبلغهم أن لا بغية له في دعوتهم إلا أن يستجيبوا له ويتخذوا إلى ربهم سبيلًا من غير غرض زائد من الأجر أياً ما كان ، وأن لهم الخيرة في أمرهم من غير أي إجبار وإكسراه فهم والدعسوة إن شاءوا فليؤمنوا وإن شاءوا فليكفروا .

هذا ما يرجع إليه منطق وهو تبليغ الرسالة فحسب من غير طمع في أجر ولا تحميل عليهم بإكراه أو انتقام منهم بنكال ، وأما ما وراء ذلك فهو لله فليرجعه إليه وليتوكل عليه كما أشار في الآية التالية : ﴿وتوكل على الحي الذي لا يموت﴾ .

وذكر جمهور المفسرين أن الاستثناء منقطع ، والمعنى لكن من شاء أن يتخذ إلى ربه سبيلًا أي الإنفاق القائم مقام الأجر كالصدقة والإنفاق في سبيـل الله فليفعل ، وهو ضعيف لا دليل عليه لا من جهة لفظ الجملة ولا من جهة السياق .

وقال بعضهم : إنه متصل والكلام بحذف مضاف والتقدير إلا فعل من شاء أن

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٨٩ .

سورة الفرقان ــ آية ٥٨ ..... ٨٠ ... ٢٣١

يتخذ إلى ربه سبيلًا بالإيمان والطاعة حسبما أدعو إليهما . وفيه أخذ استجابتهم له أجراً لنفسه وقطعاً لشائبة الطمع بالكلية وتطييباً لأنفسهم ، ويرجع هذا الوجه بحسب المعنى إلى ما قدمناه ويمتاز منه بتقدير مضاف والتقدير خلاف الأصل .

وقال آخرون: إنه متصل بتقدير مضاف والتقدير لا أسألكم عليه من أجر إلا أجر من شاء «الخ» أي إلا الأجر الحاصل لي من إيمانه فإن الدال على الخير كفاعله. وفيه أن مقتضى هذا المعنى أن يقال: إلا من اتخذ إلى ربه سبيلًا فلا حاجة إلى تعليق الاتخاذ بالمشيئة والأجر إنما يترتب على العمل دون مشيئته.

قوله تعالى : ﴿ وتوكل على الحي الذي لا يموت وسبّح بحمده وكفى به بـذنوب عباده خبيراً ﴾ لما سجل على نبيه مَشِنْ أن ليس له من أمرهم شيء إلا الرسالة وأمره أن يبلغهم أن لا بغية له في دعوتهم إلا الاستجابة لها وأنهم على خيرة من أمرهم إن شاءوا آمنوا وإن شاءوا كفروا تمم ذلك بأمره مَشِنْ أن يتخذه تعالى وكيلاً في أمرهم فهو تعالى عليهم وعلى كل شيء وكيل وبذنوب عباده خبير .

فقوله: ﴿وتوكل على الحي الذي لا يموت﴾ أي اتخذه وكيلًا في أمرهم يحكم فيهم ما يشاء ويفعل بهم ما يريد فإنه الوكيل عليهم وعلى كل شيء وقد عدل عن تعليق التوكل بالله إلى تعليقه بالحي الذي لا يموت ليفيد التعليل فإن الحي الذي لا يموت ليفيد التعليل فإن الحي الذي لا يموت لا يفوته فائت فهو المتعين لأن يكون وكيلًا .

وقوله: ﴿وسبّح بحمده﴾ أي نزهه عن العجز والجهل وكل ما لا يليق بساحة قدسه مقارناً ذلك للثناء عليه بالجميل فإن أمهلهم واستدرجهم بنعمه فليس عن عجز فعل بهم ذلك ولا عن جهل بذنوبهم وإن أخذهم بذنوبهم فبحكمة اقتضته وباستحقاق منهم استدعى ذلك فسبحانه وبحمده.

وقوله: ﴿وَكَفَى بِهُ بِذُنُوبِ عِبَادَهُ خَبِيراً ﴾ مسوق للدلالة على توحيده في فعله وصفته فهو الوكيل المتصرف في أمور عباده وحده وهو خبير بذنوبهم وحاكم فيهم وحده من غير حاجة إلى من يعينه في علمه أو في حكمه.

ومن هنا يظهر أن الآية التالية : ﴿اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتُ وَالْأَرْضِ﴾ متممة لقوله : ﴿وَتُوكِلُ عَلَى الَّحِي الَّذِي لا يَمُوتُ﴾ الخ ، لاشتمالها على توحيده في ملكه ۲۳۲ ما الجزء التاسع عشر

وتصرفه كما يشتمل قوله: ﴿وكفى به﴾ الخ على علمه وخبرته وبالحياة والملك والعلم معاً يتم معنى الوكالة وسنشير إليه .

قوله تعالى: ﴿الذي خلق السماوات والأرض وما بينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش الرحمن فاسأل به خبيراً ﴾ ظاهر السياق أن الموصول صفة لقوله في الآية السابقة: ﴿الحي الذي لا يموت ﴾ وبهذه الآية تم البيان في قوله: ﴿وتوكل على الحي الذي لا يموت ﴾ فإن الوكالة كما تتوقف على حياة الوكيل تتوقف على العلم، وقد ذكره في قوله: ﴿وكفى به بذنوب عباده خبيراً ﴾ وتتوقف على السلطنة على الحكم والتصرف وهو الذي تتضمنه هذه الآية بما فيها من حديث خلق السماوات والأرض والإستواء على العرش.

وقد تقدم تفسير صدر الآية في مواضع من السور السابقة ، وأما قوله : والرحمن فاسأل به خبيراً فالذي يعطيه السياق ويهدي إليه النظم أن يكون الرحمن خبراً لمبتدأ محذوف والتقدير هو الرحمن ، وقوله : وفاسأل متفرّعاً عليه والفاء للتفريع ، والباء في قوله : وبه للتعدية مع تضمين السؤال معنى الاعتناء . وقوله : وخبيراً حال من الضمير .

والمعنى: هـو الرحمن ـ الـذي استـوى على عسرش الملك والـذي بـرحمتـه وإفاضته يقوم الخلق والأمر ومنـه يبتدي كـل شيء وإليه يـرجع ـ فـاسألـه عن حقيقة الحال يخبرك بها فإنه خبير.

فقوله: ﴿فَاسَأَلُ بِهِ خَبِيراً﴾ كناية عن أن الـذي أخبر بـه حقيقة الأمـر التي لا معدل عنها وهذا كما يقول من سئل عن أمـر: سلني أجبك إن كـذا وكذا ومن هـذا الباب قولهم: على الخبير سقطت.

ولهم في قوله: ﴿الرحمن فاسأل به خبيراً ﴾ أقوال أخرى كثيرة: فقيل: إن السرحمن مرفوع على القطع للمدح، وقيل: مبتدأ خبره قوله: ﴿فاسأل به ﴾، وقيل: خبر مبتدؤه ﴿الذي ﴾ في صدر الآية ، وقيل: بدل من الضمير المستكن في ﴿استوى ﴾ .

وقيل في ﴿فاسـأل به﴾ إنـه خبر للرحمن كمـا تقدم والفـاء فصيحة ، وقيـل : جملة مستقلة متفرعة على ما قبلها والفاء للتفريع ثم الباء في ﴿به﴾ للصلة أو بمعنى سورة الفرقان ـ آية ٥٩ ـ ٦٠ ....... ٣٣٪

عن والضمير راجع إليه تعالى أو إلى ما تقدم من الخلق والاستواء .

وقيل: وخبيراً حال عن الضمير وهو راجع إليه تعالى ، والمعنى فاسأل الله حال كونه خبيراً ، وقيل: مفعول فاسأل والباء بمعنى عن والمعنى فاسأل عن الرحمن أو عن حديث الخلق والاستواء خبيراً ، والمراد بالخبير هو الله سبحانه ، وقيل جبريل وقيل: محمد عند منافقة ، وقيل: من قرأ الكتب السماوية القديمة ووقف على صفاته وأفعاله تعالى وكيفية الخلق والإيجاد ، وقيل: كل من كان له وقوف على هذه الحقائق .

وهذه الوجوه المتشتتة جلها أو كلها لا تلائم ما يعطيه سيــاق الآيات الكــريمة ولا موجب للتكلم عليها والغور فيها .

قوله تعالى : ﴿وإذا قيل لهم اسجدوا للرحمن قالوا وما الرحمن أنسجد لما تأمرنا وزادهم نفوراً هذا فصل آخر من معاملتهم السوء مع الرسول ودعوته الحقة يذكر فيه استكبارهم عن السجود لله سبحانه إذا دعوا إليه ونفورهم منه وللآية اتصال خاص بما قبلها من حيث ذكر الرحمن فيها وقد وصف في الآية السابقة بما وصف ولعل اللام فيه للعهد.

فقوله : ﴿وَإِذَا قَيْلُ لَهُمُ اسْجَدُوا لِلرَّحْمَنَ ﴾ الضمير للكفار ، والقائل هـ و النبي صلى الله عليه وآله بدليل قوله بعد : ﴿انسجد لما تأمرنا ﴾ ولم يـذكر اسمـ ليتوجـه استكبارهم إلى الله سبحانه وحده .

وقوله: ﴿قَالُوا وَمَا الرَّحَمَنِ ﴾ سؤال منهم عن هويته وماثيته مبالغة منهم في التجاهل به استكباراً منهم على الله ولولا ذلك لقالوا: ومن الرحمن ، وهذا كقول فرعون لموسى لما دعاه إلى رب العالمين : ﴿وما رب العالمين ﴾(١) ، وقول إبراهيم لقومه : ﴿ما هذه التماثيل التي أنتم لها عاكفون ﴾(٢) ، ومراد السائل في مشل هذا السؤال أنه لا معرفة له من المسؤول عنه بشيء أزيد من اسمه كقول هود لقومه : ﴿أتجادلونني في أسماء سميتموها أنتم وآباؤكم ﴾(٣) .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٥٢.

<sup>(</sup>٣) الأعراف : ٧١ .

وقوله حكاية عنهم : ﴿أنسجد لما تأمرنا﴾ في تكرار التعبير عنه تعالى بما إصرار على الاستكبار ، والتعبير عن طلبه عنهم السجدة بالأمر لا يخلو من تهكم واستهزاء .

وقوله: ﴿وزادهم نفوراً معطوف على جواب إذا والمعنى: وإذا قيل لهم اسجدوا استكبروا وزادهم ذلك نفوراً فضاعل (زادهم) ضمير راجع إلى القول المفهوم من سابق الكلام.

وقول بعضهم: إن الفاعل ضمير راجع إلى السجود بناء على ما رووا أنه المنطقة وأصحابه سجدوا فتباعدوا عنهم مستهزئين ليس بسديد فيان وقوع واقعة ما لا يؤثر في دلالة اللفظ ما لم يتعرض له لفظاً. ولا تعرّض في الآية لهذه القصة أصلاً.

قوله تعالى: ﴿تبارك الذي جعل في السماء بروجاً وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً ﴾ الظاهر أن المراد بالبروج منازل الشمس والقمر من السماء أو الكواكب التي عليها كما تقدم في قوله: ﴿ولقد جعلنا في السماء بروجاً وزيّناها للناظرين وحفظناها من كل شيطان رجيم ﴾(١) ، وإنما خصّت بالذكر في الآية للإشارة إلى الحفظ والرجم المذكورين.

والمراد بالسراج الشمس بدليل قوله : ﴿وجعل القمر فيهن نوراً وجعل الشمس سراجاً ﴾(٢) .

وقد قرروا الآية أنها احتجاج بوحـدة التدبيـر العجيب السماوي والأرضي على وحدة المدبّر فيجب التوجه بالعبادات إليه وصرف الوجه عن غيره .

والتدبر في اتصال الآيتين بما قبلهما وسياق الآيات لا يساعد عليه لأن مضمون الآية السابقة من استكبارهم على الرحمان إذا أمروا بالسجود له واستهزائهم بالرسول لا نسبة كافية بينه وبين الاحتجاج على توحيد الربوبية حتى يعقب به ، وإنما المناسب لهذا المعنى إظهار العزة والغنى وأنهم غير معجزين لله بفعالهم هذا ولا خارجون عن ملكه وسلطانه .

<sup>(</sup>١) الحجر: ١٧.

<sup>(</sup>۲) نوح : ۱٦ .

والذي يعطيه التدبر أن قوله: ﴿تبارك الذي جعل في السماء بروجاً ﴾ الخ ، مسوق سوق التعزز والاستغناء ، وأنهم غير معجزين باستكبارهم على الله واستهزائهم بالرسول بل هؤلاء ممنوعون عن الاقتراب من حضرة قربه والصعود إلى سماء جواره والمعارف الإلهية مضيئة مع ذلك لأهله وعباده بما نورها الله سبحانه بنور هدايته وهو نور الرسالة .

وعلى هذا فقد أثنى الله سبحانه على نفسه بذكر تباركه بجعل البروج المحفوظة الراجمة للشياطين بالشهب في السماء المحسوسة وجعل الشمس المضيئة والقمر المنير فيها لإضاءة العالم المحسوس، وأشار بذلك إلى ما يناظره في الحقيقة من إضاءة العالم الإنساني بنور الهداية من الرسالة ليتبصر به عباده، كما يذكر حالهم بعد هذه الآيات ودفع أولياء الشياطين عن الصعود إليه بما هيئاً لدفعهم من بروج محفوظة راجمة.

هذا ما يعطيه السياق وعلى هذا النمط من البيان سيقت هذه الآيات والتي قبلها كما تقدمت الإشارة إليه في تفسير قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبُّكُ كَيْفُ مَدَّ الظّلَ ﴾ فليس ما ذكرناه من التأويل بمعنى صرف الآيات عن ظاهرها.

قوله تعالى : ﴿وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكّر أو أراد شكوراً الخلفة هي الشيء يسدّ مسدّ شيء آخر وبالعكس وكأنه بناء نوع أريد به معنى الوصف فكون الليل والنهار خلفة أن كلاً منهما يخلف الآخر ، وتقييد الخلفة بقوله : ﴿لمن أراد أن يذكّر أو أراد شكوراً ﴾ للدلالة على نيابة كل منهما عن الآخر في التذكر والشكر .

والمقابلة بين التذكر والشكر يعطي أن المراد بالتذكر الرجوع إلى ما يعرفه الإنسان بفطرته من الحجج الدالة على توحيد ربه وما يليق به تعالى من الصفات والأسماء وغايته الإيمان بالله ، وبالشكور القول أو الفعل الذي يُنبىء عن الثناء عليه بجميل ما أنعم ، وينطبق على عبادته وما يلحق بها من صالح العمل .

وعلى هذا فالآية اعتزاز أو امتنان بجعله تعالى الليل والنهار بحيث يخلف كـل صاحبه فمن فاته الإيمان به في هـذه البرهـة من الزمـان تداركـه في البرهـة الأخرى منه ، ومن لم يوفّق لعبادة أو لأي عمل صالح في شيء منهما أتى به في الأخر .

هذا ما تفيده الآية ولها مع ذلك ارتباط بقوله في الآية السابقة : ﴿وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً ﴿ ففيه إشارة إلى أن الله سبحانه وإن دفع أولئك المستكبرين عن الصعود إلى ساحة قربه لكنه لم يمنع عباده عن التقرب إليه والاستضاءة بنوره فجعل نهارا ذا شمس طالعة وليلاً ذا قمر منير وهما ذوا خلفة من فاته ذكر أو شكر في أحدهما أتى به في الآخر .

وفسَّر بعضهم التذكر بصلاة الفريضة والشكور بالنافلة والآية تقبـل الانطبـاق على ذلك وإن لم يتعين حملها عليه .

## ( بحث روائي )

في الدر المنثور في قوله تعالى: ﴿ أَرَايِت مِنَ اتَخَذَ إِلَهُ هُواهُ ﴾ أخرج الطبراني عن أبي أمامة قال: قال رسول الله سلامية: ما تحت ظل السماء من إله يعبد من دون الله أعظم عند الله من هوى متَّبع .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر مَالِنَكُنَهِ في قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَـرَ إِلَى رَبِكَ كَيْفُ مَـدُ الظّلِ﴾ فقال : الـظل مَـا بين طلوع الفجـر إلى طلوع الشمس .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿وهو الذي خلق من الماء﴾ الآية ، قال ابن سيرين : نزلت في النبي مُشِنَّةُ وعلي بن أبي طالب زوج فاطمة علياً فهو ابن عمه وزوج ابنته فكان نسباً وصهراً .

وفي الدر المنثور أخرج ابن جرير وابن مردوية عن ابن عباس في قوله: ﴿وكان الكافر على ربه ظهيراً عني أبا الحكم الذي سماه رسول الله مُشْرَبُ أبا جهل بن هشام .

أقول: والروايتان بالجري والتطبيق أشبه .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر خلفة في قوله تبارك وتعالى: وتبارك الذي جعل في السماء بروجاً فالبروج الكواكب والبروج التي للربيع والصيف الحمل والشور والجوزاء والسرطان والأسد والسنبلة، وبروج الخريف والشتاء: الميزان والعقرب والقوس والجدي والدلو والحوت وهي اثنا عشر برجاً.

سورة الفرقان ـ آية ٦٣ ـ ٧٧ ......٠٠٠ .... ٢٣٧

وفي الفقيه قال الصادق عَلَانَكُمْ: كلما فاتك بالليل فاقضه بالنهار قبال الله تبارك وتعالى: ﴿ وهو الذي جعل الليل والنهار خلفة لمن أراد أن يذكّر أو أراد شكوراً ﴾ يعني أن يقضي الرجل ما فاته بالليل بالنهار وما فاته بالنهار بالليل.

\* \* \*

وَعِبَــادُ الـرَّحْمٰنِ ٱلَّـــذِينَ يَمْشُـونَ عَلَىٰ ٱلْأَرْضِ هَــوْنــاً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلَاماً (٦٣) وَٱلَّـٰذِينَ يَبِيتُونَ لِـرَبِّهمْ سُجَّداً وَقِيَاماً (٦٤) وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُّنَا ٱصْرِفْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ غَرَاماً (٦٥) إنَّهَا سَاءَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَاماً (٦٦) وَالَّـذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذُلِكَ قَوَاماً (٦٧) وَالَّذِينَ لَا يَـدْعُونَ مَـعَ اللهِ إِلَّهَـاً آخَـرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَّا بِٱلْحَقُّ وَلاَ يَزْنُونَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَٰلِكَ يَلْقَ أَثَاماً (٦٨) يُضَاعَفْ لَهُ ٱلْعَذَابُ يَوْمَ ٱلْقِيْمَةِ وَيَخْلُدْ فِيهِ مُهَاناً (٦٩) إِلاَّ مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحاً فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُوراً رَحِيماً (٧٠) وَمَنْ تَابَ وَعَمِـلَ صَالِحاً فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَىٰ اللهِ مَتَـاباً (٧١) وَالَّـذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذًا مَرُّوا بِاللُّغُو مَرُّوا كِرَاماً (٧٢) وَالَّذِينَ إِذًا ذُكِّرُوا بِآيَـاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَاناً (٧٣) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَاتِنَا قُرَّةَ أَعْيُن وَآجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَاماً (٧٤) أُولَئِكَ يُجْزَوْنَ ٱلْغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقُّونَ فِيهَا تَحِيَّةً وَسَلاماً (٧٥) خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتْ مُسْتَقَرًّا وَمُقَاماً (٧٦) قُلْ مَا يَعْبَؤُا بِكُمْ رَبِّي لَوْلاَ دُعَاُّؤُكُمْ فَقَدُ كَذَّبْتُمْ فَسَوْفَ يَكُونَ لِزَاماً (٧٧) .

#### (بیان)

تذكر الأيات من محاسن خصال المؤمنين ما يقابل ما وصف من صفات الكفار السيئة ويجمعها أنهم يدعون ربهم ويصدقون رسوله والكتاب النازل عليه قبال تكذيب الكفار لذلك وإعراضهم عنه إلى اتباع الهوى ، ولذلك تختتم الآيات بقوله : ﴿قبل ما يعبؤ بكم ربي لولا دعاؤكم فقد كذبتم فسوف يكون لزاماً ﴾ وبه تختتم السورة .

قوله تعالى : ﴿وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هوناً وإذا خاطبهم المجاهلون قالوا سلاماً له لما ذكر في الآية السابقة استكبارهم على الله سبحانه وإهانتهم بالاسم الكريم : الرحمن ، قابله في هذه الآية بذكر ما يقابل ذلك للمؤمنين وسماهم عباداً وأضافهم إلى نفسه متسمياً باسم الرحمن الذي كان يحيد عنه الكفار وينفرون .

#### وقد وصفتهم الآية بوصفين من صفاتهم :

أحدهما: ما اشتمل عليه قوله: ﴿ الذين يمشون على الأرض هونا ﴾ والهون على ما ذكره الراغب التذليل ، والأشبه حينشذ أن يكون المشي على الأرض كناية عن عيشتهم بمخالطة الناس ومعاشرتهم فهم في أنفسهم متذللون لربهم ومتواضعون للناس لما أنهم عباد الله غير مستكبرين على الله ولا مستعلين على غيرهم بغير حق ، وأما التذلل لأعداء الله ابتغاء ما عندهم من العزة الوهمية فحاشاهم وإن كان الهون بمعنى الرفق واللين فالمراد أنهم يمشون من غير تكبر وتبختر .

وهذه ـ كما قيل ـ صفة نهـ ارهم إذا انتشروا في النــاس وأما صفــة ليلهم فهي التي تصفها الآية التالية .

(١) الواقعة : ٢٦ .

قوله تعالى : ﴿والذين يبيتون لربهم سجّداً وقياماً ﴾ البيتوتة إدراك الليل سواء نام أم لا ، و ﴿لربهم ﴾ متعلق بقوله : ﴿سجداً ﴾ والسجد والقيام جمعا ساجد وقائم ، والمراد عبادتهم لـه تعالى بالخرور على الأرض والقيام على السوق ، ومن مصاديقه الصلاة .

والمعنى : وهم الذين يدركون الليل حال كونهم ساجدين فيه لربهم وقائمين يتراوحون سجوداً وقياماً ، ويمكن أن يراد به التهجد بنوافل الليل .

قوله تعالى : ﴿والذين يقولون ربنا اصرف عنا عذاب جهنم إن عـذابها كـان غراماً ﴾ الغرام ما ينوب الإنسان من شدة أو مصيبة فيلزمه ولا يفارقه والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿إِنْهَا سَاءَتَ مُسْتَقَراً وَمَقَاماً ﴾ الضمير لجهنم والمستقر والمقام اسما مكان من الاستقرار والإقامة ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿والذين إذا أَنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً ﴾ ، الإنفاق بذل المال وصرفه في رفع حوائج نفسه أو غيره ، والإسراف الخروج عن الحد ولا يكون إلا في جانب الزيادة ، وهو في الإنفاق التعدي عما ينبغي الوقوف عليه في بذل المال ، والقتر بالفتح فالسكون التقليل في الإنفاق وهو بإزاء الاسراف على ما ذكره الراغب ، والقتر والاقتار والتقتير بمعنى .

والقوام بالفتح الواسط العدل ، وبالكسر ما يقوم به الشيء وقوله : ﴿بين ذلك﴾ متعلق بالقوام ، والمعنى : وكان إنفاقهم وسطاً عدلاً بين ما ذكر من الاسراف والقتر فقوله : ﴿وكان بين ذلك قواماً ﴾ تنصيص على ما يستفاد من قوله : ﴿إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا ﴾ ، فصدر الآية ينفي طرفي الافراط والتفريط في الانفاق ، وذيلها يثبت الوسط .

قوله تعالى : ﴿وَالذَّيْنَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللهِ إِلَهَا آخِرَ ﴾ إلى آخر الآية هذا هـو الشرك وأُصول الوثنية لا تجيز دعاءه تعالى وعبادته أصلًا لا وحده ولا مـع آلهتهم وإنما تـوجب دعاء آلهتهم وعبادتهم ليقرُّبوهم إلى الله زلفى ويشفعوا لهم عنده .

فالمراد بدعائهم مع الله آلهاً آخر إما التلويح إلى أنه تعالى إله مدعو بالفطرة على كل حال فدعاء غيره دعاء لإله آخر معه وإن لم يذكر الله .

أو أنه تعالى ثابت في نفسه سواء دعي غيره أم لا فالمراد بدعاء غيره دعاء إله آخر مع وجوده وبعبارة أخرى تعدّيه إلى غيره .

أو إشارة إلى ما كان يفعله جهلة مشركي العرب فإنهم كانوا يرون أن دعاء آلهتهم إنما ينفعهم في البر وأما البحر فإنه ثله لا يشاركه فيه أحد فالمراد دعاؤه تعالى في مورد كما عند شدائد البحر من طوفان ونحوه ودعاء غيره معه في مورد وهو البر، وأحسن الوجوه أوسطها

وقسوله: ﴿ولا يقتلون النفس التي حرّم الله إلا بالحق﴾ أي لا يقتلون النفس الإنسانية التي حرّم الله قتلها في حال من الأحوال إلا حال تلبّس القتل بالحق كقتلها قصاصاً وحدًا .

وقوله تعالى : ﴿ولا يزنون﴾ أي لا يطؤون الفرج الحرام وقد كان شائعاً بين العرب في الجاهلية ، وكان الإسلام معروفاً بتحريم الـزنا والخمـر من أول ما ظهـرت دعوته .

وقوله : ﴿ وَمِن يَفْعَلَ ذَلَكَ يُلِقَ أَتَّاماً ﴾ الإشارة بذلك إلى ما تقدم ذكره وهو الشرك وقتل النفس المحترمة بغير حق والـزنا ، والأثـام الإثم وهو وبـال الخطيئـة وهو الجـزاء بالعذاب الذي سيلقاه يوم القيامة المذكور في الآية التالية .

قوله تعالى : ﴿يضاعف لـه العذاب يـوم القيامـة ويخلد فيـه مهـاناً ﴾ بيـان للقاء الأثام ، وقوله : ﴿ويخلد فيها مهاناً ﴾ أي يخلد في العذاب وقد وقعت عليه الإهانة .

والخلود في العذاب في الشرك لا ريب فيه ، وأما الخلود فيه عند قتل النفس المحترمة والزنا وهما من الكبائر وقد صرّح القرآن بذلك فيهما وكذا في أكمل الربا فيمكن أن يحمل على اقتضاء طبع المعصية ذلك كما ربما استفيد من ظاهر قوله : ﴿إِنَّ الله لا يغفر أن يُشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ .

أو يحمل الخلود على المكث الطويل أعمّ من المنقطع والمؤبّد أو يحمل قوله : ﴿ومن يفعل ذلك﴾ على فعل جميع الشلائة لأن الآيات في الحقيقة تنزّه المؤمنين عما كان الكفار مبتلين به وهو الجميع دون البعض .

قوله تعالى: ﴿ إِلَّا مِن تَابِ وَآمِن وعمل عملًا صالحاً فَأُولِئِكَ يَبِـدُلُ اللهِ سَيَّاتُهُم

حسنات وكان الله غفوراً رحيماً إلى استثناء من لقي الأثام والخلود فيه ، وقد أُخذ في المستثنى التوبة والإيمان وإتيان العمل الصالح ، أما التوبة وهي الرجوع عن المعصية وأقل مراتبها الندم فلو لم يتحقق لم ينتزع العبد عن المعصية ولم يزل مقيماً عليها ، وأما إتيان العمل الصالح فهو مما تستقر به التوبة وبه تكون نصوحاً .

وأما أخذ الإيمان فيدلُّ على أن الاستثناء إنما هو من الشرك فتختص الآية بمن أشرك وقتل وزنا أو بمن أشرك سواء أتى معه بشيء من القتل المذكور والزنا أو لم يأت ، وأما من أتى بشيء من القتل والزنا من غير شرك فالمتكفل لبيان حكم توبته الآية التالية .

وقوله : ﴿ فَاوَلَئُكَ يَبِدُلُ اللهُ سَيْئَاتُهُمَ حَسَنَاتُ﴾ تفريع على التوبة والإيمان والعمل الصالح يصف ما يترتب على ذلك من جميل الأثر وهو أن الله يبدُّل سيئاتهم حسنات .

وقد قيل في معنى ذلك أن الله يمحو سوابق معاصيهم بـالتوبـة ويثبت مكـانهـا لـواحق طاعـاتهم فيبدُّل الكفـر إيمانـاً والقتل بغيـر حقّ جهاداً وقتـلاً بالحق والـزنا عفّـة وإحصاناً .

وقيل : المراد بالسيئات والحسنات ملكاتهما لا نفسهما فيبدُّل ملكة السيئة ملكة الحسنة .

وقيل : المراد بهما العقاب والثواب عليهما لا نفسهما فيبدِّل عقباب القتل والسزنا مثلًا ثواب القتل بالحق والإحصان .

وأنت خبير بأن هذه الوجوه من صرف الكلام عن ظاهره بغير دليل يدلُّ عليه .

والذي يفيد ظاهر قوله: ﴿ يبدُّل الله سيئاتهم حسنات ﴾ وقد ذيَّله بقوله: ﴿ وكان الله غفوراً رحيماً ﴾ أن كل سيئة منهم نفسها تتبدّل حسنة ، وليست السيئة هي متن الفعل الصادر من فاعله وهو حركات خاصة مشتركة بين السيئة والحسنة كعمل المواقعة مشلا المشترك بين الزنا والنكاح ، والأكل المشترك بين أكل المال غصباً وبإذن من مالكه بل صفة الفعل من حيث موافقته لأمر الله ومخالفته له مشلاً من حيث إنه يتأثر به الإنسان ويحفظ عليه دون الفعل الذي هو مجموع حركات متصرّمة متقضية فانية وكذا عنوانه القائم به الفاني بفنائه .

وهذه الأثار السيئة التي يتبعها العقباب أعني السيئات لازمة للانسبان حتى يؤخذ بها يوم تبلى السرائر .

ولولا شوب من الشقوة والمساءة في الذات لم يصدر عنها عمل سيء إذ المذات السعيدة الطاهرة من كل وجه لا يصدر عنها سيئة قـذرة فالأعمـال السيئة إنمـا تلحق ذاتاً شقيّة خبيثة بذاتها أو ذاتاً فيها شوب من شقاء وخبائة .

ولازم ذلك إذا تطهرت بالتوبة وطابت بالإيمان والعمل الصالح فتبدلت ذاتاً سعيدة ما فيها شـوب من قذارة الشقـاء أن تتبدل آثـارها الـلازمة التي كـانت سيئات قبـل ذلك فتناسب الآثار للذات بمغفرة من الله ورحمة وكان الله غفوراً رحيماً .

وإلى مشل هذا يمكن أن تكون الإشارة بقوله : ﴿ فَاوَلَتُكُ يَبِدُّلُ اللهُ سَيْئَاتُهُمُ حَسَنَاتُ وَكَانَ اللهُ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ .

قوله تعالى: ﴿ومن تاب وعمل صالحاً فإنه يتوب إلى الله متاباً ﴾ المتاب مصدر ميمي للتوبة ، وسياق الآية يعطي أنها مسوقة لرفع استغراب تبدُّل السيئات حسنات بتعظيم أمر التوبة وأنها رجوع خاص إلى الله سبحانه فلابدع في أن يبدُّل السيئات حسنات وهو الله يفعل ما يشاء .

وفي الآية مع ذلك شمول للتوبة من جميع المعاصي سواء قارنت الشرك أم فارقته ، والآية السابقة ـ كما تقدمت إليه ـ كانت خفية الـدلالة على حال المعاصي إذا تجردت من الشرك .

قوله تعالى: ﴿والذين لا يشهدون الزور وإذا مروا باللغو مروا كراماً ﴾ قال في مجمع البيان: أصل الزور تمويه الباطل بما يوهم أنه حق. انتهى. فيشمل الكذب وكل لهو باطل كالغناء والفحش والخناء بوجه ، وقال أيضاً: يقال: تكرم فلان عما يشينه إذا تنزه وأكرم نفسه منه انتهى.

فقوله: ﴿والذين لا يشهدون الزور﴾ إن كان المراد بالزور الكذب فهو قائم مقام المفعول المطلق والتقدير لا يشهدون شهادة الزور، وإن كان المراد اللهو الباطل كالغناء ونحوه كان مفعولاً به والمعنى لا يحضرون مجالس الباطل، وذيل الآية يناسب ثاني المعنيين.

وقوله : ﴿ وَإِذَا مَرُوا بِاللَّغُو مَرُوا كَرَاماً ﴾ اللغو ما لا يعتبد به من الأفعال والأقوال

لعدم اشتماله على غرض عقلائي ويعم ـ كما قيل ـ جميع المعاصي ، والمراد بـالـمرور باللغو المرور بأهل اللغو وهم مشتغلون به .

والمعنى: وإذا مروا بأهل اللغو وهم يلغون مروا معىرضين عنهم منزهين أنفسهم عن الدخول فيهم والاختلاط بهم ومجالستهم .

قوله تعالى : ﴿والذين إذا ذُكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صماً وعمياناً ﴾ الخرور على الأرض السقوط عليها وكأنها في الآية كناية عن لزوم الشيء والانكباب عليه .

والمعنى: والذين إذا ذُكروا بآيات ربهم من حكمة أو موعظة حسنة من قرآن أو وحي لم يسقطوا عليه وهم صم لا يسمعون وعميان لا يبصرون بل تفكروا فيها وتعقلوها فأخذوا بها عن بصيرة فآمنوا بحكمتها واتعظوا بموعظتها وكانوا على بصيرة من أمرهم وبينة من ربهم .

قوله تعالى : ﴿والذين يقولون ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين واجعلنا للمتقين إماماً قال الراغب في المفردات : قرت عينه تقرّ سُرّت قال تعالى : ﴿كي تقر عينها ﴿ وقيل لمن يسر به قرة عين قال : ﴿قرة عين لي ولك ﴾ وقوله تعالى : ﴿هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين ﴾ قيل : أصله من القر أي البرد فقرت عينه قيل : معناه بردت فصحّت ، وقيل : بل لأن للسرور دمعة باردة قارة وللحزن دمعة حارة ولذلك يقال فيمن يدعى عليه : أسخن الله عينه ، وقيل : هو من القرار والمعنى أعطاه الله ما يسكن به عينه فلا تطمح إلى غيره انتهى .

ومرادهم بكون أزواجهم وذرياتهم قرة أعين لهم أن يسروهم بطاعـة الله والتجنب عن معصيته فلا حاجة لهم في غير ذلك ولا إربة وهم أهل حق لا يتبعون الهوى .

وقوله: ﴿واجعلنا للمتقين إماماً﴾ أي متسابقين إلى الخيرات سابقين إلى رحمتك فيتبعنا غيرنا من المتقين كما قال تعالى: ﴿فاستبقوا الخيرات﴾(١)، وقال: ﴿سابقوا إلى مغفرة من ربكم وجنة﴾(٢)، وقال: ﴿والسابقون السابقون أُولئك المقربون﴾(٣).

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٤٨ .

<sup>(</sup>٢) الحديد : ٢١ .

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ١١ .

وكأن المراد أن يكونوا صفاً واحداً متقدماً على غيىرهم من المتقين ولذا جيىء بـالإمام بلفظ الإفراد .

وقال بعضهم: إن الإمام مما يطلق على الواحد والجمع ، وقيل: إن إمام جمع أم بمعنى القاصد كصيام جمع صائم ، والمعنى : اجعلنا قاصدين للمتقين متقيدين بهم ، وفي قراءة أهل البيت ﴿واجعل لنا من المتقين إماماً ﴾ .

قوله تعالى: ﴿أُولئك يجزون الغرفة بما صبروا ويلقون فيها تحية وسلاماً خالدين فيها حسنت مستقراً ومقاماً ﴾ الغرفة ـ كما قيل ـ البناء فوق البناء فهو الدرجة العالية من البيت ، وهي كناية عن الدرجة العالية في الجنة ، والمراد بالصبر الصبر على طاعة الله وعن معصيته فهذان القسمان من الصبر هما المذكوران في الآيات السابقة لكن لا ينفك ذلك عن الصبر عند النوائب والشدائد .

والمعنى: أولئك الموصوفون بما وصفوا يجزون الدرجة الرفيعة من الجنة يلقون فيها أي يتلقاهم الملائكة بالتحية وهو ما يقدم للإنسان مما يسره وبالسلام وهو كل ما ليس فيه ما يخافه ويحذره، وفي تنكير التحية والسلام دلالة على التفخيم والتعظيم، والباقي ظاهر.

قوله تعالى : ﴿قُلَ مَا يَعِبُو بَكُمْ رَبِي لُولًا دَعَاؤُكُمْ فَقَدَ كُذَّبَتُمْ فَسُوفَ يَكُونَ لُزَاماً﴾ قال في المفردات : ما عبأت به أي لم أبال به ، وأصله من العبء أي الثقل كأنه قال : ما أرى له وزناً وقدراً ، قال تعالى : ﴿قُلْ مَا يَعِبُو بَكُمْ رَبِي لُـولًا دَعَاؤُكُمْ ﴾ وقيل : من عبأت الطيب كأنه قيل : ما يبقيكم لولا دَعاؤكم . انتهى .

قسل: ﴿دعاؤكم﴾ من إضافة المصدر إلى المفعول وفاعله ضمير راجع إلى ﴿ربي﴾ وعلى هذا فقوله: ﴿فقد كذّبتم﴾ من تفريع السبب على المسبب بمعنى انكشافه بمسبب ، وقوله: ﴿فسوف يكون لزاماً ﴾ أي سوف يكون تكذيبكم ملازماً لكم أشد الملازمة فتجزون بشقاء لازم وعذاب دائم .

والمعنى: قبل لا قدر ولا منزلة لكم عند ربي فوجودكم وعدمكم عنده سواء لأنكم كذّبتم فبلا خير يبرجى فيكم فسوف يكون هذا التكذيب ملازماً لكم أشد الملازمة ، إلا أن الله يدعوكم ليتم الحجة عليكم أو يدعوكم لعلكم ترجعون عن تكذيبكم. وهذا معنى حسن .

وقيل : ﴿ دعاؤكم ﴾ من إضافة المصدر إلى الفاعل ، والمراد به عبادتهم الله سبحانه والمعنى : ما يبالي بكم ربي أو ما يبقيكم ربي لولا عبادتكم له .

وفيه أن هذا المعنى لا يلائم تفرّع قوله : ﴿ فقد كذَّبتم ﴾ عليه وكان عليه من حق الكلام أن يُقال : وقد كذَّبتم ! على أن المصدر المضاف إلى فاعله يدل على تحقق الفعل منه وتلبّسه به وهم غير متلبّسين بدعائه وعبادته تعالى فكان من حق الكلام على هذا التقدير أن يُقال لولا أن تدعوه فافهم .

والآية خاتمة السورة وتنعطف على غرض السورة ومحصّل القول فيه وهـو الكلام على اعتراض المشركين على الرسول وعلى القرآن النازل عليه وتكذيبهما .

## ( بحث روائي )

في المجمع في قوله تعالى : ﴿ الذين يمشون على الأرض هوناً ﴾ قال أبو عبد الله عني الرجل يتبختر .

وفي الدر المنثور أخرج عبد بن حميد عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله منشرة في قوله : ﴿ إِنْ عَذَابِهَا كَانَ غَرَاماً ﴾ قال : الدائم .

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر النفخة في قوله تعالى: ﴿إِن عَذَابِهَا كَانَ غُرَاءً ﴾ يقول: ملازماً لا ينفك. وقوله عز وجل: ﴿والذين إذا أنفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا ﴾ والإسراف الإنفاق في المعصية في غير حق ﴿ولم يقتروا ﴾ له عز وجل ﴿وكان بين ذلك قواما ﴾ القوام العدل والإنفاق فيما أمر الله به.

وفي الكافي: احمد بن محمد بن علي عن محمد بن سنان عن أبي الحسن النفي قول الله عز وجل: ﴿وكان بين ذلك قواماً ﴾ قال: القوام هو المعروف على الموسع قدره وعلى المقتر قدره على قدر عياله ومؤنتهم التي هي صلاح له ولهم لا يكلف الله نفساً إلا ما آتاها.

وفي المجمع روي عن معاذ أنه قال : سألت رسول الله مُشِرَّتُهُ عن ذلك فقال : من أعطى في غير حق فقد أسرف ، ومن منع من حق فقد قتر . أقول : والأخبار في هذه المعانى كثيرة جداً . ٢٤٦ - ٠٠٠٠٠٠٠٠ الجزء التاسع عشر

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي وأحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردوية والبيهقي في شعب الإيمان عن ابن مسعود قال: سئل النبي مَرِينَاهُم : أي الذنب أكبر ؟ قال: أن تجعل لله ندًا وهو خلقك . قلت: ثم أي ؟ قال: أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك . قلت: ثم أي ؟ قال: أن تزاني حليلة جارك فأنزل الله تصديق ذلك ﴿ والذين لا يدعون مع الله إلها آخر ولا يقتلون النفس التي حرّم الله إلا بالحق ولا يزنون ﴾ .

أقول : لعل المراد الانطباق دون سبب النزول .

وفيه أخرج عبد بن حميد عن علي بن الحسين ﴿يبدل الله سيئاتهم حسنات﴾ قال : في الآخرة ، وقال الحسن : في الدنيا .

وفيه أخرج أحمد وهنّاد ومسلم والترمذي وابن جرير والبيهقي في الأسماء والصفات عن أبي ذرّ قال: قال رسول الله عَشْنَاتُ : يؤتى بالرجل يوم القيامة فيقال: اعرضوا عليه صغار ذنوبه فتعرض عليه صغارها وينحّى عنه كبارها فيقال: عملت يوم كذا وكذا وهو مقرَّ ليس ينكر وهو مشفق من الكبار أن تجيء فيقال: أعطوه مكان كل سيئة عملها حسنة.

أقول: هو من أخبار تبديل السيئات حسنات يوم القيامة وهي كثيرة مستفيضة من طرق أهل السنّة والشيعة مرويّة عن النبي والبـاقر والصـادق والرضـا عليه وعليهم الصلاة والسلام .

وفي روضة الواعظين قال ﷺ: ما جلس قوم يذكرون الله إلا نادى بهم مناد من السماء قوموا فقد بدَّل الله سيئاتكم حسنات وغفر لكم جميعاً .

وفي الكافي بإسناده عن أبي الصباح عن أبي عبد الله مَنْشَنَهُ في قوله عز وجل : ﴿لا يشهدون الزور﴾ قال : الغناء .

أقول: وفي المجمع أنه مروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام ورواه القمي مسنداً ومرسلاً .

وفي العيون بإسناده إلى محمد بن أبي عباد وكان مشتهراً بالسماع ويشرب النبيذ قال : سألت الرضا على عن السماع فقال : لأهل الحجاز رأي فيه وهو في حيز الباطل واللهو أما سمعت الله عز وجل يقول : ﴿ وإذا مرُّ وا باللغو مرُّ وا كراماً ﴾ .

وفي روضة الكافي بإسناده عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله عز وجل: ﴿ وَالذِّينَ إِذَا ذُكِّرُوا بَآيَاتَ رَبِهُم لَم يَخُرُّوا عليها صمَّا وعمياناً ﴾ قال: مستبصرين ليسوا بشكّاك.

وفي جوامع الجامع عن الصادق الشناء في قوله : ﴿ وَاجْعَلْنَا لَلْمُتَقَيْنَ إِمَاماً ﴾ قال : إيانا عنى .

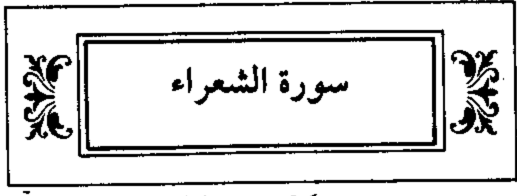
أقسول: وهناك روايات في هذا المعنى وأخرى تتضمن قراءتهم عليهم السلام: «واجعل لنا من المتقين إماماً».

وفي الدرّ المنثور أخرج ابن أبي حاتم وأبو نعيم في الحلية عن أبي جعفر في قوله : ﴿ أُولِئُكَ يَجْزُونَ الْغُرِفَةُ بِمَا صِبْرُوا ﴾ قال : على الفقر في الدنيا .

وفي المجمع روى العيّاشي بـإسناده عن بـريد بن معـاوية العجلي: قــال: قلت لأبي جعفر مَشِنْكُم: كثرة القراءة أفضل أو كثرة الدعاء ؟ قال: كثــرة الدعـاء أفضل وقــرأ هذه الآية.

أقول : وفي انطباق الآية على ما في الرواية إبهام .

وفي تفسير القمي في روايـة أبي الجـارود عن أبي جعفـر ﷺ في قــوكـه عــز وجل : ﴿قل ما يعبؤ بكم ربي لولا دعاؤكم﴾ يقول : مــا يفعل ربي بكم فقــد كذَّبتم فسوف يكون لزاماً .



مكية ، وهي مائتان وسبع وعشرون آية

# بِسُم ِ ٱللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيم

طسم (١) تِلْكَ آيَاتُ آلْكِتَابِ آلْمُبِينِ (٢) لَعَلَّكَ بَاجِعٌ نَفْسَكَ أَلَّا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (٣) إِنْ نَشَأْ نُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ (٤) وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرِ مِنَ السَّمَاءِ آيَةً فَظَلَّتُ أَعْنَاقُهُمْ لَهَا خَاضِعِينَ (٤) وَمَا يَأْتِيهِمْ مِنْ ذِكْرِ مِنَ السَّحْمٰنِ مُحْدَثٍ إِلاَّ كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ (٥) فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبُواْ مَا كَانُوا بِهِ إِلاَّ كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ (٥) فَقَدْ كَذَّبُوا فَسَيَأْتِيهِمْ أَنْبُواْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهُ زِوُنَ (١) أُولَمْ يَرَوْا إِلَىٰ ٱلْأَرْضِ كَمْ أَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ يَسْتَهُ زِوُنَ (١) إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (٨) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (٩) .

## (بیان)

غرض السورة تسلية النبي مَشَلَتُ قبال ما كذَّبه قومه وكذَّبوا بكتابه النازل عليه من ربه ـ على ما يلوِّح إليه صدر السورة: تلك آيات الكتاب المبين ـ وقد رموه تارة بأنه مجنون وأخرى بأنه شاعر، وفيها تهديدهم مشفّعاً ذلك بإيراد قصص جمع من

الأنبياء وهم موسى وإبراهيم ونوح وهبود وصالح ولوط وشعيب عليهم السلام وما انتهت إليه عاقبة تكذيبهم لتتسلى به نفس النبي الترافيم ولا يحزن بتكذيب أكثر قبومه وليعتبر المكذبون .

والسورة من عتائق السور المكية وأوائلها نزولاً وقد اشتملت على قوله تعالى: فوانذر عشيرتك الأقربين . وربما أمكن أن يستفاد من وقوع هذه الآية في هذه السورة ووقوع قوله: فوفاصدع بما تؤمر وأعرض عن المشركين في سورة الحجر وقياس مضمونيهما كل مع الأخرى أن هذه السورة أقدم نزولاً من سورة الحجر وظاهر سياق آيات السورة أنها جميعاً مكية واستثنى بعضهم الآيات الخمس التي في آخرها ، وبعض آخر قوله: فأو لم يكن لهم آية أن يعلمه علماء بني إسرائيل وسيجيء الكلام فيهما .

قوله تعالى: ﴿طسم تلك آيات الكتاب المبين﴾ الإشارة بتلك إلى آيات الكتاب عما سينزل، بنزول السورة وما نزل قبل ، وتخصيصها بالإشارة البعيدة للدلالة على علو قدرها ورفعة مكانتها ، والمبين من أبان بمعنى ظهر وانجلى .

والمعنى: تلك الآيات العالية قدراً الرفيعة مكاناً آيات الكتاب السظاهر الجلي كونه من عند الله سبحانه بما فيه من سمة الإعجاز وإن كذّب به هؤلاء المشركون المعاندون ورموه تارة بأنه من إلقاء شياطين الجن وأُخرى بأنه من الشعر.

قوله تعالى : ﴿لَعَلَكُ بَاخِعَ نَفْسُكُ أَلَا يَكُونُوا مَوْمَنِينَ﴾ البخوع هو إهلاك النفس عن وجد ، وقوله : ﴿أَلَا يَكُونُوا مَوْمَنِينَ﴾ تعليل للبخوع ، والمعنى : يرجى منك أن تهلك نفسك بسبب عدم إيمانهم بآيات هذا الكتاب النازل عليك .

والكلام مسوق سوق الإنكار والغرض منه تسلية النبي سَلِيَاتُهُ .

قوله تعالى: ﴿إِنْ نَشَا نَنْ رَلَ عَلَيْهُم مِنَ السَمَاءُ آيَةٌ فَظُلَّتُ أَعَنَاقَهُم لَهَا خَاضَعِينَ مَتَعَلَقُ الْمَشَيَّةُ مَحَدُوفَ لَدَلالَةُ الْجَزَاءُ عَلَيْهُ ، وقوله : ﴿فَظُلَّتُ ﴾ الْخ ، ظُلُّ فعل ناقص اسمه ﴿أعناقهم وخبره ﴿خاضعين ﴾ ونسب الخضوع إلى أعناقهم وهو وصفهم أنفسهم لأن الخضوع أول ما يظهر في عنق الإنسان حيث يطاطىء رأسه تخضعاً فهو من المجاز العقلى .

والمعنى : إن نشأ أن ننزل عليهم آية تخضعهم وتلجئهم إلى القبول

وتضطرهم إلى الإيمان ننزل عليهم آية كذلك فظلوا خاضعين لهـا خضوعـاً بيِّناً بـانحناء أعناقهم .

وقيل: المراد بالأعناق الجماعات وقيل: الرؤساء والمقدَّمون منهم، وقيل: هو على تقدير مضاف والتقدير فظلت أصحاب أعناقهم خاضعين لها. وهو أسخف الوجوه.

قوله تعالى : ﴿وَمَا يَأْتِيهُم مِن ذَكْرِ مِن الرحمن محدث إلا كَانُوا عَنْهُ مَعْرَضَينَ ﴾ بيان لاستمرارهم على تكذيب آيات الله وتمكن الإعراض عن ذكر الله في نفوسهم بحيث كلما تجدد عليهم ذكر من الرحمن ودعوا إليه دفعه بالإعراض .

فالغرض بيان استمرارهم على الإعراض عن كل ذكر أتاهم لا أنهم يعرضون عن محمدث الذكر ويقبلون إلى أن الذكر الذي محمدث الذكر ويقبلون إلى أن الذكر الذي يأتيهم إنما ينشأ عن صفة الرحمة العامة التي بها صلاح دنياهم وأخراهم .

وقد تقدم في تفسير أول سورة الأنبياء كلام في معنى الذكر المحدث فراجع .

قوله تعالى: ﴿فقد كذبوا فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزؤن كه تفريع على ما تقدم من استمرار إعراضهم ، وقوله: ﴿فسيأتيهم المخ تفريع على التفريع والأنباء جمع نبأ وهو الخبر الخطير ، والمعنى لما استمر منهم الإعراض عن كل ذكر يأتيهم تحقق منهم وثبت عليهم أنهم كذبوا ، وإذ تحقق منهم التكذيب فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزؤون من آيات الله ، وتلك الأنباء العقوبات العاجلة والآجلة التي ستحيق بهم .

قوله تعالى: ﴿ أُولِم يروا إلى الأرض كم أنبتنا فيها من كل زوج كريم ﴾ الاستفهام للإنكار التوبيخي والجملة معطوف على مقدر يدل عليه المقام والتقدير أصروا واستمروا على الإعراض وكذبوا بالآيات ولم ينظروا إلى هذه الأزواج الكريمة من النباتات التي أنبتناها في الأرض.

فالرؤية في قوله: ﴿ أُولَم يروا ﴾ مضمنة معنى النظر ولذا عديت بإلى ، والظاهر أن المراد بالنزوج الكريم . وهو الحسن على ماقيل : النوع من النبات وقد خلق الله سبحانه أنواعه أزواجاً ، وقيل : المراد بالنزوج الكريم الذي أنبته الله يعم الحيوان وخاصة الإنسان بدليل قوله : ﴿ والله أنبتكم من الأرض نباتا ﴾ .

قوله تعالى : ﴿إِنْ فِي ذَلِكَ لاَّيةً وما كان أكثرهم مؤمنين ﴾ الإشارة بذلك إلى ما

ذكر في الآية السابقة من إنبات كل زوج كريم حيث إن فيه إيجاداً لكل زوج منه وتتميم نقائص كل من الزوجين بالآخر وسوقهما إلى الغاية المقصودة من وجودهما وفيه هداية كل إلى سعادته الأخيرة ومن كانت هذه سنته فكيف يهمل أمر الإنسان ولا يهديه إلى سعادته ولا يدعوه إلى ما فيه خير دنياه وآخرته . هذا ما تدل عليه آية النبات .

وقوله: ﴿وَمِمَا كَانَ أَكْثَرَهُم مؤمنين﴾ أي لم يكن المترقب من حال أكثرهم بما عندهم من ملكة الاعراض وبطلان الاستعداد أن يؤمنوا فظاهر الآية نظير ظاهر قوله: ﴿فَمَا كَانُوا لَيُؤْمِنُوا بِمَا كَذُبُوا بِهُ مِنْ قَبِلَ ﴾(١) . وتعليل الكفر والفسوق برسوخ الملكات الرذيلة واستحكام الفساد في السريرة من قبل في كلامه تعالى أكثر من أن تحصى .

ومن هنا يظهر أن قول بعضهم: إن المراد ما كان في علم الله أن لا يؤمنوا غير سديد لأنه مضافاً إلى كونه خلاف المتبادر من الجملة ، مما لا دليل على أنه المراد من اللفظ بل الدليل على خلافه لسبق الدلالة على أن ملكة الاعراض راسخة لم تـزل في نفوسهم .

وعن سيبوية أن ﴿كان﴾ في قوله: ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ صلة زائدة والمعنى: وما أكثرهم مؤمنين. وفيه أنه معنى صحيح في نفسه لكن المقام بما تقدم من المعنى أوفق.

قوله تعالى : ﴿وإن ربك لهو العزيز الرحيم﴾ فهو تعالى لكونه عزيزاً غير مغلوب يأخذ المعرضين عن ذكره المكذبين لآياته المستهزئين بها ويجازيهم بالعقوبات العاجلة والأجلة ، ولكونه رحيماً ينزّل عليهم الذكر ليهديهم ويغفر للمؤمنين به ويمهل الكافرين .

## ( بحث عقلي متعلق بالعلم )

قال في روح المعاني في قوله تعالى : ﴿وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُم مَوْمَنِينَ ۚ قَيْلُ : أَي وَمَا كَانَ في علم الله تعالى ذلك ، واعترض ـ بناء على أنه يفهم من السياق العلية ـ بأن علمه تعالى ليس علة لعدم إيمانهم لأن العلم تابع للمعلوم لا بالعكس .

(١) يونس : ٧٤ .

ورد بأن معنى كون علمه تعالى تابعاً للمعلوم أن علمه سبحانه في الأزل بمعلوم معين حادث تابع لماهيته بمعنى أن خصوصية العلم وامتيازه عن سائر العلوم باعتبار أنه علم بهذه الماهية ، وأما وجود الماهية فيما لا يـزال فتابع لعلمه تعالى الأزلي التابع لماهيته بمعنى أنه تعالى لما علمها في الأزل على هذه الخصوصية لـزم أن يتحقق ويوجد فيما لا يزال كذلك فنفس موتهم على الكفر وعدم إيمانهم متبوع لعلمه الأزلي ووقوعه تابع له . انتهى .

وهذه حجة كثيرة الورود في كلام المجبرة وخاصة الإمام الرازي في تفسيره الكبير يستدلون بها على إثبات الجبر ونفي الاختيار ومحصّلها أن الحوادث ومنها أفعال الإنسان معلومة لله سبحانه في الأزل فهي ضرورية الوقوع وإلا كان علمه جهالاً تعالى عن ذلك \_ فالإنسان مجبر عليها غير مختار . واعترض عليه بأن العلم تابع للمعلوم لا بالعكس وأجيب بما ذكره من أن علمه في الأزل تابع لماهية المعلوم لكن المعلوم تابع في وجوده للعلم .

والحجة مضافاً إلى فساد مقدماتها بناء ومبنى مغالطة بيّنة . ففيها :

أُولاً: أن فرض ثبوت مّا للماهية في الأزل ووجودها فيها لا يـزال يقضي بتقدم الماهية على الوجود وأنى للماهية هذه الأصالة والتقدم ؟

ثانياً: أن مبنى الحجة وكذا الاعتراض والجواب على كون علمه تعالى بالأشياء علماً حصولياً نظير علومنا الحصولية المتعلقة بالمفاهيم وقد أقيم البرهان في محله على بطلانه وأن الأشياء معلومة لمه تعالى علماً حضورياً وعلمه علمان : علم حضوري بالأشياء قبل الإيجاد وهو عين الذات وعلم حضوري بها بعد الإيجاد وهو عين وجود الأشياء . وتفصيل الكلام في محله .

ثالثاً: أن العلم الأزلي بمعلومه فيما لا يزال إنما يكون علماً بحقيقة معنى العلم إذا تعلق به على ما هو عليه أي بجميع قيوده ومشخصاته وخصوصياته الوجودية ، ومن خصوصيات وجود الفعل أنه حركات خاصة إرادية اختيارية صادرة عن فاعله الخاص مخالفة لسائر الحركات الاضطرارية القائمة بوجوده .

وإذا كان كذلك كانت الضرورة اللاحقة للفعل من جهة تعلَّق العلم به صفة للفعل الخاص الاختياري بما هو فعل خاص اختياري لا صفة للفعل المطلق إذ لا وجبود له

أي كان من الواجب أن يصدر الفعل عن إرادة فاعله واختياره وإلا تخلف المعلوم عن العلم لا أن يتعلق العلم بالفعل الاختياري ثم يدفع صفة الاختيار عن متعلقه ويقيم مقامها صفة الضرورة والإجبار .

فقد وضع في الحجة الفعل المسطلق مكان الفعـل الخاص فعـدَّ ضروريـاً مع أن الضـروري تحقق الفعل بـوصف الاختيار نـظير الممكن بـالذات الـواجب بـالغيـر ففي الحجة مغالطة بالخلط بين الفعل المطلق والفعل المقيد بالاختيار .

ومن هنا يتبين عدم استقامة تعليل ضرورة عدم إيمانهم بتعلق العلم الأزلي به فإن تعلق العلم الأزلي بفعل إنما يوجب ضرورة وقـوعه بـالوصف الـذي هو عليـه فإن كـان اختيارياً وجب تحققه اختيارياً وإن كان غير اختياري وجب تحققه كذلك .

على أنه لوكان معنى قوله: ﴿وَمَا كَانَ أَكْثُرُهُمْ مَوْمَنِينَ﴾ امتناع إيمانهم لتعلق العلم الأزلي بعدمه لاتخذوه حجة على النبي مَشْنَاتُهُ وعدُّوه عدراً لأنفسهم في استنكافهم عن الإيمان كما اعترف به بعض المجبّرة.

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قول تعالى : ﴿إِن نَشَا نَنْزَلَ عَلَيْهُم مِنَ السَمَاءُ آيةً فَظَلَتَ اعْنَاقَهُم لَهَا خَاضَعِينَ ﴿ حَدَنْنِي آبِي عَنَ أَبِي عَمِيرَ عَنَ أَبِي عَبِدَ اللهِ عَلَيْكُمْ قَالَ : تَخَضَعَ رَقَابُهُم يَعْنِي بَنِي أُمِيةً وهي الصيحة مِن السَمَاءُ باسم صاحب الأمر .

أقول: وهذا المعنى رواه الكليني في روضة الكافي والصدوق في كمال الحدين والمفيد في الإرشاد والشيخ في الغيبة، والظاهر أنه من قبيل الجري دون التفسير لعدم مساعدة سياق الآية عليه.

وَإِذْ نَادَىٰ رَبُّكَ مُوسىٰ أَنِ آئْتِ ٱلْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (١٠) قَوْمَ فِرْعَوْنَ أَلَا يَتَّقُونَ (١١) قَالَ رَبِّ إِنِّي أَخَافُ أَنْ يُكَذِّبُونِ (١٢) وَيَضِيقُ صَدْرِي وَلَا يَـنْطَلِقُ لِسَـانِي فَأَرْسِـلْ إِلَىٰ هٰرُونَ (١٣) وَلَهُمْ عَلَيَّ ذَنْبُ فَأَخَافُ أَنْ يَقْتُلُونِ (١٤) قَالَ كَلَّا فَآذْهَبَا بِآيَاتِنَا إِنَّا مَعَكُمْ مُسْتَمِعُونَ (١٥) فَأْتِيَا فِرْعَوْنَ فَقُولًا إِنَّا رَسُولُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ (١٦) أَنْ أَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيلَ (١٧) قَالَ أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيداً وَلَبِثْتَ فِينَا من عُمُ رِكَ سِنِينَ (١٨) وَفَعَلْتَ فَعْلَتَ كَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ ٱلْكَافِرِينَ (١٩) قَالَ فَعَلْتُهَا إِذاً وَأَنَا مِنَ الضَّالِّينَ (٢٠) فَفَرَرْتُ مِنْكُمْ لَمَّا خِفْتُكُمْ فَوَهَبَ لَي رَبِّي خُكْماً وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ (٢١) وَتِلْكَ نِعْمَةً تَمُنَّهَا عَلَىَّ أَنْ عَبَّدْتَ بَنِي إِسْرَائِيلَ (٢٢) قَالَ فِرْعَوْنَ وَمَا رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ (٢٣) قَالَ رَبُّ السَّمُواتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ مُـوقِنِينَ (٢٤) قَالَ لِمَنْ حَـوْلَهُ أَلَا تَسْتَمِعُـونَ (٢٥) قَـالَ رَبُّكُمْ وَرَبُّ آبَائِكُمُ ٱلْأُوَّلِينَ (٢٦) قَالَ إِنَّ رَسُولَكُمُ ٱلَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونُ (٢٧) قَالَ رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ (٢٨) قَــالَ لَئِن آتَـخَــذْتَ إِلَهــاً غَيْــري لأَجْعَـلَنْــكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ (٢٩) قَالَ أُولَوْ جِئْتُكَ بِشَيْءٍ مُبِينِ (٣٠) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (٣١) فَأَلْقَىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ ثُعْبَانٌ مُبِينٌ (٣٢) وَنَزَعَ يَدَهُ فَإِذَا هِيَ بَيْضَاءُ لِلنَّاظِرِينَ (٣٣) قَالَ لِلْمَلَإِ حَوْلَهُ إِنَّ هٰذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (٣٤) يُريدُ أَنْ يُخْرِجَكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِ ۖ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ (٣٥) قَالُوا أَرْجِهْ وَأَخَاهُ وَآبْعَتْ فِي ٱلْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ (٣٦)

يَـأْتُـوكَ بِكُـلِّ سَحَّـارِ عَلِيم ِ (٣٧) فَجُمِـعَ السَّحَـرَةُ لِمِيقَــاتِ يَـوْم ٍ مَعْلُوم ِ (٣٨) وَقِيـلَ لِلنَّـاسِ هَـلْ أَنْتُمْ مُجْتَمِعُـونَ (٣٩) لَعَلَّنــا نَتَّبــعُ ٱلسَّحَرَةَ إِنْ كَانُوا هُمُ الْغَالِبِينَ (٤٠) فَسَلَمًا جَاءَ آلـسَّحَرَةَ قَالُوا لِفِرْعَوْنَ أَئِنَّ لَنَا لأَجْراً إِنْ كُنِّا نَحْسنُ الْغَالِبِيسنَ (٤١) قَالَ نَعَمْ وَإِنَّكُمْ إِذاً لَمِنَ آلْمُقَرَّبِينَ (٤٢) قَالَ لَهُمْ مُوسَىٰ أَلْقُوا مَا أَنْتُمْ مُلْقُونَ (٤٣) فَأَلْقَوْا حِبَالَهُمْ وَعِصِيَّهُمْ وَقَالُوا بعِزَّةِ فِرْعَوْنَ إِنَّا لَنَحْنُ ٱلْغَالِبُونَ (٤٤) فَأَلْقَىٰ مُوسىٰ عَصَاهُ فَإِذَا هِيَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ (٤٥) فَأَلْقِيَ السَّحَرَةُ سَاجِدِينَ (٤٦) قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (٤٧) رَبِّ مُوسىٰ وَهٰرُونَ (٤٨) قَـالَ آمَنْتُمْ لَـهُ قَبْـلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّـهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّــذِي عَلَّمَكُمُ السِّحْرَ فَلَسَوْفَ تَعْلَمُ وَنَ لَأَقَطَّعَنَّ أَيْدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِـلَافِ وَلَأَصَلِّبَنَّكُمْ أَجْمَعِينَ (٤٩) قَـالُـوا لاَ ضَيْرَ إِنَّـا إِلَىٰ رَبُّنَـا مُنْقَلِبُونَ (٥٠) إِنَّا نَـطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لَنَا رَبُّنَا خَطَايَانَا أَنْ كُنَّا أَوَّلَ آلْمُؤْمِنِينَ (٥١) وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسىٰ أَنْ أَسْر بِعَبِادِي إِنَّكُمْ مُتَّبَعُونَ (٥٢) فَأَرْسَلَ فِرْعَـوْنُ فِي ٱلْمَدَائِن حَـاشِرِينَ (٥٣) إِنَّ هَوُلَاءِ لَشِرْذِمَةً قَلِيلُونَ (١٥) وَإِنَّهُمْ لَنَا لَغَائِظُونَ (٥٥) وَإِنَّا لَجَمِيعٌ حَـاذِرُونَ (٥٦) فَأَخْـرَجْنَاهُمْ مِنْ جَنَّـاتٍ وَعُيُونٍ (٥٧) وَكُنَّـوزِ وَمَقَامٍ كَرِيمِ (٥٨) كَذَٰلِكَ وَأَوْرَثْنَاهَا بَنِي إِسْرَائِيـلَ (٩٥) فَأَتْبَعُسوهُمْ مُشْرِقِينَ (٦٠) فَلَمَّا تَـرَاءَا ٱلْجَمْعَـانِ قَــالَ أَصْحَـابُ مُــوسىٰ إنَّـا لَمُدْرَكُونَ (٦١) قَالَ كَلَّا إِنَّ مَعِيَ رَبِّي سَيَهْ دِينِ (٦٢) فَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ

مُوسىٰ أَنِ آضُرِبْ بِعَصَاكَ ٱلْبَحْرَ فَآنْفَلَقَ فَكَانَ كُلُّ فِرْقٍ كَالطَّوْدِ أَلْعَظِيمِ (٦٢) وَأَنْجَيْنَا مُوسىٰ وَمَنْ مَعَهُ ٱلْعَظِيمِ (٦٢) وَأَنْجَيْنَا مُوسىٰ وَمَنْ مَعَهُ أَجْمَعِينَ (٦٥) وَأَنْجَيْنَا مُوسىٰ وَمَنْ مَعَهُ أَجْمَعِينَ (٥٥) ثُمَّ أَغْرَقْنَا ٱلْآخَرِينَ (٦٦) إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (٦٥) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ (٦٨) .

## (بیان)

شروع في ذكر قصص عدَّة من أقوام الأنبياء الماضين موسى وهارون وإبراهيم ونسوح وهود وصالح ولبوط وشعيب عليهم السلام ليظهر أن قبوم النبي بينانية سائرون مسيرهم وسيردون مبوردهم ، لا يؤمن أكثرهم فيؤاخذهم الله تعالى بعقوبة العاجل والأجل ، والدليل على ذلك ختم كل واحدة من القصص بقوله : فوما كان أكثرهم مؤمنين وإن ربك لهو العزيز الرحيم كما ختم به الكلام الحاكي لإعراض قوم النبي منافية في أول السورة، وليس ذلك إلا لتطبيق القصة على القصة .

كل ذلك ليتسلى النبي عُمِيْنَ ولا يضيق صدره ويعلم أنه ليس بدعاً من الرسل ولا المتوقع من قومه غير ما عامل به الأمم الماضون رسلهم ، وفيه تهديد ضمني لقومه ويؤيده تصدير قصة إبراهيم عَلَيْنَ بقوله : ﴿ وَاتَّلَ عَلَيْهِم نَبّا إبراهيم ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وَإِذْ نَادَى رَبِكُ مُوسَى﴾ إلى قوله ﴿أَلَا يَتَقُونَ﴾ أي واذكر وقتاً نادى فيه رَبَكُ مُوسَى وَبَعَتْهُ بِالرَسَالَةُ إلى قَـوم فرعـون لإِنجاء بني إسـرائيل على مـا فصّله في سورة طه وغيرها .

وقوله: ﴿أَنَ اثْتَ القوم الظالمين﴾ نوع تفسير للنداء ، وتوصيفهم أولاً بالظالمين ثم بيانه ثانياً بقوم فرعون للإشارة إلى حكمة الإرسال وهي ظلمهم بالشرك وتعذيب بني إسرائيل كما في سورة طه من قوله: ﴿اذهبا إلى فرعون إنه طغى ﴾ إلى أن قال ﴿فأتياه فقولا إنا رسولا ربك فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعذبهم ﴾(١).

وقوله : ﴿ أَلَا يَتَقُونَ ﴾ بصيغة الغيبة ، وهو توبيخ غيابي منه تعالى لهم وإيراده في

<sup>(</sup>١) طه : ٤٧ .

مقام عقد الرسالة لموسى مَشْكُنُهِ في معنى قـولنا : قـل لهم إن ربي يوبخكم على تـرك التقوى ويقول : ألا تتقون .

قوله تعالى : ﴿قَالَ رَبِ إِنِي أَحَافُ أَنْ يَكُذَّبُونَ ﴾ إلى قول ه ﴿فَأُرسُلُ إِلَى هَارُونَ ﴾ ، قال في مجمع البيان : الخوف انزعاج النفس بتوقع الضرّ ونقيضه الأمن وهو سكون النفس إلى خلوص النفع ، انتهى . وأكثر ما يطلق الخوف على إحساس الشر بحيث يؤدي إلى الإتقاء عملاً وإن لم تضطرب النفس ، والخشية على تأثر النفس من توقع الشر بحيث يورث الاضطراب والقلق ، ولذا نفى الله الخشية من غيره عن أنبيائه وربما أثبت الخوف فقال : ﴿ولا يخشون أحداً إلا الله ﴾(١) ، وقال : ﴿وإما تخافن منهم خيانة ﴾(١) .

وقوله: ﴿إِنِي أَخَافُ أَن يَكُذُّبُونَ ﴾ أي ينسبني قوم فرعون إلى الكذب ، وقوله: ﴿ويضيق صدري ولا ينطلق لساني ﴾ الفعلان مرفوعان وهما معطوفان على قوله: ﴿أَخَافُ ﴾ فالذي اعتل به أمور ثلاث: خوف التكذيب وضيق الصدر وعدم انطلاق اللسان ، وفي قراءة يعقوب وغيره يضيق وينطلق بالنصب عطفاً على ﴿ يَكذَّبُونَ ﴾ وهو أوفق بطبع المعنى ، وعليه فالعلة واحدة وهي خوف التكذيب الذي يترتب عليه ضيق الصدر وعدم انطلاق اللسان ، ويطابق ما سيجيء من آية القصص من ذكر علة واحدة هي خوف التكذيب .

وقوله: ﴿فأرسل إلى هارون﴾ أي أرسل ملك الوحي إلى هارون ليكون معيناً لي على تبليغ الرسالة يقال لمن نزلت به نائبة أو أشكل عليه أمر: أرسل إلى فلان أي استمد منه واتخذه عوناً لك.

فالجملة أعني قوله: ﴿ فأرسل إلى هارون ﴾ متفرعة على قوله: ﴿ إني أخاف ﴾ الخ ، وذكر خوف التكذيب مع ما معه من ضيق الصدر وعدم الطلاق اللسان توطئة وتقدمة لذكرها وسؤال موهبة الرسالة لهارون .

وإنما اعتلَّ بما اعتل به وسأل الرسالة لأخيه ليكون شريكاً له في أمـره ، معيناً

<sup>(</sup>١) الأحزاب : ٣٩ .

<sup>(</sup>٢) الأنفال : ٨٥ .

مصدّقاً له في التبليغ لا فراراً عن تحمل أعباء الرسالة ، واستعفاءً منها ، قال في روح المعاني : ومن الدليل على أن المعنى على ذلك لا أنه تعلل وقوع ﴿فأرسل﴾ بين الأوائل وبين الرابعة أعني قوله : ﴿ولهم عليّ ذنب﴾ النح ، فآذن بتعلقه بها ولو كان تعللًا لأخر ، انتهى .

وهو حسن وأوضح منه قوله تعالى في سورة القصص في القصة : ﴿قَالَ رَبِ إِنِي قَتْلُتُ مِنْهُمْ نَفْسًا فَأَخَافُ أَنْ يَقْتُلُونَ ، وأخي هارون هو أفضح مني لساناً فأرسله معي ردءاً يصدقني إني أخاف أن يكذبون﴾(١) .

قــولـه تعــالى : ﴿ولهم عليَّ ذنب فأخــاف أن يقتلون﴾ قــال الــراغب في المفـردات : الذنب في الأصــل الأخــذ بـذنب الشيء يقــال : ذنبته أصبت ذنبه ، ويستعمل في كل فعل يستوخم عقباه اعتباراً لما يحصل من عاقبته . انتهى .

وفي الآية إشارة إلى قصة قتله على المنافية وكونه ذنباً لهم عليه إنما هو بالبناء على اعتقادهم أو الاعتبار بمعناه اللغوي المذكور آنفاً ، وأما كونه ذنباً بمعنى معصية الله تعالى فلا دليل عليه وسيوافيك فيه كلام عند تفسير سورة القصص إن شاء الله تعالى .

قوله تعالى : ﴿قَالَ كَلَّا فَاذَهُبَا بَآيَاتُنَا إِنَّا مَعْكُمُ مُسْتَمَعُونَ ﴾ كَلَّا للردع وهو متعلق بما ذكره من خوف القتل ، ففيه تأمين له وتطييب لنفسه أنهم لا يصلون إليه ، وأما سؤاله الإرسال إلى هارون فلم يذكر ما أجيب به عنه ، غير أن قوله : ﴿فَاذَهُبَا بآياتنا ﴾ دليل على إجابة مسؤوله .

وقوله: ﴿ فَاذَهُا بِآيَاتُنَا﴾ متفرع على الردع فيفيد أن اذَهُبا إليه بآيَاتُنا ولا تخافا ، وقد علّل ذلك بقوله: ﴿ إنّا معكم مستمعون ﴾ والمراد بضمير الجمع موسى وهارون والقوم الذين أرسلا إليهم ، ولا يعبأ بقول من قال: إن المراد به موسى وهارون بناء على كون أقل الجمع اثنين فإنه مع فساده في أصله لا تساعد عليه ضمائر التثنية قبله وبعده كما قيل .

والاستماع هو الإصغاء إلى الكلام والحديث وهو كناية عن الحضور وكمال

<sup>(</sup>١) القصص : ٣٤ .

العناية بما يجري بينهما وبين فرعون وقومه عند تبليغ الرسالة كما قال في القصة من سورة طه : ﴿لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى﴾(١) .

ومحصل المعنى : كلا لا يقدرون على قتلك فاذهبا إليهم بآياتنا ولا تخاف إنا حاضرون عندكم شاهدون عليكم معتنون بما يجري بينكم .

قوله تعالى : ﴿فَأَتِيا فَرَعُونَ فَقُولًا إِنَا رَسُولَ رَبِ الْعَالَمِينَ أَنْ أَرْسُلُ مَعْنَا بَنِي إِسَائِلُ اللهِ عَنَا بَنِي إِسَائِلُهُ بِيَانَ لَقُولُهُ فِي الآية السابقة : ﴿فَاذَهُبَا إِلَيْهُمْ بَآيَاتُنا﴾ .

وقوله: ﴿فقولا إنا رسول رب العالمين﴾ تفريع على إتيان فرعون ، والتعبير بالرسول بلفظ المفرد إما باعتبار كل واحد منهما أو باعتبار كون رسالتهما واحدة وهي قولهما: ﴿أَنَ أَرْسُلَ﴾ النّح ، أو باعتبار أن الرسول مصدر في الأصل فالأصل أن يستوي فيه الواحد والجمع، والتقدير إنا ذوا رسول رب العالمين أي ذوا رسالته كما قيل .

وقوله: هوأن أرسل معنا بني إسرائيل الفسير للرسالة المفهومة من السياق والمراد بإرسالهم إطلاقهم لكن لما كان المطلوب أن يعودوا إلى الأرض المقدسة التي كتب الله لهم وهي أرض آبائهم إبراهيم وإسحاق ويعقوب عليهم السلام سمّي إطلاقهم ليعودوا إليها إرسالاً منه لهم إليها .

قوله تعالى : ﴿قَالَ أَلَمَ نَرَبُكُ فَيْنَا وَلَيْداً وَلَبَثَتَ فَيْنَا مِنْ عَمَرُكُ سَنَيْنَ﴾ الاستفهام للإنكار التوبيخي، و ﴿نَرَبُكُ مِنَ التربية ، والوليد الصبي .

لما أقبل فرعون على موسى وهارون وسمع كلامهما عرف موسى وخصه بالخطاب قائلاً ألم نربك الخ ، ومراده الاعتراض عليه أولاً من جهة دعواه الرسالة يقول : أنت الذي ربيناك وأنت وليد ولبثت فينا من عمرك سنين عديدة نعرفك باسمك ونعتك ولم ننس شيئاً من أحوالك فمن أين لك هذه الرسالة وأنت من نعرفك ولا نجهل أصلك ؟ .

قوله تعالى : ﴿وفعلت فعلتك التي فعلت وأنت من الكافرين ﴾ الفعلة بفتح

<sup>(</sup>١) طه: ٢٦ .

• ٢٦٠ .... الجزء التاسع عشر

الفاء بناء مرة من الفعل ، وتوصيف الفعلة بقوله : ﴿ التي فعلت ﴾ للدلالة على عظم خطره وكثرة شناعته وفظاعته نظير ما في قوله : ﴿ فغشيهم من اليم ما غشيهم ﴾ (١) ، ومراده بهذه الفعلة قتله مُلِشَنْهِ القبطي .

وقوله: ﴿وأنت من الكافرين﴾ ظاهر السياق على ما سيأتي الإشارة إليه أن مراده بالكفر كفران النعمة وأن قتله القبطي وإفساده في أرضه كفران لنعمته عليه بالخصوص بما له عنده من الصنيعة حيث كف عن قتله كسائر المواليد من بني إسرائيل وهو يراهم عبيداً لنفسه ويرى نفسه رباً منعماً عليهم فقتل الواحد منهم رجلاً من قومه وإفساده في الأرض خروج من طور العبودية وكفر بنعمته.

فمحصل اعتراضه المشار إليه في الآيتين أنك الذي ربيناك صبياً صغيراً ولبثت فينا من عمرك سنين ، وأفسدت في الأرض بقتل النفس فكفرت بنعمتي وأنت من عبيدي الإسرائيليين فمن أين جاءتك هذه الرسالة ؟ وكيف تكون رسولاً وأنت هذا الذي نعرفك ؟ .

وبذلك يظهر عدم استقامة تفسير بعضهم الكفر بالكفر المقابل للإيمان ، وأن المعنى وأنت من الكافرين بالله على زعمك حيث خالطتنا سنين وأنت من الكافرين بنعمتي عليك سنين وأنت في ملتنا ، وكذا قول بعضهم : إن المراد وأنت من الكافرين بنعمتي عليك خاصة .

قوله تعالى : ﴿قال فعلتها إِذاً وأنا من الضالين ففررت منكم لما خفتكم فوهب لي ربي حكماً وجعلني من المرسلين وتلك نعمة تمنها على أن عبدت بني إسرائيل فضمير ﴿فعلتها ﴾ راجع إلى الفعلة ، والظاهر أن ﴿إِذاً ﴾ مقطوع عن الجواب والجزاء ويفيد معنى حينئذ كما قيل ، وعبده تعبيداً وأعبده إعباداً إذا اتخذه عبداً لنفسه .

والآيات الثلاث جواب موسى عَلِمُنْكُمْ عما اعترض به فرعون ، والتطبيق بين جوابه عن الله على الله الله على الله الله على الله الله الله على الله الله على الله الله على الله الله على الله على الله على على الله على

<sup>.</sup> VA : 4 (1)

وقد أشار إليه بقوله: ﴿ أَلَم نربك فينا وليداً ولبثت فينا من عمرك سنين ﴾ والثاني استقباح فعلته ورميه بالإفساد والجرم بقوله: ﴿ وفعلت فعلت كالتي فعلت ﴾ والثالث المن عليه بأنه من عبيده ويستفاد من قوله: ﴿ وأنت من الكافرين ﴾ وقد اقتضى طبع ما يذكره في الجواب أن يغير الترتيب في الجواب فيجيب أولاً عن اعتراضه الثاني ثم عن الأول ثم عن الثالث.

فقوله: ﴿فعلتها إذاً وأنا من الضالين﴾ جواب عن اعتراضه بقتل القبطي وقد استعظمه حيث لم يصرّح باسمه بل كنّى عنه بالفعلة التي فعلت صوناً لـالأسماع أن تقرع باسمه فتتألم .

والتدبر في متن الجواب ومقابلته الاعتراض يعطي أن قوله: وففررت منكم لما خفتكم فوهب لي ربي حكماً من تمام الجواب عن القتل فيتقابل الحكم والضلال ويتضح حينئذ أن المراد بالضلال الجهل المقابل للحكم والحكم إصابة النظر في حقيقة الأمر وإتقان الرأي في تطبيق العمل عليه فيرجع معناه إلى القضاء الحق في حسن الفعل وقبحه وتطبيق العمل عليه ، وهذا هو الذي كان يؤتاه الأنبياء ، قال تعالى : ﴿ وَما أرسلنا من رسول إلا ليُطاع بإذن الله ﴾ .

فالمراد أني فعلتها حينئذ والحال أني في ضلال من الجهل بجهة المصلحة فيه والحق الذي يجب أن يتبع هناك فأقدمت على الدفاع عمن استنصرني ولم أعلم أنه يؤدي إلى قتل الرجل ويؤدي ذلك إلى عاقبة وخيمة تحوجني إلى خروجي من مصر وفراري إلى مدين والتغرّب عن الوطن سنين .

ومن هنا يظهر ما في قول بعضهم : إن المراد بالضلال الجهل بمعنى الإقدام على الفعل من غير مبالاة بالعواقب كما في قوله :

ألا لا يحجهل أحد علينا فنجهل فوق جهل الجاهلينا

وكذا قول بعض آخر : إن المراد بالضلال المحبة كما فسّر به قـول بني يعقوب لأبيهم : ﴿تالله إنك لفي ضلالك القديم﴾ أي في محبتك القديمة ليوسف ، فالمعنى : فعلتها حينئذٍ وأنا من المحبين لله لا ألوي عن محبته إلى شيء .

أما الوجه الأول ففيه أنه اعتراف بالجرم والمعصية ، وآيات سورة القصص ناصّة

على أن الله سبحانه آتاه حكماً وعلماً قبل واقعة القتل وهـذا لا يجامـع الضلال بهـذا المعنى من الجهل .

وأما الوجه الثاني ففيه مضافاً إلى عدم مساعدة السياق : أن من الممتنع من أدب القرآن أن يسمى محبة الله سبحانه ضلالاً .

وأما قول القائل: إن المراد بالضلال الجهل بمعنى عدم التعمُّد وأنه إنما فعل ذلك جاهلًا به غير متعمد إياه فإنه سِنتِكُ إنما تعمَّد وكز القبطي للتأديب فأدَّى إلى ما أدَّى .

وكذا قول القائل: إن المراد بالضلال بالشرائع كما فسّر به بعضهم قوله: ﴿ وَوَجِدُكُ ضَالًا فَهِدَى ﴾ .

وكذا قول القائل: إن المراد بالضلال النسيان كما فسر به قوله تعالى: ﴿أَنْ تَضُلُّ إِحداهما فَتَذَكِّر إِحداهما الأخرى﴾(١). وأن المعنى فعلتها ناسياً حرمتها أو ناسياً أن الوكز مما يفضي إلى القتل عادة .

فوجوه يمكن أن يوجه كل منها بما يرجع به إلى ما قدمناه .

وقوله: ﴿ فَفُرِرَتَ مَنَكُمُ لَمَا خَفَتَكُمُ فَـوهِبُ لِي رَبِي حَكَماً ﴾ متفرع على قصة القتل ، والسبب في خوفه وفراره ما أخبر الله به في سورة القصص بقوله: ﴿ وجاء رجل من أقصى المدينة يسعى قال يا موسى إن الملا يأتمرون بك ليقتلوك أنحرج إني لك من الناصحين فخرج منها خائفاً يترقب ﴾ (٢).

وأما الحكم فالمراد به ـ كما استظهرناه ـ إصابة النظر في حقيقة الأمر وإتقان الرأي في العمل به .

فإن قلت: صريح الآية أن موهبة الحكم كانت بعد واقعة القتل ومفاد آيات سورة القصص أنه عشف أعطى الحكم قبلها، قال تعالى: ﴿ولما بلغ اشدَّه واستوى آتيناه حكماً وعلماً وكذلك نجزي المحسنين، ودخل المدينة ﴾(٣) الخ، ثم ساق القصة وذكر القتل والفرار.

البقرة: ۲۸۲ . (۲) القصص : ۲۱ . (۳) القصص : ۱۵ .

قلت: إنما ورد لفظ الحكم ههنا وفي سورة القصص منكراً وهو مشعر بمغايرة كل منهما الآخر وقد ورد في خصوص التوراة أنها متضمنة للحكم، قال تعالى: ﴿وعندهم التوراة فيها حكم الله ﴾(١)، وقد نزلت التوراة بعد غرق فرعون وإنجاء بني إسرائيل.

فمن الممكن أن يقال: إن موسى عليه أعطي مراتب من الحكم بعضها فوق بعض قبل قتل القبطي وبعد الفرار قبل العود إلى مصر وبعد غرق فرعون، وقد خصه الله في كل مرة بمرتبة من الحكم حتى تمت له الحكمة بنزول التوراة، وهذا بحسب التمثيل نظير ما يرزق بعض الناس أوان صباه سلامة في فطرته قلما يميل معها طبعه إلى الشر والفساد ثم إذا نشأ يعطى اعتدالاً في التعقل وجودة في التدبير فينبعث إلى اكتساب الفضائل فيرزق ملكة التقوى والصفات الثلاث في الحقيقة سنخ واحد ينمو ويزيد حالاً بعد حال.

ويظهر بما تقدم عدم استقامة تفسير بعضهم الحكم بالنبوّة لعدم دليل عليه من جهة اللفظ ولا المقام .

على أن الله سبحانه ذكر الحكم والنبوة في مواضع من كلامه وفرَّق بينهما كقوله: ﴿ أُولئك الذين آتيناهم كقوله: ﴿ أُولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوة ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿ أُولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوة ﴾ (٣) ، وقوله : ﴿ ولقد آتينا بني إسرائيل الكتاب والحكم والنبوة ﴾ (٤) إلى غير ذلك .

وقوله: ﴿وجعلني من المرسلين﴾ جواب عن الاعتراض الأول وهو استغراب رسالته واستبعادها وهم يعرفونه، وقد شاهدوا أحواله حينما كانوا يربونه فيهم وليداً ولبث فيهم من عمره سنين، وتقريره أن استغرابهم واستبعادهم رسالته استناداً إلى سابق معرفتهم بحاله إنما يستقيم لو كانت الرسالة أمراً اكتسابياً يمكن أن يحدس به أو يتوقع حصوله بحصول مقدماته الاختيارية، وليس الأمر كذلك بل هي أمر وهبي

<sup>(</sup>١) المائدة : ٤٣ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧٩ .

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٨٩ .

<sup>(</sup>٤) الجاثية : ١٦ .

لا تأثير للأسباب العادية فيها وقد جعله الله من المرسلين كما وهب لـــه الحكم بغير اكتساب هذا ما يعطيه التدبر في السياق .

وأما ما ذكروه من أن قوله: ﴿ أَلَم نَربُّكُ فَينَا وَلِيداً ﴾ النح ، مسوق للمنّ على موسى الله دون الاستغراب والاستبعاد كما ذكرناه ، فالآية في نفسها وإن لم تأب الحمل على ذلك لكن سياق مجموع الجواب لا يساعد عليه ، وذلك أن فيه إفساد السياق من حيث يتعين أن يجعل قوله: ﴿ وتلك نعمة تمنّ عليّ ﴾ النح ، جواباً عن المن وهو لا ينطبق عليه ، ويجعل قوله: ﴿ فعلتها إذاً ﴾ النح ، جواباً عن الاعتراض بالقتل ، ويبقى قوله: ﴿ وجعلني من المرسلين ﴾ فضلاً لا حاجة إليه فافهم ذلك .

وقوله: ﴿وتلك بعمة تمنّها عليّ أن عبّدت بني إسرائيل﴾ جواب عن منّه عليه وتقريعه بأنه من عبيده وقد كفر نعمته وتقرير الجواب أن هذا الذي تعدّه نعمة وتقرّعني بكفرانها سلطة ظلم وتغلّب إذ عبّدت بني إسرائيل والتعبيد ظلماً وتغلّباً ليس من النعمة في شيء.

فالجملة استفهامية مسوقة للإنكار و ﴿ أَن عَبَّدَت بني إسرائيل ﴾ بيان لما أشير إليه بقولك : ﴿ وَأَنْت مِن الْكَافِرِين ﴾ الله بقولك : ﴿ وَأَنْت مِن الْكَافِرِين ﴾ من أَن لَكُ علي نعمة كَفرتها إذ كنت ولي نعمتي وسائر بني إسرائيل ـ أو إذ كنت ولي نعمتنا معشر بني إسرائيل ـ ليس بحق إذ كونك وليا منعماً ليس إلا استناداً إلى التعبيد ، والتعبيد ظلم والولاية المستندة إليه أيضاً ظلم وحاشا أَن يكون الظالم وليا منعماً له على من عبَّده نعمة وإلا كان التعبيد نعمة وليس نعمة ، ففي قوله : ﴿ أَن عبَّدت بني إسرائيل ﴾ وضع السب موضع المسبب .

والقوم حلَّلوا كلام فرعون: ﴿ أَلَم نَربُّك﴾ النّج ، إلى اعتراضين \_ كما أشرنا إليه ـ المن عليه بتربيته وليداً وكفرانه النعمة وإفساده في الأرض بقتل القبطي فأشكل عليهم الأمر من جهتين ـ كما أشرنا إليه .

إحداهما صيـرورة قولـه : ﴿وجعلني من المرسلين﴾ فضـلًا لا حاجـة لِليه في سوق الجواب .

والثنائية : عـدم صـلاحيـة قـولـه : ﴿وتلك نعمـة تمنَّهـا عليَّ أن عَبَّـدت بني إسرائيل﴾ جواباً عن منه على موسى مَالنَكُ، بتربيته في بيته وليداً .

## وقد ذكروا في توجيهه وجوهاً :

منها: أنه مسوق للاعتراف بأن تربيته لموسى كانت نعمة عليه وإنكار أن يكون ترك استعباده نعمة وهمزة الإنكار مقدرة فكأنه يقول: أو تلك نعمة تمنّها علي أن عبدت بني إسرائيل ولم تعبدني هذا ، وأنت ترى أن فيه تقديراً لما لا دليل عليه من جهة اللفظ ولا إشارة .

ومنها: إنه إنكار لأصل النعمة عليه لمكان تعبيده بني إسرائيل كأنه يقول: إن تربيتك لي ليست نعمة يمن بها علي لأنك عبدت قومي فأحبطت به عملك فقوله: ﴿ أَنْ عبدت ﴾ النح في مقام التعليل للانكار هذا ، وهذا الوجه وإن كان أقرب إلى الذهن من سابقه لكن هذا الجواب غير تام معنى فإن تعبيده لبني إسرائيل لا يغير حقيقة ما له من الصنيعة عند موسى في تربيته وليداً .

ومنها: أن المعنى أن هذه النعمة التي تمن بها عليّ من التربية إنما سببه ظلمك بني إسرائيل بتعبيدهم فاضطرت أمي لذلك أن ألقتني في اليم فأخذتني فربيتني فإذ كانت هذه التربية مسببة عن ظلمك بالتعبيد فليست بنعمة هذا والشأن في استفادة هذا المعنى من لفظ الآية .

ومنها: أن الذي رباني أمي وغيرها من بني إسرائيل حيث استعبدتهم فأمرتهم فربوني فليست هذه التربية نعمة منك تمنها عليّ لانتهائها إلى التعبيـد ظلماً هـذا، وهذا الوجه أبعد من سابقه من لفظ الآية.

ومنها: أن ذلك اعتراف منه على المنطقة فرعون عليه والمعنى وتلك التربية نعمة منك تمنها علي أن عبير بأن لا نعمة منك تمنها علي أن عبدت بني إسرائيل وتركت تعبيدي هذا وأنت خبير بأن لا دليل على ما قدره من قوله: وتركت تعبيدي .

قوله تعالى : ﴿قال فرعون وما رب العالمين ﴾ إلى قوله ﴿من المسجونين ﴾ لمّا كلم فرعون موسى على في معنى رسالته قادحاً فيها فتلقى الجواب بما كان فيه إفحامه أخذ يكلمه في خصوص مرسله وقد أخبره أن الذي أرسله هو رب العالمين فراجعه فيه واستوضحه بقوله : ﴿وما رب العالمين ﴾ ؟ إلى تمام سبع آيات .

واتضاح المراد منها يتوقف على تذكر أصول مذاهب الموثنية في أمر الربسوبية وقد تقدمت الإشارة إليها في خلال الأبحاث السابقة من هذا الكتاب كراراً.

فهؤلاء يرون أن وجود الأشياء ينتهي إلى موجد واجب الوجود هو واحد لا شريك له في وجوب وجوده هو أجلً من أن يحدَّه حد في وجوده وأعظم من أن يحيط به فهم أو يناله إدراك ، ولذلك لا يجوز عبادته لأن العبادة نوع توجّه إلى المعبود والتوجه إدراك .

ولذلك بعينه عدلوا عن عبادته والتقرب إليه إلى التقرب إلى أشياء من خلقه ذوي وجودات شريفة نورية أو نارية ، هي مقربة إليه فانية فيه من الملائكة والجنّ والقديسين من البشر المتخلصين من ألواث المادة الفانين في اللاهوت الباقين بها ومنهم الملوك العظام أو بعضهم عند قدماء الوثنية وكنان من جملتهم فرعون وموسى وبالجملة كانوا يعبدونهم بعبادة أصنامهم ليقربوهم إلى الله زلفي ويشفعوا لهم بمعنى أن يفيضوا إليهم من الخير الذي يفيض عنهم كما في الملائكة أو لا يصيبوهم بالشر الذي يترشح عنهم كما في المهرب والرفاهية وغيرها أو صقع من أمور العالم الكلية كالحب والبغض والسلم والحرب والرفاهية وغيرها أو صقع من أصقاعه كالسماء والأرض والإنسان ونحوها .

فهناك أرباب وآلهة يتصرف كل منهم في العالم الذي يرجع إليه تـدبيره كـإله عـالم الأرض وإله عـالم السماء وهؤلاء هم المـلائكة والجن وقـديسو البشـر، وإله عالم الألهة وهو الله سبحانه فهو إله الألهة ورب الأرباب.

إذا عرفت ما ذكرناه بان لك أن لا معنى صحيحاً لقولنا: رب العالمين عند الوثنيين نظراً إلى أصولهم إذ لو أريد به بعض هذه الموجودات الشريفة الممكنة بأعيانهم فهو رب عالم من عوالم الخلقة وهو العالم الذي يباشر التصرف فيه كعالم السماء وعالم الأرض مثلاً ولو أريد به الله سبحانه فهو رب عالم الأرباب وإله عالم الألهة فقط دون جميع العالمين ولو أريد غير الطائفتين من الرب الواجب الوجود والأرباب الممكنة الوجود فلا مصداق له معقولاً.

فقوله: ﴿قال فرعون وما رب العالمين﴾ سؤال منه عن حقيقة رب العالمين بيانه أن فرعون كان وثنياً يعبد الأصنام وهو مع ذلك يدّعي الألوهية ، أما عبادته الأصنام فلقوله تعالى : ﴿ويذرك وآلهتك﴾(١) ، وأما دعواه الألوهية فللآية المذكورة

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٢٧ .

سورة الشعراء- آية ٢٣ ـ ٢٩ ...... ٢٦٧ ... ٢٦٧

ولقوله تعالى : ﴿ فقال أنا ربكم الأعلى ﴾ (١) .

ولا منافاة عند الوثنية بين كون الشيء إلهاً رباً وبين كونه مربوباً لرب آخر لأن الربوبية هو الاستقبلال في تدبير شيء من العالم وهو لا ينافي الإمكان والمربسوبية لشيء آخر وكل رب عندهم مربوب لأخر إلا الله سبحانه فهو رب الأرباب لا رب فوقه وإله الآلهة لا إله له .

وكان المُلك عند الوثنية ظهوراً من اللاهوت في بعض النفوس البشرية بالسلطة ونفوذ الحكم فكان يعبد الملوك كما يعبد أرباب الأصنام وكذلك رؤساء البيوت في بيوتهم ، وكان فرعون وثنياً يعبد الآلهة وهو ملك القبط يعبده قومه كسائر الألهة .

فلما سمع من موسى وهارون قولهما: ﴿إنَّا رسول رب العالمين تعجّب منه إذ لم يعقل له معنى محصلاً إذ لو أريد به الواجب وهو الله سبحانه فهو عنده رب عالم الأرباب دون جميع العالمين ولو أريد به بعض الممكنات الشريفة من الآلهة كبعض الملائكة وغيرهم فهو أيضاً عنده رب عالم من عوالم الخلقة دون جميع العالمين فما معنى رب العالمين.

ولذلك قال : ﴿ وما رب العالمين ﴾ فسأل عن حقيقة الموصوف بهذه الصفة بما هو موصوف بهذه الصفة بما هو موصوف بهذه الصفة ولم يسأل عن حقيقة الله سبحانه فإنه لوثنيته كان معتقداً بوجوده مذعناً له وهو يرى كسائر الوثنيين أنه لا سبيل إلى إدراك حقيقته كيف ؟ وهو أساس مذهبهم الذي يبنون عليه عبادة سائر الآلهة والأرباب كما سمعت .

وقوله: ﴿قال رب السماوات والأرض وما بينهما إن كنتم موقنين ﴾ جواب موسى مناسلة عن سؤاله: ﴿وما رب العالمين ﴾ وهو خبر لمبتدأ محذوف ، ومحصل المعنى على ما يعطيه المطابقة بين السؤال والجواب: هو رب السماوات والأرض وما بينهما التي تدل بوجود التدبير فيها وكونه تدبيراً واحداً متصلاً مرتبطاً على أن لها مدبراً ورباً واحداً على من البرهان والوجدان .

<sup>(</sup>١) النازعات : ٢٤ .

وبتعبير آخر مرادي بالعالمين السماوات والأرض وما بينهما التي تـدل بالتـدبير الواحد الذي فيها على أن لها رباً مدبراً واحداً ، ومرادي بـرب العالمين ذلـك الرب الواحد الذي تدل عليه وهذه دلالة يقينية يجدها أهل اليقين الذين يتعـاطون البـرهان والوجدان .

فإن قلت: لم يطلب فرعون من موسى مُنْالْكُهُ إلا أن يعرّفه ما هذا الذي يسميه رب العالمين؟ وما حقيقته؟ لكونه غير معقول عنده فلم يسأل إلا التصور فما معنى قوله: ﴿إِنْ كَنْتُم مُوقَنِينَ﴾ واليقين علم تصديقي لا توقف للتصور عليه أصلاً .

على أنه على أنه على أنه عالى الله المعالمين فرعون بشيء غير أنه وضع لفظ السماوات والأرض وما بينهما موضع لفظ العالمين فكان تفسيراً للفظ الجمع بأسماء آحاده كتفسير الرجال بزيد وعمرو وبكر فلم يفد بالآخرة إلا التصور الأول ولا تأثير لليقين في ذلك .

قلت: كون فرعون يسأله أن يصوّر له ﴿ رب العالمين ﴾ تصويراً مسلم لا شك فيه لكن موسى بدَّل القول بوضع ﴿ السماوات والأرض وما بينهما ﴾ مكان العالمين وهـو يدل على ارتباط بعض الأجزاء ببعض والاتصال بينها بحيث يؤدي إلى وحـدة التدبير الواقع فيها والنظام الجاري عليها ثم قيَّده بقوله: ﴿ إِن كنتم موقنين ﴾ ليدلّ على أن أهل اليقين يصدّقون من ذلك بوجود مدبر واحد لجميع العالمين .

فكأنه قيل له: ما تريد برب العالمين؟ فقال: أريد به ما يريده أهل اليقين إذ يستدلون بارتباط التدبير واتصاله في عوالم السماوات والأرض وما بينهما على أن لجميع هذه العوالم مدبراً واحداً ورباً لا شريك له في ربوبيته لها وإذ كانوا يصدقون بوجود رب واحد للعالمين فهم يتصورونه بوجه تصوّراً إذ لا معنى للتصديق بلا تصوّر.

وبعبارة موجزة : رب العالمين هـو الذي يـوقن الموقنـون بـربـوبيتـه لجميـع السماوات والأرض وما بينهما إذا نظروا إليها وشاهدوا وحدة التدبير الذي فيها .

والاحتجاج بتحقق التصديق على تحقق التصور قبله أقوى ما يمكن أن يحتج به على أنه تعالى مدرك بوجه ومتصور تصوراً صحيحاً وإن استحال أن يـدرك بكنهه ولا يحيطون به علماً .

وقد ظهر بـذلك كله أولاً: أن الجـواب إنما هـو بإحـالته في مسؤوله إلى مـا يتصوره منه الموقنون إذ يصدقون بوجوده .

وثانياً: أن الذي أشير إليه من الحجة في الآية هو البرهان على توحيد الربوبية المأخوذ من وحدة التدبير إذ هو الذي يمسه الحاجة قبال الوثنية المدّعين للشركاء في الربوبية.

وبذلك ينظهر فساد ما ذكروا أن العلم بحقيقة النذات لما كان ممتنعاً عدل موسى مُشَنَّفَة عن تعريف الحقيقة بالحد إلى تعريف تعالى بصفاته فقال: رب السماوات والأرض وما بينهما وأشار بقوله: ﴿إن كنتم موقنين﴾ إلى دلالتها بحدوثها على أن محدثها ذات واحدة واجبة الوجود لا يشاركها في وجوب وجودها شيء غيرها.

وجه الفساد ما عرفت أن الوثنية قائلون باستحالة العلم بحقيقة الذات وكنهها ، وأن الموجد ذات واجبة الوجود لا يشاركها في وجوب وجودها غيره ، وأن الألهة من دون الله موجودات ممكنة الوجود كل منها مدبر لجهة من جهات العالم وهي جميعاً مخلوقة لله فما قرّروه في معنى الآية لا يجدي في مقام المخاصمة معهم شيئاً .

وقوله: ﴿قال لمن حوله ألا تستمعون﴾ أي ألا تصغون إلى ما يقول موسى ؟ والاستفهام للتعجيب يريد أن يصغوا إليه فيتعجبوا من قبوله حيث يدّعي رسالة رب العالمين ؟ أعاد الكلمة ثانياً ولم يزد على ما بدأ به شيئاً .

وهذا تمويه منه عليهم يريد به الستر على الحق الذي لاح من كلام موسى منافقة فإنه إنما قال: إن جميع العالمين تدلّ بوحدة التدبير الذي يشاهده أهل اليقين فيها على أن لها رباً مدبراً واحداً هو الذي تسألني عنه ، وهو يفسر كلامه أنه يقول: أنا رسول رب العالمين ، فإذا سألته ما رب العالمين ؟ يجيبني بأنه رب العالمين .

وبما تقدم بان عدم سداد قولهم في تفسير هذا التعجيب إن مراده أني سألته عن الذات فأجاب بالصفة وذلك أن السؤال إنما هو عن الذات من حيث صفته على ما تقدم بيانه ، ولم يفسر موسى الذات بالوصف بل غير قوله : رب العالمين إلى قوله : ﴿ السماوات والأرض ﴾ فوضع ثانياً قوله : ﴿ السماوات والأرض ﴾ مكان قوله أولاً : ﴿ العالمين ﴾ كأنه يومي إلى أن فرعون لم يفهم معنى العالمين .

وقوله: ﴿قال ربكم ورب آبائكم الأولين﴾ جواب موسى على ثانياً فإنه لما رأى تمويه فرعون على من حوله وقد كان أجاب عن سؤاله ﴿وما رب العالمين﴾ بتفسير العالمين من العالم الكبير كالسماوات والأرض وما بينهما عدل ثانياً إلى ما يكون أصرح في المقصود فذكر ربوبيته تعالى لعالمي الإنسانية فإن العالم الجماعة من الناس أو الأشياء فعالمو الإنسان هو الجماعات من الحاضرين والماضين ولذلك قال: ﴿ربكم ورب آبائكم الأولين﴾ .

فإن فرعون ما كان يدافع في الحقيقة إلا عن نفسه لما كان يدَّعي الألوهية فكان يحتال في أن يبطل تعلق ربوبية الرب به في ضمن تعلقه بالعالمين لاستلزام ذلك بطلان ربوبية الأرباب وهو من جملتهم وإن كان يرى أنه أعلاهم وأهمهم كما حكى الله تعالى عنه: ﴿فقال أنا ربكم الأعلى﴾(١). ﴿وقال فرعون يا أيها الملأ ما علمت لكم من إله غيري﴾(٢).

فكأنه كان يقول: إن أردت برب العالمين الله تعالى فهو رب الأرباب لا غير وإن أردت غيره من الآلهة فكل منهم رب عالم خاص فما معنى رب العالمين؟ فأجاب موسى بما حاصله أن ليس في الوجود إلا رب واحد فيكون رب العالمين فهو ربكم وقد أرسلني إليكم.

وكان محصّل تمويه فرعون أن موسى لم يجبه بشيء إذ كرّر اللفظ فأجابه موسى ثانياً بالتصريح على أن رب العالمين هو رب عالمي الإنسانية من الحاضرين والماضين وبذلك تنقطع حيلته.

وقوله: ﴿قال إن رسولكم الذي أُرسل إليكم لمجنون﴾ قول فرعون ثانياً وقد سمى موسى رسولاً تهكماً واستهزاء وأضافه إلى من حوله ترفعاً من أن يكون رسولاً إليه ، وقد رماه بالجنون مستنداً إلى قوله سَلِنَكُ : ﴿ربكم ورب آبائكم﴾الخ .

كأنه يقول: إنه لمجنون لما في كلامه من الاختلال الكاشف عن الاختلال في تعقله يدّعي رسالة رب العالمين فأسأله ما رب العالمين؟ فيكرر اللفظ تقريباً أولاً ثم يفسره بأنه ربكم ورب آبائكم الأولين.

<sup>(</sup>١) النازعات : ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) القصص : ٣٨ .

وقوله: ﴿قال رب المشرق والمغرب وما بينهما إن كنتم تعقلون ﴾ ظاهر السياق أن المراد بالمشرق جهة شروق الشمس وسائر الأجرام النيرة السماوية وطلوعها وبالمغرب الجهة التي تغرب فيها بحسب الحس ، وبما بينهما ما بين الجهتين فيشمل العالم المشهود ويساوي السماوات والأرض وما بينهما .

فيكون إعادة لمعنى الجواب الأول بتقرير آخر وهو مشتمل على ما اشتمل عليه من نكتة اتصال التدبير واتحاده فإن للشروق ارتباطاً بالغروب والمشرق والمغرب يتحققان طرفين لوسط بينهما ، كما أن للسماء أرضاً ولهما أمر بينهما وهذا النوع من الاتحاد لا يقبل إلا تدبيراً متصلاً واحداً ، وكما أن كل أمة حاضرة لها ارتباط وجودي بالأمم الماضية ارتباط الأخلاف بالأسلاف فالنوع واحد والتدبير واحد فالمدبر واحد .

وقد بدًّل قوله في الجواب الأول: ﴿إِن كنتم موقنين﴾ من قوله ههنا: ﴿إِن كنتم تعقلون﴾ تعريضاً له حيث قال لمن حوله: ﴿الا تستمعون﴾ استهزاء به وإهانة له ، ثم رماه ثانياً بالجنون واختلال الكلام فأشار عائد بقوله: ﴿إِن كنتم تعقلون﴾ إلى أنهم هم المحرومون من نعمة التعقل والتفقه ولو كانوا يعقلون لفهموا أن جوابه الأول ليس بتكرار غير مفيد ولكفاهم حجة على توحيد الرب وأن القائم بتدبير جميع العالمين من السماوات والأرض وما بينهما مدبر واحد لا مدبر سواه ولا رب غيره .

وقد تبين بما ذكر أن الآية أعني قوله: ﴿ رَبِ المشرق ﴾ النح ، تقرير آخر لقوله في الجواب الأول: ﴿ رَبِ السماوات والأرض وما بينهما ﴾ وأنه برهان على وحدة المدبر من طريق وحدة التدبير وفي ذلك تعريف لرب العالمين بأنه المدبر الواحد الذي يدل عليه التدبير الواحد في جميع العالمين ، نعم البيان الذي يشير إليه هذه الآية أوضح لاشتماله على معنى الشروق والغروب وكونهما من التدبير ظاهر .

وقد ذكروا أن الحجج المودعة في الآيات حجج على وحدانية ذات الواجب بالذات ونفي الشريك في وجوب الوجود وقد تقدم عدم استقامته البتة .

وقوله: ﴿قال لئن اتخذت إلها غيري لأجعلنك من المسجونين ﴿ تهديد منه لموسى النف له على ما يقول به من ربوبية رب العالمين مدّعياً أنه رسول منه وهذا دأب الجاهل المعاند إذا انقطع عن الحجة أخذ في التهديد وتشبّث بالوعيد .

واتخاذ إله غيره كناية عن القول بربوبية رب العالمين الذي يدعو إليه موسى وإنما لم يذكره صوناً للسانه عن التفوّه باسمه ، ولم يعبأ بسائر الآلهة التي كانوا يعبدونها استكباراً وعلواً ، وكأن السجن كان جزاء المعرضين عنه المنكرين لألوهيته .

والظاهر أن الـلام في المسجونين للعهـد ، والمعنى : لو دمت على مـا تقول لأجعلنك في زمرة الـذين في سجني على ما تعلم من سـوء حالهم وشـدة عذابهم ، ولهذا لم يعدل عن هذا التعبير إلى مثل قولنا : لأسجننك مع اختصاره .

قوله تعالى : ﴿قال أو لو جئتك بشيء مبين﴾ القائل هـ و موسى على المحدة بشيء مبين شيء يبين ويظهر صحة دعواه وهـ و آية الرسالة التي تدل على صحة دعوى الرسالة من مدّعيه فإن الآية المعجزة إنما تدل على صدق الرسول في دعواه الرسالة وأما المعارف الإلهية التي يـدعو إليها كالتوحيد والمعاد وما يتعلق بهما فالسبيل إلى إثباته الحجة البرهانية وعلى ذلك كانت تجري سيرة الأنبياء في دعوتهم وقد تقدم كلام فيه في الجزء الأول من الكتاب .

والمعنى: قال موسى: أتجعلني من المسجونين ولو أتيتك بشيء يوضح صدقي فيما ادّعيت من الرسالة .

قوله تعالى : ﴿قال فأت به إن كنت من الصادقين﴾ القائل فرعون وقد فرَّع أمره بإتيانه على استفهام موسى المشعر بأنه يدعي أن عنده شيئاً مبيناً ولذا قيّد الأمر بالإتيان بقوله : ﴿إن كنت من الصادقين﴾ أي إن كنت صادقاً في أن عندك شيئاً كذلك .

قوله تعالى : ﴿ فألقى عصاه فإذا هي ثعبان مبين ونزع يده فإذا هي بيضاء للناظرين ﴾ هاتان الآيتان اللتان أوتيهما موسى ليلة الطور ، والثعبان : الحية العظيمة وكونه مبيناً ظهور واقعيته بحيث لا يرتباب فيه ، والمراد بنزع يده نزعه من جيبه بعد وضعها فيه (١)(٢) .

قوله تعالى : ﴿قَالَ لَلْمَالِ حَوْلُهُ إِنْ هَذَا لَسَاحِرَ عَلَيْمٌ يَرِيدُ أَنْ يَخْرَجُكُمْ مَنْ

<sup>(</sup>١) النمل : ١٢ .

<sup>(</sup>٢) القصص : ٣٢ .

أرضكم بسحره فماذا تأمرون القائل فرعون وقد قال لموسى : ﴿فأت به إن كنت من الصادقين وجاء أن يأتي بأمر فيه موضع معارضة ومناقشة فلما أتى بما لا مغمض فيه لم يجد بداً دون أن يبهته بأنه ساحر عليم .

ولذا أتبع رميه بالسحر بقوله : ﴿ يريد أن يخرجكم من أرضكم بسحره ﴾ إغراء لهم على أن يتفقوا معه على دفعه بأي وسيلة ممكنة .

وقوله: ﴿ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ ﴾ لعل المراد بالأمر الإشارة عليه لما أن المشير يشير على من يستشيره بلفظ الأمر فالمعنى إذا كان الشأن هذا فماذا تشيرون علي أن أعامله به حتى أعمل به وذلك أنه كان يرى نفسه ربهم الأعلى ويراهم عبيده ولا يناسب ذلك حمل الأمر على معناه المتعارف.

ويؤيد هذا المعنى أنه تعالى حكى في موضع آخر هذا الكلام عن الملإ أنفسهم إذ قال : ﴿قَالَ الملا مِن قوم فرعون إن هذا لساحر عليم يريد أن يخرجكم من أرضكم فماذا تأمرون (١) . وظاهر أن المراد بأمرهم إشارتهم على فرعون أن أفعل بهما كذا .

وقيل : إن سلطان المعجزة بهره وأدهشه فضلَّ عن عجبه وتكبره وغشيته المسكنـة فلم يدر ماذا يقول ؟ ولا كيف يتكلم ؟ .

قوله تعالى : ﴿قالوا أرجه وأخاه وابعث في المدائن حاشرين يأتوك بكل سحار عليم ﴾ القائلون هم الملأ حوله وهم أشراف قومه ، وقوله : ﴿أرجه ﴾ بسكون الهاء على القراءة الدائرة وهو أمر من الإرجاء بمعنى التأخير أي أخر موسى وأخاه وأمهلهما ولا تعجل إليهما بسياسة أو سجن ونحوه حتى تعارض سحرهما بسحر مثله .

وقرىء ﴿أرجه ﴾ بكسر الهاء و ﴿أرجه ﴾ بالهمزة وضم الهاء وهما أفصح من القراءة الدائرة ، والمعنى واحد على أي حال .

وقوله: ﴿وابعث في المدائن حاشرين﴾ المدائن جمع مدينة وهي البلدة والحاشر من الحشر وهو إخراج إلى مكان بإزعاج أي ابعث في البلاد عدة من شرطائك وجنودك يحشرون كل سحّار عليم فيها ويأتوك بهم لتعارضهما بسحرهم .

(١)الأعراف : ١١٠ .

والتعبير بالسحارون الساحر للاشارة إلى أن هناك من هـو أعلم منه بفنـون السحر وأكثر عملًا .

قوله تعالى : ﴿فجمع السحرة لميقات يـوم معلوم﴾ ، هو يـوم الزينـة الذي اتفق مـوسى وفرعـون على جعله ميقاتـاً للمعـارضـة كمـا في سـورة طـه ففي الكـلام إيجـاز وتلخيص .

قوله تعالى : ﴿وقيل للناس هل أنتم مجتمعون لعلنا نتبع السحرة إن كانوا هم الغالبين﴾ الاستفهام لحث الناس وترغيبهم على الاجتماع .

قال في الكشاف ما حاصله أن المراد باتباع السحرة اتباعهم في دينهم ـ وكانوا متظاهرين بعبادة فرعون كما يظهر من سياق الآيات التالية ـ وليس مرادهم بذلك إلا أن لا يتبعوا موسى لا اتباع السحرة ، وإنما ساقوا كلامهم مساق الكناية ليحملوا به السحرة على الاهتمام والجد في المغالبة .

قوله تعالى : ﴿ فلما جاء السحرة قالوا لفرعون أئن لنا لأجراً إن كنا نحن الغالبين قال نعم وإنكم إذاً لمن المقرّبين ﴾ الاستفهام في معنى الطلب ، وقد قالوا : ﴿ إن كنا ﴾ ولم يقولوا ، إذا كنا نحن الغالبين ليفيد القطع بالغلبة كما يفيده قولهم بعد : ﴿ بعـزة فرعون إنا لنحن الغالبون ﴾ بل ألقوه في صورة الشك ليكون أدعى لفرعون إلى جعـل الأجر .

وقد أثَّر ذلك أثره حيث جعل لهم أجراً وزاد عليه الوعد بجعلهم من المقرَّبين .

قوله تعالى : ﴿قال لهم موسى ألقوا﴾ إلى قوله ﴿تلقف ما يأفكون﴾ الحبال جمع حبل ، والعصي جمع عصى ، واللقف الابتلاع بسرعة ، وما يأفكون من الإفك بمعنى صرف الشيء عن صورته الواقعية السحر إفكاً لأن فيه صرف الشيء عن صورته الواقعية إلى صورة خيالية ، ومعنى الآيات ظاهر .

قوله تعالى: ﴿فالقي السحرة ساجدين قالو آمنا برب العالمين رب موسى وهارون ﴾ يريد أن السحرة لما رأوا ما رأوا من الأيات الباهرة بهرهم وأدهشهم ذلك فلم يتمالكوا أنفسهم دون أن خروا على الأرض ساجدين لله سبحانه فاستعير الإلقاء لخرورهم على الأرض للدلالة على عدم تمالك أنفسهم كأنهم قد طرحوا على الأرض طرحاً.

وقوله : ﴿قالوا آمنا برب العالمين﴾ فيه إيمان بالله سبحانه إيمان توحيد لما تقدّم أن الاعتراف بكونه تعالى رب العالمين لا يتم إلا مع التوحيد ونفي الألهة من دونه .

وقوله : ﴿ رَبِ مُوسَى وَهَارُونَ ﴾ فيه إشارة إلى الإيمان بالرسالة مضافاً إلى التوحيد .

قوله تعالى : ﴿قال آمنتم له قبل أن آذن لكم إنه لكبيركم الذي علمكم السحر فلسوف تعلمون ﴾ إلى آخر الآية ، القائل فرعون ، والمراد بقوله : ﴿آمنتم له قبل أن آذن لكم ﴾ آمنتم من دون إذن مني كما في قوله تعالى : ﴿لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربي ﴾ وليس مفاده أن الإذن كان ممكناً أو متوقعاً منه كما قيل .

وقوله : ﴿إِنَّهُ لَكَبِيرِكُمُ اللَّذِي عَلَمُكُمُ السَّحَرِ﴾ بهتان آخر يبهت بـ موسى طلك ليصرف به قلوب قومه وخاصة ملأهم عنه .

وقوله : ﴿فلسوف تعلمون﴾ تهديد لهم في سياق الإِبهام للدلالـة على أنه في غنى عن ذكره وأما هم فسوف يعلمونه .

وقوله: ﴿ لأقطّعن أيديكم وأرجلكم من خلاف ولاصلّبنكم أجمعين ﴾ القطع من خلاف أن تقطع اليد اليمني مع الـرجل اليسـرى أو بـالعكس والتصليب جعـل المجرم على الصليب ، وقد تقدم نظير الآية في سورتي الأعراف وطه .

قوله تعالى : ﴿قالوا لا ضير إنا إلى ربنا منقلبون﴾ الضير هو الضرر ، وقوله : ﴿إِنَا إِلَى رَبْنَا مِنْقَلْبُونَ﴾ الضير بهذا العذاب الذي وعدنا به لأنا نصبر ونرجع بذلك إلى ربنا وما أكرمه من رجوع ! .

قوله تعالى : ﴿إِنَا نَظِمَعُ أَنْ يَغْفُرُ لَنَا رَبِنَا خَطَايَانَا أَنْ كَنَا أُولُ الْمؤمنين﴾ تعليل لما يستفاد من كلامهم السابق أنهم لا يخافون الموت والقتل بل يشتاقون إلى لقاء ربهم يقولون : لا نخاف من عذابك شيئاً لأنا نرجع به إلى ربنا ولا نخاف الرجوع لأنا نظمع أن يغفر لنا ربنا خطايانا بسبب كوننا أول المؤمنين بموسى وهارون رسولي ربنا .

وفتح الباب في كل خير له أثر من الخير لا يرتاب فيه العقل السليم فلو أن الله سبحانه أكرم مؤمناً لإيمانه بالمغفرة والرحمة لم تطفر مغفرته ورحمته أول الفاتحين لهذا الباب والواردين هذا المورد .

قوله تعالى : ﴿وأوحينا إلى موسى أن أسر بعبادي إنكم متبعون ﴾ شروع في سرد الشطر الثاني من القصة وهو وصف عذاب آل فرعون بسبب ردهم دعوة موسى وهارون عليه وقد كان الشطر الأول رسالة موسى وهارون إليهم ودعوتهم إلى التوحيد ، والإسراء والسري السير بالليل ، والمراد بعبادي بنو إسرائيل وفي هذا التعبير نوع إكرام لهم .

وقوله: ﴿ إِنكُم مُتَبِعُونَ ﴾ تعليل للأمر أي سر بهم ليلاً ليتبعكم آل فرعون وفيه دلالة على أن لله في اتباعهم أمراً وأن فيه فرج بني إسرائيل وقد صرَّح بذلك في قسوله: ﴿ فَاسُر بِعِسَادِي لِيلاً إِنكُم مُتَبِعَوْنُ وَاتَّرُكُ الْبَحْرِ رَهِوْ إَنْهُم جند مغرقونَ ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿فَأَرْسُلُ فَرَعُونَ فِي الْمُدَائِنَ حَاشَرِينَ﴾ إلى قوله ﴿ثُمُ أَغْرَقْنَا الْآخْرِينَ﴾ قصة غرق آل فرعون وإنجاء بني إسرائيل في أربع عشرة آية وقد أوجز في الكلام بحذف بعض فصول القصة لظهوره من سياقها كخروج موسى وبني إسرائيل ليلا من مصر لدلالة قوله : ﴿أَنْ أَسْرُ بَعْبَادِي﴾ عليه وعلى هذا القياس .

فقال تعالى : ﴿فَأَرْسُلُ فَرَعُونَ﴾ أي فأسرى موسى بعبادي فلما علم فرعون بذلك أرسل ﴿في المدائن﴾ التي تحت سلطانه رجالاً ﴿حاشرين﴾ يحشرون الناس ويجمعون الجموع قائلين للناس ﴿إن هؤلاء﴾ بني إسرائيل ﴿لشرذمة قليلون﴾ والشرذمة من كل شيء بقيته القليلة فتوصيفها بالقلة تأكيد ﴿وإنهم لنا لغائظون﴾ يأتون من الأعمال ما يغيظوننا به ﴿وإنا لجميع﴾ مجموع متفق فيما نعزم عليه ﴿حاذرون ﴾ نحذر العدو أن يغتالنا أو يمكر بنا وإن كان ضعيفاً قليلاً ، والمطلوب بقولهم هذا وهو لا محالة بلاغ من فرعون حتّ الناس عليهم .

وفأخرجناهم من جنات وعيون وكنوز ومقام كريم فيه قصورهم المشيدة وبيوتهم الرفيعة ، ولما كان خروجهم عن مكسر إلهي بسبب داعية الاستعلاء والاستكبار التي فيهم نسب إلى نفسه أنه أخرجهم وكذلك أي الأمر كذلك وأورثناها أي تلك الجنات والعيون والكنوز والمقام الكريم وبني إسرائيل في الكريم ورئيل إلى الكريم ورئيل الكريم ورئ

<sup>(</sup>١) الدخان : ٢٤ .

حيث أهلكنا فرعون وجنوده وأبقينا بني إسرائيل بعدهم فكانوا هم الوارثين .

وفاتبعوهم أي لحقوا ببني إسرائيل ومشرقين أي داخلين في وقت شروق الشمس وطلوعها وفلما تراءى الجمعان أي دنا بعضهم من بعض فرأى كل من الجمعين جمع فرعون وجمع موسى الآخر ، وقال أصحاب موسى من بني إسرائيل خائفين فزعين وإنا لمدركون سيدركنا جنود فرعون .

﴿قال موسى كلا﴾ لن يدركونا ﴿إن معي ربي سيهدين﴾ والمراد بهذه المعية معية الحفظ والنصرة وهي التي وعدها له ربه أول ما بعثه وأخاه إلى فرعون : ﴿إنني معكما ﴾ وأما معية الإيجاد والتدبير فالله سبحانه مع موسى وفرعون على نسبة سواء ، وقوله : ﴿سيهدين﴾ أي سيدلني على طريق لا يدركني فرعون معها .

﴿ فأوحينا إلى موسى أن اضرب بعصاك البحر فانفلق الانفلاق انشقاق الشيء وبينونة بعضه من بعض ﴿ فكان كل فرق ﴾ أي قطعة منفصلة من الماء ﴿ كالطود ﴾ وهو القطعة من الجبل ﴿ العظيم ﴾ فدخلها موسى ومن معه من بني إسرائيل .

﴿وأَزْلَفَنَا ثُمَّ﴾ أي وقربنا هناك ﴿الآخرين﴾ وهم فرعون وجنوده ﴿وأنجينا موسىومن معه أجمعين﴾ بحفظ البحر على حاله وهيئته حتى قطعوه وخرجوا منه ، ﴿ثُمَّ أَغْرِقْنَا الآخرين﴾ بإطباق البحر عليهم وهم في فلقه .

قوله تعالى: ﴿إِن في ذلك لآية وما كان أكثرهم مؤمنين وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ ظاهر السياق ـ ويؤيده سياق القصص الآتية ـ أن المشار إليه مجموع ما ذكر في قصة موسى من بعثه ودعوته فرعون وقومه وإنجاء بني إسرائيل وغرق فرعون وجنوده ، ففي ذلك كله آية تدل على توحده تعالى بالربوبية وصدق الرسالة لمن تدبر فيها .

وقوله: ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ أي وما كان أكثر هؤلاء الذين ذكرنا قصتهم مؤمنين مع ظهور ما دل عليه من الآية وعلى هذا فقوله بعد كل من القصص الموردة في السورة: ﴿وما كان أكثرهم مؤمنين﴾ بمنزلة أخذ النتيجة وتطبيق الشاهد على المستشهد له كأنه يقال بعد إسراد كل واحدة من القصص: هذه قصتهم المتضمنة لآيته تعالى وما كان أكثرهم مؤمنين كما لم يؤمن أكثر قومك فلا تحزن

عليهم فهذا دأب كل من الأمم التي بعثنا إليهم رسولاً فدعاهم إلى توحيد الربوبية .
وقيل : إن الضمير في ﴿أكثـرهم﴾ راجع إلى قـوم النبي ﷺ والمعنى : أن في هذه القصة آية وما كان أكثر قومك مؤمنين بها ولا يخلو من بعد .

وقوله : ﴿وَإِنْ رَبُّكُ لَهُوَ الْعَزِيزِ الرَّحْيَمِ﴾ تقدم تفسيره في أول السورة .

\* \* \*

وَٱتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَاهِيمَ (٦٩) إِذْ قَالَ لَإِبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ (٧٠) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَاماً فَنَظَلَّ لَهَا عَاكِفِينَ (٧١) قَالَ هَـلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٧٢) أَوْ يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ (٧٣) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَٰلِكَ يَفْعَلُونَ (٧٤) قَالَ أَفَرَأَيْتُمْ مَا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ (٧٥) أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمُ ٱلْأَقْدَمُونَ (٧٦) فَإِنَّهُمْ عَدُوًّ لِي إِلَّا رَبَّ ٱلْعَالَمِينَ (٧٧) الَّـذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْـدِين (٧٨) وَٱلَّذِي هُـوَ يُطْعِمُنِي وَيَسْقِين (٧٩) وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُو يَشْفِين (٨٠) وَٱلَّذِي يُمِيتُنِي ثُمَّ يُحْيِين (٨١) وَٱلَّـٰذِي ٱطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيئَتِي يَـوْمَ الـدِّينِ (٨٢) رَبِّ هَبْ لِي حُكْماً وَأَلْحِقْنِي بِالصَّالِحِينَ (٨٣) وَٱجْعَلْ لِي لِسَانَ صِدْقٍ فِي ٱلْآخِرِينَ (٨٤) وَٱجْعَلْنِي مِنْ وَرَثَةِ جَنَّةِ النَّعِيمِ (٨٥) وَٱغْفِرْ لأبي إِنَّهُ كَــانَ مِنَ الضَّالَينَ (٨٦) وَلا تُخْـزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُــونَ (٨٧) يَوْمَ لاَ يَنْفَــعُ مَــالٌ وَلاَ بَنُــونَ (٨٨) إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ (٨٩) وَأَزْلِفَـتِ ٱلْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ (٩٠) وَبُرِّزَتِ ٱلْجَحِيمُ لِلْغَاوِينَ (٩١) وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كَنْتَمْ تَعْبُدُونَ (٩٢) مِنْ دُونِ ٱللهِ هَـلْ يَنْصُرُونَكُمْ أَوْ يَنْتَصِـرُونَ (٩٣) فَكُبْكِبُـوا فِيهَــا هُمْ وَٱلْغَـاوُونَ (٩٤) وَجُنَــودُ إِبْلِيسَ

أَجْمَعُونَ (٥٥) قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ (٦٦) تَاللهِ إِنْ كُنّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ (٥٥) إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ (٥٥) وَمَا أَضَلَّنَا إِلاَّ ضَلَالٍ مُبِينٍ (٥٠) وَلاَ صَلِيتٍ الْمُجْرِمُونَ (١٠٠) وَلاَ صَلِيتٍ حَمِيمٍ (١٠٠) فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٠٠) إِنَّ فِي خَمِيمٍ (١٠٠) فَلَوْ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٠٠) إِنَّ فِي خَمِيمٍ لَايَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (١٠٣) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٠٤) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٠٤) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٠٤) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ

## (بیان)

تشير الآيات بعد الفراغ عن قصة موسى إلى نبإ إبراهيم عَنْكُمْ وهو خبره الخطير إذ انتهض لتوحيد الله سبحانه بفطرته الـزاكية الـطاهرة من بين قـومه الصطبقين على عبادة الأصنام فتبرًا منهم ودافع عن الحق ثم كان من أمره ما قد كـان ففي ذلك آيـة ولم يؤمن به أكثر قومه كما سيشير إلى ذلك في آخر الآيات.

قوله تعالى : ﴿ وَاتلُ عليهم نَبا إبراهيم ﴾ غيّر السياق عما كان عليه أول القصة ﴿ وَإِذْ نَادَى رَبُكُ مُوسَى ﴾ النح ، لمكان قوله : ﴿ عليهم ﴾ فإن المطلوب تلاوته على مشركي العرب وعمدتهم قريش وإبراهيم هذا أبوهم وقد قام لنشر التوحيد وإقامة الدين الحق ولم يكن بينهم يومئذ من يقول : لا إله إلا الله ، فنصر الله ونصره حتى ثبتت كلمة التوحيد في الأرض المقدسة وفي الحجاز .

فلم يكن ذلك كله إلا عن دعوة من الفطرة وبعث من الله سبحانه ففي ذلك آية لله فليعتبروا به وليتبرّءوا من دين الوثنية كما تبرّأ منه ومن أبيه وقومه المنتحلين به أبوهم إبراهيم مَانِلُكُنْي.

قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهُ وقومه مَا تَعْبِدُونَ ﴾ مخاصمته ومناظرته عَلَيْتُهُ مع أبيه غير مخاصمته مع قومه واحتجاجه عليهم كما حكاه الله تعالى في سورة الأنعام وغيرها لكن البناء ههنا على الإيجاز والاختصار ولذا جمع بين المحاجتين وسبكهما محاجة واحدة أورد فيها ما هو القدر المشترك بينهما.

وقوله : ﴿ما تعبدون﴾ سؤال عن الحقيقة بوضع نفسه موضع من لا يعرف شيئاً من حقيقتها وسائر شؤونها وهذا من طرق المناظرة سبيل من يريـد أن يبين الخصم حقيقة مدّعاه وسائر شؤونه حتى يأخذه بما سمع من اعترافه .

على أن هـذه المحاجـة كانت من إبـراهيم أول ما خـرج من كهفه ودخـل في مجتمع أبيه وقومه ولم يكن شهد شيئاً من ذلك قبل اليوم فحاجهم عن فـطرة ساذجـة طاهرة كما تقدم تفصيل القول فيه في تفسير سورة الأنعام .

قوله تعالى: ﴿قالوا نعبد أصناماً فنظل لها عاكفين﴾ ظلّ بمعنى دام، والعكوف على الشيء ملازمته والإقامة عنده، واللام في ﴿لها﴾ للتعليل أي ندوم عاكفين عليها لأجلها وهو تفريع على عبادة الأصنام.

والصنم جثة مأخوذة من فلز أو خشب أو غير ذلك على هيئة خاصة يمثل بها ما في المعبود من الصفات ، وهؤلاء كانوا يعبدون الملائكة والجن وهم يرون أنها روحانيات خارجة عن عالم الأجسام منزّهة عن خواص المادة وآثارها ، ولما كان من الصعب عليهم التوجه العبادي إلى هذه الروحانيات باستحضارها للإدراك توسلوا إلى ذلك باتخاذ صور وتماثيل جسمانية تمثل بأشكالها وهيئاتها ما هناك من المعنويات .

وكذلك الحال في عبادة عبّاد الكواكب لها فإن المعبود الأصلي هناك روحانيات الكواكب ثم اتخذ أجرام الكواكب أصناماً لروحانياتها ثم لما اختلفت أحوال الكواكب بالحضور والغيبة والطلوع والغروب اتخذوا لها أصناماً تمثل ما للكواكب من القوى الفعّالة فيما دونها من عالم العناصر كالقوة الفاعلة للطرب والسرور والنشاط في الزهرة فيصورونها في صورة فتاة ، ولسفك الدماء في المريخ ، وللعلم والمعرفة في عطارد وعلى هذا القياس الأمر في أصنام القدّيسين من الإنسان .

فالأصنام إنما اتخذت ليكون الواحد منها مرآةً لرب الصنم من ملك أو جنّ أو إنسان غير أنهم يعبدون الصنم نفسه بتوجيه العبادة إليه والتقرب منه ولـو تعدّوا عن الصنم إلى ربه عبدوه دون الله سبحانه .

وهذا هو الذي يكذب قول القائل منهم : إن الصنم إنما هي قبلة لم تتخذ إلا جهة للتوجه العبادي لا مقصودة بالذات كالكعبة عند المسلمين وذلـك أن القبلة هي

ما يستقبل في العبادة ولا يستقبل بالعبادة وهم يستقبلون الصنم في العبادة وبالعبادة ، وبعبارة أخرى التبوجه إلى القبلة والعبادة لرب القبلة وهو الله عزَّ اسمه وأما الصنم فالتوجه إليه والعبادة له لا لربه ولو فرض أن العبادة لربه وهو شيء من الروحانيات كانت له لا لله فالله سبحانه غير معبود في ذلك على أي حال .

وبالجملة فجوابهم عن سؤال إبراهيم: ﴿ما تعبدون﴾ بقولهم: ﴿نعبد أصناماً ﴾ إبانة أن هذه الأجسام المعبودة ممثلات مقصودة لغيرها لا لنفسها ، وقد أخذ إبراهيم قبولهم: ﴿نعبد ﴾ وخاصمهم به فإن استقلال الأصنام بالمعبودية لا يجامع كونها أصناماً ممثلة للغير فإذ كانت مقصودة بالعبادة فمن الواجب أن يشتمل على ما هو الغرض المقصود منها من جلب نفع أو دفع ضر بالتوجه العبادي والدعاء والمسألة والأصنام بمعزل من أن تعلم بمسألة أو تجيب مضطراً بإيصال نفع أو صرف ضر ولذلك سألهم إبراهيم بقوله: ﴿هل يسمعونكم ﴾ الخ .

قوله تعالى : ﴿قال هل يسمعونكم إذ تبدعون أو ينفعونكم أو يضرُون﴾ اعترض النفاء عليهم في عبادتهم الأصنام من جهتين :

إحداهما: أن العبادة تمثيل لـذلة العبابد وحباجته إلى المعبود فلا يخلو من دعاء من العابد للمعبود ، والدعاء يتوقف على علم المعبود بذلك وسمعه ما يـدعوه به ، والأصنام أجسام جمادية لا سمع لها فلا معنى لعبادتها .

والثانية : أن الناس إنما يعبدون الإله إما طمعاً في خيـره ونفعه وإمـا اتّقاء من شرّه وضرّه والأصنام جمادات لا قدرة لها على إيصال نفع أو دفع ضرر .

فكل من الآيتين يتضمن جهة من جهتي الاعتبراض ، وقد أوردهما في صورة الاستفهام ليضطرهم على الاعتراف .

قوله تعالى: ﴿قالوا بل وجدنا آباءنا كذلك يفعلون﴾ كان مقتضى المقام أن يجيبوا عن سؤاله عليه بالنفي لكنه لما كان ينتج خلاف ما هم عليه من الانتحال بالوثنية أضربوا عنه إلى التشبث بذيل التقليد فذكروا أنهم لا مستند لهم في عبادتها إلا تقليد الآباء محضاً.

وقوله : ﴿وجدنا آباءنا كذلك يفعلون﴾ أي ففعلنا كما كانوا يفعلون وعبدناهم كما كانوا يعبدون ، ولم يعدل عن قوله : ﴿كذلك يفعلون﴾ إلى مثل قولنا :

يعبدونها ليكون أصرح في التقليد كأنهم لا يفهمون من هذه العبادات إلا أنها أفعال كأفعال آبائهم من غير أن يفقهوا منها شيئاً أزيد من أشكالها وصورها .

قوله تعالى : ﴿قال أفرأيتم ماكنتم تعبدون أنتم وآباؤكم الأقدمون فإنهم عدولي إلا رب العالمين لهم انتهت محاجته مع أبيه وقومه إلى أن لا حجة لهم في عبادتهم الأصنام إلا تقليد آباءهم محضاً تبرأ على الهتهم ومن أنفسهم وآبائهم بقوله : ﴿أفرأيتم ﴾ النح .

فقوله: ﴿ أَفرأيتم ما تعبدون أنتم وآباؤكم الأقدمون ﴾ تفريع على ما ظهر مما تقدم من عدم الدليل على عبادة الأصنام إلا التقليد بل بطلانها من أصلها أي فإذا كانت باطلة لا حجة لكم عليها إلا تقليد آبائكم فهذه الأصنام التي رأيتموها أي هذه بأعيانها التي تعبدونها أنتم وآباؤكم الأقدمون فإنها عدو لي لأن عبادتها ضارة لديني مهلكة لنفسي فليست إلا عدواً لي .

وذكر آبائهم الأقدمين للدلالة على أنه لا يأخذ بالتقليد كما أخذوا وأن لا وقع عنده على التقليد كما أخذوا وأن لا وقع عنده على التقدم العهد، ولا أثر للسبق الـزماني في إبـطال حق أو إحقاق بـاطل، وإرجاع ضمير أولي العقل إلى الأصنام لمكان نسبة العبادة إليها وهي تستلزم الشعور والعقل، وهو كثير الوقوع في القرآن.

وقوله : ﴿ إِلا رَبِ العالمين ﴾ استثناء منقطع من قوله : ﴿ فَإِنَّهُم عَـدُو لَي ﴾ أي لكن رب العالمين ليس كذلك .

قوله تعالى : ﴿ الذي خلقني فهو يهدين ﴾ إلى قوله ﴿ يوم الدين ﴾ لما استثنى رب العالمين جل اسمه وصفه بأوصاف تتم بها الحجة على أنه تعالى ليس عدواً له بل رب رحيم ذو عناية بحاله منعم عليه بكل خير دافع عنه كل شر فقال : ﴿ الذي خلقني ﴾ النح ، وأما قول القائل : إن قوله : ﴿ الذي خلقني ﴾ النح استيناف من الكلام لا يعباً به .

فقوله: ﴿ الذي خلقني فهو يهدين ﴾ بدأ بالخلق لأن المطلوب بيان استناد تدبير أمره إليه تعالى بطريق إعطاء الحكم بالدليل ، والبرهان على قيام التدبير به تعالى قيام الخلق والإيجاد به لوضوح أن الخلق والتدبير لا ينفكان في هذه الموجودات الجسمانية التدريجية الوجود التي تستكمل الوجود على التدريج فليس

من المعقول أن يقوم الخلق بشيء والتسدبيـر بشيء وإذ كـــان الخلق والإيجـاد لله سبحانه فالتدبير له أيضاً .

ولهذا عطف الهداية على الخلق بفاء التفريع فدل على أنـه تعالى هـو الهادي لأنه هو الخالق .

وظاهر قوله: ﴿ فَهُو يَهَدِينِ ﴾ \_ وهو مطلق \_ أن المراد به مطلق الهداية إلى المنافع دنيوية كانت أو أخروية والتعبير بلفظ المضارع لإفادة الاستمرار فالمعنى أنه الذي خلقني ولا يزال يهديني إلى ما فيه سعادة حياتي منذ خلقني ولن يزال كذلك . فيكون الآية في معنى ما حكاه الله عن موسى إذ قال لفرعون : ﴿ رَبُّنَا الذي أعظى كل شيء خلقه ثم هدى ﴾ (١) ، أي هداه إلى منافعه وهي الهداية العامة .

وهـذا هو الـذي أشير إليـه في أول السورة بقـوله : ﴿أو لم يـروا إلى الأرض كم أنبتنا فيها من كل زوج كريم إن في ذلك لآية﴾ وقد مر تقرير الحجة فيه .

وعلى هـذا فما سيئاتي في قـولـه: ﴿والـذي هـو يـطعمني﴾ السخ من الصفـات المعدودة من قبيل ذكر الخاص بعد العام فإنها جميعاً من مصاديق الهداية العامة بعضها هداية إلى ما يرجع إلى الآخرة .

ولو كان المراد بالهداية الهداية الخاصة الدينية فالصفات المعدودة على رسلها وذكر الهداية بعد الخلقة ، وتقديمها على سائر النعم والمواهب لكونها أفضل النعم بعد الوجود .

وقوله: ﴿ وَالذِي هُو يَطْعُمنِي وَيُسْقِينَ وَإِذَا مُرْضَتَ فَهُو يَشْفَينَ ﴾ هُو كَالْكَنَايَةُ عَن جملة النعم المادية التي يرزقه الله إياها لتتميم النواقص ورفع الحواثج الدنيوية ، وقد خصّ بالذكر منها ما هُو أهمها وهو الإطعام والسقي والشفاء إذا مرض .

ومن هنا يظهر أن قوله : ﴿وإذا مرضت﴾ توطئة وتمهيد لذكر الشفاء ، فالكلام في معنى يطعمني ويسقيني ويشفين ، ولذا نسب المرض إلى نفسه لئلا يختل المراد بذكر ما هو سلب النعمة بين النعم ، وأما قول القائل : إنه إنما نسب المرض إلى نفسه مع كونه من الله للتأدب فليس بذاك .

<sup>(</sup>١) طه : ٥٠ .

وإنما أعاد الموصول فقال: ﴿الذي هو يطعمني ﴾ النح ، ولم يعطف الصفات على ما في قوله : ﴿الذي خلقني فهو يهدين ﴾ للدلالة على أن كلا من الصفات المذكورة في هذه الجمل المترتبة كان في إثبات كونه تعالى هو الرب المدبّر لأمره والقائم على نفسه المجيب لدعوته .

وقوله : ﴿والذي يميتني ثم يحيين﴾ يريد الموت المقضي لكل نفس المدلول عليه بقوله : ﴿كُلُّ نَفْسَ ذَاتُقَةُ الموت﴾ (١) ، وليس بانعدام وفناء بل انتقال من دار إلى دار من جملة التدبير العام الجاري ، والمراد بالإحياء إفاضة الحياة بعد الموت .

وقوله: ﴿والذي أَطْمِعُ أَنْ يَغَفُرُ لَي خَطَيْتُنِي يَوْمُ الْدَيْنَ ﴾ أي يَوْمُ الْجَزَاءُ وهُو يَوْمُ الْقَيَامَة ، ولم يقطع بالمغفرة كما قبطع في الأمور المذكورة قبلها لأن المغفرة ليست بالاستحقاق بل هي فضل من الله فليس يستحق أحد على الله سبحانه شيئاً لكنه سبحانه قضى على نفسه الهداية والرزق والإماتة والإحياء لكل ذي نفس ولم يقض المغفرة لكل ذي خطيئة فقال: ﴿وقورب السماء والأرض إنه لحق﴾(٢) ، وقال: ﴿كُلُ نفس ذائقة الموت﴾(٣) ، وقال: ﴿إليه مرجعكم جميعاً وعد الله حقاً ﴾(٤) ، وقال في المغفرة: ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾(٩) .

ونسبة الخطيئة إلى نفسه وهو المناهج نبي معصوم من المعصية دليل على أن المراد بالخطيئة غير المعصية بمعنى مخالفة الأمر المولوي فإن للخطيئة والذنب مراتب تتقدر حسب حال العبد في عبوديته كما قيل : حسنات الأبرار سيئات المقربين ، وقد قال تعالى لنبيه المناهجة : ﴿ واستغفر لذنبك ﴾ .

فالخطيئة من مثل إسراهيم عَلِيْفَ اشتغاله عن ذكر الله محضاً بما تقتضيه ضروريات الحياة كالنوم والأكل والشرب ونحوها وإن كانت بنظر آخر طاعة منه عَلِيْفَ كيف ؟ وقد نص تعالى على كونه عَلِيفَ مخلصاً لله لا يشاركه تعالى فيه شيء إذ قال : ﴿إنا أخلصناهم بخالصة ذكرى الدار﴾(١) ، وقد قدمنا كلاماً له تعلق بهذا المقام في آخر الجزء السادس وفي قصص إبراهيم في الجزء السابع من الكتاب .

(٥) النساء : ٨٨ .

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٣٥.

<sup>(</sup>٢) الذاريات : ٢٣ .

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٣٥.

<sup>(</sup>۲) ص : ٤٦ .

سورة الشعراء ــ آية ٨٣ ...... ٢٨٥

قوله تعالى: ﴿ ورب هب لي حكماً والحقني بالصالحين ﴾ لما ذكر على نعم ربه المستمرة المتوالية المتراكمة عليه منذ خلق إلى ما لا نهاية له من أمد البقاء وصور بذلك شمول اللطف والحنان الإلهي أخذته جاذبة الرحمة الملتئمة بالفقر العبودي فدعته إلى إظهار الحاجة وبث المسألة فالتفت من الغيبة إلى الخطاب فسأل ما سأل.

فقوله : ﴿ رَبِّ ﴾ أضاف الرب إلى نفسه بعد ما كان يصفه بما أنه رب العالمين إثارة للرحمة الإلهية وتهييجاً للعناية الربانية لاستجابة دعائه ومسألته .

وقوله: ﴿ وهب لي حكماً ﴾ يريد بالحكم ما تقدم في قول موسى بالنفر: ﴿ وفوهب لي ربي حكماً ﴾ (١) وهو - كما تقدم - إصابة النظر والرأي في المعارف الاعتقادية والعملية الكلية وتطبيق العمل عليها كما يشير إليه قوله تعالى: ﴿ وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون ﴾ (٢) ، وهو وحي المعارف الاعتقادية والعملية التي يجمعها التوحيد والتقوى ، وقوله تعالى: ﴿ وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين ﴾ (٣) ، وهو وحي التسديد والهداية إلى الصلاح في مقام العمل ، وتنكير الحكم لتفخيم أمره .

وقوله: ﴿وألحقني بالصالحين﴾ الصلاح ـ على ما ذكره الراغب ـ يقابل الفساد الذي هو تغير الشيء عن مقتضى طبعه الأصلي فصلاحه كونه على مقتضى الطبع الأصلي فيترتب عليه من الخير والنفع ما من شأنه أن يترتب عليه من غير أن يفسد فيحرم من آثاره الحسنة .

وإذ كان «الصالحين» غير مقيد بالعمل ونحوه فالمراد به الصالحون ذاتاً لا عملاً فحسب وإن كان صلاح الذات لا ينفك عنه صلاح العمل ، قال تعالى : ﴿البلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه ﴾ (٤).

فصلاح الذات كونها تامة الاستعداد لقبول الرحمة الإلهية وإفاضة كل خير وسعادة

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢١ .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٢٥.

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ٧٣.

<sup>(</sup>٤) الأعراف : ٥٨ .

من شأنها أن تتلبس به من غير أن يقارنها ما يفسدها من اعتقاد بـاطل أو عمـل سيىء وبذلك يتبين أن الصلاح الذاتي من لوازم موهبـة الحكم بالمعنى الـذي تقدم وإن كـان الحكم أخص مورداً من الصلاح وهو ظاهر .

فمسألته الإلحاق بالصالحين من لوازم مسألة موهبة الحكم وفروعها المترتبة عليها فيعود معنى قول : ﴿ رَبِ هُبُ لِي حَكُماً وألحقني بالصالحين ﴾ إلى مثـل قولنـا : رب هب لي حكماً والذاتي .

وقد تقدم في تفسير قوله تعالى : ﴿وَإِنَّهُ فِي الآخرة لَمْنَ الصَّالَحَينَ﴾(١) في الجـزء الأول من الكتاب كلام له تعلّق بهذا المقام .

قوله تعالى: ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين﴾ إضافة اللسان إلى الصدق لامية تفيد اختصاصه بالصدق بحيث لا يتكلم إلا به ، وظاهر جعل هذا اللسان لمه أن يكون مختصاً به كلسانه لا يتكلم إلا بما في ضميره مما يتكلم هو به فيؤول المعنى إلى مسألة أن يبعث الله في الأخرين من يقوم بدعوته ويدعو الناس إلى ملّته وهي دين التوحيد.

فتكون الآية في معنى قوله في سورة الصافات بعد ذكر إبراهيم منائخة : ﴿وتوكنا عليه في الآخرين﴾ (٢) ، وقد ذكر هذه الجملة بعد ذكر عدة من الأنبياء غيره كنوح وموسى وهارون وإلياس ، وكذا قال تعالى في سورة مريم بعد ذكر زكريا ويحيى وعيسى وإبراهيم وموسى وهارون : ﴿وجعلنا لهم لسان صدق علياً ﴾ (٣) فالمراد على أي حال إبقاء دعوتهم بعدهم ببعث رسل أمثالهم .

وقيل: المراد به بعث النبي سلطة وقد روي عنه أنه قال: أنا دعوة أبي إبراهيم، ويؤيده تسمية دينه في مواضع من القرآن ملّة إبراهيم، ويرجع معنى الآية حينئلا إلى معنى قوله حكاية عن إبراهيم وإسماعيل حين بناء الكعبة: ﴿ ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذرّيتنا أمة مسلمة لك إلى أن قال ﴿ ربنا وابعث فيهم رسولًا منهم يتلو عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكّيهم ﴾ (3).

البقرة : ۱۳۰ . (۳) مريم : ۵۰ .

<sup>(</sup>٢) الصافات : ١٠٨ . (٤) البقرة : ١٢٩ .

وقيل : المراد به أن يجعل الله له ذكراً جميلًا وثناء حسناً بعده إلى يوم القيامـة وقد استجاب الله دعاءه فأهل الأديان يثنون عليه ويذكرونه بالجميل .

وفي صدق لسان الصدق على الذكر الجميل خفاء ، وكذا كون هذا الـدعاء والمحكي في سورة البقرة دعاء واحداً لا يخلو من خفاء .

قـوله تعـالى : ﴿واجعلني من ورثة جنـة النعيم﴾ تقدم معنى وراثـة الجنة في تفسير قوله تعالى : ﴿أُولئك هم الوارثون﴾ (١) .

قوله تعالى: ﴿واغفر لأبي إنه كان من الضالين استغفار لأبيه حسب ما وعده في قوله: ﴿سلام عليك سأستغفر لك ربي ﴿(٢) ، وليس ببعيد أن يستفاد من قوله تعالى: ﴿وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبيّن له أنه عدو لله تبرّأ منه ﴾(٣) ، أنه دعا لأبيه بهذا الدعاء وهو حيّ بعد ، وعلى هذا فمعنى قوله: ﴿إنه كان من الضالين ﴾ أنه كان قبل الدعاء بزمان من أهل الضلال .

قوله تعالى : ﴿ولا تُخزِني يـوم يبعثون يـوم لا ينفع مـال ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم الخزي عدم النصر ممن يؤمّل منه النصر ، والضمير في ﴿يبعثون للناس ولا يضرُّه عدم سبق الذكر لكونه معلوماً من خارج .

ويعلم من سؤال عدم الإخراء يوم القيامة أن الإنسان في حاجة إلى النصر الإلهي يومئذٍ فهذه البنية الضعيفة لا تقوم دون الأهوال التي تـواجهها يـوم القيامـة إلا بنصر وتأييد منه تعالى .

وقوله: ﴿ وَيُومُ لَا يَنْفُعُ مَالُ وَلَا بِنُونَ ﴾ النظرف بدل من قبوله: ﴿ يُويُومُ يَبْعَثُونَ ﴾ وبه يندفع قول من قال: إن قول إسراهيم قد انقطع في ﴿ يَبْعَثُونَ ﴾ والآية إلى تمام خمس عشرة آية من كلام الله تعالى .

والآية تنفي نفع المال والبنين يوم القيامة وذلك أن رابطة المال والبنين التي هي المناط في التناصر والتعاضد في الدنيا هي رابطة وهمية اجتماعية لا تؤثر أثراً في

<sup>(</sup>١)المؤمنون : ١٠ .

<sup>(</sup>٢) مريم: ٤٧ .

<sup>(</sup>٣)التوبة : ١١٤ .

الخارج من ظرف الاجتماع المدني ويوم القيامة يوم انكشاف الحقائق وتقطّع الأسباب فلا ينفع فيه مال بماليته ولا بنون بنسبة بنوّتهم وقرابتهم ، قال تعالى : ﴿ولقد جئتمونا فرادى كما خلقناكم أول مرة وتركتم ما خوّلناكم وراء ظهوركم ﴾(١) ، وقال : ﴿فإذا نفخ في الصور فلا أنساب بينهم يومئذ ولا يتساءلون ﴾(٢) .

فالمراد بنفي نفع المال والبنين يوم القيامة سببيتهما الوضعية الاعتبارية في المجتمع للظفر المجتمع الإنساني في الدنيا فإن المال نعم السبب والوسيلة في المجتمع للظفر بالمقاصد الحيوية ، وكذا البنون نعمت الوسيلة للقوة والعزة والغلبة والشوكة ، فالمال والبنون عمدة ما يركن إليهما ويتعلق بهما الإنسان في الحياة الدنيا فنفي نفعهما يوم القيامة كالكناية عن نفي نفع كل سبب وضعي اعتباري في المجتمع الإنساني يتوسل به إلى جلب المنافع المادية كالعلم والصنعة والجمال وغيرها .

وبعبارة أخرى نفي نفعهما في معنى الإخبار عن بطلان الاجتماع المدني بما يعمل فيه من الأسباب الوضعية الاعتبارية كما يشير إليه قبوله تعالى : ﴿مَا لَكُمُ لَا تَنَاصُرُونَ بِلُ هُمُ اليُّومُ مُستسلمُونَ﴾ .

وقوله: ﴿ إِلا من أتى الله بقلب سليم ﴾ قال الراغب: السلم والسلامة التعري من الأفات الظاهرة والباطنة. انتهى . والسياق يعطي أنه علي مقام ذكر معنى جامع يتميز به اليوم من غيره وقد سأل ربه أولاً أن ينصره ولا يخزيه يـوم لا ينفعه ما كان ينفعه في الـدنيا من المال والبنين ، ومقتضى هذه التـوطئة أن يكـون المطلوب بقوله: ﴿ إِلا من أتى الله بقلب سليم ﴾ بيان ما هو النافع يومئذ وقد ذكر فيه الإنيان بالقلب السليم .

فالاستثناء منقطع ، والمعنى : لكن من أتى الله بقلب سليم فإنه ينتفع بـه ، والمحصّل أن مدار السعادة يومئذٍ على سلامة القلب سواء كان صاحبه ذا مال وبنين في الدنيا أو لم يكن .

وقيـل : الاستثناء متصـل والمستثنى منه مفعـول ينفع المحـذوف والتقديـر يوم لا ينفع مال ولا بنون أحداً إلا من أتى الله بقلب سليم .

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٩٤.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ١٠١ .

وقيل: الاستثناء متصل والكلام بتقدير مضاف، والتقديـر لا ينفع مــال ولا بنون إلا مال وبنوه من أتى والخ».

وقيل : المال والبنون في معنى الغنى والاستثناء منه بحذف مضاف من نـوعـه والتقـدير يـوم لا ينفع غنى إلا غنى من أتى الله بقلب سليم ، وســـلامة القلب من الغنى فالاستثناء متصل ادّعاء لا حقيقة .

وقيل: الاستثناء منقطع وهناك مضاف محذوف ، والتقدير لا ينفع مال ولا بنـون إلا حال من أتى «الخ».

والأقوال الثلاثة الأول توجب اختصاص تميز اليوم بمن له مال وبنون فقط فإن للكلام عليها في معنى قولنا: يوم لا ينفع المال والبنون أصحابهما إلا ذا القلب السليم منهم وأما من لا مال له ولا ولد فمسكوت عنه والسياق لا يساعده، وأما القول الرابع فمبنى على تقدير لا حاجة إليه.

والآية قريبة المعنى من قوله تعالى : ﴿ المال والبنون زينة الحية الدنيا والباقيات الصالحات خير عند ربك ثواباً وخير أملاً ﴾ (١) ، غير أنها تسند النفع إلى القلب السليم وهو النفس السالمة من وصمة الظلم وهو الشرك والمعصية كما قال تعالى في وصف اليوم : ﴿ وعنت الوجوه للحي القيّوم وقد خاب من حمل ظلماً ﴾ (٢) .

قال بعضهم: وفي الآيتين تأييد لكون استغفاره عَلَّكُهُ لأبيه طلباً لهدايته إلى الإيمان لاستحالة طلب مغفرته بعد موته كافراً مع علمه بعدم نفعه لأنه من باب الشفاعة انتهى.

وهذا على تقدير أخذ الاستثناء متصلًا كما ذهب إليه هذا القائل مبني على كون إبراهيم طَنْكُ ابن آزر لصلبه وقد تقدم في قصته طَنْكُ من سورة الأنعام فساد القول به وأن الأيات ناصة على خلافه .

وأما إذا أخذ الاستثناء منقطعاً فقوله: ﴿إلا من أتى الله بقلب سليم﴾ بضميمة قوله تعالى: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى﴾ (٣). دليل على كون الاستغفار قبل موته كما لا يخفى.

(١) الكهف : ٢٦ .

قوله تعالى : ﴿وأَزلفت الجنة للمتقين وبرِّزت الجحيم للغاوين﴾ الازذف التقريب والتبريز الاظهار ، وفي المقابلة بين المتقين والغاوين واختيار هذين الوصفين لهاتين الطائفتين إشارة إلى ما قضى به الله سبحانه يوم رجم إبليس عند إبائه أن يسجد لآدم كما ذكر في سورة الحجر ﴿إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين وإن جهنم لموعدهم أجمعين الى أن قال ﴿إنَّ المتقين في جنات وعيون ﴾ (١)

قوله تعالى: ﴿وقيل لهم أين ما كنتم تعبدون من دون الله هـل ينصرونكم أو ينتصرون﴾ أي هل يدفعون الشقاء والعذاب عنكم أو عن أنفسهم، والمحصـل أنه يتبين لهم أنهم ضلوا في عبادتهم غير الله .

قوله تعالى : ﴿فكبكبوا فيها هم والغاوون وجنود إبليس أجمعون ﴾ يقال : كبه فانكب أي ألقاه على وجهه وكبكبه أي ألقاه على وجهه مرة بعد اخرى فهو يفيد تكرار الكب كدب ودبدب وذب وذبذب وزل وزلزل ودك ودكدك .

وضمير الجمع في قوله: ﴿ وَلَكِبَكِبُوا فِيها هم ﴾ للأصنام كما يدل عليه قوله: ﴿ انكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم ﴾ (٢) وهؤلاء إحدى الطوائف الثلاث التي تذكر الآية أنها تكبكب في جهنم يوم القيامة ، والطائفة الثانية الغاوون المقضي عليهم ذلك كما في آية الحجر المنقولة آنفاً ، والطائفة الثالثة جنود إبليس وهم قرناء الشياطين الذين يذكر القرآن أنهم لا يفارقون أهل الغواية حتى يدخلوا النار ، قال تعالى : ﴿ ومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو له قرين ﴾ إلى أن قال ﴿ ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم أنكم في العذاب مشتركون ﴾ (٢) .

قوله تعالى: ﴿قالوا وهم فيها يختصمون﴾ إلى قوله ﴿إلا المجرمون﴾ الظاهر أن القسائلين هم الغاوون ، والاختصام واقع بينهم يخاصمون أنفسهم والشياطين على ما ذكره الله سبحانه في مواضع من كلامه .

وقوله : ﴿ تَالله إِنْ كُنَا لَهُي ضَلال مبين ﴾ اعتراف منهم بالضلال ، والخطاب

<sup>(</sup>١) الحجر: ٥٥.

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٩٨.

<sup>(</sup>٣) الزخرف : ٣٩ .

في قوله : ﴿إذ نسويكم برب العالمين﴾ للآلهة من الأصنام وهم معهم في النار ، أو لهم وللشياطين أو لهما وللمتبوعين والرؤساء من الغاوين وخير الوجوه أولها .

وقوله: ﴿وَمِمَا أَصْلُنَا إِلاَّ المجرمون﴾ النظاهر أن كلا من القائلين يريد بالمجرمين غيره من إمام ضلال اقتدى به في الدنيا وداع دعاه إلى الشرك فاتبعه وآباء مشركين قلدهم فيه وخليل تشبه به ، والمجرمون على ما يستفاد من آيات القيامة هم الذين ثبت فيهم الإجرام وقضي عليهم بدخول النار قال تعالى : ﴿وامتازوا اليوم أيها المجرمون﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿ فما لنا من شافعين ولا صديق حميم ﴾ الحميم على ما ذكره الراغب القريب المشفق .

وهذا الكلام تحسر منهم على حرمانهم من شفاعة الشافعين وإغاثة الأصدقاء وفي التعبير بقوله: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَافَعِينَ ﴾ إشارة إلى وجود شافعين هناك يشفعون بعض المدنبين ، ولولا ذلك لكان من حق الكلام أن يقال: فما لنا من شافع إذ لا نكتة تقتضي الجمع ، وقد روي أنهم يقولون ذلك لما يرون الملائكة والأنبياء والمؤمنين يشفعون .

قوله تعالى : ﴿ فلو أن لنا كرة فنكون من المؤمنين ﴾ تمن منهم أن يرجعوا إلى الدنيا فيكونوا من المؤمنين حتى ينالوا ما ناله المؤمنون من السعادة .

قوله تعالى: ﴿إِنْ فِي ذَلَكَ لَآيِهُ إِلَى آخر الآيتين أي في قصة إبراهيم عَلِنَا وَلَزُومه عن فطرته الساذجة دين التوحيد وتوجيه وجهه نحو رب العالمين وتبريه من الأصنام واحتجاجه على الوثنيين وعبدة الأصنام آية لمن تدبّر فيها على أن في سائر قصصه من محنه وابتلا آته التي لم تذكر ههنا كإلقائه في النار ونزول الضيف من الملائكة عليه وقصة إسكانه إسماعيل وأمه بوادي مكة وبناء الكعبة وذبح إسماعيل آيات لأولى الألباب.

وقوله: ﴿ وَمَاكَانَ أَكْثَرُهُمُ مُؤْمِنِينَ ﴾ أي وماكان أكثر قوم إبراهيم مؤمنين والباقي ظاهر مما تقدم .

<sup>(</sup>۱) يس: ۵٦.

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿واجعل لي لسان صدق في الآخرين﴾ قال : هو أمير المؤمنين عَلِشَائِهِ .

أقول : يحتمل التفسير والجري .

وفي الكافي بإسناده عن يحيى عن أبي عبد الله مَشْتُثَهُ قال : قال أميـر المؤمنين مَشْتُثَهُ : ولسـان الصدق للمـرء يجعله الله في الناس خيـر من المال يـأكله ويـورثـه . الحديث .

وفي الدر المنثور في قوله تعالى : ﴿ وَاغْفَرُ لَأَبِي ﴾ أخرج عبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة في قوله : ﴿ وَلا تَخْزَنِي يَوْمُ يَبِعِثُونَ ﴾ قال : ذكر لنا أن نبي الله وَالله وَكُونُ وَالله وَاله وَالله وَاله وَالله وَا

قال : فما يزال متشبثاً به حتى يحوّله الله في صورة سيشة وريح منتنة في صورة ضبعان فإذا رآه كذلك تبرّاً منه وقال : لست بأبي . قال : فكنا نـرى أنه يعني إبـراهيم وما سمّى به يومئذ .

وفيه أخرج البخاري والنسائي عن أبي هريرة عن النبي مَشْرَاتُ قسال : يلقى إبراهيم أباه آذر يــوم القيامــة وعلى وجه آزر قتــرة وغبرة يقــول له إبــراهيم : ألم أقل لك : لا تعصني ؟ فيقول أبوه : فاليوم لا أعصيك .

فيقول إبراهيم: رب إنكَ وعدتني أن لا تخزيني يوم يبعثون فأي خزي أخزى من أبي الأبعد؟ فيقول الله: إني حرَّمت الجنة على الكافرين ثم يقال: يا إبراهيم ما تحت رجليك؟ فإذا هو بذيخ متلطخ فيؤخذ بقوائمه فيلقى في النار.

أقول: الخبران من أخبار بنوّة إبراهيم لآزر لصلبه وقد مرّ في قصص إبـراهيم من سورة الأنعام أنها مخالفة للكتاب وكلامه تعالى نص في خلافه .

وفي الكافي بإسناده عن سُفيان بن عيينة قال : سيألته عن قـول الله عز وجـل : ﴿ إِلا مِن أَتِي الله بِقلبِ سليم ﴾ قال : السليم الذي يلقي ربه وليس فيه أحد سواه .

قال : وكل قلب فيه شرك أو شك فهو ساقط وإنما أرادوا بالزهد في الدنيا لتفرغ قلوبهم إلى الأخرة .

وفي المجمع وروي عن الصادق الله أنه قال : هـ و القلب الذي سلم من حبّ الدنيا . ويؤيده قول النبي النبي الله الدنيا رأس كل خطيئة .

وفي الكافي بـإسنـاده عن محمـد بن سـالم عن أبي جعفـر ﷺ في حــديث ﴿وجنود إبليس أجمعون﴾ جنود إبليس ذرّيته من الشياطين .

قال: وقولهم: ﴿ وَمَا أَضَلّنا إلا المجرمون ﴾ إذ دعونا إلى سبيلهم ذلك قول الله عز وجل فيهم إذ جمعهم إلى النار: ﴿ وقالت أولاهم لاخراهم ربنا هؤلاء أضلونا فآتهم عذاباً ضعفاً من النار ﴾ وقوله: ﴿ وكلما دخلت أمة لعنت أختها حتى إذا ادّاركوا فيها جميعا ﴾ برىء بعضهم من بعض ولعن بعضهم بعضاً يريد بعضهم أن يحج بعضاً رجاء الفلج فيفلتوا جميعاً من عظيم ما نزل بهم وليس بأوان بلوى ولا اختبار ولا قبول معذرة ولا حين نجاة .

وفي الكافي أيضاً بسندين عن أبي بصير عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام في قول الله عز وجل : ﴿ فَكَبَكُبُوا فِيهَا هُمْ وَالْغَـاوُونَ ﴾ هم قوم وصفوا عدلاً بألسنتهم ثم خالفوه إلى غيره .

أقبول: وروى هذا المعنى القمي في تفسيسره والبرقي في المحاسن عن أبي عبد الله على المحاسن عن أبي عبد الله على الظاهر أن الرواية كانت واردة في ذيل قوله تعالى: ﴿والشعراء يَتَبعهم الغاوون﴾ لما بعده من قوله تعالى: ﴿وأنهم يقولون ما لا يفعلون﴾ وقد وقبع المخطأ في إيرادها في ذيل قوله: ﴿وكبكبوا فيها﴾ النح ، وهو ظاهر للمتأمل.

وفي المجمع وفي الخبر المأثور عن جابر بن عبد الله قال سمعت النبي المنافرة الله يوال به الله وفي الجويم المؤرد المأثور عن جابر بن عبد الله في الجويم المؤرد المؤرد الرجل يقول في الجنة : ما فعل صديقي في النار : ﴿ فصالنا من شافعين ولا صديق حميم .

وروى بالإسناد عن حمران بن أعين عن أبي عبد الله مَالَّذَهِ قَال : والله لنشفعنَ لشيعتنا ثلاث مرات حتى يقول الناس : ﴿ فَمَالْنَا مِن شَافَعِينَ وَلا صَدِيقَ حَمِيم ﴾ إلى قوله ﴿ فَنكُونَ مِن المؤمنين ﴾ وفي رواية اخرى حتى يقول عدونا .

وفي تفسير القمي ﴿فلو أن لنا كرّة فنكون من المؤمنين﴾ قال: من المهتدين قال: من المهتدين قال: لأن الإيمان قد لزمهم بالإقرار.

أقول: مراده أنهم يؤمنون يومئذ إيمان إيقان لكنهم يرون أن الإيمان يومئذ لا ينفعهم بل الإيمان النافع هو الإيمان في الدنيا فيتمنون أن يرجعوا إلى الدنيا ليكون ما عندهم من الإيمان من إيمان المهتدين وهم المؤمنون حقاً المهتدون بإيمانهم يوم القيامة وهذا معنى لطيف ، وإليه يشير قوله تعالى : ﴿ ولو ترى إذ المجرمون ناكسو رؤوسهم عند ربهم ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحاً إنا موقنون (١٠) ، فلم يقولوا فارجعنا نؤمن ونعمل صالحاً بل قالوا فارجعنا نعمل صالحاً فافهم ذلك .

\* \* \*

كَذَّبَتْ قَوْمُ نُوحِ آلْمُرْسَلِينَ (١٠٥) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَنُوهُمْ نُوحِ الْمُرْسَلِينَ (١٠٥) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَنُوهُمْ نُوحِ الْاَ تَتَقُوا اللَّهَ وَالطَيعُونِ (١٠٨) وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٠٨) وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِن أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٠٨) قَالُوا أَنُومِنُ لَـكَ وَآتَبُعَكَ آلْأَرْذَلُونَ (١١١) قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١١١) وَآتَبُعَكَ آلْأَرْذَلُونَ (١١١) قَالَ وَمَا عِلْمِي بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١١٢) إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِينٌ (١١٥) قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا نُوحُ الْمُؤْمِنِينَ (١١٤) إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِينٌ (١١٥) قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَا نُوحُ لَلَكُونَنَّ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَانْتَحْ لَلْكُونَنَّ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَانْتَحْ مَعْيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَانْجَيْنَاهُ وَمَنْ مَعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَانْجَيْنَاهُ وَمَنْ مَعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١١٨) فَأَنْجُونِينَ (١٢٥) إِنَّ فِي بَيْنِي وَبَيْنَهُمْ فَتْحاً وَنَجِنِي وَمَنْ مَعِيَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٢٨) فَانْجَيْنَاهُ وَمَنْ مَعِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٢٨) فَانَ أَنْجُونَاهُ وَمَنْ مَعِي مِنَ الْمُؤْمِنِينَ (١٢٨) فَانَ أَنْجُونُ وَمَا كَانَ أَكْشُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (١٢١) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِينُ ذَلِكَ لَهُو الْعَزِينُ الْرَاكِ لَلُولُكَ لَايَةً وَمَا كَانَ أَكْشُرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (١٢١) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِينُ الْرَحِيمُ (١٢٢) .

<sup>(</sup>١) الم السجدة : ١٣ .

#### ( بیان )

تشير الآيات بعد الفراغ عن قصتي موسى وإبراهيم عليهما السلام وهما من أولي العزم إلى قصة نوح مُنْشِخَهُ وهو أول أولي العزم سادة الأنبياء ، وإجمال ما جرى بينه وبين قومه فلم يؤمن به أكثرهم فأغرقهم الله وأنجى نوحاً ومن معه من المؤمنين .

قوله تعالى : ﴿كذّبت قوم نوح المرسلين﴾ قال في المفردات : القوم جماعة الرجال في الأصل دون النساء ، ولذلك قال : ﴿لا يسخر قوم من قوم﴾ الآية ، قال الشاعر : أقوم آل حصن أم نساء ، وفي عامّة القرآن أريدوا به والنساء جميعاً . انتهى .

ولفظ القوم قيل : مذكر وتنانيث الفعل المسند إليه بتأويل الجماعة وقيل : مؤنث وقال في المصباح : يذكر ويؤنث .

وعد القوم مكذبين للمرسلين مع أنهم لم يكذبوا إلا واحداً منهم وهو نوح منافقة إنما هو من جهة أن دعوتهم واحدة وكلمتهم متفقة على التوحيد فيكون المكذب للواحد منهم مكذباً للجميع ولذا عد الله سبحانه الإيمان ببعض رسله دون بعض كفراً بالجميع قال تعالى : ﴿إِن الذين يكفرون بالله ورسله ويريدون أن يفرقوا بين الله ورسله ويقولون نؤمن ببعض ونكفر ببعض ويريدون أن يتخذوا بين ذلك سبيلاً أولئك هم الكافرون حقاً ﴾(١) .

وقيل: هو من قبيل قولهم: فلان يركب الدواب ويلبس البرود وليس لـه إلا دابة واحدة وبردة واحدة فيكون الجمع كناية عن الجنس، والأول أوجه ونظير الـوجهين جار في قوله الآتي: ﴿كذبت عاد المرسلين﴾ ﴿كذبت ثمود المرسلين﴾ وغيرهما.

قـولـه تعـالى : ﴿إِذْ قـال لهم أخـوهم نـوح ألا تتقـون﴾ المـراد بــالأخ النسيب كقولهم : أخو تميم واخو كليب والاستفهام للتوبيخ .

قوله تعالى : ﴿إِنِي لَكُم رَسُولَ أَمِينَ﴾ أي رَسُولَ من الله سبحانه أمين على ما حملته من الرسالة لا أبلغكم إلا ما أمرني ربي وأراده منكم ، ولـذا فرع عليـه قولـه : ﴿فاتقوا اللهُوأطيعون﴾ فأمرهم بطاعته لأن طاعته طاعة الله .

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥١.

قوله تعالى : ﴿وما أسألكم عليه من أجر إن أجري إلا على رب العالمين ﴾ مسوق لنفي الطمع الدنيوي بنفي سؤال الأجر فيثبت بذلك أنه ناصح لهم فيما يدعوهم إليه لا يخونهم ولا يغشهم فعليهم أن يطيعوه فيما يأمرهم ، ولذا فرّع عليه ثانياً قوله : ﴿فَاتَقُوا الله وأطيعون ﴾ .

والعدول في قوله: ﴿إِن أَجرِي إِلاَ على رَبِ العالمين ﴾ عن اسم الجلالة إلى ﴿رَبِ العالمين ﴾ للدلالة على صريح التوحيد فإنهم كانوا يرون أنه تعالى إله عالم الآلهة وكانوا يرون لكل عالم إلها آخر يعبدونه من دون الله فإثباته تعالى رباً للعالمين جميعاً تصريح بتوحيد العبادة ونفي الآلهة من دون الله مطلقاً .

قوله تعالى : ﴿ فَاتَقُوا الله وأطيعون ﴾ قد تقدم وجمه تكرار الآيـة فهو يفيـد أن كلا من الأمانة وعدم سؤال الأجر سبب مستقل في إيجاب طاعته عليهم .

قوله تعالى: ﴿قالُوا أَنُوْمَنَ لَكُ وَاتِبَعَكُ الْأَرْدُلُونَ﴾ الأردُلُونَ جمع أردُلُ على الصحة وهو اسم تفضيل من الردُالة والردُالة الخسة والدناءة ، ومرادهم بكون متبعيه أرادُلُ أنهم دُوو أعمال رديلة ومشاغل خسيسة ولذا أجاب على عنه بمثل قوله : ﴿وما علمي بما كانوا يعملون﴾ .

والطاهر أنهم كانوا يسرون الشرف والكرامة في الأموال والجموع من البنين والاتباع كما يستفاد من دعاء نوح مشخف إذ يقول: ﴿ رب إنهم عصوني واتبعوا من لم يزده ماله وولده إلا خساراً ﴾ (١) . فمرادهم بالأرذلين من يعدُّهم الأشراف والمترفون سفلة يتجنبون معاشرتهم من العبيد والفقراء وأرباب الحرف الدنية .

قوله تعالى: ﴿قال وما علمي بما كانوا يعملون﴾ الضمير لنوح النفظ، و ﴿ما﴾ استفهامية وقيل: نافية وعليه فالخبر محذوف لدلالة السياق عليه، والمراد على أي حال نفي علمه بأعمالهم قبل إيمانهم به لمكان قوله: ﴿كانوا يعملون﴾ .

قوله تعالى: ﴿إِن حسابهم إلا على ربي لمو تشعرون﴾ المراد بقوله: ﴿ربي﴾ رب العالمين فإنه الذي كان يختص نوح بالدعوة إليه من بينهم ، وقوله: ﴿لو تشعرون﴾ مقطوع عن العمل أي لو كان لكم شعور ، وقيل: المعنى لو تشعرون بشيء لعلمتم ذلك وهو كما ترى .

<sup>(</sup>۱) نوح : ۲۱ .

والمعنى : بالنظر إلى الحصر الذي في صدر الآية أنه لا علم لي بسابق أعمالهم وليس على حسابهم على أعمالهم وليس على حسابهم على ربي ﴿لو تشعرون﴾ فيجازيهم حسب أعمالهم .

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَنَا بِطَارِدِ الْمَؤْمَنِينَ إِنْ أَنَا إِلَّا نَذَيْتُ مِبِينَ ﴾ ، الآية الثانية بمنزلة التعليل للأولى والمجموع متمّم للبيان السابق والمعنى: لا شأن لي إلا الإنذار والدعبوة فلست أطرد من أقبل عليَّ وآمن بي ولست أتفحص عن سابق أعمالهم لاحاسبهم عليها فحسابهم على ربي وهو رب العالمين لا عليَّ .

قوله تعالى: ﴿قالوا لئن لم تنته يا نوح لتكونن من المرجومين﴾ المراد بالانتهاء ترك الدعوة ، والرجم هو الرمي بالحجارة ، وقيل: المراد به الشتم وهو بعيد ، وهذا مما قالوه في آخر العهد من دعوتهم يهددونه والكلام من وجوه التأكيد.

قوله تعالى: ﴿قال رَبِّ إِنْ قومي كذّبون فافتح بيني وبينهم فتحاً النح ، هذا استفتاح منه على سبيل التوطئة أي استفتاح منه على سبيل التوطئة أي تحقق منهم التكذيب المطلق الذي لا مطمع في تصديقهم بعده كما يستفاد من دعائه عليهم إذ يقول: ﴿ورب لا تذر على الأرض من الكافرين ديّاراً إنك إن تـذرهم يضلوا عبادك ولا يلدوا إلا فاجراً كفّاراً ﴾(١).

وقوله : ﴿فافتح بيني وبينهم فتحاً ﴾ كناية عن القضاء بينه وبين قومـه كما قــال تعـــالى : ﴿ولكــل أمــة رســول فـــإذا جــاء رســـولهم قضي بينهم بـــالقسط وهم لا يظلمون﴾(٢) .

وأصله من الاستعارة بالكناية كأنه وأتباعه والكفار من قومه اختلطوا واجتمعوا من غير تميَّز فسأل ربه أن يفتح بينهم بإيجاد فسحة بينه وبين قومه يبتعد بـذلك أحـد القبيلين من الآخـر وذلك كناية عن نـزول العذاب وليس يُهلك إلا القـوم الفـاسقين والدليل عليه قوله بعد: ﴿وَنجني ومن معي من المؤمنين ﴾ .

<sup>(</sup>١) نوح : ۲۷ .

<sup>(</sup>٢) يونس : ٤٧ .

وقيل : الفتح بمعنى الحكم والقضاء من الفتاحة بمعنى الحكومة .

قوله تعالى : ﴿فأنجيناه ومن معه في الفلك المشحون﴾ أي المملوء منهم ومن كل زوجين اثنين كما ذكره في سورة هود .

قوله تعالى : ﴿ثم أغرقنا بعد الساقين﴾ أي أغرقنا بعد إنجائهم الباقين من قومه .

قوله تعالى : ﴿إِنْ فِي ذَلَكَ لَآية﴾ إلى قوله ﴿العزيز الرحيم﴾ تقدم الكلام في معنى الآيتين .

## ( بحث روائي )

في كتاب كمال الدين وروضة الكافي مسنداً عن أبي حسزة عن أبي جعفر مَلِنَانَهُ في حديث : فمكث نوح ألف سنة إلا خمسين عاماً لم يشاركه في نبوّته أحد ولكنه قدم على قوم مكذّبين للأنبياء الذين كانوا بينه وبين آدم وذلك قوله عز وجل : ﴿كَذَّبَتُ قُومُ نُوحِ المُرسِلينِ عَنِي مِن كَانُ بينه وبين آدم إلى أن انتهى إلى قوله : ﴿وَإِنْ رَبِكُ لَهُو الْعَزِيزِ الرحيم ﴾ .

وقال فيه أيضاً : فكان بينه وبين آدم عشرة آباء كلهم أنبياء ، وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿وَاتَّبِعَكُ الأَرْذُلُونَ﴾ قال : الفقراء .

وفيه وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر منتشف في قـوله تعـالى : ﴿الفلك المشحون﴾ المجهز الذي قد فرغ منه ولم يبق إلا دفعه .

\* \* \*

كَذَّبَتْ عَادُ ٱلْمُرْسَلِينَ (١٢٣) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوْهُمْ هُودُ أَلَا تَتُ فَوْ اللَّهَ تَتُ فُولَ اللَّهَ وَاللَّهَ وَاللَّهُ وَاللْلَهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

مَصَانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدُونَ (۱۲۹) وَإِذَا بَطَشْتُمْ بَطَشْتُمْ جَبَّارِينَ (۱۳۰) فَاتَّقُوا الَّذِي أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ (۱۳۲) فَاتَّقُوا الَّذِي أَمَدَّكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ (۱۳۲) أَمَدَّكُمْ بِأَنْعَامِ وَبَنِينَ (۱۳۳) وَجَنَّاتٍ وَعُيُونٍ (۱۳۶) إِنِي أَحَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ (۱۳۵) قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمِ عَظِيمٍ (۱۳۵) قَالُوا سَوَاءٌ عَلَيْنَا أَوَعَظْتَ أَمْ لَمْ تَكُنْ مِنَ ٱلْوَاعِظِينَ (۱۳۸) إِنْ لِهِ ذَا إِلَّا خُلُقُ ٱلْأُولِينَ (۱۳۷) وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ (۱۳۸) فَكَذَّبُوهُ فَأَهْلَكْنَاهُمْ إِنَّ فِي ذٰلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكُثُوهُمْ مُؤْمِنِينَ (۱۳۸) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (۱۶۰) .

#### (بیان)

تشير الأيات إلى قصة هود ﴿ اللَّهُ اللَّهُ وقومه وهم قوم عاد .

قوله تعالى : ﴿كذبت عاد المرسلين﴾ قـوم عاد من العـرب العاربـة الأولى كانـوا يسكنون الأحقاف من جزيرة العرب لهم مدنية راقية وأراض خصبة وديار معمورة فكذبوا الرسل وكفروا بأنعم الله وطغوا فأهلكهم الله بالربح العقيم وخرّب ديارهم وعفا آثارهم .

وعاد فيما يُقال اسم أبيهم فتسميتهم بعاد من قبيـل تسمية القـوم باسم أبيهم كمـا يقال تميم وبكر وتغلب ويراد بنو تميم وبنو بكر وبنو تغلب .

وقد تقدم في نظير الآية من قصة نـوح وجه عـد القوم مكـذّبين للمـرسلين ولم يكذبوا ظاهراً إلا واحداً منهم .

قوله تعالى : ﴿إنِّي لَكُم رسول أمين﴾ إلى قوله ﴿رب العالمين﴾ تقدم الكلام فيها في نظائرها من قصة نوح مُؤلِّئُه .

وذكر بعض المفسرين أن تصدير هذه القصص الخمس بذكر أمانة الرسل وعدم سؤالهم أجراً على رسالتهم وأمرهم الناس بالتقوى والطاعة للتنبيه على أن مبنى البعثة هو الدعاء إلى معرفة الحق والطاعة فيما يقرب المدعو من الثواب ويبعده من العقاب وان الأنبياء عليهم السلام مجتمعون على ذلك وإن اختلفوا في بعض

فروع الشرائع المختلفة بالختلاف الأزمنة والأعصار ، وانهم منزهون عن المطامع الدنيوية بالكلية انتهى .

ونظيره الكلام في ختم جميع القصص السبع الموردة في السورة بقوله: ﴿إِنَ فَي ذَلَكُ لَاية وما كَانَ أَكْثَرُهُم مؤمنين وإن ربك لهو العزيز الرحيم ﴾ ، ففيه دلالة على أن أكثر الأمم والأقوام معرضون عن آيات الله ، وان الله سبحانه عزيز يجازيهم على تكذيبهم رحيم ينجي المؤمنين برحمته ، وقد تقدمت الإشارة إلى ذلك في الكلام على غرض السورة .

قوله تعالى: ﴿اتبنون بكل ربع آبة تعبثون﴾ السريع هو المرتفع من الأرض والآية العلامة ، والعبث الفعل الذي لا غاية له ، وكأنهم كانوا يبنون على قلل الحبال وكل مرتفع من الأرض ابنية كالأعلام يتنزهون فيها ويفاخرون بها من غير ضرورة تدعوهم إلى ذلك بل لهواً واتباعاً للهوى فوبخهم عليه .

وقـد ذكر لـلآية معـان أخر لا دليل عليها من جهـة اللفظ ولا ملاءمـة للسيـاق اضربنا عنها .

قوله تعالى : ﴿وتتخذون مصانع لعلكم تخلدون﴾ ، المصانع على ما قيل : الحصون المنيعة والقصور المشيدة والأبنية العالية واحدها مصنع .

وقوله: ﴿لعلكم تخلدون﴾ في مقام التعليل لما قبله أي تتخذون هذه المصانع بسبب أنكم ترجون الخلود ولولا رجاء الخلود ما عملتم مثل هذه الأعمال التي من طبعها أن تدوم دهراً طويـلاً لا يفي به أطوال الأعمار الإنسانية ، وقيـل في معنى الآية ومفرداتها وجوه أخرى أغمضنا عنها .

قوله تعالى : ﴿وإذا بطشتم بطشتم جبارين﴾ قال في المجمع : البطش العسف قتلاً بالسيف وضرباً بالسوط ، والجبار العالي على غيره بعظيم سلطانه . وهو في صفة الله سبحانه مدح وفي صفة غيره ذمّ لأن معناه في العبد أنه يتكلف الجبرية . انتهى .

فالمعنى : وإذا أظهرتم شدة في العمل وبأساً بالغتم في ذلك كما يبالـغ الجبابـرة في الشدة .

ومحصّل الآيات الثلاث أنكم مسرفون في جانبي الشهوة والغضب متعدّون حـد الاعتدال خارجون عن طور العبودية .

قوله تعالى : ﴿فاتقوا الله وأطيعون﴾ تفريع على إسرافهم في جانبي الشهوة والغضب وخروجهم عن طور العبودية فليتقوا الله وليطيعوه فيما يأمرهم به من ترك الإتراف والاستكبار .

قوله تعالى: ﴿واتقوا اللذي أمدًكم بما تعلمون﴾ إلى قوله ﴿وعيون﴾ قال الراغب: أصل المد الجر، قال: وأمددت الجيش بمدود والإنسان بطعام قال: وأكثر ما جاء الإمداد في المحبوب والمد في المكروه، قال تعالى: ﴿وأمددناهم بفاكهة ﴾ ﴿ونمدٌ له من العذاب مدًا ﴾ انتهى ملخصاً .

وقوله: ﴿واتقوا الذي أمدَّكم ﴾ الخ ، في معنى تعليق الحكم بالوصف المشعر بالعليَّة أي اتقوا الله الذي يمدَّكم بنعمه لأنه يمدُّكم بها فيجب عليكم أن تشكروه بوضع نعمه في موضعها من غير إتراف واستكبار فإن كفران النعمة يستعقب السخط والعذاب قال تعالى : ﴿لَئن شكرتم لأزيدنكم ولئن كفرتم إن عذابي لشديد ﴾(١) .

وقد ذكر النعم إجمالاً بقوله أولاً : ﴿أُمدِّكم بِمَا تَعلَمُونَ ﴾ ثم فصَّلها بقوله ثانياً : ﴿أُمدُكم بِأُمُوالُ وبنين وجنات وعيون ﴾ .

وفي قوله: ﴿ أمدكم بما تعلمون ﴾ نكتة أخرى هي أنكم تعلمون أن هذه النعم من إمداده تعالى وصنعه لا يشاركه في إيجادها والإمداد بها غيره فهو الذي يجب لكم أن تتقوه بالشكر والعبادة دون الأوثان والأصنام فالكلام متضمن للحجة .

قوله تعالى : ﴿إِنِي أَخَافَ عَلَيْكُمْ عَذَابِ يُومَ عَظَيْمٌ ﴾ تعليل للأمر بالتقوى أي إني آمركم بالتقوى شكراً لأني أخاف عليكم عذاب يوم عظيم إن تكفروا ولم تشكروا ، والظاهر أن المراد باليوم العظيم ينوم القيامة وإن جوّز بعضهم أن يكون المراد به يوم عذاب الاستئصال .

قوله تعالى : ﴿قالوا سواء علينا أوعظت أم لم تكن من الواعظين ﴿ نَفِي لأَثْرَ كَلَامِهِ وَإِياسَ لَهُ مَنَ إِيمَانُهُم بِالْكُلِيةَ .

قيل : الكلام لا يخلو من مبالغة فقد كان مقتضى الترديد أن يقال : أوعظت أم

<sup>(</sup>١) إبراهيم: ٧.

لم تعظ ففي العدول عنه إلى قبوله : ﴿أَم لَم تَكُنَ مِنَ النَّواعظينَ ۗ النَّافِي لَأَصَلَ كُونَهُ وَاعظاً مَا لا يَخْفَى مِن المبالغة .

قوله تعالى : ﴿إِنْ هَذَا إِلَا خَلَقَ الأُولِينَ ﴾ الخلق بضم الخاء واللام أو سكونها قال الراغب : الخلق والخلق - أي بفتح الخاء وضمها ـ في الأصل واحد كالشّرب والشّرب والصّرم والصّرم لكن خصّ الخلق ـ بفتح الخاء ـ بالهيئات والأشكال والصور المدركة بالبصر ، وخصّ الخلق ـ بضم الخاء ـ بالقوى والسجايا المدركة بالبصيرة ، قال تعالى : ﴿إِنْكُ لَعْلَى خُلِقَ عَظِيمٍ ﴾ وقرىء ﴿إِنْ هَذَا إِلا خلق الأولين ﴾ انتهى .

والإشارة بهذا إلى ما جاء به هود وقد سموه وعظاً والمعنى : ليس ما تلبّست به من الدعوة إلى التسوحيد والمسوعظة إلا عادة البشر الأولين الماضين من أهل الأساطير والخرافات ، وهذا كقولهم : إن هذا إلا أساطير الأولين .

ويمكن أن تكون الإشارة بهذا إلى ما هم فيه من الشرك وعبادة الألهة من دون الله اقتداء بآبائهم الأولين كقولهم : ﴿وجدنا آباءنا كذلك يفعلون﴾ .

واحتمل بعضهم أن يكون المراد ما خلقنا هذا إلا خلق الأولين نحيا كما حيـوا ونموت كما ماتوا ولا بعث ولا حساب ولا عذاب . وهو بعيد من السياق .

قوله تعالى : ﴿وما نحن بمعلمين﴾ إنكار للمعاد بناء على كون المراد باليوم العظيم في كلام هود مَشْنَظِهُ يوم القيامة .

قوله تعالى : ﴿ فَكَذَبِهِ فَأَهْلَكُنَاهُمْ إِنْ فِي ذَلَكَ لَآية ﴾ إلى قول ه ﴿ الرحيم ﴾ معناه ظاهر مما تقدم .

## ( بحث روائي )

في كتاب كمال الدين وروضة الكافي مسنداً عن أبي حمزة الثمالي عن ابي جعفر محمد بن على الباقر مالئة، في حديث: وقال نسوح إن الله تبارك وتعالى باعث نبياً يقال له هود وانه يدعو قومه إلى الله عز وجل فيكذبونه وان الله عز وجل يهلكهم بالريح فمن أدركه منكم فليؤمن به وليتبعه فإن الله تبارك وتعالى ينجيه من عذاب الريح.

وأمر نوح ابنه سام ان يتعاهد هذه الوصية عند رأس كل سنة ويكون يوم عيـد لهم فيتعاهدون فيه بعث هود وزمانه الذي يخرج فيه .

فلما بعث الله تبارك وتعالى هوداً نظروا فيما عندهم من العلم والإيمان وميراث العلم والاسم الأكبر وآثار علم النبوة فوجدوا هوداً نبياً وقد بشرهم أبوهم نوح به فآمنوا به وصدّقوه واتبعوه فنجوا من عذاب الريح ، وهو قول الله عز وجل : ﴿وَإِلَى عَادَ أَخَاهُم هُوداً ﴾ وقوله : ﴿كذّبت عاد المرسلين إذ قال لهم أخوهم هود الا تتقون ﴾ .

وفي المجمع في قوله تعالى: ﴿آية تعبثون﴾ أي ما لا تحتاجون إليه لسكناكم وإنما تريدون العبث بذلك واللعب واللهو كأنه جعل بناهم ما يستغنون عنه عبثاً منهم عن ابن عباس في رواية عطاء ، ويؤيده الخبر المأثور عن أنس بن مالك أن رسول الله بين عباس في دراى قبة فقال: ما هذه ؟ فقالوا له أصحابه: هذا لرجل من الأنصار فمكث حتى إذا جاء صاحبها فسلم في الناس أعرض عنه وصنع ذلك مراراً حتى عرف الرجل الغضب به والإعراض عنه .

فشكى ذلك إلى أصحابه وقال: والله إني لانكر نظر رسول الله عَلَيْهِ ما أدري ما حدث في وما صنعت؟ قالوا خرج رسول الله عَلَيْهِ فرأى قبتك فقال: لمن هذه؟ فأخبرناه فرجع إلى قبته فسواها بالأرض فخرج رسول الله عَلَيْهِ ذات يوم فلم ير القبة فقال: ما فعلت القبة التي كانت ههنا؟ قالوا: شكى إلينا صاحبها إعراضك عنه فأخبرناه فهدمها.

فقال : إن كل ما يبني وبال على صاحبه يوم القيامة إلا ما لا بد منه .

وفي تفسيس القمى في قولـه تعالى : ﴿وَإِذَا بَـطَشْتُم بَطَشْتُم جَبَـارِينَ﴾ قــال : تقتلون بالغضب من غير استحقاق .

كَذَّبَتْ ثَمُودُ ٱلْمُرْسَلِينَ (١٤١) إِذْ قَالَ لَهُمْ أُخُوهُمْ صَالِحٌ أَلاَ تَتُقُونَ (١٤٢) إِنْ عَالَتُهُ وَاللهَ تَتَقُونَ (١٤٣) فَاتَّقُوا اللهَ

وَأَطِيعُونِ (١٤١) وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَيْ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٤١) فِي جَناتٍ وَعُيُونٍ (١٤١) وَرُرُوعٍ وَنَحْلِ طَلْعُهَا هَضِيمٌ (١٤٨) وَتَنْحِتُونَ مِنَ وَعُيُونٍ (١٤٨) وَرَّدُوعٍ وَنَحْلِ طَلْعُهَا هَضِيمٌ (١٤٨) وَتَنْحِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بَيُوتاً فَارِهِينَ (١٤٩) فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ (١٥٠) وَلا تُطِيعُوا أَلْحِبَالِ بَيُوتاً فَارِهِينَ (١٥١) اللّه يَا اللهِ وَأَطِيعُونِ (١٥٠) وَلا تُطِيعُوا أَمْسَرَ الْمُسَجُّرِينَ (١٥٢) مَا أَنْتَ إِلاَّ يُصْلِحُونَ (١٥٢) قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٥٤) قَالَ هٰذِهِ نَاقَةً لَهَا يُصْرَبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (١٥٥) وَلاَ تَمْسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (١٥٥) وَلاَ تَمْسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأَخُذَكُمْ شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (١٥٥) وَلاَ تَمَسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأَخُذَكُمْ شِرْبُ وَلَكُمْ شِرْبُ يَوْمٍ مَعْلُومٍ (١٥٥) وَلاَ تَمْسُوهَا بِسُوءٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَلَيْمٍ (١٥٥) فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ (١٥٥) فَعَقَرُوهَا فَأَصْبَحُوا نَادِمِينَ (١٥٥) فَأَخَذَكُمْ فَأَخَذَكُمْ الْعَذَابُ إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لاَيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (١٥٥) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٥٥) .

## ( بیان )

تشير الأيات إلى إجمال قصة صالح مَنْالَثُنَّهُ وقومه وهو من أنبياء العرب ويذكر في القرآن بعد هود مَنْالِنَثُنَّهُ .

قوله تعالى: ﴿كذبت ثمود المرسلين﴾ إلى قوله ﴿على رب العالمين﴾ قد اتضح معناها مما تقدم .

قوله تعالى: ﴿أَتَتُرَكُونَ فَيَمَا هَهُمَا آمَنِينَ﴾ الظاهر أن الاستفهام لـ لانكار و ﴿ما﴾ موصولة والمراد بها النعم التي يفصلها بعد قوله: ﴿في جنات وعيون﴾ النح ، و ﴿هَهُنا﴾ إشارة إلى المكان الحاضر القريب وهو أرض ثمود و ﴿آمنين﴾ حال من نائب فاعل ﴿تَتَركُونَ﴾.

والمعنى : لا تتركون في هذه النعم التي أحاطت بكم في أرضكم هـذه وأنتم مطلقو العنان لا تسألون عما تفعلون آمنون من أي مؤاخذة إلهية .

قوله تعالى: ﴿ فَي جنات وعيون وزروع ونخل طلعها هضيم ﴾ بيان تفصيلي لقوله: ﴿ فَيها هَهَا ﴾ ، وقد خص النخل بالذكر مع دخوله في الجنات لاهتمامهم به ، والطلع في النخل كالنور في سائر الأشجار والهضيم ـ على ما قيل ـ المتداخل المنضم بعضه إلى بعض .

قوله تعالى : ﴿ وتنحتون من الجبال بيوتاً فارهين ﴾ قال الراغب : الفره ـ بالفتح فالكسر صفة مشبهة ـ الأشر ، وقوله تعالى : ﴿ وتنحتون من الجبال بيوتاً فارهين ﴾ أي حاذقين وقيل : معناه أشرين . انتهى ملخصاً ، وعلى ما اختاره تكون الآية من بيان النعمة ، وعلى المعنى الأخر تكون مسوقة لإنكار أشرهم وبطرهم . والآية على أي حال في حيز الاستفهام .

قوله تعالى : ﴿ فَاتَقُمُوا اللهِ وَأَطَيْعُونَ ﴾ تفريع على ما تقدم من الإنكار الذي في معنى المنفي .

قوله تعالى: ﴿ولا تطيعوا أمر المسرفين الله ينفسدون في الأرض ولا يصلحون الظاهر أن المراد بالأمر ما يقابل النهي بقرينة النهي عن طاعته وإن جوّز بعضهم كون الأمر بمعنى الشأن وعليه يكون المراد بطاعة أمرهم تقليد العامة واتباعهم لهم في أعمالهم وسلوكهم السبل التي يستحبون لهم سلوكها.

والمراد بالمسرفين على أي حال أشراف القوم وعظماؤهم المتبوعون والخطاب للعامة التابعين لهم وأما السادة الأشراف فقد كانوا مأيوساً من إيمانهم واتباعهم للحق .

ويمكن أن يكون الخطاب للجميع من جهة أن الأشراف منهم أيضاً كانوا يقلدون آباءهم ويطيعون أمرهم كما قالوا لصالح على الناهانا أن نعبد ما يعبد آباؤناه (١) ، فقد كانوا جميعاً يطيعون أمر المسرفين فنهوا عنه .

وقد فسَّر المسرفين وهم المتعدون عن الحق الخارجون عن حد الاعتدال بتوصيفهم بقوله: ﴿ اللَّذِينَ يَفْسَدُونَ فِي الأَرْضُ وَلا يَصَلَحُونَ ﴾ إشارة إلى علة الحكم الحقيقية فالمعنى اتقوا الله ولا تطيعوا أمر المسرفين لأنهم مفسدون في الأرض غيرمصلحين والإفساد لا يؤمن معه العذاب الإلهي وهو عزيز ذو انتقام .

<sup>(</sup>١) هود : ٦٢ .

وذلك أن الكون على ما بين أجزائه من التضاد والتزاحم مؤلف تأليفاً خاصاً يتلاءم معه أجزاؤه بعضها مع بعض في النتائج والآثار كالأمر في كفتي الميزان فإنهما على اضطرابهما واختلافهما الشديد بالارتفاع والانخفاض متوافقتان في تعيين وزن المتاع الموزون وهو الغاية والعالم الإنساني الذي هو جزء من الكون كذلك ثم الفرد من الإنسان بما له من القوى والأدوات المختلفة المتضادة مفطور على تعديل أفعاله وأعماله بحيث تنال كل قوة من قواه حظها المقدّر لها وقد جهز بعقل يميز بين الخير والشر ويعطى كل ذي حق حقه .

فالكون يسير بالنظام الجاري فيه إلى غايات صالحة مقصودة وهو بما بين أجزائه من الارتباط التام يخط لكل من أجزائه سبيلاً خاصاً يسير فيها بأعمال خاصة من غير أن يميل عن حاق وسطها إلى يمين أو يسار أو ينحرف بإفراط أو تفريط فإن في الميل والانحراف إفساداً للنظام المرسوم ، ويتبعه إفساد غايته وغاية الكل ، ومن الضروري أن خروج بعض الأجزاء عن خطه المخطوط له وإفساد النظم المفروض له ولغيره يستعقب منازعة بقية الأجزاء له فإن استطاعت أن تقيمه وترده إلى وسط الاعتدال فهو وإلا أفنته وعفت آثاره حفظاً لصلاح الكون واستبقاء لقوامه .

والإنسان الذي هو أحد أجزاء الكون غير مستثنى من هذه الكلية فإن جرى على ما يهديه إليه الفطرة فاز بالسعادة المقدّرة له وإن تعدى حدود فطرته وأفسد في الأرض أخذه الله سبحانه بالسنين والمثلات وأنواع النكال والنقمة لعله يرجع إلى الصلاح والسداد قال تعالى : ﴿ظهر الفساد في البر والبحر بما كسبت أيدي الناس ليذيقهم بعض الذي عملوا لعلهم يرجعون ﴾(١).

وإن أقاموا مع ذلك على الفساد لرسوخه في نفوسهم أخذهم الله بعذاب الاستئصال وطهّر الأرض من قذارة فسادهم قال تعالى : ﴿ ولو أن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون ﴾ (٢) . وقال : ﴿ وما كان ربك ليهلك القرى بظلم وأهلها مصلحون ﴾ (٢) ، وقال : ﴿ إن الأرض يرثها عبادي الصالحون ﴾ (٤) ، وذلك أنهم إذا صلحوا صلحت

<sup>(</sup>۱) الروم : ۲۱ . (۳) هود : ۱۱۷ .

 <sup>(</sup>٢) الأعراف: ٩٦.
 (٤) الأنبياء: ١٠٥.

أعمالهم وإذا صلحت أعمالهم وافقت النظام العام وصلحت بها الأرض لحياتهم الأرضية .

فقد تبين بما مر أولاً: أن حقيقة دعوة النبوة هي إصلاح الحياة الإنسانية الأرضية قال تعالى حكاية عن شعيب: ﴿إن أريد إلا الإصلاح ما استطعت﴾(٥).

وثانياً: أن قوله: ﴿ولا تطيعوا أمر المسرفين الذين يفسدون الخ﴾ على سذاجة بيانه معتمد على حجة برهانية .

ولعل في قوله : ﴿ولا يصلحون﴾ بعد قوله : ﴿الذين يفسدون في الأرض﴾ إشارة إلى أنه كان المتوقع منهم بما أنهم بشر ذووا فطرة إنسانية أن يصلحوا في الأرض لكنهم انحرفوا عن الفطرة وبدلوا الإصلاح إفساداً .

قوله تعالى : ﴿قالوا إنما أنت من المسحرين﴾ أي ممن سحر مرة بعد مرة حتى غلب على عقله ، وقيل : إن السحر أعلى البطن والمسحّر من له جوف فيكون كناية عن أنك بشر مثلنا تأكل وتشرب فيكون قوله بعده : ﴿وما أنت إلا بشر مثلنا ﴾ تأكيداً له ، وقيل : المسحّر من له سحر أي رئة كأن مرادهم أنك متنفس بشر مثلنا .

قوله تعالى : ﴿مَا أَنْتَ إِلَا بَشْرِ مَثْلُنا﴾، إلى قوله ﴿عَذَابِ يَوْمُ عَظْيَمُ﴾ الشرب بكسر الشين النصيب من الماء ، والباقي ظاهر وقد تقدمت تفصيل القصة في سورة هود .

قوله تعالى : ﴿فعقروها فأصبحوا نادمين﴾ نسبة العقر إلى الجميع - ولم يعقرها إلا واحد منهم - لرضاهم بفعله ، وفي نهج البلاغة : أيها الناس إنما يجمع الناس الرضى والسخط وإنما عقر ناقة ثمود رجل واحد فعمهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضا فقال سبحانه : ﴿فعقروها فأصبحوا نادمين﴾ .

وقوله: ﴿فأصبحوا نادمين﴾ لعل ندمهم إنما كان عند مشاهدتهم ظهور آثار العذاب وإن قالوا له بعد العقر تعجيزاً واستهزاء: ﴿يا صالح ائتنا بما تعدنا إن كنت من المرسلين﴾(١).

<sup>(</sup>۱) هود : ۸۸ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٧٧ .

قوله تعالى : ﴿فَأَخَذُهُمُ الْعَذَابِ﴾ إلى قوله ﴿الْعَزِيزُ الرحيم﴾ اللام للعهد أي أخذهم العذاب الموعود فإن صالحاً وعدهم نزول العذاب بعد ثلاثة أيام كما في سورة هود ، والباقي ظاهر .

\* \* \*

كَذَّبَتْ قَوْمُ لُوطِ آلْمُرْسَلِينَ (١٦٠) إِذْ قَالَ لَهُمْ أَخُوهُمْ لُوطُ أَلاَ تَسَّقُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَعُونِ (١٦٢) وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلَّا عَلَىٰ رَبِّ أَلْعَالَمِينَ (١٦٥) وَتَذَرُونَ مَا الْعَالَمِينَ (١٦٥) وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ (١٦٦) قَالُوا لَئِنْ خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ عَادُونَ (١٦٦) قَالُوا لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ يَالُوطُ لَتَكُونَنَّ مِنَ آلْمُخْرَجِينَ (١٦٧) قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِنَ أَلْمُخْرَجِينَ (١٦٧) قَالَ إِنِّي لِعَمَلِكُمْ مِنَ أَلْمُخْرَجِينَ (١٧٦) أَلْمُخْرَجِينَ (١٧١) أَتُمَّ دَمَّـرْنَا أَلْمُخْرَجِينَ (١٧١) أَلْمَخْرَنِينَ (١٧١) أَلْمَخْرَنِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَنِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧١) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧٢) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧٢) أَلْمُخْرَدِينَ (١٧١) وَأَمْطَرُنَا عَلَيْهِم مَطَراً فَسَاءَ مَطَرُ آلْمُنْذُرِينَ (١٧٢) فَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو إِلَّا فِي الْعَرِينَ (١٧٤) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو إِلَّ وَبِينَ الْعَذِيزُ الرَّحِيمُ (١٧٤) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ (١٧٥) وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُو

#### (بیان)

تشير الآيات إلى قصة لوط النبي مُشْنِثُهُ وهُو بعد صالح مُشْنِثُهُ .

قوله تعالى : ﴿كذبت قوم لوط المرسلين﴾، إلى قوله ﴿رب العالمين﴾ ، تقدم تفسيره .

قوله تعالى : ﴿أَتَأْتُونَ الذَّكُوانَ مِنَ الْعَالَمِينَ﴾ الاستفهام لـالانكـار والتوبيخ

سورة الشعراء ـ آية ١٦٠ ـ ١٦٦ . .

4.4

والذكران جمع ذكر مقابل الانثى وإتيانهم كناية عن اللواط وقد كان شاع فيما بينهم ، والعالمين جمع عالم وهو الجماعة من الناس .

وقوله: ﴿من العالمين﴾ يمكن أن يكون متصلاً بضمير الفاعل في ﴿تأتون﴾ والمراد أتأتون أنتم من بين العالمين هذا العمل الشنيع ؟ فيكون في معنى قوله في موضع آخر: ﴿ما سبقكم بها من أحد من العالمين﴾(١)(٢).

ويمكن أن يكون متصلًا بقوله : ﴿الذكران﴾ والمعنى على هذا أتنكحون من بين العالمين ـ على كثرتهم واشتمالهم على النساء ـ الرجال فقط ؟ .

قوله تعالى : ﴿وتدرون ما خلق لكم ربكم من أزواجكم ﴾ النح ﴿تدرون ﴾ بمعنى تتركون ولا ماضى له من مادته .

والمتأمل في خلق الإنسان وانقسام أفراده إلى صنفي الذكر والأنثى وما جهز به كل من الصنفين من الأعضاء والأدوات وما يختص به من الخلقة لا يرتاب في أن غرض الصنع والإيجاد من هذا التصوير المختلف وإلقاء غريزة الشهوة في القبيلين وتفريق أمرهما بالفعل والانفعال أن يجمع بينهما بالنكاح ليتوسل بذلك إلى التناسل الحافظ لبقاء النوع حتى حين .

فالرجل من الإنسان بما هو رجل مخلوق للمرأة منه لا لرجل مثله والمرأة من الإنسان بما هي امرأة مخلوقة للرجل منه لا لامرأة مثلها وما يختص به الرجل في خلقته للمرأة وما تختص به المرأة في خلقتها للرجل وهذه هي الزوجية الطبيعية التي عقدها الصنع والإيجاد بين الرجل والمرأة من الإنسان فجعلهما زوجين .

ثم الأغراض والغايات الاجتماعية أو الدينية سنّت بين الناس سنة النكاح الاجتماعي الاعتباري الذي فيه نوع من الاختصاص بين الزوجين وقسم من التحديد للزوجية الطبيعية المذكورة فالفطرة الإنسانية والخلقة الخاصة تهديه إلى ازدواج الرجال بالنساء دون الرجال وازدواج النساء بالرجال دون النساء ، وأن الازدواج مبني على أصل التوالد والتناسل دون الاشتراك في مطلق الحياة .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٨٠ .

<sup>(</sup>٢) العنكبوت : ٢٨ .

ومن هنا يظهر أن الأقرب أن يكون المراد بقوله: ﴿ما خلق لكم ربكم﴾ العضو المباح للرجال من النساء بالازدواج واللام للملك الطبيعي، وان من في قوله: ﴿من أزواجكم﴾ للتبعيض والزوجية هي الزوجية الطبيعية وإن أمكن أن يراد بها الزوجية الاجتماعية الاعتبارية بوجه.

وأما تجويز بعضهم أن يراد بلفظ ﴿ما﴾ لانساء ويكون قـوله: ﴿من أزواجكم﴾ بياناً له فبعيد .

وقوله: ﴿بل أنتم قوم عـادون﴾ أي متجاوزون خـارجون عن الحـد الذي خـطته لكم الفطرة والخلقة فهو في معنى قوله: ﴿إنكم لتأتون الرجال وتقطعون السبيل﴾(١).

وقد ظهر من جميع ما مر أن كلامه مالنظه مبنى على حجة برهانية أشير إليها .

قوله تعالى : ﴿قالـوا لئن لم تنتهِ يـا لوط لتكـونن من المخرجين﴾ أي المبعـدين المنفيين من قريتنا كما نقل عنهم في موضع آخر : ﴿أخرجوا آل لوط من قريتكم﴾ .

قوله تعالى : ﴿قال إني لعملكم من القالين﴾ المراد بعملهم ـ على ما يعطيه السياق ـ إنيان الذكران وترك الاناث . والقالي المبغض ، ومقابلة تهديدهم بالنفي بمثل هذا الكلام من غير تعرض للجواب عن تهديدهم يفيد من المعنى أني لا أخاف الخروج من قريتكم ولا أكترث به بل مبغض لعملكم راغب في النجاة من وباله النازل بكم لا محالة ، ولذا أتبعه بقوله : ﴿رب نجني وأهلي مما يعملون﴾ .

قوله تعالى : ﴿ رَبِ نَجْتَي وأَهْلَي مَمَا يَعْمَلُونَ ﴾ أي من أصل عملهم الذي يأتون به بمرئى ومسمع منه فهـو منزجـر منه أو من وبـال عملهم والعـذاب الـذي سيتبعـه لا محالة .

وإنما لم يذكر إلا نفسه وأهله إذ لم يكن آمن به من أهل القرية أحد ، قال تعالى في ذلك : ﴿فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين﴾(٢) .

قوله تعالى : ﴿فنجّيناه وأهله أجمعين﴾ إلى قـوله ﴿الآخرين﴾ الغابـركما قيـل الباقي بعد ذهاب من كان معه ، والتدمير الإهلاك ، والباقي ظاهر .

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) الذاريات : ٣٦ .

قوله تعالى : ﴿ وأمطرنا عليهم مطراً ﴾ الخ ، وهو السجّيل كما قال تعالى : ﴿ وأمطرنا عليهم حجارة من سجّيل ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿إِنْ فِي ذَلْكُ لِآية ﴾ إلى قوله ﴿الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ تقدم تفسيره .

\* \* \*

كَذَّبَ أَصْحَابُ آلأَيْكَةِ آلْمُرْسَلِينَ (١٧٦) إِذْ قَالَ لَهُمْ شُعَيْبُ الْا تَتَّقُوا اللَّهَ وَلَا تَتُقُونِ (١٧٨) وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ وَأَطِيعُونِ (١٧٩) وَمَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَىٰ رَبِّ الْعَالَمِينَ (١٨٩) أَوْفُوا آلْكَيْلَ وَلاَ تَكُونُوا مِنَ ٱلْمُحْسِرِينَ (١٨١) وَزُنُوا مِنَ ٱلْمُحْسِرِينَ (١٨١) وَلاَ تَكُونُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَزِنُوا بَآلْقِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمِ (١٨٦) وَلاَ تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَاءَهُمْ وَالْجِبِلَّةَ وَلاَ تَعْمُوا النَّاسِ أَشْيَاءَهُمْ وَٱلْجِبِلَةَ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ (١٨٣) وَآتَقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلْجِبِلَّةَ الْأَرْضِ مُفْسِدِينَ (١٨٣) وَآتَقُوا الَّذِي خَلَقَكُمْ وَٱلْجِبِلَّةَ اللَّهُ مِثَلَانًا وَإِنْ نَظُنُكَ لَمِنَ ٱلْكَاذِبِينَ (١٨٦) فَاللَّقِطْ عَلَيْنَا كِسَفاً مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٦) فَاللَّقِطْ عَلَيْنَا كِسَفاً مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٦) فَاللَّقِطْ عَلَيْنَا كِسَفا مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٦) فَاللَّقِطْ عَلَيْنَا كِسَفا مِنَ السَّمَاءِ إِنْ كُنْتَ مِنَ الصَّادِقِينَ (١٨٦) فَاللَّهُ إِنْ كُنانَ عَذَابُ يَوْمِ الطَّلَةِ إِنْهُ كَانَ عَذَابَ يَوْمِ الطَّلَةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ مَوْمِ الطَّلَةِ إِنَّهُ كَانَ أَكْشَرُهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الطَّلَةِ إِنَّهُ كَانَ عَذَابَ مُصْوَى الْمُولِيَ (١٨٩) وَمَا كَانَ أَكْشَرُهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الطَّلَةِ إِنْهُ كَانَ أَكْشَرُهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الطَّلَةِ إِنْهُ كَانَ أَكْشَرُهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الطَّلَةِ إِنْهُ وَلَا عَذِينَ الرَّعِيمُ وَمَا كَانَ أَكْشَرُهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الْمُعْفِيقِ وَمَا كَانَ أَكْشَرُهُمْ عَذَابُ يَوْمِ اللَّعِيمُ (١٩٩٠) وَمِن أَلْسُولُونَ (١٩٩١) وَمَا كَانَ أَكْشُرُونَ الرَّعِيمُ (١٩٩١) وَلَا وَيَعْلِيمُ الْعَزِيزُ الرَّعِيمُ (١٩٩١) .

#### (بیان)

إجمال قصة شعيب عَلِشْتُهِ وهـو من أنبيـاء العـرب ، وهي آخـر القصص السبـع الموردة في السورة .

<sup>(</sup>١) الحجر : ٧٤ .

قوله تعالى: ﴿كذَّب أصحاب النيكة المرسلين﴾ إلى قوله ﴿رب العالمين﴾ الأيكة الغيضة الملتف شجرها. قيل: إنها كانت غيضة بقرب مدين يسكنها طائفة وكانوا ممن بعث إليهم شعيب سلنه، وكان أجنبياً منهم وللذلك قيل: ﴿إذ قال لهم شعيب﴾ ولم يقل: أخوهم شعيب بخلاف هود وصالح فقد كانا نسيبين إلى قومهما وكذا لوط فقد كان نسيبا إلى قومه بالمصاهرة ولذا عبر عنهم بقوله: ﴿أخوهم هود﴾ ﴿أخوهم صالح﴾ ﴿أخوهم لوط﴾.

وقد تقدم تفسير باقي الآيات .

قوله تعالى : ﴿أُوفُوا الكيل ولا تكونوا من المخسرين وزِنوا بالقسطاس المستقيم﴾ الكيل ما يقدّر به المناع من جهة حجمه وإيفاؤه أن لا ينقص الحجم، والقسطاس الميزان الذي يقدّر به من جهة وزنه واستقامته أن يـزن بالعـدل ، والآيتان تأمران بالعدل في الأخذ والإعطاء بالكيل والوزن .

قوله تعالى : ﴿ولا تبخسوا الناس أشياءهم ولا تعثوا في الأرض مفسدين﴾ البخس النقص في رأس المال .

وظاهر السياق أن قوله: ﴿ولا تبخسوا الناس أشياءهم﴾ أي سلعهم وأمتعتهم قيد متمم لقوله: ﴿ولا تكونوا من المستقيم كما أن قوله: ﴿ولا تكونوا من المخسرين﴾ قيد متمم لقوله: ﴿وأوفو الكيل﴾ وقوله: ﴿ولا تعشوا في الأرض مفسدين﴾ تأكيد للنهيين جميعاً أعني قوله: ﴿ لا تخسروا ﴾ وقوله: ﴿لا تبخسوا ﴾ وبيان لتبعة التطفيف السيئة المشومة.

وقوله: ﴿ولا تعثوا في الأرض مفسدين﴾ العثيّ والعَيث الإفساد، فقوله: ﴿مفسدين﴾ حال مؤكد وقد تقدم في قصة شعيب من سورة هود وفي قوله: ﴿وزِنـوا بِالقسطاس المستقيم ذلك خير وأحسن تأويلًا﴾(١) كلام في كيفية إفساد التطفيف المجتمع الإنساني، فراجع.

قوله تعالى : ﴿واتقوا الذي خلقكم والجبلّة الأولين﴾ قال في المجمع : الجبلّة الخليقة التي طبع عليها الشيء . انتهى . فالمراد بالجبلّة ذوو الجبلّة أي أتقوا الله الذي

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٣٥.

خلقكم وآباءكم الأولين الـذين فــطرهم وقـرَّر في جبلّتهم تقبيـــح الفســاد والاعتـــراف بشؤمه .

ولعل هذا الذي أشرنا إليه من المعنى هنو الموجب لتخصيص الجبلّة بالذكر ، وفي الآية على أي حال دعوة إلى توحيد العبادة فإنهم لم يكونوا يتقون الخالق الذي هو رب العالمين .

قوله تعالى: ﴿قالموا إنما أنت من المسخرين﴾، إلى قوله ﴿وإن نظنك لمن الكاذبين﴾ تقدم تفسير الصدر، و ﴿إن ﴾ في قوله: ﴿إن نظنك مخففة من الثقيلة.

قوله تعالى : ﴿ فَأَسقط علينا كَسفاً من السماء ﴾ الخ ، الكسف بـالكسر فـالفتح ـ على ما قيل ـ جمع كسفة وهي القطعة ، والأمر مبني على التعجيز والاستهزاء .

قوله تعالى : ﴿قال ربي أعلم بما تعملون﴾ جواب شعيب عن قولهم واقتراحهم منه إتيان العذاب ، وهو كناية عن أنه ليس له من الأمر شيء وإنما الأمر إلى الله لأنه أعلم بما يعملون وأن عملهم هل يستوجب عذاباً ؟ وما هو العذاب الذي يستوجبه إذا استوجب؟ فهو كقول هود لقومه : ﴿إِنْمَا الْعَلَمُ عَنْدُ اللهُ وَأَبِلُّ فَكُمْ مَا أُرْسِلْتُ بِهُ﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿فَكُذَّبُوه فَأَخَذَهُم عَذَابِ يَوْمُ الطُّلَّةِ ﴾ الخ ، يوم الطّلَّة يوم عُذَّب فيه قوم شعيب بظلَّة من الغمام ، وقد تقدم تفصيل قصتهم في سورة هود .

قوله تعالى : ﴿إِنْ فِي ذَلِكُ لَآية ﴾ إلى قوله ﴿الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ تقدم تفسيره .

# ( بحث روائي )

في جوامع الجامع في قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ لَهُمْ شَعِيبَ﴾ وفي الحديث أن شعيباً إخا مدين أرسل إليهم وإلى أصحاب الأيكة .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿واتقوا الذي خلقكم والجبلة الأولين﴾ قال : الخلق الأولين ، وقوله : ﴿فكذبوه قال : قوم شعيب ﴿فأخذهم عذاب يوم الظلّة ﴾ قال : يوم حرّ وسمائم .

<sup>(</sup>١) الأحقاف : ٢٣ .

وَإِنَّـهُ لَتُنْسِزِيـلُ رَبِّ ٱلْعَسالَمِينَ (١٩٢) نَسزَلَ بِـهِ السرُّوحُ آلْأُمِينُ (١٩٣) عَلَىٰ قَلْبـكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنْــذِرِينَ (١٩٤) بِلِسَــانِ عَرَبِيٍّ مُبِينِ (١٩٥) وَإِنَّهُ لَفِي زُبُرِ ٱلْأُوَّلِينَ (١٩٦) أَوَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ آيَةً أَنْ يَعْلَمَهُ عُلَمْوًا بَنِي إِسْرَائِيلَ (١٩٧) وَلَوْ نَزَّلْنَاهُ عَلَىٰ بَعْض آلْأَعْجَمِينَ (١٩٨) فَقَرَأَهُ عَلَيْهِمْ مَا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ (١٩٩) كَذْلِكَ سَلَكْنَاهُ فِي قُلُوبِ ٱلْمُجْرِمِينَ (٢٠٠) لَا يُؤْمِنَونَ بِهِ حَتَّىٰ يَـرَوُا ٱلْعَذَابَ ٱلْأَلِيمَ (٢٠١) فَيَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ (٢٠٢) فَيَقُولُوا هَـلْ نَحْنُ مُنْظَرُونَ (٢٠٣) أَفَبِعَـذَابِنَا يَسْتَعْجِلُونَ (٢٠٤) أَفَـرَأَيْتَ إِنْ مَتَّعَنَّاهُمْ سِنِينَ (٢٠٥) ثُمَّ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعَـدُونَ (٢٠٦) مَا أَغْنَىٰ عَنْهُمْ مَا كَانُـوا يُمَتَّعُـونَ (٢٠٧) وَمَــا أَهْلَكْنَـا مِنْ قَــرْيَـةِ إِلَّا لَهَــا مُنْذِرُونَ (٢٠٨) ذِكْرِي وَمَا كُنَّا ظَالِمِينَ (٢٠٩) وَمَا تَنَـزَّلَتْ بِهِ الشَّيَـاطِينُ (٢١٠) وَمَا يَنْبَغِى لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ (٢١١) إِنَّهُمْ عَن السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ (٢١٢) فَلاَ تَـدْعُ مَعَ اللهِ إِلَهَا آخَـرَ فَتَكُـونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ (٢١٣) وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ (٢١٤) وَٱخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن ٱتَّبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (٢١٥) فَإِنْ عَصَوْكَ فَقُلْ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُونَ (٢١٦) وَتَـوَكُّلُ عَلَىٰ ٱلْعَـزِيزِ الـرَّحِيمِ (٢١٧) الَّذِي يَـرنك حِينَ تَقُـومُ (٢١٨) وَتَقَلَّبَكَ فِي السَّاجِدِينَ (٢١٩) إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ (٢٢٠) هَـلْ أَنَبُّكُمْ عَلَىٰ مَنْ تَنَزَّلُ الشَّيَاطِينُ (٢٢١) تَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَثِيمٍ (٢٢٢) يُلْقُونَ السَّمْعَ وَأَكْثُرُهُمْ كَاذِبُونَ (٢٢٣) وَالشَّعَـرَاءُ يَتَّبِعُهُمُ ٱلْغَاوُونَ (٢٢٤) أَلَمْ تَـرَ أَنَّهُمْ فِي كُـلِّ وَادٍ

يَهِيمُونَ (٢٢٥) وَأَنَّهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ (٢٢٦) إِلَّا ٱلَّـذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّـالِحَاتِ وَذَكَـرُوا اللَّهَ كَثِيراً وَآنْتَصَـرُوا مِنْ بَعْدِ مَـا ظُلِمُـوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ (٢٢٧) .

#### (بیان)

تشير الآيات إلى ماهو كالنتيجة المستخرجة من القصص السبع السابقة ويتضمن التوبيخ والتهديد لكفار الأمة .

وفيها دفاع عن نبوَّة النبي خَطْنَهُ بالاحتجاج عليه بـذكره في زبـر الأولين وعلم علماء بني إسرائيـل به ، ودفـاع عن كتابـه بالاحتجـاج على أنـه ليس من إلقـاءات الشياطين ولا من أقاويل الشعراء .

قوله تعالى : ﴿ وَإِنهُ لَتَنزيلُ رَبِ العالمين ﴾ الضمير للقرآن ، وفيه رجوع إلى ما في صدر السورة من قوله : ﴿ تلك آيات الكتاب المبين ﴾ وتعقيب لحديث كفرهم به كما في قوله بعد ذلك : ﴿ وَما يأتيهم من ذكر من الرحمان مُحْدَث إلا كانوا عنه معرضين ، فقد كذبوا به ﴾ الآية .

والتنزيل والإنزال بمعنى واحد ، غير أن الغالب على بـاب الإفعال الـدفعة وعلى باب الإفعال الـدفعة وعلى باب التفعيل التدريج ، وأصل النزول في الأجسام انتقال الجسم من مكان عال إلى مـا هو دونه وفي غير الأجسام بما يناسبه .

وتنزيله تعالى إخراجه الشيء من عنده إلى موطن الخلق والتقدير وقد سمى نفسه بالعلي العظيم والكبير المتعال ورفيع الدرجات والقاهر فوق عباده فيكون خروج الشيء بإيجاده من عنده إلى عالم الخلق والتقدير ـ وإن شئت فقـل : إخراجـه من عالم الغيب إلى عالم الشهادة ـ تنزيلاً منه تعالى له .

وقد استعمل الإنزال والتنزيل في كلامه تعالى في أشياء بهذه العناية كقوله تعالى : ﴿ وَأَنزَلَ لَكُمُ تَعَالَى : ﴿ وَأَنزَلَ لَكُمُ تَعَالَى : ﴿ وَأَنزَلَ لَكُمْ لِنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً يُوارِي سُوَآتُكُمْ ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ وَأَنزَلَ لَكُمْ

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٦ .

من الأنعام ثمانية أزواج (١) ، وقوله : ﴿وَأَنْزَلْنَا الْحَدَيْدُ فَيْهُ بِأُسُ شَدِيدَ ﴾ (٢) ، وقوله : ﴿مَا يَبُودُ الْنَذِينَ كَفُرُوا مِنْ أَهُلُ الْكَتَبَابِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ أَنْ يَنْزَلُ عَلَيْكُمْ مِنْ خَيْرُ مِنْ رَبِكُم ﴾ (٢) ، وقد أطلق القول في قوله : ﴿وَإِنْ مِنْ شِيءَ إِلَّا عَنْدُنَا خَزَائِنَهُ وَمَا نَنْزُلُهُ إِلَّا بَعْدُرُ مَعْلُوم ﴾ (٤) .

ومن الآيات الدالة على اعتبار هذا المعنى في خصوص القرآن قوله تعالى : ﴿إِنَّا جِعلناه قرآناً عربياً لعلكم تعقلون وإنه في أم الكتاب لدينا لعلي حكيم﴾ (٥).

وقد أضيف التنزيل إلى رب العالمين للدلالة على توحيـد الرب تعـالى لما تكـرّر مراراً أن المشركين إنما كانوا يعترفون به تعـالى بما أنـه رب الأرباب ولا يـرون أنه رب العالمين .

قوله تعالى : ﴿ وَلَا بِهِ الروحِ الأمينِ على قلبك لتكونَ مِن المنذرين بلسانَ عربي مبين ﴾ المسراد بالروح الأمين هو جبريل ملك البوحي بدليل قوله : ﴿ مِن كَانَ عَدُوا لَجَبريل فَإِنّهُ نَوْلُهُ عَلَى قلبك بإذن الله ﴾ (٦) ، وقد سماه في موضع آخر بروح القدس : ﴿ قَلْ لَا لَهُ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

وقد وصف الروح بالأمين للدلالة على أنه مأمون في رسالته منه تعالى إلى نبيّه مُشِنْهُ لا يغير شيئاً من كلامه تعالى بتبديل أو تحريف بعمد أو سهو أو نسيان كما أن توصيفه في آية أُخرى بالقدس يشير إلى ذلك .

وقوله: ﴿ وَنَوْلُ بِهِ الرَّوْحِ ﴾ الباء للتعدية أي نزله الرَّوْحِ الأمين ، وأما قـول من قـال : إن الباء للمصـاحبة والمعنى نـزل معه الـروح فلا يلتفت إليـه لأن العنايـة في المقام بنزول القرآن لا بنزول الروح مع القرآن .

والضمير في ﴿نزل به﴾ للقرآن بما أنه كلام مؤلف من ألفاظ لها معانيها الحقة فإن ألفاظ القرآن نازلة من عنده تعالى كما أن معانيها نازلة من عنده على ما هو ظاهر

(١) الزمر: ٦. (٤) النحل: ١٠٢. (٧) النحل: ١٠٢.

(٢) الحديد: ٢٥ . (٥) الزخرف: ٤ .

(٣) البقرة : ١٠٥ . (٢) اللَّقِيةَ : ٧٧

قوله: ﴿ فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعَ قَرَآنَهُ ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ تَلَكُ آيَاتُ اللهُ نَتَلُوهَا عَلَيْكُ بالحق﴾ (٢) (٢) ، إلى غير ذلك .

فلا يعبؤ بقول من قال: إن الذي نزل به الروح الأمين إنما هـو معاني القرآن الكريم ثم النبي نشك كان يعبر عنها بما يطابقها زيحكيها من الألفاظ بلسان عربي .

وأسخف منه قول من قال: إن القرآن بلفظه ومعناه من منشآت النبي مُشَلَّنَهُمُ وَأُسْخِفُ مِنْ مَنْ اللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا عِلْهُ عَلَّهُ عَلَّ

والمراد بالقلب المنسوب إليه الإدراك والشعور في كلامه تعالى هو النفس الإنسانية التي لها الإدراك وإليها تنتهي أنواع الشعور والإرادة دون اللحم الصنوبري المعلق عن يسار الصدر الذي هو أحد الأعضاء الرئيسة كما يستفاد من مواضع في كلامه تعالى ، كقوله : ﴿وبلغت القلوب الحناجر﴾(٤) ، أي الأرواح ، وقوله : ﴿فإنه آثم قلبه﴾(٥) ، أي نفسه إذ لا معنى لنسبة الإثم إلى العضو الخاص .

ولعل الوجه في قوله: ﴿ وَنَزَلَ بِهِ الرَّوْحِ الأَمْيِنَ عَلَى قَلْبَكُ ﴾ دون أن يقول: عليك هو الإشارة إلى كيفية تلقيه مَشْنَاهُ القرآن النازل عليه ، وأن الذي كان يتلقاه من الروح هو نفسه الشريفة من غير مشاركة الحواس الظاهرة التي هي الأدوات المستعملة في إدراك الأمور الجزئية .

فكان ﴿ مُنْدُكُ عِنْدُكُ عِنْدُهُ ويسمع حينما كان يوحى إليه من غير أن يستعمل حاستي البصر والسمع كما روي أنه كان يأخذه شبه إغماء يسمى برحاء الوحي .

فكان المنطقة على الشخص ويسمع الصوت مثل ما نرى الشخص ونسمع الصوت غير أنه ما كان يستخدم حاستي بصره وسمعه الماديتين في ذلك كما نستخدمهما .

<sup>(</sup>١) القيامة : ١٨ .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ١٠٨ .

<sup>(</sup>٣) الجاثية : ٦ .

<sup>(</sup>٤) الأحزاب : ١٠ .

<sup>(</sup>٥) البقرة : ٢٨٣ .

ولو كان رؤيته وسمعه بالبصر والسمع الماديين لكان ما يجده مشتركاً بينه وبين غيره فكان سائر الناس يرون ما يراه ويسمعون ما يسمعه ، والنقل القبطعي يكذب ذلك فكثيراً ما كان يأخذه برحاء البوحي وهو بين الناس فيوحى إليه ومن حوله لا يشعرون بشيء ولا يشاهدون شخصاً يكلمه ولا كلاماً يلقى إليه .

والقول بأن من الجائز أن يصرف الله تعالى حواسٌ غيره مُشْنَاهُ من النـاس عن بعض ما كانت تناله حواسه وهي الأمور الغيبية المستورة عنا .

هدم لبنيان التصديق العلمي إذ لو جاز مثل هـذا الخطأ العـظيم على الحواس وهي مفتاح العلوم الضرورية والتصديقـات البديهيـة وغيرهـا لم يبق وثوق على شيء من العلوم والتصديقات .

على أن هذا الكلام مبني على أصالة الحس وأن لا وجود إلا لمحسوس وهو من أفحش الخطأ وقد تقدم في تفسير سورة مريم كلام في معنى تمثل الملك نافع في المقام .

وربما قيل في وجه تخصيص القلب بالإنـزال أنه لكـونه هـو المدرك المكلف دون الجسد وإن كان يتلقى الوحي بتوسيط الأدوات البدنية من السمع والبصر ، وقد عرفت ما فيه .

وربما قيل: لما كان للنبي على المنائلة جهتان: جهة ملكية يستفيض بها، وجهة بشرية يفيض بها، وجهة بشرية يفيض بها، جعل الإنزال على روحه لأنها المتصفة بالصفات الملكية التي يستفيض بها من الروح الأمين، وللإشارة إلى ذلك قيل: وعلى قلبك ولم يقل: عليك مع كونه أخصر. انتهى.

وهذا أيضاً مبني على مشاركة الحواس والقوى البدنية في تلقّي الـوحي فيرد عليه ما قدَّمناه .

وذكر جمع من المفسرين أن المراد بالقلب هو العضو الخاص البدني وأن الإدراك كيفما كان من خواصه .

فمنهم من قبال: إن جعبل القلب متعلق الإنبزال مبني على التوسيع لأن الله تعالى يُسمع القرآن جبريبل بخلق الصوت فيحفظه وينزل به على الرسول عَلَيْهِ

ويقرؤه عليه فيعيه ويحفظه بقلبه فكأنه نزل به على قلبه .

ومنهم من قال: إن تخصيص القلب بالإنزال لأن المعاني الروحانية تنزل أولاً على الروح ثم تنتقل منه إلى القلب لما بينهما من التعلق ثم تنتقل منه إلى الدماغ فينتقش بها لوح المتخيلة.

ومنهم من قال : إن تخصيصه به للإشارة إلى كمال تعقله المنافظ عليه عليه الم يعتبر الوسائط من سمع وبصر وغيرهما .

ومنهم من قال: إن ذلك لـلإشارة إلى صلاح قلبه المناه وتقدّسه حيث كـان منزلاً لكلامه تعالى ليعلم بـه صلاح سائر أجـزائه وأعضائه فـإن القلب رئيس سائر الإعضاء وملكها وإذا صلح الملك صلحت رعيته.

ومنهم من قال: إن ذلك لأن الله تعالى جعل لقلب رسوله نوالته سمعاً وبصراً مخصوصين يسمع ويبصر بهما تمييزاً لشأنه من غيره كما يشعر به قول تعالى: ﴿مَا كَذَبِ الْفَوَادُ مَا رأى ﴾(١).

وهذه الوجوه مضافاً على اشتمال أكثرها على المجازفة مبنية على قياس هذه الأمور الغيبية على ما عندنا من الحوادث المادية وإجراء حكمها فيها وقد بلغ من تعشف بعضهم أن قال: إن معنى إنزال الملك القرآن أن الله ألهمه كلامه وهو في السماء وعلمه قراءته ثم الملك أدّاه في الأرض وهو يهبط في المكان وفي ذلك طريقتان: إحداهما أن النبي مُسَنَّ انخلع من صورة البشرية إلى صورة الملكية فأخذه من الملك، وثانيتهما أن الملك انخلع إلى صورة البشرية حتى يأخذه النبي مُسَنَّ والأولى أصعب الحالين. انتهى .

وليت شعري ما الذي تصوّره من انخلاع الإنسان من صورته إلى صورة الملكية وصيرورته ملكاً ثم عوده إنساناً ومن انخلاع الملك إلى صورة الإنسانية وقد فرض لكل منهما هوية مغايرة للآخر لا رابطة بين أحدهما والآخر ذاتاً وأثراً وفي كلامه مواضع أخرى للنظر غير خفية على من تأمل فيه .

<sup>(</sup>١) النجم : ١١ .

وللبحث تتمة لعل الله سبحانه يوفقنا لاستيفائها بـإيراد كـلام جامـع في الملك وآخر في الوحي .

وقوله: ﴿لتكون من المنذرين﴾ أي من المداعين إلى الله سبحانه بالتخويف من عذابه وهو المراد بالإنذار في عرف القرآن دون النبي أو الرسول بالخصوص، قال تعالى في مؤمني الجن: ﴿وإذا صرفنا إليك نفراً من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه قالوا أنصتوا فلما قضي ولوا إلى قومهم منذرين﴾(١) ، وقال في المتفقهين من المؤمنين: ﴿ ليتفقهوا في الدين ولينذروا قومهم إذا رجعوا إليهم ﴾(٢).

وإنما ذكر إنذاره مَشِنْكُ عاية لإنزال القرآن دون نبوته أو رسالته لأن سياق آيات السورة سياق التخويف والتهديد .

وقوله : ﴿بلسان عربي مبين﴾ أي ظاهر في عـربيته أو مبين للمقـاصد تمـام البيان والجار والمجرور متعلق بنزل أي أنزله بلسان عربي مبين .

وجوز بعضهم أن يكون متعلقاً بقوله: ﴿منذرين﴾ والمعنى أنزله على قلبك لتدخل في زمرة الأنبياء من العرب وقد ذكر منهم في القرآن هود وصالح وإسماعيل وشعيب عليهم السلام وأول الوجهين أحسنهما.

قوله تعالى: ﴿وإنه لفي زبر الأولين﴾ الضمير للقرآن أو نزول على النبي منه النبي منه النبي والزبر جمع زبور وهو الكتاب والمعنى وإن خبر القرآن أو خبز نزوله عليك في كتب الماضين من الأنبياء.

وقيل: الضمير لما في القرآن من المعارف الكلية أي إن المعارف القرآنية موجودة مذكورة في كتب الأنبياء الماضين.

وفيه أولاً: أن المشركين ما كانـوا يؤمنون بـالأنبياء وكتبهم حتى يحتجُّ عليهم بما فيها من التوحيد والمعاد وغيرهما ، وهذا بخـلاف ذكر خبـر القرآن ونـزوله على النبي مَشْنَاتُ في كتب الأولين فإنه حينئذ يكون ملحمة تضطر النفوس إلى قبولها .

<sup>(</sup>١) الأحقاف : ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) براءة : ١٢٢ .

وثانياً: أنه لا يلاثم الأية التالية.

قوله تعالى: ﴿أولم يكن لهم آية أن يعلمه علماء بني إسرائيل﴾ ضمير ﴿أن يعلمه ﴾ لخبر القرآن أو خبر نزوله على النبي سَيْنَ الله أي أولم يكن علم علماء بني إسرائيل بخبر القرآن أو نزوله عليك على سبيل البشارة في كتب الأنبياء الماضين آية للمشركين على صحة نبوتك وكانت اليهود تبشر بذلك وتستفتح على العرب به كما مر في قوله تعالى: ﴿وكانوا من قبل يستفتحون على الذين كفروا﴾(١).

وقد أسلم عدة من علماء اليهود في عهد النبي مَشَنَهُ واعترفوا بأنه مبشر به في كتبهم ، والسورة من أوائل السور المكية النازلة قبل الهجرة ولم تبلغ عداوة اليهود للنبي مَشَنَهُ مبلغها بعد الهجرة وكان من المرجو أن ينطقوا ببعض ما عندهم من الحق ولو بوجه كلي .

قوله تعالى: ﴿ وَلُو نَزَلناهُ عَلَى بِعَضَ الْأَعْجَمِينَ فَقَرَأُهُ عَلَيْهُم مَا كَانُوا بِهُ مُؤْمِنِينَ ﴾ قال في المفردات: العجمة خلاف الإبانة والاعجام الابهام ـ إلى أن قال والعجم خلاف العرب والعجمي منسوب إليهم ، والأعجم من في لسانه عجمة عربياً كان أو غير عربي اعتباراً بقلة فهمهم عن العجم ، ومنه قيل للبهيمة عجماء والأعجمي منسوب إليه قوله تعالى: ﴿ ولو نزلناه على بعض الأعجمين ﴾ على حذف الياءات انتهى .

ومقتضى ما ذكره \_ كما ترى \_ أن أصل الأعجمين الأعجميين ثم حذفت ياء النسبة وبه صرح بعض آخر ، وذكر بعضهم أن الوجه أن أعجم مؤنثه عجماء وأفعل فعلاء لا يجمع جمع السلامة لكن الكوفيين من النحاة يجوزون ذلك وظاهر اللفظ يؤيد قولهم فلا موجب للقول بالحذف .

وكيف كان فظاهر السياق اتصال الأيتين بقوله: ﴿ بلسان عربي مبين ﴾ ، فتكونان في مقام التعليل لـه ويكون المعنى: نـزُلناه عليك بلسان عربي ظاهر العربية واضح الـدلالة ليؤمنوا به ولا يتعللوا بعـدم فهمهم مقاصده ولـو نـزُلناه على بعض الأعجمين بلسان أعجمي ما كانوا به مؤمنين وردّوه بعدم فهم مقاصده .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٨٩ .

فيكون المراد بنزوله على بعض الأعجمين نزوله أعجمياً وبلسانه ، والآيتان والتي بعدهما في معنى قوله تعالى : ﴿ ولو جعلناه قرآناً أعجمياً لقالوا لولا فُصّلت آياته عاعجمي وعربي قل هو للذين آمنوا هدى وشفاء والذين لا يؤمنون في آذانهم وقر وهو عليهم عمى ﴾ (١)-.

وقال بعضهم : إن المعنى ولو نزلناه قرآناً عربياً كما هو بنظمه الرائق المعجز على بعض الأعجمين الذين لا يقدرون على التكلم بالعربية فقرأه عليه قراءة صحيحة خارقة للعادات ماكانوا به مؤمنين مع انضمام إعجاز القراءة إلى إعجاز المقروء لفرط عنادهم وشدة شكيمتهم في المكابرة .

قال : وأما قول بعضهم : إن المعنى ولو نزّلناه على بعض الأعجمين بلغة العجم فقرأه عليهم ما كانوا به مؤمنين فليس بذاك فإنه بمعزل من المناسبة لمقام بيان تماديهم في المكابرة والعناد . انتهى ملخصاً .

وفيه أن اتصال الأيتين بقوله : ﴿بلسـان عربي مبين﴾ أقـرب إليهما من اتصـالهما بسياق تمادي الكفار في كفرهم وجحودهم وقد عرفت توضيحه .

ويمكن أن يورد على الوجه السابق أن الضمير في قوله : ﴿وَلُو نَـزَّلْنَاهُ عَلَى بِعَضَ الأعجمين﴾ راجع إلى هذا القرآن الذي هو عربي فلو كان المراد تنـزيله بلسان أعجمي لكان المعنى ولو نزلنا العربي غير عربي ولا محصل له .

ويردُه أنه من قبيل قوله تعالى : ﴿إِنَا جَعَلْنَاهُ قَرَآنًا عَـرَبِياً لَعَلَكُم تَعَقَلُونَ﴾ (٢) ، ولا معنى لقولنا : إنا جعلنا العربي عربياً فالمراد بالقرآن على أي حال الكتاب المقروء .

قوله تعالى : ﴿كذلك سلكناه في قلوب المجرمين ﴾ الإشارة بقوله : ﴿كذلك ﴾ إلى الحال التي عليها القرآن عند المشركين وقد ذكرت في الآيات السابقة وهي أنهم معرضون عنه لا يؤمنون به وإن كان تنزيلاً من رب العالمين وكان عربياً مبيناً غير أعجمي وكان مذكوراً في زبر الأولين يعلمه علماء بني إسرائيل .

والسلوك الإدخال في الطريق والإمرار ، والمراد بالمجرمين هم الكفار

<sup>(</sup>١) حم السجدة : ٤٤ .

<sup>(</sup>٢) الزخرف : ٣ .

سورة الشعراء ـ آية ٢٠٠ ـ ٢٠٣ ..... ٣٢٣

والمشركون وذكرهم بوصف الإجرام للإشارة إلى علة الحكم وهو سلوك في قلوبهم على هذه الحال المبغوضة والمنفورة وأن ذلك مجازاة إلهية جازاهم بها عن إجرامهم وليعم الحكم بعموم العلة .

والمعنى : على هـذه الحال ـ وهي أن يكون بحيث يعرض عنه ولا يؤمن بـهـ ـ ندخل القرآن في قلوب هؤلاء المشركين ونمره في نفوسهم جزاء لإجرامهم وكذلك كـل مجرم .

وقيل: الإشارة إلى ما ذكر من أوصاف القرآن الكريمة والمعنى: ندخل القرآن ونمره في قلوب المجرمين بمثل ما بيّنا له الأوصاف فيرون أنه كتاب سماوي ذو نظم معجز خارج عن طموق البشر وأنه مبشر به في زبر الأولين يعلمه علماء بني إسرائيل وتتم الحجة به عليهم. وهو بعيد من السياق.

وقيل: الضمير في ﴿نسلكه﴾ للتكذيب بالقرآن والكفر به المدلول عليه بقوله: ﴿ما كانوا به مؤمنين﴾ هذا وهو قريب من الوجه الأول لكن الوجه الأول ألطف وأدق، وقد ذكره في الكشاف.

وقد تبين بما تقدم أن المراد بالمجرمين مشركو مكة غير أن عموم وصف الإجرام يعمم الحكم ، وقال بعضهم : إن المراد بالمجرمين غير مشركي مكة من معاصريهم ومن يأتي بعدهم ، والمعنى : كما سلكناه في قلوب مشركي مكة نسلكه في قلوب غيرهم من المجرمين .

ولعل الذي دعاه إلى اختيار هذا الوجه إشكال اتحاد المشبّه والمشبّه به على الوجه الأول مع لزوم المغايرة بينهما فاعتبر المشار إليه بقوله: ﴿كذلك﴾ السلوك في قلوب مشركي مكة وهو المشبّه به وجعل المشبّه غيرهم من المجرمين وفيه أن تشبيه الكلي ببعض أفراده للدلالة على سراية حكمه في جميع الأفراد طريقة شائعة.

ومن هنا يظهر أن هناك وجهاً آخر وهو أن يكون المراد بالمجرمين ما يعم مشركي مكة وغيرهم بجعل اللام فيه لغير العهد ولعل الوجه الأول أقرب من السياق .

قوله تعالى : ﴿لا يؤمنون بِه حتى يروا العذاب الأليم﴾ إلى قوله ﴿منظرون﴾ تفسير وبيان لقوله : ﴿كذلك نسلكه﴾ النخ هذا على الوجه الأول والثالث من الموجوه المذكورة في الآية السابقة وأما على الوجه الثاني فهو استثناف غير مرتبط بما قبله .

وقوله: ﴿حتى يسرواالعذاب الأليم﴾ أي حتى يشاهدوا العذاب الأليم فيلجئهم إلى الإيمان الاضطراري الذي لا ينفعهم ، والظاهر أن المراد بالعذاب الأليم ما يشاهدونه عند الموت واحتمل بعضهم أن يكون المسراد به ما أصابهم يسوم بدر من القتل ، لكن عموم الحكم في الآية السابقة لمشركي مكة وغيرهم لا يلائم ذلك .

وقوله : ﴿ فَيَأْتِيهُم بَعْتَةً وَهُمَ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ كالتفسير لقوله : ﴿ حتى يروا العـذاب الأليم ﴾ إذ لو لم يأتهم بغتة وعلموا به قبل موعده لاستعدوا له وآمنوا باختيار منهم غير ملجئين إليه .

وقوله : ﴿فيقولوا هل نحن منظرون﴾ كلمة تحسّر منهم .

قوله تعالى : ﴿أَفْبِعِذَابِنَا يُسْتَعْجِلُونَ﴾ توبيخ وتهديد .

قوله تعالى : ﴿ أَفُرأَيْتُ إِنْ مَتَعَنَاهُمْ سَنَيْنَ ﴾ إلى قوله ﴿ يَمْتَعُونَ ﴾ مَتَصَلَّ بقوله ؛ ﴿ فَيُقُولُوا هُلُ نَحْنَ مَنْظُرُونَ ﴾ ومحصل المعنى أن تمني الإمهال والإنتظار تمني أمر لا ينفعهم لو وقع على ما يتمنونه ولم يغن عنهم شيئاً لو أُجيبوا إلى ما سألوه فإن تمتيعهم أمداً محدوداً طال أو قصر لا يرفع العذاب الخالد الذي قضي في حقهم .

وهو قوله: ﴿أَفْرَأَيْتَ إِنْ مَتَعَنَّاهُمْ سَنَيْنَ﴾ مَعَدُودة سَتَنَقَضَي ﴿ثُمْ جَاءَهُمْ مَا كَانُوا يُوعِدُونَ﴾ مِن العذاب بعد انقضاء سني الإنظار والإمهال ﴿مَا أَغْنَى عَنْهُمْ مِا كَانُوا يَمْتَعُونَ﴾ أي تمتيعهم أمداً محدوداً .

قوله تعالى : ﴿وما أهلكنا من قرية إلا لها منذرون ذكرى﴾ السخ ، الأقرب أن يكسون قوله : ﴿ذكرى﴾ السخ ، الأقرب أن يكسون قوله : ﴿ذكرى﴾ حالاً من ضمير الجمع في ﴿منذرون﴾ أو مفعولاً مطلقاً عامله ﴿منذرون﴾ لكونه في معنى مذكرون والمعنى ظاهر ، وقيل غير ذلك مما لا جدوى في ذكره وإطالة البحث عنه .

وقوله : ﴿وَمَا كُنَا طَالَمِينَ﴾ ورود النفي على الكون دون أن يقال : وما ظلمناهم ونحو ذلك يفيد نفي الشأنية أي وما كان من شأننا ولا المترقب منا أن نظلمهم .

والجملة في مقام التعليل للحصر السابق والمعنى : ما أهلكنا من قرية إلا في حال لها منذرون مذكرون تتم بهم الحجة عليهم لأنا لو أهلكناهم في غير هذه الحال لكنا ظالمين لهم وليس من شأننا أن نظلم أحداً فالآية في معنى قوله تعالى : ﴿وَمَا كُنَّا

معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾(١) .

## (كلام في معنى نفي الظلم عنه تعالى)

من لوازم معنى الظلم المتساوية له فعل الفاعل وتصرفه ما لا يملكه من الفعل والتصرُّف ، ويقابله العدل ولازمه أنه فعل الفاعل وتصرفه ما يملكه .

ومن هنا يظهر أن أفعال الفواعل التكوينية من حيث هي مملوكة لها تكويناً لا يتحقق فيها معنى الظلم لأن فرض صدور الفعل عن فاعله تكويناً مساوق لكون مملوكاً له بمعنى قيام وجوده به قياماً لا يستقل دونه .

ولله سبحانه ملك مطلق منبسط على الأشياء من جميع جهات وجودها لقيامها به تعالى من غير غنى عنه واستقلال دونه فأي تصرف تصرف به فيها مما يسرها أو يسوؤها أو ينفعها لو يضرها ليس من الظلم في شيء وإن شئت فقل : عدل بمعنى ما ليس بظلم فله أن يفعل ما يشاء وله أن يحكم ما يريد كل ذلك بحسب التكوين .

فله تعالى ملك مطلق بذاته ، ولغيره من الفواعل التكوينية ملك تكويني بالنسبة إلى فعله حسب الإعطاء والموهبة الإلهية وهو ملك في طول ملكه تعالى وهمو المالك لما ملكها والمهيمن على ما عليه سلطها .

ومن جملة هذه الفواعل النوع الإنساني بالنسبة إلى أفعاله وخاصة ما نسميها بالأفعال الاختيارية والاختيار الذي يتعين به هذه الأفعال ، فالواحد منا يجد من نفسه عياناً أنه يملك الاختيار بمعنى إمكان الفعل والترك معاً ، فإن شاء فعل وإن لم يشأ ترك فهو يرى نفسه حراً يملك الفعل والترك ، أي فعل وترك كانا ، بمعنى إمكان صدور كل منهما عنه .

ثم إن اضطرار الإنسان إلى الحياة الاجتماعية المدنية اضطر العقل أن يغمض عن بعض ما للإنسان من حرية العمل ويرفع اليد عن بعض الأفعال التي كان يرى أنه يملكها وهي التي يختل بإتيانها أمر المجتمع فيختل نظم حياته نفسه وهذه هي المحرمات والمعاصي التي تنهي عنها القوانين المدنية أو السنن القومية أو الأحكام

<sup>(</sup>١) الإسراء : ١٥ .

الملوكية الدائرة في المجتمعات .

ومن الضروري لتحكيم هذه القوانين والسنن أن يجعل نـوع من الجزاء السيء على المتخلف عنهـا ـ بشرط العلم وتمـام الحجة لأنـه شرط تحقق التكليف ـ من ذمّ أو عقاب ، ونوع من الأجر الجميل للمطيع الذي يحترمها من مدح أو ثواب .

ومن الضروري أن ينتصب على المجتمع والقوانين الجارية فيها من يُجريها على ما هي عليه وهو مسؤول عما نصب له وخاصة بالنسبة إلى أحكام الجزاء ، فلو لم يكن مسؤولاً وجاز له أن يجازي وأن لا يجازي ويأخذ المحسن ويترك المسيء لغى وضع القوانين والسنن من رأس . هذه أصول عقلائية جارية في الجملة في المجتمعات الإنسانية منذ استقر هذا النوع على الأرض منبعثة عن فطرتهم الإنسانية .

وقد دلّت البراهين العقلية وأيَّدها تواتر الأنبياء والـرسل من قبله تعـالى على أن القوانين الاجتماعية وسنن الحياة يجب أن تكون من عنده تعـالى وهي أحكام ووظـائف إنسانية تهدي إليها الفطرة الإنسانية وتضمن سعادة حياته وتحفظ مصالح مجتمعه .

وهذه الشريعة السماوية الفطرية واضعها هو الله سبحانه ومجريها من حيث الثواب والعقاب ـ وموطنهما موطن الرجوع إليه تعالى ـ هو الله سبحانه .

ومقتضى تشريعه تعالى هذه الشرائع السماوية واعتباره نفسه مجرياً لها أنه أوجب على نفسه إيجاباً تشريعياً ـ وليس بالتكويني ـ أن لا يناقض نفسه ولا يتخلف بإهمال أو إلغاء جزاء يستوجبه خلاف أو إعمال جزاء لا يستحقه عمل كتعذيب الغافل الجاهل بعذاب المتعمد المعاند، وأحذ المظلوم بإثم الظالم وإلا كان ظلماً منه، تعالى عن ذلك علواً كبيراً.

ولعل هذا معنى ما يقال: إن الظلم مقدور لـه تعالى لكنـه ليس بواقـع البتة لأنـه نقص كمال يتنزه تعـالى عنه ففـرض الظلم منـه تعالى من فـرض المحال وليس بفـرض محال ، وهو المستفاد من ظاهر قوله تعالى : ﴿وما كنا ظالمين﴾(١) ، وقولـه : ﴿إن الله لا يظلم الناس شيئاً﴾(٢) ، وقوله : ﴿لئلا يكون

<sup>(</sup>١) الشعراء : ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) يونس : ٤٤ .

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٦٥ .

للناس على الله حجة بعد الرسل (١)، فظاهرها أنها ليست من قبيل السالبة بانتفاء الموضوع كما يومي إليه تفسير من فسّرها بأن المعنى أن الله لا يفعل فعلاً لو فعله غيره لكان ظالماً.

فإن قلت : ما ذكر من وجوب إجراء الجزاء ثواباً أو عقاباً بخالف ما هو المسلم عندهم أن ترك عقاب العاصي جائز لأنه من حق المعاقب ومن الجائز على صاحب الحق تركه وعدم المطالبة به بخلاف ثواب المطيع لأنه من حق الغير وهو المطيع فلا يجوز تركه وإبطاله .

على أنه قيل: إن الإثابة على الـطاعات من الفضـل دون الاستحقاق لأن العبـد وعمله لمولاه فلا يملك شيئاً حتى يعاوضه بشيء

قلت : تـرك عقاب العـاصي في الجملة مما لا كـلام فيـه لأنـه من الفضــل وأمــا بالجملة فلالاستلزامه لغوية التشريع والتقنين وترتيب الجزاء على العمل .

وأما كون ثواب الأعمال من الفضل بالنظر إلى كون عمل العبد كنفسه لله فلا ينافي فضلاً آخر منه تعالى على عبده باعتبار عمله ملكاً له ، ثم جعل ما يثيبه عليه أجراً لعمله ، والقرآن مليء بحديث الأجر على الأعمال الصالحة ، وقد قال تعالى : ﴿إِنَ الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة ﴾(٢).

قوله تعالى : ﴿وما تنزّلت به الشياطين﴾ إلى قوله ﴿لمعزولون﴾ شروع في الجواب عن قول المشركين : إنَّ لمحمد جناً يأتيه بهذا الكلام ، وقولهم : إنه شاعر ، وقدًم الجواب عن الأول وقد وجه الكلام أولاً إلى النبي سَنْنَ فَهِ فبيّن له أن القرآن ليس من تنزيل الشياطين وطيّب بذلك نفسه ثم وجه القول إلى القوم فبينه لهم بما في وسعهم أن يفقهوه .

فقوله: ﴿وما تنزّلت به الشياطين﴾ أي ما نزّلته والآية متصلة بقوله: ﴿وإنه لتنزيل رب العالمين﴾ ووجّه الكلام كما سمعت إلى النبي وَالله بدليل قوله تلواً: ﴿فلا تدع مع الله إلها أخرى إلى آخر الخطابات المختصة به وَالله المتفرعة على

<sup>(</sup>١) فُصَّلت : ٤٦ .

<sup>(</sup>٢) براءة : ١١١ .

قوله : ﴿وَمَا تَنزُّلُتُ بِهِ﴾ الخ ، على ما سيجيء بيانه .

وإنما وجه الكلام إلى النبي عَشِيْنَ دون القوم لأنه معلّل بما لا يقبلونه بكفرهم أعني قوله : ﴿إِنهم عن السمع لمعزلون﴾ والشيطان الشرير وجمعه الشياطين والمراد بهم أشرار الجن .

وقوله: ﴿وما ينبغي لهم﴾ أي للشياطين . قال في مجمع البيان : ومعنى قول العرب : ينبغي لك أن تفعل كذا أنه يطلب منك فعله في مقتضى العقل من البغية التي هي الطلب . انتهى .

والوجه في أنه لا ينبغي لهم أن يتنزّلوا به أنهم خلق شرير لا همّ لهم إلا الشر والفساد والأخذ بالباطل وتصويره في صورة الحق ليضلوا به عن سبيل الله ، والقرآن كلام حق لا سبيل للباطل إليه فلا يناسب جبلتهم الشيطانية أن يلقوه إلى أحد .

وقوله : ﴿وما يستطيعون﴾ أي وما يقدرون على التنزّل به لأنه كلام سماوي تتلقاه الملائكة من رب العزة فينزّلونه بأمره في حفظ وحراسة منه تعالى كما قال : ﴿فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم ﴿أَنَّ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ عَنْ السَّمّ ﴾ الخ .

وقوله: ﴿إنهم عن السمع لمعزولون﴾ أي إن الشياطين عن سمع الأخبار السماوية والاطلاع على ما يجري في الملأ الأعلى معزولون حيث يقذفون بالشهب الثاقبة لو تسمّعوا كما ذكره الله في مواضع من كلامه .

قوله تعالى: ﴿ فلا تدع مع الله إلها آخر فتكون من المعذبين ﴾ خطاب للنبي من النبي الشياطين ﴾ النبي المنتفرة على قوله: ﴿ وما تنزّلت به الشياطين ﴾ المنع من أي إذا كان هذا القرآن تنزيلاً من رب العالمين ولم تنزّل به الشياطين وهو ينهي عن الشرك ويوعد عليه العذاب فلا تشرك بالله فينالك العذاب الموعود عليه وتدخل في زمرة المعذّبين.

وكونه مَشْنَاتُ معصوماً بعصمة إلهية يستحيل معها صدور المعصية منه لا ينافي نهيه عن الشرك فإن العصمة لا تـوجب بطلان تعلّق الأمـر والنهي بالمعصوم وارتفاع

<sup>(</sup>١) الجن : ٢٨ .

التكليف عنه بما أنه بشر مختار في الفعل والترك متصور في حقه الطاعة والمعصية بالنظر إلى نفسه ، وقد تكاثرت الآيات في تكليف الأنبياء عليهم السلام في القرآن الكريم كقوله في الأنبياء عليهم السلام : ﴿ ولو أشركوا لحبط عنهم ما كانوا بعملون ﴾ (١) ، وقسوله في النبي عَرَاتُون ﴿ للن أشركت ليحبطنَ عملك ﴾ (١) ، والآيتان في معنى النهي .

وقول بعضهم: إن التكليف للتكميل فيرتفع عند حصول الكمال وتحققه لاستحالة تحصيل الحاصل خطأ فإن الأعمال الصالحة التي يتعلق بها التكاليف من آثار الكمال المطلوب والكمال النفساني كما يجب أن يكتسب بالإتيان بآثاره ومزاولة الأعمال التي تناسبه والارتياض بها كذلك يجب أن يستبقى بذلك فما دام الإنسان بشراً له تعلق بالحياة الأرضية لا مناص له عن تحمل أعباء التكليف ، وقد تقدم كلام في هذا المعنى في بعض الأبحاث .

قوله تعالى: ﴿وَأَنْدُر عَشَيْرِتُكُ الْأَقْرِبِينَ ﴾ في مجمع البيان: عشيرة الرجل قرابته سموا بذلك لأنه يعاشرهم وهم يعاشرونه انتهى. وخص عشيرته وقرابته الأقربين بالذكر بعد نهي نفسه عن الشرك وإنذاره تنبيها على أنه لا استثناء في الدعوة الدينية ولا مداهنة ولا مساهلة كما هو معهود في السنن الملوكية فلا فرق في تعلق الإنذار بين النبي وامته ، ولا بين الأقارب والأجانب ، فالجميع عبيد والله مولاهم .

قوله تعالى : ﴿واخفض جناحك لمن اتبعك من المؤمنين﴾ أي اشتغل بالمؤمنين بك واجمعهم وضمهم إليك بالرأفة والرحمة كما يجمع الطير أفراخه إليه بخفض جناحه لها ، وهذا من الاستعارة بالكناية تقدم نظيره في قسوله : ﴿واخفض جناحك للمؤمنين﴾ (٣) .

والمراد بالاتباع الطاعة بقرينة قوله في الآية التالية : ﴿ فَإِنْ عَصُوكُ فَقُلُ إِنِّي بِرِي مَمَّا

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) الزمر : ٦٥ .

<sup>(</sup>٣) الحجر: ٨٨ .

تعملون ﴾ فملخص الآيتين : إن آمنوا بك واتبعوك فاجمعهم إليك بالرأفة واشتغل بهم بالتربية وإن عصوك فتبرَّء من عملهم .

قوله تعالى: ﴿وَتُوكُلُ عَلَى الْعَزِيْرِ الْرَحْيَمِ﴾ أي ليس لك من أمر طاعتهم ومعصيتهم شيء وراء ما كلفناك فكل ما وراء ذلك إلى الله سبحانه فإنه لعزته سيعذب العاصين وبرحمته سينجي المؤمنين المتبعين.

وفي اختصاص اسمي العزينز والرحيم إلفات للذهن إلى ما تقدم من القصص ختمت واحدة بعد واحدة بالاسمين الكريمين .

فهـو في معنى أن يقال: تـوكل في أمـر المتبعين والعاصين جميعاً إلى الله فهـو العزيز الرحيم الذي فعل بقوم نوح وهود وصالح وإبراهيم ولوط وشعيب وقوم فرعـون ما فعل مما قصصناه فسنته أخذ العاصين وإنجاء المؤمنين.

قوله تعالى : ﴿ الذي يراك حين تقوم وتقلبك في الساجدين ﴾ ظاهر الآيتين ـ على ما يسبق إلى الذهن ـ أن المراد بالساجدين الساجدون في الصلاة من المؤمنين وفيهم رسول الله عَلَيْهِ في صلاته بهم جماعة ، والمراد بقرينة المقابلة القيام في الصلاة في كون المعنى : الذي يسراك وأنت بعينه في حالتي قيامك وسجودك متقلباً في الساجدين وأنت تصلي مع المؤمنين .

وفي معنى الأية روايات من طرق الشيعة وأهل السنة سنتعرض لها في البحث الروائي الأتى إن شاء الله .

قوله تعالى : ﴿إِنَّهُ هُو السميع العليم﴾ تعليل لقوله : ﴿وَتُوكُلُ عَلَى الْعَزِيرَ الْسُرِي الْعَرْبُ وَبُشْرِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا تَقَدَمُ مَنْ مَعْنَاهَا ـ تسليمة للنبي اللَّهُ وَبُشْرِي للسَّرِي لللَّهُ وَبُشْرِي للسَّرِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ ا

قوله تعالى : ﴿ هُلُ أَنْبُنَكُم عَلَى مِن تَنزُلُ الشّياطينَ ﴾ إلى قـوله ﴿ كَاذَبُونَ ﴾ ، تعريف لمن تتنزل عليه الشّياطين بما يخصه من الصفة ليعلم أن النبي مَشْنَاتُ ليس منهم ولا أن القرآن من إلقاء الشّياطين ، والخطاب متوجه إلى المشركين .

فقوله : ﴿ هُل أَنبِئُكُم عَلَى مَن تَنزُّل الشياطين﴾ في معنى هل أُعـرفكم الذين تتنزل عليهم شياطين الجن بالأخبار ؟ .

وقوله: ﴿تنزَّل على كل أَفاكِ أثيم﴾ قال في مجمع البيان: الأفاك الكذاب وأصل الإفك القلب والأفاك الكثير القلب للخبر عن جهة الصدق إلى جهة الكذب، والأثيم الفاعل للقبيح يقال: أثم يأثم إذا ارتكب القبيح وتأثم إذا ترك الإثم انتهى .

وذلك أن الشياطين لا شأن لهم إلا إظهار الباطل في صورة الحق وتـزيين القبيح في زي الحسن فلا يتنزلون إلا على أفاك أثيم .

وقوله: ﴿ وَلِمُقُونَ السمع وأكثرهم كاذبون ﴾ الظاهر أن ضميري الجمع في ﴿ يلقون ﴾ و ﴿ أكثرهم ﴾ معاً للشياطين ، والسمع مصدر بمعنى المسموع والمراد به ما سمعه الشياطين من أخبار السماء ولو ناقصاً فإنهم ممنوعون من الاستماع مرميون بالشهب فما استرقوه لا يكون إلا ناقصاً غير تام ولا كامل ولذا يتسرب إليه الكذب كثيراً .

وقوله: ﴿وأكثرهم كاذبون﴾ أي أكثر الشياطين كاذبون لا يخبرون بصدق أصلًا وهذا هو الكثرة بحسب الأفراد ويمكن أن يكون المراد الكثرة من حيث التنزل أي أكثر المتنزلين منهم كاذبون أي أكثر أخبارهم كاذبة .

ومحصل حجة الآيات الثلاث أن الشياطين لابتناء جبلّتهم على الشير لا يتنزلون إلا على كل كذاب فاجر وأكثرهم كاذبون في أخبارهم، والنبي مَشْنَهُ ليس بأفَّاك أثيم ولا ما يوحى إليه من الكلام كذباً مختلقاً فليس ممن تتنزل عليه الشياطين ولا الذي يتنزل عليه شيطاناً ، ولا القرآن النازل عليه من إلقاء الشياطين .

قوله تعالى: ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون﴾ إلى قوله ﴿لا يفعلون﴾ جواب عن رمي المشركين للنبي مُسَلَّنَهُ بأنه شاعر ، نبه عليه بعد الجواب عن قولهم إن له شيطاناً يوحى إليه القرآن .

وهذان أعني قولهم: إن من الجن من يأتيه ، وقولهم : إنه شاعر ، مما كانـوا يكررونه في ألسنتهم بمكة قبل الهجرة يدفعـون به الـدعوة الحقـة ، وهذا ممـا يؤيد نزول هذه الآيات بمكة خلافاً لما قيل إنها نزلت بالمدينة .

على أن الآيات مشتملة على ختام السورة أعني قوله: ﴿وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون﴾ ولا معنى لبقاء سورة هي من أقدم السور المكية سنين على

٣٣٢ - ٠٠٠٠٠٠٠٠ الجزء التاسع عشر

نعت النقص ثم تمامها بـالمـدينـة ، ولا دلالـة في الاستثنـاء على أن المستثنين هم شعراء المؤمنين بعد الهجرة .

وكيف كان فالغيّ خلاف الرشد الذي هو إصابة الواقع فالرشيد هو الذي لا يهتم إلا بما هو حق واقع ، والغويّ هو السالك سبيل الباطل والمخطىء طريق المجنة ، والغواية مما يختص به صناعة الشعر المبنية على التخييل وتصوير غير الواقع في صورة الواقع ولذلك لا يهتم به إلا الغويّ المشغوف بالتزيينات الخيالية والتصويرات الوهمية الملهية عن الحق الصارفة عن الرشد ، ولا يتبع الشعراء الذين يبتني صناعتهم على الغيّ والغواية إلا الغاوون وذلك قوله تعالى: ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون﴾ .

وقوله: ﴿ أَلَم ترَ أَنهم في كل واد يهيمون وأنهم يقولون ما لا يفعلون ﴾ يقال: هام يهيم هيماناً إذا ذهب على وجهه والمراد بهيمانهم في كل واد استرسالهم في القول من غير أن يقفوا على حد فربما مدحوا الباطل المذموم كما يمدح الحق المحمود وربما هجوا الجميل كما يهجى القبيح الدميم وربما دعوا إلى الباطل وصرفوا عن الحق وفي ذلك انحراف عن سبيل الفطرة الإنسانية المبنية على الرشد الداعية إلى الحق ، وكذا قولهم ما لا يفعلون من العدول عن صراط الفطرة .

وملخص حجة الآيات الثلاث أنه مُطِينَة ليس بشاعر لأن الشعراء يتبعهم الغاوون لابتناء صناعتهم على الغواية وخلاف الرشد لكن المذين يتبعونه إنما يتبعونه ابتغاء للرشد وإصابة الواقع وطلباً للحق لابتناء ما عنده من الكلام المشتمل على الدعوة إلى الحق والرشد دون الباطل والغيّ .

قوله تعالى: ﴿ إِلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات وذكروا الله كثيراً ﴾ الخ ، استثناء من الشعراء المذمومين ، والمستثنون هم شعراء المؤمنين فإن الإيمان وصالحات الأعمال تردع الإنسان بالطبع عن ترك الحق واتباع الباطل ثم الذكر الكثير لله سبحانه يجعل الإنسان على ذكر منه تعالى مقبلاً إلى الحق الذي يرتضيه مدبراً عن الباطل الذي لا يحب الاشتغال به فلا يعرض لهؤلاء ما كان يعرض لاولئك .

وبهذا البيان يظهر وجه تقييد المستثنى بالإيمان وعمل الصالحات ثم عطف قوله : ﴿وَذَكَرُوا الله كثيراً ﴾ على ذلك .

وقوله: ﴿وانتصروا من بعد ما ظلموا﴾ الانتصار الانتقام، قيل: المراد به ردّ الشعراء من المؤمنين على المشركين أشعارهم التي هجوا بها النبي المشركين أشعارهم التي هجوا بها النبي المسلمين، وهو حسن يؤيده المقام.

وقوله: ﴿وسيعلم الذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون﴾ المنقلب اسم مكان أو مصدر ميمي، والمعنى: وسيعلم الذين ظلموا ـ وهم المشركون على ما يعطيه السياق ـ إلى أي مرجع ومنصرف يرجعون وينصرفون وهو النار أو ينقلبون أي انقلاب.

وفيه تهديد للمشركين ورجـوع مختتم السورة إلى مفتتحهـا وقد وقـع في أولها قوله : ﴿فقد كذَّبوا فسيأتيهم أنباء ما كانوا به يستهزؤون﴾ .

### ( بحث روائي )

في الكافي بإسناده عن الحجَّال عمن ذكره عن أحدهما عليهما السلام قال : سألته عن قول الله عز وجل : ﴿بلسان عربي مبين﴾ قال : يبين الألسن ولا تبينه الألسن .

وفي تفسيس القمي في قول تعالى : ﴿ولو نزّلناه على بعض الأعجمين﴾ الخ ، قال الصادق على بعض الأعجمين﴾ الخ ، قال الصادق على العرب وقد نزّل على العجم ما آمنت به العرب وقد نزّل على العرب فآمنت به العجم فهذه فضيلة العجم .

وفي الكافي بإسناده عن علي بن عيسى القمّاط عن عمه عن أبي عبد الله على الله على الله على الله على الله على الله على منهـره من بعـده ويضلون الناس عن الصراط القهقرى فأصبح كثيباً حزيناً.

قال: فهبط جبرائيل فقال: يا رسول الله مالي أراك كثيباً حزيناً ؟ قال: يا جبرائيل إني رأيت بني أمية في ليلتي هذه يصعدون منبري من بعدي يضلون الناس عن الصراط القهقرى ، فقال: والذي بعشك بالحق نبياً إني ما اطلعت عليه فعرج إلى السماء فلم يلبث أن نزل عليه بآي من القرآن يؤنسه بها. قال: ﴿أَفْرَأَيْتُ إِنْ مَتَعْنَاهُم سنين ثم جاءهم ما كانوا يوعدون ما أغنى عنهم ما كانوا يمتعون وأنزل عليه: ﴿إنا أنزلناه في ليلة القدر وما أدراك ما ليلة القدر ليلة القدر خير من ألف شهر ملك بني أمية.

وفي المدر المنشور أخرج ابن أبي حاتم عن أبي جهضم قال : رؤي النبي من الله متحير فسألوه عن ذلك فقال : ولِمَ ورأيت عدوّي يلون أمر أمتي من بعدي فنزلت ﴿أفرأيت إن متعناهم سنين ثم جاءهم ما كانوا يوعدون ما أغنى عنهم ما كانوا يمتّعون ﴿ فطابت نفسه .

أقول : وقوله : ولم ورأيت الخ ، فيه حذف والتقدير ولم لا أكون كذلك وقد رأيت «الخ» .

وفيه أخرج أحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي وابن جرير وابن الممنذر وابن أبي حاتم وابن مردوية والبيهقي في شعب الإيمان وفي الدلائل عن أبي هريرة قال: لما نزلت هذه الآية ﴿وأنذر عشيرتك الأقربين﴾ دعا رسول الله عشرينا وعم وخص فقال: يا معشر قريش أنقذوا أنفسكم من النار فإني لا أملك لكم ضراً ولا نفعاً. يا معشر بني كعب بن لؤي أنقذوا أنفسكم من النار فإني لا أملك لكم لكم ضراً ولا نفعاً. يا معشر بني قصي أنقذوا أنفسكم من النار فإني لا أملك لكم ضراً ولا نفعاً. يا معشر بني عبد مناف أنقذوا أنفسكم من النار فإني لا أملك لكم ضراً ولا نفعاً. يا بني عبد المطلب أنقذوا أنفسكم من النار فإني لا أملك لكم ضراً ولا نفعاً. يا فاطمة بنت محمد أنقذي نفسك من النار فإني لا أملك لكم ضراً ولا نفعاً. يا فاطمة بنت محمد أنقذي نفسك من النار فإني لا أملك لك ضراً ولا نفعاً. يا فاطمة بنت محمد أنقذي نفسك من النار فإني لا أملك لك ضراً ولا نفعاً. ألا إن لكم رحماً وسأبلها ببلالها.

وفيه أخرج عبد بن حميد وابن مردوية عن ابن عباس قال : لما نزلت ﴿وأنـــذر عشيرتك الأقربين﴾ جعل يدعوهم قبائل قبائل .

وفيه أخرج سعيد بن منصور والبخاري وابن مردوية وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: لما نزلت ﴿وَأَنْذَر عَشَيْرَتُكُ الأَقْرِبِينَ وَرَهُطُكُ مِنْهُمُ الْمَخْلُصِينَ ﴾ خرج النبي عَلَيْهُ حتى صعد على الصفا فنادى يا صباحاه فقالوا: من هذا الذي يهتف ؟ قالوا: محمد ، فاجتمعوا إليه فجعل الرجل إذا لم يستطع أن يخرج أرسل رسولاً لينظر ما هو ؟

فجاء أبو لهب وقريش فقال عَلَمْ الله المُراتِينَ أَرَايَتكُم لُو أَخبَرتكُم أَن خيلاً بالوادي تريد أَن تغير عليكم أكنتم مصدّقيّ ؟ قالوا: نعم ما جرّبنا عليك إلا صدقاً. قال: فإني نذير لكم بين يدي عذاب شديد، فقال أبو لهب: تبّاً لك سائر اليوم ألهذا جمعتنا ؟ فنزلت: ﴿تبّت يدا أبي لهب وتبّ ﴾.

سورة الشعراء\_ آية ٢٢٧ ....... ٢٢٧ ما ١٣٥٠

وفيه أخرج الطبراني وابن مردوية عن أبي أمامة قال: لما نزلت ﴿وأنذر عشيرتك الأقربين﴾ جمع رسول الله بني هاشم فأجلسهم على الباب وجمع نساءه وأهله فأجلسهم في البيت ثم اطّلع عليه فقال: يا بني هاشم اشتروا أنفسكم من الله واسعوا في فكاك رقابكم وافتكوها بأنفسكم من الله فإني لا أملك لكم من الله شيئاً.

ثم أقبل على أهل بيته فقال : يا عائشة بنت أبي بكر ويا حفصة بنت عمر ويا أم سلمة ويا فاطمة بنت محمد ويا أم الـزبير عمة رسول الله اشتـروا(١) أنفسكم من الله واسعوا في فكاك رقابكم فإني لا أملك لكم من الله شيئاً ولا أُغني ، الحديث .

أقـول ؛ وفي معنى هذه الـروايات بعض روايـات أخر وفي بعضهـا أنـه سَلَوْتُهُ خص بني عبد مناف بالإنذار فيشمل بني أمية وبني هاشم جميعاً .

والروايات الثلاث الأول لا تنطبق عليها الآية فإنها تعمم الإنـذار قريشـاً عامـة والآية تصرح بالعشيرة الأقربين وهم إما بنو عبد المطلب أو بنو هاشم وأبعد مـا يكون من الآية الرواية الثانية حيث تقول : جعل يدعوهم قبائل قبائل .

على أن ما تقدم من معنى الآية وهو نفي أن تكون قرابة النبي مَشَلَوْهُ تغنيهم من تقوى الله وفي الروايات إشارة إلى ذلك ـ حيث تقول : لا اغني عنكم من الله شيئاً ـ لا يناسب عمومه لغير الخاصة من قرابته مَشْنَاهُ .

وأما الرواية الرابعة فقوله تعالى: ﴿ وأنذر عشيرتك الأقربين ﴾ آية مكية في سورة مكية ولم يقل أحد بنزول الآية بالمدينة وأين كانت يوم نزولها عائشة وحفصة وأم سلمة ولم يتزوج النبي عَلَيْتُ بهن إلا في المدينة ؟ فالمعتمد من الروايات ما يدل على أنه عَلَيْتُ خص بالإنذار يوم نزول الآية بني هاشم أو بني عبد المطلب ، ومن عجيب الكلام قول الآلوسي بعد نقل الروايات : وإذا صح الكل فطريق الجمع أن يقال بتعدد الإنذار .

وفي المجمع عن تفسير الثعلبي بإسناده عن براء بن عازب قال: لما نزلت هذه الآية جمع رسول الله مُؤَلِّتُ بني عبد المطلب وهم يـومئذ أربعـون رجلًا الـرجل منهم يأكل المسنة ويشرب العس فأمر علياً برجل شاة فأدمها ثم قال: ادنوا بسم الله فدنا القوم عشرة عشرة فأكلوا حتى صدروا. ثم دعا بعقب من لبن فجرع منه جرعاً

<sup>(</sup>۱) کذا .

ثم قـال لهم : اشربـوا بسم الله فشربـوا حتى رووا فبدرهم أبـو لهب فقال : هـذا ما سحر لكم به الرجل فسكت مُشِنَاهُ يومئذ ولم يتكلم .

ثنم دعاهم من الغد على مثل ذلك من الطعام والشراب ثم أنذرهم رسول الله على مثل فلك من الله على عبد المطلب إني أنا النذير إليكم من الله عز وجل فأسلموا وأطبعوني تهتدوا .

ثم قال : من يواخيني ويوازرني ويكون وليي ووصيي بعدي وخليفتي في أهلي ويقضي ديني ؟ فسكت القوم فأعادها ثلاثاً كل ذلك يسكت القوم ويقول علي أنا فقال في المرة الثالثة : أنت فقام القوم وهم يقولون لأبي طالب : أطع ابنك فقد أمّر عليك .

قال الطبرسي: وروي عن أبي رافع هذه القصة وأنه جمعهم في الشعب فصنع لهم رجل شاة فأكلوا حتى تضلعوا وسقاهم عساً فشربوا كلهم حتى رووا. ثم قال: إن الله أمرني أن أنذر عشيرتي ورهطي ، وإن الله لم يبعث نبياً إلا جعل له من أهله أخاً ووزيراً ووارثاً ووصياً وخليفة في أهله فأيكم يقوم فيبايعني على أنه أخي ووارثي ووزيري ووصيي ويكون مني بمنزلة هارون من موسى ؟ فقال علي: أنا فقال: ادن مني ففتح فاه ومج في فيه من ريقه وتفل بين كتفيه وثدييه فقال أبو لهب: بئس ما حبوت به ابن عمك أن أجابك فملأت فاه ووجهه بزاقاً فقال المناسلة على أنا أجابك فملأت فاه ووجهه بزاقاً فقال المناسلة على الله عكمة وعلماً .

أقول: وروى السيوطي في الدر المنثور ما في معنى حديث البراء عني ابن إسحاق وابن جرير وابن أبي حاتم وابن مردوية وأبي نعيم والبيهقي في الدلائل من طرق عن علي رضي الله عنه وفيه: ثم تكلم النبي المناه فقال: يا بني عبد المطلب إني والله ما أعلم أحداً في العرب جاء قومه بافضل مما جئتكم به إني قد جئتكم بخير الدنيا والآخرة وقد أمرني الله أن أدعوكم إليه فأيكم يوازرني على أمري هذا ؟ بغير الدنيا وأنا أحدثهم سناً: إنه أنا ، فقام القوم يضحكون .

 سورة الشعراء\_ آية ٢٢٧ ...... ٢٢٧ .... ٢٣٧

رجـ لاً فقــال : أيكم يكــون أخي ووارثي ووزيــري ووصيي وخليفتي فيكم بعــدي ، فعرض عليهم ذلك رجلًا رجلًا كلهم يأبى ذلك حتى أتى عليّ فقلت : أنا يا رســول الله .

فقال: يا بني عبد المطلب هذا وارثي ووزيري وخليفتي فيكم بعدي فقام القوم يضحك بعضهم إلى بعض ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع وتطيع لهذا الغلام.

أقول: ومن الممكن أن يستفاد من قوله مَاللَّكُهُ: أي رهطك المخلصين أن ما نسب إلى قراءة أهل البيت «وانـــذر عشيرتــك الأقــربين رهـطك منهم المخلصين» ونسب أيضاً إلى قرآن أبيّ بن كعب كان من قبيل التفسير.

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿وتقلبك في الساجدين في المجمع في قول : معناه وتقلبك في الساجدين الموحدين من نبي إلى نبي حتى أخرجك نبياً . عن ابن عباس في رواية عطاء وعكرمة وهو المروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما السلام قالا : أصلاب النبيين نبي بعد نبي حتى أخرجه من صلب أبيه عن نكاح غير سفاح من لدن آدم .

أقول: ورواه غيره من رواة الشيعة ، ورواه في الدر المنثور عن ابن أبي حاتم وابن مردوية وأبي نعيم وغيرهم عن ابن عباس وغيرهم .

وفي المجمع روى جابر عن أبي جعفر عَلَيْكَةَ قال : قال رسول الله عَلَيْنَهُ : لا ترفعوا قبلي ولا تضعوا قبلي فإني أراكم من خلفي كما أراكم من أمامي ثم تلى هـذه الآية .

أقول: يريد عَمِنُواهِ وضع الجبهة على الأرض ورفعها في السجدة ، ورواه في الدر المنثور عن ابن عباس وغيره .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة وأحمد عن أبي سعيد قبال: بينما نحن نسير مع رسول الله عَشِلَةٍ إذ عرض شاعر ينشد فقال النبي عَشِلَةٍ : لأن يمتلىء جوف أحدكم قيحاً خير له من أن يمتلىء شعراً .

أقول : وهو مروي من طرق الشيعة أيضاً عن الصادق مَ<del>النَّذَ</del>ةِ عنه مَ<del>النَّذَةِ</del> .

وفي تفسير القمي قال: يعظون الناس ولا يتعظون وينهون عن المنكر ولا ينتهون ويامرون بالمعروف ولا يعملون وهم الذين قال الله فيهم: ﴿ الم ترانهم في كل مذهب يـذهبون ﴿ وأنهم يقـولون مالا يفعلون ﴾ وهم الذين غصبوا آل محمد حقهم .

وفي اعتقادات الصدوق سئل الصادق مَثِلَثَةِ عن قول الله عز وجل : ﴿والشعراء يتبعهم الغاوون﴾ قال: هم القصّاص .

أقول : هم من المصاديق والمعنى الجامع ما تقدم في ذيل الآية .

وفي الدر المنثور أخـرج ابن أبي شيبة عن ابن مسعـود عن النبي مُشِلَّتُ قال : إن من الشعر حكماً وإن من البيان سحراً .

أقول: وروى الجملة الأولى أيضاً عنه عن بريدة وابن عباس عن النبي مُمَلِّنَةُ وَأَيْضًا عن ابن مَرَّالِينَةُ وَأَيْسَمُ عَنْ ابن مَردويه عن أبي هريرة عنه مَرَّالِونِهُ وَلَفَظُهُ إِنْ مِن الشَّعْرِ حَكَمَةً ، والممدوح من الشَّعْرِ ما فيه نصرة الحق ولا تشمله الآية .

وفي المجمع عن الزهري قال : حدثني عبد الرحمن بن كعب بن مالك أن كعب بن مالك قال : يا رسول الله ماذا تقول في الشعراء ؟ قال : إن المؤمن مجاهد بسيفه ولسانه والذي نفسي بيده لكأنما تنضخونهم بالنبل .

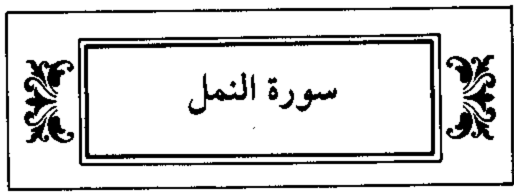
قال الطبرسي وقال النبي مُشَلَّتُ لحسان بن ثابت : اهجهم أو هاجهم وروح القدس معك رواه البخاري ومسلم في الصحيحين .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة وعبد بن حميد وأبو داود في ناسخه وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردوية عن أبي الحسن سالم البرّاد قال : لما نزلت ﴿والشعراء﴾ الآية جاء عبد الله بن رواحة وكعب بن مالك وحسان بن ثابت وهم يبكون فقالوا : يا رسول الله لقد أنزل الله هذه الآية وهو يعلم أنا شعراء أهلكنا ؟ فأنزل الله ﴿إلا الذين آمنوا وعملوا الصالحات فدعاهم رسول الله فتلاها عليهم .

أقول: هذه الرواية وما في معناها هي التي دعا بعضهم إلى القول بكون الأيـات الخمس من آخر السـورة مدنيـات وقد عـرفت الكلام في ذلـك عنـد تفسيـر الأيات .

وفي الكافي بإسناده عن أبي عبيدة عن أبي عبد الله على خلف الله على خلفه ذكر الله كثيراً . ثم قال : لا أعني سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ، وإن كان منه ولكن ذكر الله عندما أحل وحرَّم فإن كان طاعة عمل بها وإن كان معصية تركها .

أقول: فيه تأييد لما تقدم في تفسير الآية.



مكية ، وهي ثلاث وتسعون آية

# بِسْمِ ٱللهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ

طُسَ تِلْكَ آيَاتُ ٱلْقُرْآنِ وَكِتَابِ مُبِينِ (١) هُدَى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ (٢) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكوٰةَ وَهُمْ بِٱلْآخِرَةِ هُمْ لِلْمُؤْمِنِينَ (٣) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلوٰةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكوٰةَ وَهُمْ أَعْمَالَهُمْ فَهُمْ يُوقِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ زَيَّنَا لَهُمْ أَعْمَالَهُمْ فَهُمْ يَوقَ الْعَذَابِ وَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ لَيُعْمَهُونَ (٤) أُولٰئِكَ النَّذِينَ لَهُمْ سُوءً الْعَذَابِ وَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ هُمُ الْأَخْسَرُونَ (٥) وَإِنَّكَ لَتُلَقَّى ٱلْقُرْآنَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ (١) .

#### (بیان)

غرض السورة ـ على ما تدلُّ عليه آيات صدرها والآيات الخمس الخاتمة لها ـ التبشير والإنذار وقد استشهد لـذلك بـطرف من قصص موسى وداود وسليمان وصالح ولـوط عليهم السلام ثم عقبها ببيان نبذة من أصول المعارف كوحدانيته تعالى في الربوبية والمعاد وغير ذلك .

قوله تعالى: ﴿تلك آيات القرآن وكتاب مبين﴾ الإشارة بتلك ـ كما مر في أول سورة الشعراء ـ إلى آيات السورة مما ستنزل بعد وما نزلت قبل ، والتعبير باللفظ الخاص. بالبعيد للدلالة على رفعة قدرها وبعد منالها .

والقرآن اسم للكتاب باعتبار كونه مقرواً ، والمبين من الإبانة بمعنى الإظهار ، وتنكير ﴿قرآن﴾ للتفخيم أي تلك الآيات الرفيعة القدر التي ننزلها آيات الكتاب وآيات كتاب مقرو عظيم الشأن مبين لمقاصده من غير إبهام ولا تعقيد .

قال في مجمع البيان : وصفه بالصفتين يعني الكتاب والقرآن ليفيد أنّه مما ينظهر بالقراءة ويظهر بالكتابة وهو بمنزلة الناطق بما فيه من الأمرين جميعاً ، ووصفه بنأنه مبين تشبيه له بالناطق بكذا . انتهى .

قوله تعالى : ﴿هدى وبشرى للمؤمنين﴾ المصدران أعني ﴿هـدى وبشرى﴾ بمعنى اسم الفاعل أو المراد بهما المعنى المصدري للمبالغة .

قوله تعالى: والذين يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة النح ، المراد إتيان الأعمال الصالحة وإنما اقتصر على الصلاة والزكاة لكون كل منهما ركناً في بابه فالصلاة فيما يرجع إلى الناس وبنظر آخر الصلاة في الأعمال البدنية والزكاة في الأعمال البدنية والزكاة في الأعمال المالية .

وقوله: ﴿وهم بالآخرة هم يوقنون﴾ وصف آخر للمؤمنين معطوف على ما قبله جيء به للإشارة إلى أن هذه الأعمال الصالحة إنما تقع موقعها وتصيب غرضها مع الإيقان بالأخرة فإن العمل يحبط مع تكذيب الآخرة ، قال تعالى : ﴿والذين كذبوا بآياتنا ولقاء الآخرة حبطت أعمالهم ﴾(١) .

وتكرار الضمير في قوله : ﴿وهم بالآخرة هم﴾ الخ للدلالة على أن هـذا الإيقان من شأنهم وهم أهله المترقب منهم ذلك .

قوله تعالى : ﴿إِن الذين لا يؤمنون بالآخرة زينا لهم أعمالهم فهم يعمهون﴾ العمه التحير في الأمر ومعنى تزيين العمل جعله بحيث ينجذب إليه الإنسان والذين لا يؤمنون بالآخرة لما أنكروها وهي غاية مسيرهم بقوا في الدنيا وهي سبيل لا غاية فتعلقوا بأعمالهم فيها وكانوا متحيرين في الطريق لا غاية لهم يقصدونها .

قوله تعالى : ﴿ أُولئك الذين لهم سوء العذاب ﴾ الخ إيعاد بمطلق العذاب من دنيوي وأخروي بدليل ما في قوله : ﴿ وهم في الآخرة هم الأخسر ون ﴾ ولعل وجه كونهم أخسر

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٤٧ .

الناس أن سائر العصاة لهم صحائف أعمال مثبتة فيها سيئـاتهم وحسناتهم يجـازون بها وأما هؤلاء فسيئاتهم محفوظة عليهم يجازون بها وحسناتهم حابطة .

قوله تعالى : ﴿وَإِنْكُ لِتَلْقَى الْقَرْآنُ مِنْ لَدَنْ حَكَيْمُ عَلَيْمُ ﴾ التلقية قريبة المعنى من التلقين ، وتنكير ﴿حَكِيمُ عَلَيْمِ ﴾ للتعظيم ، والتصريح بكون هذا القرآن من عنده تعالى ليكون ذلك حجة على الرسالة وتأييداً لما تقدم من المعارف ولصحة ما سيذكره من قصص الأنبياء عليهم السلام .

وتخصيص الاسمين الكريمين للدلالة على نـزوله من ينبـوع الحكمة فـلا ينقضه ناقض ولا يوهنه موهن ، ومنبع العلم فلا يكذب في خبره ولا يخطىء في قضائه .

\* \* \*

#### (بیان)

أول القصص الخمس التي أشير إليها في السورة استشهاداً لما في صدرها من التبشير والإنذار والوعد والوعيد وتغلب في الثلاث الأول منها وهي قصص موسى وداود وسليمان جهة الوعد على الوعيد وفي الأخيرتين بالعكس.

قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ مُوسَى لَأَهُلُهُ ﴾ النّج المراد بأهله امرأته وهي بنت شعيب على ما ذكره الله تعالى في سورة القصص قال في المجمع : إن خطابها بقوله : ﴿آتيكم ﴾ بصيغة الجمع لإقامتها مقام الجماعة في الانس بها في الأمكنة الموحشة . انتهى ومن المحتمل أنه كان معها غيرها من خادم أو مكار أو غيرهما .

وفي المجمع: الإيناس الإبصار، وقيل: آنست أي أحسست بالشيء من جهة يؤنس بها وما آنست به فقد أحسست به مع سكون نفسك إليه. انتهى والشهاب على ما في المجمع نور كالعمود من النار وكل نور يمتد كالعمود يسمى شهاباً والمراد الشعلة من النار، وفي المفردات: الشهاب الشعلة الساطعة من النار الموقدة ومن العارض في الجو وفي المفردات أيضاً: القبس المتناول من الشعلة، والاصطلاء بالنار الاستدفاء بها.

وسياق الآية يشهد ويؤيده ما وقع من القصة في سور أخرى أنه كان حينذاك يسير بأهله وقد ضل الطريق وأصابه وأهله البرد في ليلة داجية فأبصر ناراً من بعيد فأراد أن يذهب إليها فإن وجد عندها إنساناً استخبره أو يأخذ قبساً يأتي به إلى أهله فيوقدوا ناراً يصطلون بها . فقال لأهله امكثوا إني أحسست وأبصرت ناراً فالزموا مكانكم سآتيكم منها أي من عندها بخبر نهتدي به أو آتيكم بشعلة متناولة من النار لعلكم توقدون بها ناراً تصطلون وتستدفؤون بها .

ويظهر من السياق أيضاً أن النار إنما ظهرت له علانكه ولم يشاهدها غيره وإلا عبس عنها بالإشارة دون التنكير .

ولعل اختلاف الإتيان بالخبر والإتيان بالنار نوعاً هو الموجب لتكرار لفظ الإتيان حيث قال : ﴿ سَأَتيكُم منها بخبر أو آتيكم بشهاب قبس ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ فلما جاءها نودي أن بورك من في النار ومن حولها وسبحان الله رب العالمين ﴾ أي فلما أتى النار وحضر عندها نودي أن بورك «الخ» .

والمراد بالمباركة إعطاء الخير الكثير يقال: باركه وبارك عليه وبارك فيه أي البسه الخير الكثير وحباه به، وقد وقع في سورة طه في هذا الموضع من القصة قوله: ﴿ فلما أتاه نودي يا موسى إني أنا ربك فاخلع نعليك إنك بالواد المقدس طوى وأنا اخترتك فاستمع لما يوحي ﴾ (١) . ويستأنس منه أن المراد بمن حول النار موسى أو هو ممن حول النار ، ومباركته اختياره بعد تقديسه .

وأما المراد بمن في النار فقد قيل: إن معناه من ظهر سلطانه وقدرته في النار ، فإن التكليم كان من الشجرة ـ على ما في سورة القصص ـ وقد أحاطت بها النار ، وعلى هذا فالمعنى: تبارك من تجلّى لك بكلامه من النار وبارك فيك ، ويكون قوله: ﴿وسبحان الله رب العالمين﴾ تنزيهاً له سبحانه من أن يكون جسماً أو جسمانياً يحيط به المكان أو يجاوره الحدثان لا لتعجيب موسى كما قيل .

وقيل: المراد بمن في النسار الملائكة الحاضرون فيها كما أن المراد بمن حولها موسى عاللة.

وقيل: المراد به موسى علائلة ويمن حولها الملائكة.

وقيل: في الكلام تقدير والأصل بورك من في المكان الذي فيه النار ـ وهـو البقعة المباركة التي كانت فيها الشجرة كما في سورة القصص ـ ومن فيها هو مـوسى وحولها هي الأرض المقدسة التي هي الشامات ، ومن حـولها هم الأنبياء القاطنون فيها من آل إبراهيم وبني إسرائيل .

وقيل : المراد بمن في النار نور الله تعالى وبمن حولها موسى .

وقيل : المرّاد بمن في النار الشجرة فإنها كانت محاطة بالنار بمن حولها الملائكة المسبّحون .

وأكثر هذه الوجوه لا يخلو من تحكّم ظاهر .

<sup>(</sup>١)طه: ١٣.

قوله تعالى : ﴿وألق عصاك فلما رآها تهتز كأنها جان ولَى مدبراً ولم يعقب﴾ النخ ، الاهتزاز التحرك الشديد ، والجان الحية الصغيرة السريعة الحركة ، والإدبار خلاف الإقبال ، والتعقيب الكرّ بعد الفر من عقّب المقاتل إذا كرّ بعد فراره .

وفي الآية حذف وإيجاز تفصح عنه الفاء الفصيحة في قوله: ﴿ فلما رآها تهتز﴾ والتقدير وألق عصاك فلما ألقاها إذا هي ثعبان مبين يهتز كأنه جان ولما رآها تهتزُ والخ».

ولا منافاة بين صيرورة العصا ثعباناً مبيناً كما وقع في قصته عَلَيْهِ من سورتي الأعراف والشعراء \_ والثعبان الحية العظيمة الجثة \_ وبين تشبيهها في هذه السورة بالجان فإن التشبيه إنما وقع في الاهتزاز وسرعة الحركة والاضطراب حيث شاهد العصا وقد تبدلت ثعباناً عظيم الجثة هائل المنظر يهتز ويتحرك بسرعة اهتزاز الجان وتحركه بسرعة وليس تشبيهاً لنفس العصا أو الثعبان بنفس الجان .

وقيل: إن آية العصاكانت مختلفة الظهور فقد ظهرت العصا لأول مرة في صورة الجان كما وقع في سورة طه: ﴿ فَالقَاهَا فَإِذَا هِي حَيَّة تَسْعَى ﴾ (١) ثم ظهرت لما ألقاها عند فرعون في صورة ثعبان مبين كما في سورتي الأعراف والشعراء.

وفيه أن هذا الوجه وإن كان لا يخلو بالنظر إلى سياق الآيات عن وجاهـة لكنه لا يندفع به إشكال تشبيه الشيء بنفسه أو عدم تبدُّلها حية فالمعوَّل في دفـع الإشكال على ما تقدم .

قوله تعالى : ﴿ يَا مُوسِى لَا تَخْفَ إِنِي لَا يَخَافُ لَدَيُّ الْمُرْسِلُونَ ﴾ حكاية نفس الخطاب الصادر هناك وهو في معنى قال الله يا موسى لا تخف دالخ» .

وقوله: ﴿ لا تخف ﴾ نهي مطلق يؤمنه عن كل ما يسوء مما يخاف منه ما دام في حضرة القرب والمشافهة سواء كان المخوف منه عصا أو غيرها ولذا علَّل النهي بقوله: ﴿ إِنِّي لا يخاف لَـديُّ المرسلون ﴾ فإن تقييد النفي بقوله: ﴿ لديُّ في يفيد أن مقام القرب والحضور يلازم الأمن ولا يجامع مكروهاً يخاف منه ، ويؤيده تبديل هذه الجملة في القصة من سورة القصص من قوله: ﴿ إنك من الأمنين ﴾ فيتحصّل

<sup>(</sup>١)طه: ۲۰

المعنى : لا تخف من شيء إنك مرسل والمرسلون ـ وهم لـديَّ في مقام القـرب ـ في مقام القـرب ـ في مقام القـرب ـ في مقام الأمن .

وأما فرار موسى على من العصا وقد تصوَّرت بتلك الصورة الهائلة وهي تهتزُّ كأنها جان فقد كان جرياً منه على ما جبل الله الطبيعة الإنسانية عليه إذا فاجأه من الممخاطر ما لا سبيل له إلى دفعه عن نفسه إلا الفرار وقد كان أعزل لا سلاح معه إلا عصاه وهي التي يخافها على نفسه ولم يرد عليه من جانبه تعالى أمر سابق أن يلزم مكانه أو نهي عن الفرار مما يخافه على نفسه إلا قوله تعالى : ﴿وألق عصاك ﴾ وقد امتثله ، وليس الفرار من المخاطر العظيمة التي لا دافع لها إلا الفرار ، من الجبن المذموم حتى يذمَّ عليه .

وأما أن الأنبياء والمرسلين لا يخافون شيئاً وهم عند ربهم ـ على ما يبدل عليه قوله: ﴿إنِّي لا يخاف لديَّ المرسلون﴾ ـ فهم لا يملكون هذه الكرامة من عند أنفسهم بل إنما ذلك بتعليم من الله وتأديب وإذ كان موقف ليلة الطور أول موقف من موسى قرَّبه الله إليه فيه وخصه بالتكليم وحباه بالرسالة والكرامة فقوله: ﴿لا تخف إنك من الأمنين﴾ وقوله: ﴿لا تخف إني لا يخاف لديَّ المرسلون﴾ تعليم وتأديب إلهي له منطني المرسلون،

فتبيّن بذلك أن قوله : ﴿لا تخف إني لا يخاف لديّ المرسلون﴾ تأديب وتربية إلهية لموسى عَلِلْكُ وليس من التوبيخ والتأنيب في شيء .

قوله تعالى : ﴿ إِلا من ظلم ثم بدّل حسناً بعد سوء فإني غفور رحيم ﴾ الذي ينبغي أن يقال ـ والله أعلم ـ أن الآية السابقة لما أخبرت عن أن المسرسلين آمنون لا يخافون فهم منه أن غيرهم من أهل الظلم غير آمنين لهم أن يخافوا استدرك في هذه الآية حال أهل التوبة من جملة أهل الظلم فبيّن أنهم لتوبتهم وتبديلهم ظلمهم \_ وهو السوء \_ حسناً بعد سوء مغفور لهم مرحومون فلا يخافون أيضاً .

فالاستثناء من المرسلين وهو استثناء منقطع والمراد بالظلم مطلق المعصية وبالحسن بعد السوء التوبة بعد المعصية أو العمل الصالح بعد السيء ، والمعنى : لكن من ظلم باقتراف المعصية ثم بدّل ذلك حسناً بعد سوء وتوبة بعد معصية أو عملاً صالحاً بعد سيء فإني غفور رحيم أغفر ظلمه وأرحمه فلا يخافن بعد ذلك شيءاً

قوله تعالى : ﴿وَأَدْخُلُ يَدُكُ فِي جَيْبُكُ تَخْرَجُ بِيضَاءُ مِنْ غَيْرُ سُو ﴾ النح ، فسّر السوء بالبرص وقد تقدم ، وقوله : ﴿ فِي تَسْعُ آيَاتَ إِلَى فَرَعُونُ وقومُه ﴾ يمكن أن يستظهر من السياق أولاً أن ﴿ فِي تَسْعُ ﴾ حال من الآيتين جميعاً ، والمعنى : آتيتك هاتين الآيتين ـ العصا واليد ـ حال كونهما في تسع آيات .

ثانياً: أن الآيتين من جملة الآيات التسع ، وقد تقدم في تفسير قولـ تعالى : ﴿ وَلَقَدَ آتِينَا مُوسَى تَسْعَ آيَاتَ بِيّنَاتَ ﴾ (١) ، كلام في تفصيل الآيات التسع ، والبـاقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ فلما جاءتهم آياتنا مبصرة قالوا هذا سحر مبين ﴾ المبصرة بمعنى الواضحة الجلية ، وفي قولهم : ﴿ هذا سحر مبين ﴾ إزراء وإهانة بالآيات حيث أهملوا الدلالة على خصوصيات الآيات حتى العدد فلم يعبؤا بها إلا بمقدار أنها أمر ما .

قوله تعالى : ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلوًا﴾ الخ ، قال الراغب : الجحد نفي ما في القلب إثباته وإثبات ما في القلب نفيه . انتهى . والإستيقان والإيقان بمعنى .

وَلَقَدْ آتَيْنَا دَاوُدَ وَسُلَيْمَانَ عِلْماً وَقَالَا آلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي فَضَّلَنَا عَلَىٰ كَثِيرِ مِنْ عِبَادِهِ آلْمُؤْمِنِينَ (١٥) وَوَرِثَ سُلَيْمَانُ دَاوُدَ وَقَالَ يَا أَيُّهَا النَّاسُ عُلَّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هٰذَا لَهُ وَ آلْفَضْلُ النَّاسُ عُلَّمْنَا مَنْطِقَ الطَّيْرِ وَأُوتِينَا مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِنَّ هٰذَا لَهُ وَ آلْفَضْلُ النَّمْنِ وَالطَيْرِ فَهُمْ الْمُبِينُ (١٦) وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ آلْجِنِّ وَآلْإِنْسِ وَالطَيْرِ فَهُمْ أَلْمُبِينُ (١٦) وَحُشِرَ لِسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ مِنَ آلْجِنِّ وَآلْإِنْسِ وَالطَيْرِ فَهُمْ يُوزَعُونَ (١٧) حَتَّىٰ إِذَا أَتَوْا عَلَىٰ وَادِ النَّمْلِ قَالَتْ نَمْلَةً يَا أَيُّهَا النَّمْلُ أَوْدَ فَا أَنَّهُا النَّمْلُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُلْ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) الإسراء : ١٠١ .

يَشْعُرُونَ (١٨) فَتَبَسَّمَ ضَاحِكاً مِنْ قَوْلِهَا وَقَالَ رَبِّ أَوْزَعْنِي أَنْ أَشْكُرَ نِعْمَتَكَ الْتِي أَنْعَمْتَ عَلَىَّ وَعَلَىٰ وَالِدَيَّ وَأَنْ أَعْمَلَ صَالِحًا تَرْضَاهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَتِكَ فِي عِبَادِكَ الصَّالِحِينَ (١٩) وَتَفَقَّدَ الطَّيْرَ فَقَالَ مَالِيَ لَا أَرَى ٱلْهُدْهُـدَ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْغَائِبِينَ (٢٠) لَأَعَذَّبَنَّهُ عَذَاباً شَـدِيداً أَوْ لأَذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْتِيَنِّي بِسُلْطَانٍ مُبِين (٢١) فَمَكَثَ غَيْرَ بَعِيدٍ فَقَالَ أَحَطْتُ بِمَا لَمْ تُحِطْ بِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَأٍ بِنَبَأٍ يَقِينِ (٢٢) إِنِّي وَجَدْتُ آمْرَأُةً تَمْلِكُهُمْ وَأُوتِيَتْ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ وَلَهَا عَرْشٌ عَظِيمٌ (٢٣) وَجَدْتُهَا وَقَوْمَها يَسْجُـدُونَ لِلشَّمْسِ مِنْ دُونِ اللهِ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِيلِ فَهُمْ لَا يَهْتَدُونَ (٢٤) أَلَّا يَسْجُدُوا لِلَّهِ الَّـذِي يُخْرِجُ ٱلْخَبْءَ فِي السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَيَعْلَمُ مَا تُخْفُونَ وَمَا تُعْلِنُونَ (٢٥) اللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا هُـوَ رَبُّ ٱلْعَـرْشِ ٱلْعَـظِيمِ (٢٦) قَـالَ سَنَنْظُرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْكَاذِبِينَ (٢٧) اذْهَبْ بِكِتَابِي هٰذَا فَأَلْقِهِ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَٱنْـظُرْ مَاذَا يَـرْجِعُونَ (٢٨) قَـالَتْ يَا أَيُّهَا ٱلْمَلَوَا إِنِّي أَلْقِيَ إِلَيَّ كِتَابٌ كَرِيمٌ (٢٩) إِنَّهُ مِنْ سُلَيْمَانَ وَإِنَّهُ بِسُم اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيمِ (٣٠) أَلَّا تَعْلُوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسْلِمِينَ (٣١) قَالَتْ يَا أَيُّهَا ٱلْمَلَـ وَا أَفْتُونِي فِي أَمْرِي مَا كُنْتُ قَاطِعَةً أَمْراً حَتَّىٰ تَشْهَدُونِ (٣٢) قَالُوا نَحْنُ أُولُوا قُوَّةٍ وَأُولُوا بَأْسِ شَدِيدٍ وَٱلْأُمْرُ إِلَيْكِ فَٱنْظُرِي مَاذَا تَأْمُرِينَ (٣٣) قَالَتْ إِنَّ ٱلْمُلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَذَٰلِكَ يَفْعَلُونَ (٣٤) وَإِنِّي مُـرْسِلةً إِلَيْهِمْ سورة النمل ـ آية ١٥ ـ ٤٤ ...... ٢٤٩ .... ٣٤٩

بِهَدِيَّةٍ فَنَاظِرَةً بِمَ يَرْجِعُ ٱلْمُرْسَلُونَ (٣٥) فَلَمَّا جَاءَ سُلَيْمَانَ قَالَ أَتُمِدُّونَن بِمَال مِ فَمَا آتَانِيَ اللَّهُ خَيْرٌ مِمَّا آتَاكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بِهَدِيَّتِكُمْ تَفَرَحُونَ (٣٦) ارْجِعْ إِلَيْهِمْ فَلَنَأْتِيَنَّهُمْ بِجُنْـودٍ لَا قِبَـلَ لَهُمْ بِهَــا وَلَنَحْرِجَنَّهُمْ مِنْهَا أَذِلَّةً وَهُمْ صَاغِـرُونَ (٣٧) قَالَ يَـا أَيُّهَا ٱلْمَلَوُا أَيُّكُمْ يَأْتِينِي بِعَرْشِهَا قَبْلَ أَنْ يَأْتُونِي مُسْلِمِينَ (٣٨) قَـالَ عِفْرِيتُ مِنَ ٱلْجِنِّ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ تَقُومَ مِنْ مَقَامِكَ وَإِنِّي عَلَيْهِ لَقَوِيٌّ أَمِينٌ (٣٩) قَالَ الَّذِي عِنْدَهُ عِلْمٌ مِنَ ٱلْكِتَابِ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبْلَ أَنْ يَرْتَـدُّ إِلَيْكَ طَـرْفُكَ فَلَمَّا رَآهُ مُسْتَقِرًا عِنْدَهُ قَالَ هَٰذَا مِنْ فَضْلِ رَبِّي لِيَبْلُونِي ءَأَشْكُرُ أَمْ أَكْفُــرُ وَمَنْ شَكَرَ فَــإِنَّمَـا يَشْكُــرُ لِنَفْسِـهِ وَمَنْ كَفَــرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيً كَرِيمٌ (٤٠) قَالَ نَكُرُوا لَهَا عَرْشَهَا نَنْظُرْ أَتَهْتَدِي أَمْ تَكُونَ مِنَ الَّذِينَ لَا يَهْتَـٰدُونَ (٤١) فَلَمَّا جَـاءَتْ قِيلَ أَهْكَـٰذَا عَرْشُـكِ قَالَتْ كَـأَنَّهُ هُــوَ وَأُوتِينَا ٱلْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهَا وَكُنَّا مُسْلِمِينَ (٤٢) وَصَدَّهَا مَا كَانَتْ تَعْبُدُ مِنْ دُونِ اللهِ إِنَّهَا كَانَتْ مِنْ قَوْمٍ كَافِرِينَ (٤٣) قِيلَ لَهَا آدْخُلِي الصَّرْحَ فَلَمَّا رَأْتُهُ حَسِبَتُهُ لُجَّةً وَكَشَفَتْ عَنْ سَاقَيْهَا قَـالَ إِنَّهُ صَـرْحٌ مُمَرَّدُ مِنْ قَـوَارِيرَ قَـالَتْ رَبِّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي وَأَسْلَمْتُ مَعَ سُلَيْمَـانَ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ (٤٤) .

#### (بیان)

نبذة من قصص داود وسليمان عليهما السلام وفيها شيء من عجمائب أخبـار سليمان بما آتاه الله من الملك .

قوله تعالى : ﴿ولقد آتينا داود وسليمان علماً ﴾ الخ ، في تنكير العلم إشارة إلى تفخيم أمره ، ومما أشير فيه إلى علم داود من كلامه تعالى قوله : ﴿وآتيناه الحكمة

• ٣٥٠ ...... الجزء التاسع عشر

وفصل الخطاب﴾(١) . ومما أشير فيه إلى علم سليمان قوله : ﴿فَفَهَّمْنَاهَا سَلَيْمَـانَ وَكَلَّا آتينا حكماً وعلماً﴾(٢) ، وذيل الآية يشملهما جميعاً .

وقوله: ﴿وقالا الحمد لله الذي فضّلنا على كثير من عباده المؤمنين﴾ المراد بالتفضيل إما التفضيل بالعلم على ما ربما يؤيده سياق الآية ، وإما التفضيل بمطلق ما خصّهما الله به من المواهب كتسخير الجبال والطير لداود وتليين الحديد لـه وإيتائه الملك ، وتسخير الجن والوحش والطير وكذا الربح لسليمان وتعليمه منطق الطير وإيتائه الملك على ما يستدعيه إطلاق التفضيل .

والآية أعني قوله: ﴿وقالا الحمد لله ﴾ النح ، على أي حال بمنزلة حكاية اعترافهما على التفضيل الإلهي فيكون كالشاهد على المدّعي الذي تشير إليه بشارة صدر السورة أن الله سبحانه سيخص المؤمنين بما تقرّ به عيونهم ومثلها ما سيأتي من اعترافات سليمان في مواضع من كلامه .

قوله تعالى: ﴿وورث سليمان داود﴾ النج ، أي ورثه ماله وملكه ، وأما قول بعضهم: المراد به وراثة النبوة والعلم ففيه أن النبوة لا تقبل الوراثة لعدم قبولها الانتقال ، والعلم وإن قبل الانتقال بنوع من العناية غير أنه إنما يصح في العلم الفكري الاكتسابي والعلم الذي يختص به الأنبياء والرسل كرامة من الله لهم وهبي ليس مما يكتسب بالفكر فغير النبي يرث العلم من النبي لكن النبي لا يرث علمه من نبي آخر ولا من غير نبي .

وقوله: ﴿ وَقَالَ يَا أَيُهَا النَّاسَ عُلَّمنَا منطق الطير ﴾ ظاهر السياق أنه طَالَتُهُ يباهي عن نفسه وأبيه وهو منه طَالَتُهُ تحديث بنعمة الله كما قال تعالى: ﴿ وَأَمَا بنعمة ربك فحدِّث ﴾ (٢) ، وأما إصرار بعض المفسرين على أن الضمير في قوله: ﴿ عُلَّمنا ﴾ و ﴿ أُوتينا ﴾ لنفسه لا له ولأبيه على ماهو عادة الملوك والعظماء في الإخبار عن أنفسهم - فإنهم يخبرون عنهم وعن خدمهم وأعوانهم رعاية لسياسة الملك - فالسياق السابق لا يساعد عليه كل المساعدة .

<sup>(</sup>١) ص : ۲٠

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: ٧٩.

<sup>(</sup>٣) الضحى : ١١ .

والمراد بالناس ظاهر معناه وهو عامة المجتمعين من غير تميّنز لبعضهم من بعض وقول بعضهم إن المراد بهم عظماء أهل مملكته أو علماؤهم غير سديد .

والمنطق والنطق على ما نتعارفه هو الصوت أو الأصوات المؤلّفة الدالّة بالوضع على معان مقصودة للناطق المسماة كلاماً ولا يكاد يقال على ما ذكره الراغب إلا للإنسان لكن القرآن الكريم يستعمله في معنى أوسع من ذلك وهو دلالة الشيء على معنى مقصود لنفسه ، قال تعالى : ﴿وقالوا لجلودهم لِمَ شهدتم علينا قالوا أنطقنا الله الله أنطق كل شيء﴾(١) ، وهو إما من باب تحليل المعنى كما يستعمله القرآن في أغلب المعاني والمفاهيم المقصورة في الاستعمالات على المصاديق الجسمانية المادية كالرؤية والنظر والسمع واللوح والقلم والعرش والكرسي وغيرها ، وإما لأن للفظ معنى أعم واختصاصه بالإنسان من باب الانصراف لكثرة الاستعمال .

وكيف كان فمنطق الطير هو ما تدل به الطير بعضها على مقاصدها ، والذي نجده عند التأمل في أحوالها الحيوية هو أن لكل صنف أو نوع منها أصواتاً ساذجة خاصة في حالاتها الخاصة الاجتماعية حسب تنوع اجتماعاتها كحال الهياج للسفاد وحال المغالبة والغلبة وحال الوحشة والفزع وحال التضرع أو الاستغاثة إلى غير ذلك ونظير الطير في ذلك سائر الحيوان .

لكن لا ينبغي الإرتياب في أن المراد بمنطق الطير في الآية معنى أدقَّ وأوسع من ذلك .

أما أولاً: فلشهادة سياق الآية على أنه على أنه على أم عن أمر اختصاصي ليس في وسع عامة الناس أن ينالوه وإنما ناله بعناية خاصة إلهية ، وهذا المقدار المذكور من منطق الطير مما يسع لكل أحد أن يطلع عليه ويعرفه .

وأما ثانياً: فلأن ما حكاه الله تعالى في الآيات التالية من محاورة سليمان والهدهد يتضمن معارف عالية متنوعة لا يسع لما نجده عند الهدهد من الأصوات المعدودة أن تدل عليها بتميّز لبعضها من بعض ففي كلام الهدهد ذكر الله سبحانه ووحدانيته وقدرته وعلمه وربوبيته وعرشه العظيم وذكر الشيطان وتزيينه الأعمال

<sup>(</sup>١) حم السجدة : ٢١ .

والهدى والضلال وغير ذلك ، وفيه ذكر الملك والعرش والمرأة وقومها وسجدتهم للشمس ، وفي كلام سليمان أمره بالذهاب بالكتاب وإلقائه إليهم ثم النظر فيما يرجعون ، وهذه كما لا يخفى على الباحث في أمر المعاني المتعمق فيها معارف جمّة لها أصول عريقة يتوقف الوقوف عليها على ألوف وألوف من المعلومات ، وأنّى تفي على إفادة تفصيلها أصوات ساذجة معدودة .

على أنه لا دليل على أن كل ما يأتي بها الحيوان في نطقه من الأصوات أو خصوصيات الصوت يفي حسناً بإدراكه أو تمييزه ، ويؤيده ما نقل من قول النملة في الآيات التالية وهو من منطق الحيوان قطعاً ولا صوت للنملة يناله سمعنا ويؤيده أيضاً ما يراه علماء الطبيعة اليوم أن الذي يناله سمع الإنسان من الصوت عدد خاص من الارتعاش المادي وهو ما بين ستة عشر ألفاً إلى اثنين وثلاثين ألفاً في الثانية ، وأن الخارج من ذلك في جانبي القلة والكثرة لا يقوى عليه سمع الإنسان وربما ناله سائر الحيوان أو بعضها .

وقد عثر العلماء الباحشون عن الحيوان من عجيب الفهم ولطيف الإدراك عند أنواع من الحيوان كالفرس والكلب والقرد والدب والزنبور والنملة وغيرها على أمور لا يكاد يعثر على نظائرها عند أكثر أفراد الإنسان .

وقد تبين بما مر أن ظاهر السياق أن للطير منطقاً علمه الله سليمان ، وظهر بـه فساد قول من قال إن نطق الطير كـان معجزة لسليمـان وأما هي في نفسهـا فليس لها نطق هذا .

وقوله: ﴿وأُوتِينَا مِن كُلِ شِيءِ﴾ أي أعطينا من كل شيء ، و﴿كل شيء ، وإن كان شاملًا لجميع ما يفرض موجوداً للن مفهوم شيء من أعم المفاهيم وقد دخل عليه كلمة الاستغراق لكن لما كان المقام مقام التحديث بالنعمة ولا كل نعمة بل النعم التي يمكن أن يؤتاها الإنسان فيتنعم بها تقيد به معنى كل شيء وكان معنى الجملة: وأعطانا الله من كل نعمة يمكن أن يعطاها الإنسان فيتنعم بها مقداراً معتداً به كالعلم والنبوة والملك والحكم وسائر النعم المعنوية والمادية .

وقوله : ﴿إِن هذا لهو الفضل المبين ﴾ شكر وتأكيد للتحديث بالنعمة من غير عجب ولا كبر واختيال لاسناده الجميع إلى الله بقوله : ﴿علمنا﴾ و ﴿أُوتينا﴾ ، واحتمل

بعضهم أن تكون الجملة من كلام الله سبحانه لا من كلام سليمان والسياق يأباه .

قوله تعالى: ﴿وحشر لسليمان جنوده من الجن والانس والطير فهم يموزعون﴾ الحشر هو جمع الناس وإخراجهم لأمر بإزعاج والوزع المنع وقيل الحبس، والمعنى كما قيل: وجمع لسليمان جنوده من الجن والانس والطير فهم يمنعون من التفرق واختلاط كل جمع بآخر برد أولهم إلى آخرهم وحبس كل في مكانه.

ويستفاد من الآية أنه كان لـه جنود من الجن والـطير يسيـرون معـه كجنـوده من الإنس .

وكلمة الحشر ووصف المحشورين بأنهم جنود ، وسياق الآيات التالية كل ذلك دليل على أن جنوده كانوا طوائف خاصة من الجن والإنس والطيسر سواء كانت ﴿من﴾ في الآية للتبعيض أو للبيان .

وقد أغرب في التفسير الكبير فزعم أن الآية تدل على أن جميع الجن والإنس والطير كانوا جنوده وقد ملك الأرض كلها وأن الله تعالى جعل الطير في زمانه عقلاء مكلفين ثم عادت بعد زمانه على ما كانت عليه قبله وقال بمثله في النملة التي تكلّمت ، قال في تفسير الآية : والمعنى أنه جعل الله تعالى كل هذه الأصناف جنوده ، ولا يكون كذلك إلا بأن يتصرّف على مراده ، ولا يكون كذلك إلا مع العقل الذي يصحّ معه التكليف أو يكون بمنزلة المراهق الذي قد قارب حد التكليف ، فلذلك قلنا : إن الله تعالى جعل الطير في أيامه مما له عقل وليس كذلك حال الطيور في أيامنا وإن كان فيها ما قد ألهمه الله تعالى الدقائق التي خصّت بالحاجة إليها أو خصّها الله بها لمنافع العباد كالنحل وغيره . انتهى .

ووجوه التحكم فيه غنيّة عن البيان .

وتقديم الجن في الذكر على الإنس والطير لكون تسخيرهم ودخولهم تحت الطاعة عجيباً ، وذكر الإنس بعده دون الطير مع كون تسخيرها أيضاً عجيباً رعاية لأمر المقابلة بين الجنّ والإنس .

قوله تعالى : ﴿حتى إذا أتوا على واد النمل﴾ الآية ، ﴿حتى﴾ غاية لما يفهم من الآية السابقة ، وضمير الجمع لسليمان وجنوده ، وتعدية الإتيان بعلى قيل : لكون الإتيان من فوق ، ووادي النمل واد بالشام على ما قيل ، وقيل : في أرض الطائف ،

وقيل : في أقص اليمن ، والحطم الكسر .

والمعنى: فلما سار سليمان وجنوده حتى أتوا على وادي النمل قالت نملة مخاطبة لسائر النمل: يا أيها النمل ادخلوا مساكنكم لا يكسرنّكم سليمان وجنوده أي لا يطأنكم بأقدامهم وهم لا يشعرون. وفيه دليل على أنهم كانوا يسيرون على الأرض.

قوله تعالى : ﴿ فَتُبَسِّم ضَاحِكاً مَن قولها ﴾ إلى آخر الآية ، قيل : التبسّم دون الضحك ، وعلى هذا فالمراد بالضحك هو الإشراف عليه مجازاً .

ولا منافاة بين قوله عَالَثُنَهِ: ﴿ عُلَمنا منطق السطير ﴾ وبين فهمه كلام النملة إذ لم ينف فهمه كلام سائر الحيوان أو كلام بعضها كالنملة .

وقد تسلّم جمع منهم دلالة قوله: ﴿علّمنا منطق الطير﴾ على نفي ما عداه فتكلفوا في توجيه فهمه عَلَىٰ قول النملة تارة بأنه كانت قضية في واقعة ، وأخرى بتقدير أنها كانت نملة ذات جناحين وهي من الطير ، وثالثة بأن كلامها كان من معجزات سليمان عَلَىٰ ، ورابعة بأنه عَلَىٰ لم يسمع منها صوتاً قط وإنما فهم ما في نفس النملة إلهاماً من الله تعالى هذا .

وما تقدم من معنى منطق الحيوان يزاح به هذه الأوهام . على أن سياق الآيات وحده كاف في دفعها .

وقوله: ﴿ وقال رب أوزعني أن أشكر نعمتك التي أنعمت علي وعلى والدي وأن أعمل صالحاً ترضاه ﴾ الإيزاع الإلهام. تبسّم على مبتهجاً مسروراً بما أنعم الله عليه حتى أوقفه هذا الموقف وهي النبوة والعلم بمنطق الحيوان والملك والجنود من الجنّ والإنس والطير فسأل الله أن يلهمه شكر نعمته وأن يعمل بما فيه رضاه سبحانه.

وقد جعل الشكر للنعمة التي أنعم الله تعالى بها على نفسه مختصة به ، وللنعمة التي أنعم بها على والديه فإن الإنعام على والديه إنعام عليه بوجه لكونه منهما وقد أنعم الله تعالى على أبيه داود بالنبوة والملك والحكمة وفصل الخطاب وغيرها وأنعم على أمه حيث زوّجها من داود النبي ورزقها سليمان النبي وجعلها من أهل بيت النبوة .

وفي كلامه هذا دليل على أن والدته من أهل الصراط المستقيم الذين أنعم

الله عليهم (١) وهم إحدى الطوائف الأربع المذكورين في قوله تعالى : ﴿ اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُمْ الله عليهم من النبيين والصدّيقين والشهداء والصالحين (٢) .

وقوله: ﴿ وَأَن أَعمل صالحاً ترضاه ﴾ عطف على قوله: ﴿ أَن أَشكر نعمتك ﴾ ومسألته هذه: ﴿ وَأُوزعني أَن أعمل ﴾ الخ ، أمر أرفع قدراً وأعلى منزلة من سؤال التوفيق للعمل الصالح فإن التوفيق يعمل في الأسباب الخارجية بترتيبها بحيث توافق سعادة الإنسان والإيزاع الذي سأله دعوة باطنية في الإنسان إلى السعادة ، وعلى هذا فليس من البعيد أن يكون المراد به الوحي الذي أكرم الله به إبراهيم وآله فيما يخبر عنه بقوله: ﴿ وَأُوحِينا إليهم فعل الخيرات ﴾ (٣) ، وهو التأييد بروح القدس على ما مر في تفسير الآية .

وقوله : ﴿وأدخلني برحمتك في عبادك الصالحين﴾ أي اجعلني منهم ، وهـ ذا الصلاح لما لم يتقيد بالعمل كان هو صلاح الـذات وهو صــلاح النفس في جوهــرها الذي يستعد به لقبول أي كرامة إلهية .

ومن المعلوم أن صلاح الذات أرفع قدراً من صلاح العمل ففي قوله: ﴿وأن أعمل صالحاً ترضاه وأدخلني برحمتك في عبادك الصالحين تدرّج في المسألة من الأدنى إلى الأعلى وقد كان صلاح العمل منسوباً إلى صنعه واختياره بوجه دون صلاح الذات ولذا سأل صلاح الذات من ربه ولم يسأل نفس صلاح العمل بل أن يوزعه أن يعمل.

وفي تبديله سؤال صلاح الذات من سؤال أن يدخله في عباده الصالحين إيذان بسؤاله ما خصهم الله بها في قوله : ونعم العبد إنه أواب (٤) .

قوله تعالى : ﴿وتفقد الطير فقال ما لي لا أرى الهدهد أم كان من الغائبين﴾ قال الراغب : التفقد التعهد لكن حقيقة التفقد تعرف فقدان الشيء والتعهد تعرف العهد المتقدم قال تعالى : ﴿وتفقد الطير﴾ . انتهى .

(۲) النساء: ۲۹. (۳) الأنبياء: ۷۳. (٤) ص: ۳۰.

 <sup>(</sup>١) وفيه تبرئة ساحتها عما في التوراة الدائرة ففي التوراة أنها كانت امرأة أوريا فجربها داود ثم كاد في
 قتل أوريا فقتل في بعض الحروب فأدخلها في أزواجه فولدت له سليمان .

استفهم أولاً متعجباً من حال نفسه إذ لا يرى الهدهد بين الطير كأنه لم يكن من المظنون في حقه أن يغيب عن موكبه ويستنكف عن امتثال أمره ثم أضرب عن ذلك بالاستفهام عن غيبته .

والمعنى: ما بالي لا أرى الهدهد بين الطيور الملازمة لموكبي بل أكان من الغائبين .

قوله تعالى: ولاعذبنه عذاباً شديداً أو لأذبحنه أو ليأتيني بسلطان مبين اللامات للقسم والسلطان المبين البرهان الواضح، يقضي على الهدهد أحد ثلاث خصال: العذاب الشديد والذبح وفيهما شقاؤه، والإتيان بحجة واضحة وفيه خلاصه ونجاته.

قوله تعالى : ﴿ فمكث غير بعيد فقال أحطت بما لم تحط به وجئتك من سبأ بنبأ يقين فله ضمير ﴿ فمكث لسليمان ويحتمل أن يكون للهدهد ويؤيد الأول سابق السياق والثاني لاحقه ، والمراد بالإحاطة العلم الكامل ، وقوله : ﴿ وجئتك النح ، بمنزلة عطف التفسير لقوله : ﴿ أحطت النح ، وسبأ بلدة باليمن كانت عاصمته يومئذ والنبأ الخبر الذي له أهمية ، واليقين ما لا شك فيه .

والمعنى: فمكث سليمان ـ أو فمكث الهدهـ لا ـ زماناً غير بعيـ لا حضر فسأله سليمان عن غيبته وعاتبه ـ فقال أحطت من العلم بما لم تحط به وجئتك من سبأ بخبر مهم لا شك فيه .

ومنه يظهر أن في الآية حـذفاً وإيجـازاً ، وقد قيـل : إن في قول الهـدهد : ﴿ أحطت بما لم تحط به ﴾ كسراً لسورة سليمان عَلَيْكَ فيما شدد عليه .

قوله تعالى : ﴿إنِّي وجدت امرأة تملكهم وأوتيت من كل شيء ولها عرش عظيم ﴾ الضمير في ﴿تملكهم ﴾ لأهل سباً وما يتبعها وقوله : ﴿وأوتيت من كل شيء ﴾ وصف لسعة ملكها وعظمته وهو القرينة على أن المراد بكل شيء في الآية كل شيء هو من لوازم الملك العظيم من حزم وعزم وسطوة ومملكة عريضة وكنوز وجنود مجندة ورعية مطيعة ، وخص بالذكر من بينها عرشها العظيم .

قوله تعالى : ﴿وجدتها وقومها يسجدون للشمس من دون الله النخ ، أي إنهم من عبدة الشمس من الوثنيين .

وقوله: ﴿ورزين لهم الشيطان أعمالهم ﴾ بمنزلة عطف التفسير لما سبقه وهو مع ذلك توطئة لقوله بعد: ﴿فصدُهم عن السبيل ﴾ لأن تزيين الشيطان لهم أعمالهم التي هي سجدتهم وسائر تقرّباتهم هو الذي صرفهم عن سبيل الله وهي عبادته وحده.

وفي إطلاق السبيل من غير إضافتها إليه تعالى إشارة إلى أنها السبيل المتعينة للسبيلية بنفسها للإنسان بالنظر إلى فطرته بل لكل شيء بالنظر إلى الخلقة العامة .

وقوله : ﴿ فَهُم لا يَهْتُدُونَ ﴾ تفريع على صدِّهم عن السبيل إذ لا سبيل مع الصدّ عن السبيل فلا اهتداء ، فافهمه .

قوله تعالى: ﴿ الله يسجدوا لله المذي يخرج الخبء في السماوات والأرض ويعلم ما تخفون وما تعلنون ﴾ القراءة الدائرة ﴿ الله \_ بتشديد اللام \_ مؤلف من دأن ولا ، وهو عطف بيان من ﴿ أعمالهم ﴾ ، والمعنى : زيّن لهم الشيطان أن لا يسجدوا لله ، وقيل : بتقدير لام التعليل ، والمعنى : زيّن لهم الشيطان ضلالتهم لئلا يسجدوا لله .

والخبء على ما في مجمع البيان المخبوء وهـو ما أحـاط به غيـره حتى منع من إدراكه وهو مصدر وصف به يقال : خبأته أخبئه خبأ وما يـوجده الله تعـالى فيخرجـه من العدم إلى الوجود يكون بهذه المنزلة . انتهى .

ففي قوله: فويخرج الخبء في السماوات والأرض استعارة كأن الأشياء مخبوءة مستورة تحت أطباق العدم فيخرجها الله تعالى إلى الوجود واحداً بعد آخر فيكون تسمية الإيجاد بعد العدم إخراجاً للخبء قريباً من تسميته بالفطر وتوصيفه تعالى بأنه فاطر السماوات والأرض والفطر هو الشق كأنه يشقُ العدم فيخرج الأشياء.

ويمكن حمل الجملة على الحقيقة من غير استعارة لكنه مفتقر إلى بيـان موضعـه غير هذا الموضع . وقيل : المراد بالخبء الغيب وإخراجه العلم به وهوكما ترى .

وقوله: ﴿ويعلم ما تخفون وما تعلنون﴾ بالتاء على الخطاب أي يعلم سرّكم وعلانيتكم ، وقرأ الأكثرون بالياء على الغيبة وهو أرجح .

وملخص الحجة : إنهم إنما يسجدون للشمس دون الله تعظيماً لها على ما أودع

الله سبحانه في طباعها من الأثار الحسنة والتدبير العام للعالم الأرضي وغيره ، والله الذي أخرج جميع الأشياء من العدم إلى الوجود ومن الغيب إلى الشهادة فترتب على ذلك نظام التدبير من أصله \_ ومن جملتها الشمس وتدبيرها \_ أولى بالتعظيم وأحق أن يسجد له ، مع أنة لا معنى لعبادة ما لا شعور له بها ولا شعور للشمس بسجدتهم والله سبحانه يعلم ما يخفون وما يعلنون فالله سبحانه هو المتعين للسجدة والتعظيم لا غير .

وبهذا البيان تبين وجه اتصال قوله تلواً : ﴿ الله لا إله إلا هو ﴾ الخ .

قوله تعالى : ﴿ الله إله إلا هو رب العرش العظيم ﴾ من تمام كلام الهدهد وهو بمنزلة التصريح بنتيجة البيان الضمني السابق وإظهار الحق قبال باطلهم ولذا أتى أولاً بالتهليل الدال على توحيد العبادة ثم ضم إليه قوله : ﴿ رب العرش العظيم ﴾ الدال على انتهاء تدبير الأمر إليه فإن العرش الملكي هو المقام الذي تجتمع عنده أزمة الأمور وتصدر منه الأحكام الجارية في الملك .

وفي قوله : ﴿ رَبِ العَرْشُ العَظَيمَ ﴾ مناسبة محاذاة اخرى مع قوله في وصف ملكة سبأ : ﴿ وَلَهَا عَرْشُ عَظَيمَ ﴾ ولعل قول الهدهد هذا هو الذي دعا ـ أو هو من جملة ما دعا ـ سليمان عَلِيْكُمْ أن يأمر أن يأتوا بعرشها إليه ليخضع لعظمة ربه كل عظمة .

قوله تعالى : ﴿قال سننظر أصدقت أم كنت من الكاذبين ﴾ الضمير لسليمان من أحال القضاء في أمر الهدهد إلى المستقبل فلم يصدقه في قوله لعدم بينة عليه بعد ولم يكذبه لعدم الدليل على كذبه بل وعده أن يجرّب ويتأمل .

قوله تعالى : ﴿ اذهب بكتابي هذا فألقه إليهم ثم تولّ عنهم فانظر ماذا يرجعون ﴾ حكاية قول سليمان خطاباً للهدهد كأنه قيل : فكتب سليمان كتاباً قال للهدهد : اذهب بكتابي هذا إليهم أي إلى ملكة سباً وملاها فألقه إليهم ثم تولّ عنهم أي تنحّ عنهم وقع في مكان تراهم فانظر ماذا يرجعون أي ماذا يرد بعضهم من الجواب على بعض إذا تكلموا فيه .

وقوله: ﴿ فَالْقَهُ اللَّهِ وَ اللهاء وصلاً ووقفاً في جميع القراءات وهي هاء السكت ، ومما قيل في الآية: إن قوله ﴿ ثم تولُّ عنهم فانظر ﴾ الخ ، من قبيل التقديم والتأخير والأصل فانظر ماذا يرجعون ثم تولّ عنهم . وهو كما ترى .

قوله تعالى : ﴿قالت يا أيها الملؤ إني أُلقي إليَّ كتاب كريم إنه من سليمان

وإنه بسم الله الرحمن الرحيم في الكلام حذف وإيجاز والتقدير فأخذ الهدهد الكتاب وحمله إلى ملكة سبأ حتى إذا أتاها ألقاه إليها فأخذتها ولما قرأتها قالت لملإها وأشراف قومها يا أيها الملؤ «الخ».

فقوله : ﴿قالت يا أيها الملؤ إني أُلقي إليَّ كتاب كريم﴾ حكاية ذكرها لملإهـا أمر الكتاب وكيفية وصوله إليها ومضمونه ، وقد عظمته إذ وصفته بالكرم .

وقوله: ﴿إنه من سليمان وإنه بسم الله الرحمن الرحيم ﴾ ظاهره أنه تعليل لكون الكتاب كريماً أي والسبب فيه أنه من سليمان ولم يكد يخفى عليها جبروت سليمان وما أوتيه من الملك العظيم والشوكة العجيبة كما اعترفت بذلك في قولها على ماحكاه الله بعد: ﴿وأوتينا العلم من قبله وكنا مسلمين ﴾ .

وإنه بسم الله الرحمن الرحيم: أي الكتاب باسمه تعالى فهو كريم لذلك والوثنيون جميعاً قائلون بالله سبحانه يرونه رب الأرباب وإن لم يعبدوه ، وعبدة الشمس منهم وهم من شعب الصابئين يعظمونه ويعظمون صفاته وإن كانوا يفسرون الصفات بنفي النقائص والأعدام فيفسرون العلم والقدرة والحياة والرحمة مثلاً بانتفاء الجهل والعجز والموت والقسوة فكون الكتاب باسم الله الرحمن الرحيم يستدعي كونه كريماً ، وعلى هذا كونه كريماً ، كما أن كونه من سليمان العظيم يستدعي كونه كريماً ، وعلى هذا فالكتاب أي مضمونه هو قوله : ﴿أن لا تعلوا عليَّ وأتوني مسلمين وأن مفسَّرة .

ومن العجيب ما عن جمع من المفسرين أن قوله: ﴿ إِنَّهُ مِن سليمان ﴾ استئناف وقع جواباً لسؤال مقدّر كأنه قيل: ممن الكتاب وماذا فيه فقالت: إنه من سليمان الخ ، وعلى هذا يكون قوله: وإنه بسم الله بياناً للكتاب أي لمتنه وأن الكتاب هو ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم أن لا تعلوا عليّ وأتوني مسلمين ﴾ .

ويتوجه عليهم أولاً : وقوع لفظة أن زائدة لا فايدة لها ولذا قال بعضهم : إنها مصدرية و ﴿لا﴾ نافية لا ناهية وهو وجه سخيف كما سيأتي .

وثانياً: بيان الوجه في كون الكتاب كريماً فقيل: وجه كرامته أنه كان مختوماً ففي الحديث: إكرام الكتاب ختمه حتى ادعى بعضهم أن معنى كرامة الكتاب ختمه ، يقال: أكرمت الكتاب فهو كريم إذا ختمته ، وقيل: إنها سمته كريماً لجودة

٣٦٠ ..... الجزء التاسع عشر

خطه وحسن بيانــه ، وقيل : لــوصولــه إليها على منهــاج غير عــادي ، وقيل : لــظنها بسبب إلقاء الطير أنه كتاب سماوي إلى غير ذلك من الوجوه .

وأنت خبير بأنها تحكمات غير مقنعة ، والظاهر أن الذي أوقعهم فيما وقعوا حملهم قوله : ﴿وَإِنه بسم الله﴾ إلى قوله ﴿مسلمين﴾ على حكاية متن الكتاب وذلك ينافي حمل قوله : ﴿وَإِنه من سليمان وإنه بسم الله﴾ النخ ، على تعليل كرامة الكتاب ويدفعه أن ظاهر أن المفسرة في قوله : ﴿أن لا تعلوا عليّ ﴾ النخ ، أنه نقل لمعنى الكتاب ومضمونه لا حكاية متنه فمحصّل الآيتين أن الكتاب كان مبدوّاً بسم الله الرحمن الرحيم وأن مضمونه النهي عن العلو عليه والأمر بأن يأتوه مسلمين فلا محذور أصلاً.

قوله تعالى : ﴿أَنْ لَا تَعَلُّوا عَلَيَّ وَأَتُونِي مُسَلَّمِينَ ﴾ أن مفسرة تفسر مضمون كتاب سليمان كما تقدمت الإشارة إليه .

وقول بعضهم: إنها مصدرية و ﴿لا﴾ نافية أي عدم علوكم عليّ ، سخيف لاستلزامه أولاً: تقدير مبتدأ أو خبر محذوف من غير موجب ، ثانياً : عطف الإنشاء وهو قوله : ﴿وَأَتُونِي﴾ على الإخبار .

والمراد بعلوهم عليه استكبارهم عليه ، وبقوله : ﴿ وَأَتُونِي مسلمين ﴾ إسلامهم بمعنى الانقياد على ما يؤيده قوله : ﴿ أَن لا تعلوا علي ﴾ دون الإسلام بالمعنى المصطلح وهو الإيمان بالله سبحانه وإن كان إتيانهم منقادين له يستلزم إيمانهم بالله على ما يستفاد من سياق قول الهدهد وسياق الآيات الآتية ، ولو كان المراد بالإيمان المعنى المصطلح كان المناسب له أن يقال : أن لا تعلوا على الله .

وكون سليمان مُلِنَّكُهُ نبياً شأنه الدعوة إلى الإسلام لا ينافي ذلك فإنه كان ملكاً رسولاً وكانت دعوته إلى الانقياد المطلق تستلزم ذلك كما تقدم وقد انتهت إلى إسلامها لله كما حكى الله تعالى عنها ﴿وأسلمت مع سليمان لله رب العالمين﴾ .

قوله تعالى: ﴿قالت يا أيها الملؤ أفتوني في أمري ما كنت قاطعة أمراً حتى تشهدون ﴾ الإفتاء إظهار الفتوى وهي الرأي ، وقطع الأمر القضاء به والعزم عليه والشهادة الحضور وهذا استشارة منها لهم تقول: أشيروا علي في هذا الأمر الذي واجهته ـ وهو الذي يشير إليه كتاب سليمان ـ وإنما أستشيركم فيه لأني لم أكن حتى

اليوم أستبد برأيي في الأمور بل أقضي وأعزم عن إشارة وحضور منكم .

فالآية تشير إلى فصل ثان من كلامها مع ملإها بعد الفصل الأول الـذي أخبرتهم فيه بكتاب سليمان الشناء وكيفية وصوله وما فيه .

قوله تعالى : ﴿قالوا نحن أُولُو قُوة وأُولُو بأس شديد والأمر إليك فانظري ماذا تأمرين﴾ القوة ما يتقوى به على المطلوب وهي ههنا الجند الذي يتقوى به على دفع العدو وقتاله ، والبأس الشدة في العمل والمراد به النجدة والشجاعة .

والآية تتضمن جواب الملإلها يسمعونها أولاً ما يطيب لـ نفسها ويسكن بـ قلقها ثم يرجعون إليها الأمر يقولون : طيبي نفساً ولا تحزني فإن لنا من القوة والشدة ما لا نهاب بـ عدواً وإن كـان هـو سليمـان ثم الأمـر إليـك مـري بما شئت فنحن مطيعوك .

قوله تعالى : ﴿قالت إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة وكذلك يفعلون ﴾ إفساد القرى تخريبها وإحراقها وهدم أبنيتها ، وإذلال أعزة أهلها هو بالقتل والأسر والسبي والإجلاء والتحكم .

كان رأيها على ما يستفاد من هاتين الأيتين ـ زيادة التبصر في أمر سليمان مشخه بأن ترسل إليه من يختبر حاله ويشاهد مظاهر نبوته وملكه فيخبر الملكة بما رأى حتى تصمم هي العزم على أحد الأمرين: الحرب أو السلم وكان الظاهر من كلام الملأ حيث بدأوا في الكلام معها بقولهم نحن أولو قوة وأولو بأس شديد، أنهم يميلون إلى القتال لذلك أخذت أولاً تذم الحرب ثم نصت على ما هو رأيها فقالت: ﴿إن الملوك إذا دخلوا قرية أفسدوها الخ ، أي إن الحرب لا تنتهي إلا إلى غلبة أحد المتحاربين وفيها فساد القرى وذلة أعزتها فليس من الحزم الإقدام عليها مع قوة العدو وشوكته مهما كان إلى السلم والصلح سبيل إلا لضرورة ورأيي الذي أراه أن أرسل إليهم بهدية ثم أنظر بماذا يرجع المرسلون من الخبر وعند ذلك أقطع بأحد الأمرين الحرب أو السلم.

فقوله : ﴿إِن الملوك إذا دخلوا﴾ البخ ، توطئة لقوله بعمد : ﴿وَإِنِّي مُوسِلَةُ إليهم بهدية فناظرة﴾ الخ . ٣٦٢ ..... الجزء التاسع عشر

وقوله : ﴿وجعلوا أعزة أهلها أذلة﴾ أبلغ وآكد من قولنا مثلاً : استذلوا أعزتها لأنه مع الدلالة على تحقق الذلة يدل على تلبسهم بصفة الذلة .

وقوله: ﴿وكذلك يفعلون﴾ مسوق للدلالة على الاستمرار بعد دلالة قوله: ﴿أفسدوها وجعلوا أعزة أهلها أذلة﴾ على أصل الوقوع، وقيل: إن الجملة من كلام الله سبحانه لا من تمام كلام ملكة سبأ، وليس بسديد إذ لا اقتضاء في المقام لمثل هذا التصديق.

قوله تعالى : ﴿وَإِنِي مُرَسَلَةُ إِلَيْهُم بَهْدَيَةُ فَنَاظُوهُ بَمْ يَرْجُعُ الْمُرْسَلُونَ﴾ أي مُرسَلة إلى سليمان وهذا نوع من التجبر والاعتزاز الملوكي تصون لسانها عن اسمه وتنسب الأمر إليه وإلى من معه جميعاً وأيضاً تشير به إلى أنه يفعل ما يفعل بأيدي اعضاده وجنوده وإمداد رعيته .

وقوله: ﴿فناظرة بم يرجع المرسلون﴾ أي حتى اعمل عند ذلك بما تقتضيه الحال وهذا \_ كما تقدم \_ هـو رأي ملكة سبأ ، ويعلم من قوله: ﴿المرسلون﴾ أن الحامل للهدية كان جمعاً من قومها كما يستفاد من قول سليمان بعد: ﴿ارجع إليهم﴾ أنه كان للقوم المرسلين رئيس يرأسهم .

قوله تعالى : ﴿فلما جاء سليمان قال أتمدُّونن بِمال فما آتـاني الله خير مما آتاكم بل أنتم بهديتكم تفرحون﴾ ضميـر جاء للمـال الذي أهـدي إليه أو للرسـول الذي جـاء بالهدية .

والاستفهام في قوله: ﴿أَتَمَدُّونَنَ بَمَالَ﴾ للتوبيخ والخطاب للرسول والمرسل بتغليب الحاضر على الغائب ، وتوبيخ القوم من غير تعيين الملكة من بينهم نظير قولها فيما تقدم : ﴿وإني مرسلة إليهم بهدية﴾ كما أشرنا إليه .

وجوَّز أن يكون الخطاب للمرسلين وكانوا جماعة وهـو خطأ فـإن الإمداد لم يكن من المرسلين بل ممن أرسلهم فلا معنى لتوجيه التوبيخ إليهم خاصة ، وتنكير المـال للتحقير ، والمراد بما آتاني الله الملك والنبوة .

والمعنى : أتمدُّونني بمال حقير لا قـدر له عندي في جنب ما آتاني الله فما آتاني الله من النبوة والملك والثروة خير مما آتاكم .

سورة النمل ـ آية ٣٥ ـ ٣٩ ..... ٣٦٣ ... ٣٦٣

وقوله : ﴿ بِل أَنتُم بهديتكم تَفْرِحُونَ ﴾ إضراب عن التوبيخ بإمداده بالمال إلى التوبيخ بفرحهم بهديتهم أي إن إمدادكم إياي بمال لا قدر له عندي في جنب ما آتاني الله قبيح وفرحكم بهديتكم لاستعظامكم لها وإعجابكم بها أقبح .

وقيل: المراد بهديتكم الهدية التي تهدى إليكم ، والمعنى: بـل أنتم تفرحـون بما يهدى إليكم من الهدية لحبّكم زيادة المال وأما أنا فلا أعتد بمال الدنيا هذا ، وبُعده ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ارجع إليهم فلنأتينهم بجنود لا قِبَل لهم بها ولنخرجنهم منها أذلَه وهم صاغرون الخطاب لرئيس المرسلين ، وضمائر الجمع راجعة إلى ملكة سبأ وقومها ، والقبل الطاقة ، وضمير ﴿بها لسبا ، وقوله : ﴿وهم صاغرون تأكيد لما قبله ، واللام في ﴿فلنأتينهم ﴾ و ﴿لنخرجنهم ﴾ للقسَم .

لما كان ظاهر تبديلهم آمتثال أمره - وهو قوله : ﴿وَأَتُونِي مسلمين﴾ - من إرسال الهدية هو الاستنكاف عن الإسلام قدّر بحسب المقام أنهم غير مسلمين له فهدهم بإرسال جنود لا قبل لهم بها ولذلك فرَّع إتيانهم بالجنود على رجوع الرسول من غير أن يشترطه بعدم إتيانهم مسلمين فقال: ﴿ ارجع إليهم فلنأتينهم ﴾ النخ ، ولم يقل : ارجع فإن لم يأتوني مسلمين فلنأتينهم الخ ، وإن كان مرجع المعنى إليه فإن إرسال الجنود وإخراجهم من سباً على حال الذلة كان مشروطاً به على أي حال .

والسياق يشهد أنه سَالْنَكُ أبرد إليهم هديتهم ولم يقبلها منهم .

قوله تعالى : ﴿قال يا أيها الملؤ أيّكم يأتيني بعرشها قبل أن يأتوني مسلمين ﴾ كلام تكلم به بعد رد الهدية وإرجاع الرسل ، وفيه إخباره أنهم سيأتونه مسلمين وإنما أراد الإتيان بعرشها قبل حضورها وقومها عنده ليكون دلالة ظاهرة على بلوغ قدرته الموهوبة من ربه ومعجزة باهرة لنبوته حتى يسلموا الله كما يسلمون له ويستفاد ذلك من الأيات التالية .

قوله تعالى : ﴿قال عفريت من الجن أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك وإني عليه لقوي أمين ﴾ العفريت ـ على ما قيل ـ المارد الخبيث ، وقوله : ﴿آتيك به اسم فاعل أو فعل مضارع من الإتيان ، والأول أنسب للسياق لدلالته على التلبّس بالفعل وكونه أنسب لعطف قوله : ﴿وإني عليه ﴾ النخ ، وهو جملة اسمية عليه . كذا قيل .

٣٦٤ .... الجزء التاسع عشر

وقوله : ﴿وَإِنِّي عَلَيْهُ لَقُويٌ أَمِينَ﴾ الضمير للإتيان أي أنا للإتيان بعرشها لقوي لا يثقل عليَّ حمله ولا يجهدني نقله ، أمين لا أخونك في هذا الأمر .

قوله تعالى: ﴿قال الله عنده علم من الكتاب أنا آتيك ﴾ مقابلته لمن قبله دليل على أنه كان من الإنس ، وقد وردت الروايات عن أثمة أهل البيت عليهم السلام أنه كان آصف بن برخيا وزير سليمان ووصية ، وقيل : هو الخضر ، وقيل : رجل كان عنده اسم الله الأعظم الذي إذا سئل به أجاب ، وقيل : جبريل ، وقيل : هو سليمان نفسه ، وهي وجوه لا دليل على شيء منها .

وأياً ما كان وأي من كان ففصل الكلام مما قبله من غير أن يعطف عليه للاعتناء بشأن هذا العالم الذي أتى بعرشها إليه في أقل من طرفة العين ، وقد اعتنى بشأن عمله أيضاً إذ نكر فقيل : علم من الكتاب أي علم لا يحتمل اللفظ وصفه .

والمراد بالكتاب الذي هو مبدأ هذا العلم العجيب إما جنس الكتب السماوية أو اللوح المحفوظ ، والعلم الذي أخذه هذا العالم منه كان علماً يسهّل له الوصول إلى هذه البغية وقد ذكر المفسرون أنه كان يعلم اسم الله الأعظم الذي إذا سئل به أجاب ، وربما ذكر بعضهم أن ذلك الاسم هو الحي القيّوم ، وقيل : ذو الجلال والإكرام ، وقيل : الله الرحمان ، وقيل : هو بالعبرانية آهياً شراهياً ، وقيل : إنه دعا بقوله : يا إلهنا وإله كل شيء إلهاً واحداً لا إله إلا أنت إيتني بعرشها . إلى غير ذلك مما قيل .

وقد تقدم في البحث عن الأسماء الحسنى في الجزء الثامن من الكتاب أن من المحال أن يكون الاسم الأعظم الذي له التصرف في كل شيء من قبيل الألفاظ ولا المفاهيم التي تدل عليها وتكشف عنها الألفاظ بل إن كان هناك اسم له هذا الشأن أو بعض هذا الشأن فهو حقيقة الاسم الخارجية التي ينطبق عليها مفهوم اللفظ نوعاً من الانطباق وهي الاسم حقيقة واللفظ الدال عليها اسم الاسم.

ولم يرد في لفظ الآية نبأ من هذا الاسم الـذي ذكروه بـل الذي تتضمنه الآية أنه كان عنده علم من الكتاب ، وأنه قال : أنا آتيك بـه ، ومن المعلوم مع ذلـك أن الفعل فعل الله حقيقة ، وبذلك كله يتحصل أنه كان له من العلم بالله والارتباط به ما إذا سأل ربه شيئاً بالتوجه إليـه لم يتخلف عن الاستجابة وإن شئت فقل : إذا شـاءه الله سبحانه .

ويتبين مما تقدم أيضاً أن هذا العلم لم يكن من سنخ العلوم الفكرية التي تقبل الاكتساب والتعلم .

وقوله: ﴿ أَنَا آتِيكَ بِهِ قَبَلِ أَنْ يَرَتَدُ إِلَيْكَ طَرِفْكَ ﴾ الطرف ـ على ماقيل ـ اللحظ والنظر وارتداد الطرف وصول المنظور إليه إلى النفس وعلم الإنسان به ، فالمراد أنا آتيك به في أقل من الفاصلة الزمانية بين النظر إلى الشيء والعلم به .

وقيل: الطرف تحريك الأجفان وفتحها للنظر، وارتداده هو انضمامها ولكونه أمراً طبيعياً غير منوط بالقصد أوثر الارتداد على الرد فقيل: قبل أن يرتد إليك طرفك ولم يقل: قبل أن يرد. هذا .

وقد أخطأ فالطرف كالتنفس من أفعال الإنسان الاختيارية غير أن الذي يبعث إليه هو الطبيعة كما في التنفس ولذلك لا يحتاج في صدوره إلى تروّ سابق كما يحتاج إليه في أمثال الأكل والشرب، فالفعل الاختياري ما يرتبط إلى إرادة الإنسان وهو أعمّ مما يسبقه التروي، والذي أوقع هذا القائل فيما وقع ظنه التساوي بين الفعل الصادر عن اختيار والصادر عن تروّ، ولعل النكتة في إيثار الارتداد على الرد هي أن الفعل لعدم توقفه على التروي كأنه يقع بنفسه لا عن مشية من اللاحظ.

والخطاب في قوله : ﴿ أَنَا آتِيكَ بِهُ قَبَلُ أَنْ يُرَتَدُ إِلَيْكَ طُـرِفَكَ ﴾ لسليمــان ﷺ فهو الذي يريد الإتيان به إليه .

وقيل: الخطاب للعفريت القائل: أنا آتيك به قبل أن تقوم من مقامك والمراد بالذي عنده علم من الكتاب عند هذا القائل هو سليمان، وإنما قاله له إظهاراً لفضل النبوة وأن الذي أقدره الله عليه بتعليمه علماً من الكتاب أعظم مما يتبجح به العفريت من القدرة، فالمعنى: قال سليمان للعفريت لما قال ما قال: أنا آتيك بالعرش قبل ارتداد طرفك.

وقد أصر في التفسير الكبير على هذا القول وأورد لتأييده وجـوهاً وهي وجـوه ردية وأصل القول لا يلائم السياق كما أومانا إليه .

قوله تعالى : ﴿ فلما رآه مستقرأ عنده قال هذا من فضل ربي ﴾ إلى آخر الآية ، أي لما رأى سليمان العرش مستقراً عنده قال هذا ، أي حضور العرش واستقراره عندي في أقل من طرفة العين من فضل ربي من غير استحقاق مني

٣٦٦ ..... الجزء التاسع عشر

ليبلوني أي يمتحنني أأشكر نعمته أم أكفر ومن شكر فإنما يشكر لنفسه أي يعود نفعه إليه لا إلى ربي ومن كفر فلم يشكر فإن ربي غني كريم ـ وفي ذيل الكلام تأكيـد لما في صدره من حديث الفضل ـ .

وقيل : المشار إليه بقوله : ﴿هـذا﴾ هـو التمكن من إحضاره بـالـواسـطة أو بالذات .

وفيه أن ظاهر قوله: ﴿فلما رآه مستقراً عنده قال﴾ النح ، أن هذا الثناء مرتبط بحال الرؤية والذي في حال الرؤية هو حضور العرش عنده دون التمكن من الإحضار الذي كان متحققاً منذ زمان .

وفي الكلام حذف وإيجاز ، والتقدير فأذن له سليمان في الإتيان به كذلك فأتى به كما قال : ﴿ فلما رآه مستقراً عنده ﴾ وفي حذف ما حذف دلالة بالغة على سرعة العمل كأنه لم يكن بين دعواه الإتيان به كذلك وبين رؤيته مستقراً عنده فصل أصلا .

قىوله تعالى : ﴿قَالَ نَكُرُوا لَهَا عَرْشُهَا نَنْظُرُ أَتَهْتَدَي أَمْ تَكُونُ مِنَ الذَيْنُ لَا يَهْتُدُونُ هُ قَالَ فِي الْمُفْرِدَاتُ : تَنْكَيْرُ الشّيءَ مِنْ حَيْثُ الْمُعْنَى جَعْلُهُ بَحِيْثُ لَا يَعْرُفُ ، قَالُ تَعَالَى : ﴿قَالُ نَكُرُوا لَهَا عَرْشُهَا﴾ وتعريفه جعله بحيث يعرف . انتهى .

والسياق يدل على أن سليمان مُشَنِّهُ إنما قاله حينما قصدته ملكة سبأ وملأها لما دخلوا عليه ، وإنما أراد بذلك اختبار عقلها كما أنه أراد بأصل الإتيان به إظهار آية باهرة من آيات نبوته لها ، ولذا أمر بتنكير العرش ثم رتب عليه قوله : وننظر أتهتدي الغرش ثم رابعنى ظاهر .

قوله تعالى : ﴿فلما جاءت قيل أهكذا عرشك قالت كأنه هو وأوتينا العلم من قبلها وكنا مسلمين﴾ أي فلما جاءت الملكة سليمان ﷺ قيل له من جانب سليمان : ﴿أهكذا عرشك﴾ وهو كلمة اختبار .

ولم يقل: أهذا عرشك بل زيد في التنكير فقيل: أهكذا عرشك؟ فاستفهم عن مشابهة عسرشها لهذا العرش المشار إليه في هيئته وصفاته، وفي نفس هذه الجملة نوع من التنكير.

وقوله : ﴿قالت كأنه هو﴾ المراد به أنه هو وإنما عبَّرت بلفظ التشبيه تحرزاً من

الطيش والمبادرة إلى التصديق من غير تثبت ، ويكنى عن الاعتقادات الابتدائية التي لم يتثبت عليها غالباً بالتشبيه .

وقوله: ﴿وأوتينا العلم من قبلها وكنا مسلمين ﴾ ضمير ﴿قبلها ﴾ لهذه الآية أي الإتيان بالعرش أو لهذه الحالة أي رؤيتها له بعدما جاءت ، وظاهر السياق أنها تتمة كلام الملكة فهي لما رأت العرش وسئلت عن امره أحست أن ذلك منهم تلويح إلى ما آتى الله سليمان من القدرة الخارقة للعادة فأجابت بقولها: ﴿وأُوتينا العلم من قبلها ﴾ الخ ، أي لا حاجة إلى هذا التلويح والتذكير فقد علمنا بقدرته قبل هذه الآية أو هذه الحالة وكنا مسلمين لسليمان طائعين له .

وقيل: قوله: ﴿وأُوتينا العلم﴾ الخ، من كلام سليمان، وقيل: من كلام قوم سليمان، وقيل العرش قبل قوم سليمان، وقيل من كلام الملكة، لكن المعنى وأُوتينا العلم بإتيان العرش قبل هذه الحال وهي جميعاً وجوه ردية .

قوله تعالى: ﴿وصدها ما كانت تعبد من دون الله إنها كانت من قوم كافرين﴾ الصد: المنع والصرف، ومتعلق الصد الإسلام لله وهو الذي ستشهد به حين تؤمر بدخول الصرح فتقول: أسلمت مع سليمان لله رب العالمين، وأما قولها في الآية السابقة: ﴿وكنا مسلمين﴾ فهو إسلامها وانقيادها لسليمان على الناه.

هذا ما يعطيه سياق الآيات وللقوم وجوه أخر في معنى الآية أضربنا عنها .

وقوله: ﴿إنها كانت من قوم كافرين﴾ في مقام التعليل للصد، والمعنى: ومنعها عن الإسلام لله ما كانت تعبد من دون الله وهي الشمس على ما تقدم في نبأ الهدهد والسبب فيه أنها كانت من قوم كافرين فاتبعتهم في كفرهم.

قوله تعالى : ﴿قيل لها ادخلي الصرح﴾ إلى آخر الآية ، الصرح هو القصر وكل بناء مشرف والصرح الموضع المنبسط المنكشف من غير سقف ، واللجة المعظم من الماء والممرد اسم مفعول من التمريد وهو التمليس ، والقوارير الزجاج .

وقوله : ﴿قيل لها ادخلي الصرح﴾ كأن القائل بعض خدم سليمان مع حضور من سليمان ممن كان يهديها إلى الـدخول عليه على ما هـو الـدأب في وفـود الملوك والعظماء على أمثالهم . ٣٦٨ ..... الجزء التاسع عشر

وقوله: ﴿ فَلَمَا رأته حسبته لجة وكشفت عن ساقيها ﴾ أي لما رأت الصرح ظنت أنه لجة لما كان عليه الزجاج من الصفاء كالماء وكشفت عن ساقيها بجمع ثيابها لئلا تبتل بالماء أذيالها .

وقوله: ﴿قال إنه صرح ممرد من قوارير﴾ القائل هو سليمان نبهها أنه ليس بلجة بل صرح مملس من زجاج فلما رأت ما رأت من عظمة ملك سليمان وقد كانت رأت سابقاً ما رأت من أمر هدهد ورد الهدية والإتيان بعرشها لم تشك أن ذلك من آيات نبوته من غير أن يؤتى بحزم أو تدبير وقالت عند ذلك: رب إني ظلمت نفسي النح .

وقوله : ﴿قسالت رب إني ظلمت نفسي وأسلمت مع سليمان لله رب العمالمين ﴾، استغاثت أولاً بربها بالاعتراف بالظلم إذ لم تعبد الله من بدء أو من حين رأت هذه الآيات ثم شهدت بالإسلام لله مع سليمان .

وفي قوله: ﴿وأسلمت مع سليمان لله ﴾ التفات بالنسبة إليه تعالى من الخطاب إلى الغيبة ووجهه الانتقال من إجمال الإيمان بالله إذ قالت: رب إني ظلمت نفسي إلى التوحيد الصريح فإنها تشهد أن إسلامها لله مع سليمان فهو على نهج إسلام سليمان وهو التوحيد ثم تؤكد التصريح بتوصيفه تعالى برب العالمين فلا رب غيره تعالى لشيء من العالمين وهو توحيد الربوبية المستلزم لتوحيد العبادة الذي لا يقول به مشرك.

## (كلام في قصة سليمان عصم )

١ - ما ورد من قصصه في القرآن : لم يرد من قصصه منشئة في القرآن الكريم
 إلا نبذة يسيرة غير أن التدبر فيها يهدي إلى عامة قصصه ومظاهر شخصيته الشريفة .

منها: وراثته لأبيه داود قال تعالى: ﴿ووهبنا لـداود سليمـان﴾(١)، وقـال ﴿وورث سليمان داود﴾(٢).

ومنها : إيتاؤه الملك العظيم وتسخير الجن والطير والريح له وتعليمه منطق الطيـر

<sup>(</sup>١) ص : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) النمل : ١٦ .

سورة النمل - آية ٤١ - ٤٤ 279

وقد تكرر ذكر هذه النعم في كـلامه تعـالي كما في سـورة البقرة الآيـة ١٠٢ والأنبيـاء الأية ٨١ ، والنمل الأية ١٦ ــ ١٨ ، وسبأ الآية ١٢ ــ ١٣ و ص الآية ٣٥ ـ ٣٩ .

ومنها: الإشارة إلى قصة إلقاء جسد على كرسيه كما في سورة ص الآية ٣٣.

ومنها: الإشارة إلى عرض الصافنات الجياد عليه كما في سورة ص الآية . ۳۳- **۳1** 

ومنها: الإشارة إلى تفهيمه الحكم في الغنم التي نفشت في الحرث كما في سورة الأنبياء الآية ٧٨ ـ ٧٩ .

ومنها : الإشارة إلى حديث النملة كما في سورة النمل الآية ١٨ - ١٩ .

ومنها: قصة الهدهد وما يتبعها من قصته عَلَيْكُ مع ملكة سبأ سورة النمل الآية ٢٠ ـ ٤٤ .

ومنها: الإشارة إلى كيفية موته مُشْتَنْهُ كما في سورة سبأ الآية ١٤.

وقيد أوردنا ما يخص بكيل من هذه القصص من الكلام في ذيل الأيات المشيرة إليها الموضوعة في هذا الكتاب .

٢ ـ الثناء عليه في القرآن : ورد اسمه مالنات في بضعة عشر موضعاً من كالامه تعالى وقد أكثر الثناء عليه فسماه عبداً أواباً قبال تعالى : ﴿نبعم العبد إنبه أواب﴾(١)، ووصفه بالعلم والحكم قال تعالى : ﴿فَفَهَمُنَاهَا سَلَيْمَانَ وَكُلَّا آتَيْنَا حَكُمّاً وعلماً ﴾ (٢) وقال ﴿ ولقد آتينا داود وسليمان علماً ﴾ (٣) وقال : ﴿ وقال يا أيها الناس علمنا منطق الطير (٤) ، وعده من النبيين المهديين قال تعالى : ﴿وَايَـوب ويُونُس وهارون وسليمان﴾(٥) وقال : ﴿ونوحاً هدينا من قبل ومن ذريته داود وسليمان﴾(٦) .

٣ ـ ذكره مُنْكُنُهُ في العهد العتيق: وقعت قصته في كتاب الملوك الأول وقد

(۱) ص : ۳۰

(٢) الأنبياء: ٧٩. (٦) الأنعام : ٨٤ .

(٣) النمل : ١٥ .

(٤) النمل : ١٦ .

(٥) النساء: ١٦٣.

٣٧٠ ..... الجزء التاسع عشر

أطيل فيه في حشمته وجلالة أمره وسعة ملكه ووفور ثروته وبلوغ حكمته غير أنه لم يذكر فيه شيء من قصصه المشار إليها في القرآن إلا ما ذكر أن ملكة سبأ لما سمعت خبر سليمان وبناءه بيت الرب باورشليم وما اوتيه من الحكمة أتت إليه ومعها هدايا كثيرة فلاقته وسألته عن مسائل تمتحنه بها فأجاب عنها ثم رجعت(١).

وقد أساء العهد العتيق القول فيه طَلِنظِهِ فَذَكُر (٢) أنه طَلِنظِهِ المحرف في آخر عمره عن عبادة الله إلى عبادة الأصنام فسجد لأوثان كانت تعبدها بعض أزواجه .

وذكر أن والدت كانت زوج أوريّا الحتي فعشقها داود سَنْكُم ففجر بها فحبلت منه فاحتال في قتل زوجها أوريّا حتى قتل في بعض الحروب فضمّها إلى أزواجه فحبلت منه ثانياً وولدت له سليمان .

والقرآن الكريم ينزَّه ساحته على الله عن أولى الرميتين بما ينزه به ساحة جميع الأنبياء بالنص على هدايتهم وعصمتهم وقال فيه خاصة : ﴿ وما كفر سليمان ﴾ (٣) .

وعن الثانية بما يحكيه من دعائه طلك لما سمع قول النملة : ﴿ رَبُّ أُوزَعَنِي أَنْ أَشَكُرُ نَعْمَتُكُ اللَّهِ أَنْ عَلَى وَالديُّ ﴾ (٤) ، فقد بيّنا في تفسيره أن فيه دلالة على أن والدته كانت من أهل الصراط المستقيم الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصدِّيقين والشهداء والصالحين .

٤ - الروايات الواردة في قصصه النائد : الأخبار المروية في قصصه وخاصة في قصة الهدهد وما يتبعها من اخباره مع ملكة سبأ يتضمن أكثرها أموراً غريبة قلما يوجد نظائرها في الأساطير الخرافية يأباها العقل السليم ويكذبها التاريخ القطعي وأكثرها مبالغة ما روي عن أمثال كعب ووهب .

وقد بلغوا من المبالغة أن ما رووا أنه سَلَنْكَ ملك جميع الأرض ، وكان ملكه سبعمائة سنة ، وأن جميع الإنس والجن والوحش والطير كانوا جنوده ، وأنه كان

<sup>(</sup>١) الاصحاح العاشر من الملوك الأول .

<sup>(</sup>٢) الاصحاح الحادي عشر والثاني عشر من كتاب صموئيل الثاني .

<sup>(</sup>٣) البقرة : ١٠٢ .

<sup>(</sup>٤) النمل : ١٩ .

يوضع في مجلسه حول عـرشه ستمائة ألف كـرسي يجلس عليها ألـوف من النبيين ومئات الألوف من أمراء الإنس والجن .

وأن ملكة سبأ كانت أمها من الجن ، وكانت قدمها كحافر الحمارة وكانت تستر قدميها عن أعين النظّار حتى كشفت عن ساقيها حينما أرادت دخول الصرح فبان أمرها ، وقد بلغ من شوكتها أنه كان تحت يدها الأربعمئة ملك كل ملك على كورة تحت يد كل ملك اربعمائة ألف مقاتل ولها ثلاثمائة وزير يدبرون ملكها ولها اثنا عشر ألف قائد تحت يد كل قائد اثنا عشر ألف مقاتل إلى غير ذلك من أعاجيب الأخبار التي لا يسعنا إلا أن نعدها من الإسرائيليات ونصفح عنها(١) .

## ( بحث روائي )

في الاحتجاج روى عبد الله بن الحسن بإسناده عن آبائه عليهم السلام أنه لما أجمع أبو بكر على منع فاطمة عليها السلام فدك وبلغها ذلك جاءت إليه وقالت له : يا ابن أبي قحافة أفي كتاب الله أن ترث أباك ولا أرث أبي ؟ لقد جئت شيئاً فريّاً أفعلى عمد تركتم كتاب الله ونبذتموه وراء ظهوركم إذ يقول : وورث سليمان داود . الحديث .

وفي تفسيسر القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفس الشخة في قـولـه عــز وجل : ﴿فهم يوزعون﴾ قال : يحبس أولهم على آخرهم .

وفي الاحتجاج عن أمير المؤمنين طَنْكُهُ في حـديث قال : والنـاظرة في بعض اللغة هي المنتظرة ألم تسمع إلى قوله : ﴿فناظرة بم يرجع المرسلون﴾ .

وفي البصائر بإسناده عن جابر عن أبي جعفر طَنْكَ قال : إن اسم الله الأعظم على ثلاث وسبعين حرفاً وإنما كان عند آصف منها حرف واحد فتكلم به فخسف بالأرض ما بينه وبين سرير بلقيس ثم تناول السرير بيده ثم عادت الأرض كما كانت

<sup>(</sup>۱) وعلى من يريد الوقوف عليها أن يراجع جوامع الأخبار كـالدر المنشور والعرائس والبحـار ومطولات التفاسير .

٣٧٢ ..... الجزء التاسع عشر

أسرع من طرفة عين ، وعندنا نحن من الاسم اثنان وسبعون حرفاً ، وحرف عنــد الله استأثر به في علم الغيب عنده ولا حول ولا قوة إلا بالله العلي العظيم .

أقول: وروى هذا المعنى أيضاً عن أبي عبد الله عَلِشَتْهِ، ورواه في الكافي عن جابر عن أبي جعفر وعن النوفلي عن أبي الحسن صاحب العسكر عليهما السلام.

وقوله: «إن الاسم الأعظم كذا حرفاً وكان عند آصف حرف تكلم به» لا ينافي ما قدمنا أن هذا الاسم ليس من قبيل الألفاظ فإن نفس هذا السياق يدل على أن المراد بالحرف غير الحرف اللفظي والتعبير به من جهة أن المعهود عند الناس من الاسم اللفظي المؤلف من الحروف الملفوظة.

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿قبل أن يرتـد إليك طـرفك﴾ ذكـر في ذلك وجوه ـ إلى أن قال ـ والخـامس أن الأرض طويت لـه وهو المـروي عن أبي عبد الله منافظة.

أقول : وما رواه من الطي لا يغاير ما تقدمت روايته من الخسف .

والذي نقله من الوجوه الأخر خمسة :

أحدها: أن الملائكة حملته إليه.

ا**لثاني** : أن الريح حملته .

الثالث : أن الله خلق فيه حركات متوالية .

الرابع : أنه انخرق مكانه حيث هو هناك ثم نبع بين يدي سليمان .

المخامس : أن الله أعدمه في موضعه وأعاده في مجلس سليمان .

وهناك وجه آخر ذكره بعضهم وهو أن الوجود بتجدد الأمثال بإيجاده وقد أفاض الله الوجود لعرشها في سبأ ثم في الآن التالي عند سليمان . وهذه الوجوه بين ممتنع كالخامس وبين ما لا دليل عليه كالباقي .

وفيه وروى العياشي في تفسيره بالإسناد قال : التقى موسى بن محمد بن علي بن محمد ملك بن موسى ويحيى بن أكثم فسأله . قال : فدخلت على أخي علي بن محمد ملائقة إذ دار بيني وبينه من المواعظ حتى انتهيت إلى طاعته فقلت له : جعلت فداك إن ابن أكثم سألني عن مسائل أفتيه فيها فضحك ثم قال : هل أفتيته فيها قلت :

لا . قـال : ولم ؟ قلت : لم أعـرفهـا قـال : ما هي ؟ قلت : قـال : أخبـرني عن سليمان أكان محتاجاً إلى علم آصف بـن برخيا ؟ ثم ذكرت المسائل الأخر .

قال: اكتب يا أخي بسم الله السرحمن الرحيم سألت عن قول الله تعالى في كتابه: ﴿قال الذي عنده علم من الكتاب﴾ فهو آصف بن برخيا ولم يعجز سليمان عن معرفة ما عرف آصف لكنه أحب أن تعرف أمته من الجن والإنس أنه الحجة من بعده وذلك من علم سليمان أودعه آصف بأمر الله ففهمه الله ذلك لئلا يختلف في إمامته ودلالته كما فهم سليمان في حياة داود ليعرف إمامته ونبوته من بعده لتأكيد الحجة على الخلق.

أقول: وأورد الرواية في روح المعاني عن المجمع ثم قال: وهـو كما تـرى انتهى ولا ترى لاعتراضه هذا وجهاً غير أنه رأى حـديث الإمامة فيها فلم يعجبه.

وفي نـور الثقلين عن الكافي عن أميـر المؤمنين علينظة قال: كن لمـا لا ترجـو أرجى منك لما ترجـو أرجى منك لما ترجو إلى أن قال ـ وخرجت ملكة سبأ فأسلمت مع سليمان علينظة.

\* \* \*

وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ ثَمُودَ أَخَاهُمْ صَالِحاً أَنِ آعْبُدُوا اللَّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَانِ يَخْتَصِمُونَ (٥٠) قَالَ يَا قَوْم لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بَآلسَّيَّةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ لَوْلاَ تَسْتَغْفِرُونَ اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (٤٦) قَالُوا اَطَّيَّرْنَا بِكَ وَبِمَنْ مَعَكَ قَالَ طَائِرُكُمْ عِنْدَ اللَّهِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ (٤٧) وَكَانَ فِي الْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ وَلاَ يُصْلِحُونَ (٤٨) قَالُوا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَإِنَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

٣٧٤ .... الجزء التاسع عشر

#### (بیان)

إجمال من قصة صالح النبي طائنة وقومه ، وجانب الإنذار في الآيات يغلب على جانب التبشير كما تقدمت الإشارة إليه .

قوله تعالى : ﴿ولقد أرسلنا إلى ثمود أخاهم صالحاً ﴾ إلى قوله ﴿يختصمون﴾ الاختصام والتخاصم التنازع وتوصيف التثنية بالجمع أعني قوله : ﴿فريقانَ ﴾ بقوله : ﴿يختصمونَ ﴾ لكون المراد بالفريقين مجموع الأمة و ﴿إذا ﴾ فجائية .

والمعنى: وأقسم لقد أرسلنا إلى قوم ثمود أخاهم ونسيبهم صالحاً وكافر المرجو أن يجتمعوا على الإيمان لكن فاجأهم أن تفرقوا فريقين مؤمن وكافر يختصمون ويتنازعون في الحق كل يقول: الحق معي ، ولعل المراد باختصامهم ما حكاه الله عنهم في موضع آخر بقوله: ﴿قال الذين استكبروا من قومه للذين استضعفوا لمن آمن منهم أتعلمون أن صالحاً مرسل من ربه قالوا إنا بما أرسل به مؤمنون قال الذين استكبروا إنا بالذي آمنتم به كافرون (۱).

ومن هنا ينظهر أن أحد الفسريقين جمع من المستضعفين آمنــوا بــه والأخــر المستكبرون وباقي المستضعفين ممن اتبعوا كبارهم .

قوله تعالى : ﴿قال يا قوم لم تستعجلون بالسيئة قبل الحسنة ﴾ النج الاستعجال بالسيئة قبل الحسنة ﴾ النج الاستعجال بالسيئة قبل الحسنة المبادرة إلى سؤال العذاب قبل الرحمة التي سببها الإيمان والاستغفار .

وبه يظهر أن صالحاً على إنما وبخهم بقوله هذا بعد ما عقروا الناقة وقالوا له: يا صالح اثننا بما تعدنا إن كنت من الصادقين فيكون قوله: ﴿لُولا تستغفرون الله لعلكم ترحمون تحضيضاً إلى الإيمان والتوبة لعل الله يرحمهم فيرفع عنهم ما وعدهم من العذاب وعداً غير مكذوب.

قوله تعالى : ﴿قالوا اطيرنا بك وبمن معك قال طائركم عند الله ﴾ النج السطيّر هو التشأم ، وكانوا يتشأمون كثيراً بالطير ولذا سموا التشأم. تطيـراً ونصيب الإنسان من الشر طائراً كما قيل .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٧٦ .

فقولهم خطاباً لصالح: ﴿ أُطيرنا بِكُ وَبَمَنَ مَعَكُ ﴾ أي تشأمنا بِكُ وَبَمَنَ مَعَكُ مَمَنَ آمَنَ بِكُ وَلَزْمَكُ لَمَا أَنْ قَيَامَكُ بِالْدَعَـوة وإيمانهم بِكُ قارن ما ابتلينا بِهُ مَن المحن والبلايا فلسنا نؤمن بك .

وقوله خطاباً للقوم : ﴿طَائِرِكُم عَنْدُ الله﴾ أي نصيبكم من الشر وهو الـذي تستوجبه أعمالكم من العذاب عند الله سبحانه .

ولذا أضرب عن قوله: ﴿طائركم عند الله﴾ بقوله: ﴿بل أنتم قـوم تفتنون﴾ أي تختبرون بالخير والشر ليمتاز مؤمنكم من كافركم ومطيعكم من عاصيكم.

ومعنى الآية: قال القوم: تطيرنا بك يا صالح وبمن معك فلن نؤمن ولن نستغفر قال صالح: طائركم الذي فيه نصيبكم من الشر عند الله وهو كتاب أعمالكم ولست أنا ومن معي ذوي أثر فيكم حتى نسوق إليكم هذه الابتلاءات بل أنتم قوم تختبرون وتمتحنون بهذه الأمور ليمتاز مؤمنكم من كافركم ومطيعكم من عاصيكم.

وربما قيل: إن الطائر هو السبب الذي منه يصيب الإنسان ما يصيبه من الخير والشر، فإنهم كما كانوا يتشامون بالطير كانوا أيضاً يتيمنون به والطائر عندهم الأمسر الذي يستقبل الإنسان بالخير والشركما في قوله تعالى: ﴿ وكل إنسان ألزمناه طائره في عنقه ونخرج له يوم القيامة كتاباً ﴾ (١) ، وإذ كان ما يستقبل الإنسان من خير أو شر هو بقضاء من الله سبحانه مكتوب في كتاب فالطائر هو الكتاب المحفوظ فيه ما قدر للإنسان .

وفيه أن ظاهر ذيل آية الإسراء أن المراد بالطائر هـو كتاب الأعمـال دون كتاب القضاء كما يدل عليه قوله : ﴿اقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً﴾ .

وقيل : معنى ﴿ بِل أَنتُم تَفْتَنُونَ ﴾ أي تعذبون ، وما ذكرناه أولاً أنسب .

قوله تعالى: ﴿وكان في المدينة تسعة رهط﴾ النح قال الراغب: الرهط العصابة دون العشرة وقيل إلى الأربعين انتهى ، وقيل: الفرق بين السرهط والنفر أن الرهط من الثلاثة أو السبعة إلى العشرة والنفر من الثلاثة إلى التسعة انتهى .

<sup>(</sup>١) الإسراء : ١٣ .

قيل : المراد بالرهط الأشخاص ولذا وقع تمييزاً للتسعة لكونه في معنى الجمع فقد كان المتقاسمون تسعة رجال .

قوله تعالى : ﴿قالوا تقاسموا بالله لنبيتنه وأهله ثم لنقولن لوليه ما شهدنا مهلك أهله وإنا لصادقون التقاسم المشاركة في القسم ، والتبييت القصد بالسوء ليلاً ، وأهل الرجل من يجمعه وإياهم بيت أو نسب أو دين ، ولعل المراد بأهله زوجه وولده بقرينة قوله بعد : ﴿وإنا لصادقون معطوف على قوله : ﴿وإنا لصادقون معطوف على قوله : ﴿مَا شهدنا فِيكُون من مقول القول .

والمعنى: قال الرهط المفسدون وقد تقاسموا بالله: لنقتلنه وأهله بالليل ثم نقول لوليه إذا عقبنا وطلب الشار: ما شهدنا هلاك أهله وإنا لصادقون في هذا القول، ونفي مشاهدة مهلك أهله نفي لمشاهدة مهلك نفسه بالملازمة أو الأولوية، على ما قيل.

وربما قيل : إن قوله : ﴿وإنا لصادقون﴾ حال من فاعل نقـول أي نقول لـوليه كذا والحال أنا صادقون في هذا القول لأنا شهدنا مهلكه وأهله جميعاً لا مهلك أهله فقط .

ولا يخفى ما فيه من التكلف وقد وجه بسوجوه أخسر أشد تكلفاً منه ولا ملزم لأصل الحالية .

قوله تعالى : ﴿ومكروا مكراً ومكرنا مكراً وهم لا يشعرون﴾ أما مكرهم فهو التواطي على تبييته وأهله والتقاسم بشهادة السياق السابق وأما مكره تعالى فهو تقديره هلاكهم جميعاً بشهادة السياق اللاحق .

قوله تعالى: ﴿فَانْظُرُ كَيْفُ كَانَ عَاقِبَةً مَكُوهُمُ أَنَا دَمُونَاهُمُ وَقُومُهُمُ أَجْمَعِينَ﴾ التدمير الاهلاك ، وضمائر الجمع للرهط ، وكون عاقبة مكرهم هو إهلاكهم وقومهم من جهة أن مكرهم استدعى المكر الإلهي على سبيل المجازاة ، واستوجب ذلك إهلاكهم وقومهم .

قوله تعالى : ﴿ فَتَلَكُ بِيُوتُهُمْ خَاوِيةً بِمَا ظُلْمُوا ﴾ النخ ، الخاوية الخالية من الخواء بمعنى الخلاء ، والباقي ظاهر .

قـوله تعـالى : ﴿وَأَنجِينَا الَّـذَينَ آمنـوا وكـانـوا يتقـون﴾ فيـه تبشيـر للمؤمنين

بالانجاء ، وقد أردفه بقوله : ﴿وَكَانُوا يَتَقُونَ﴾ إذ التقوى كــالمجن للإيمــان وقد قــال تعالى : ﴿وَالْعَاقِبَةُ لَلْتَقُوى﴾(٢) .

\* \* \*

وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الْفَاحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْصِرُونَ (٤٥) أَيْنَكُمْ لَتَسَأَتُونَ السِّبَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَدُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَدُومُ أَيْنَكُمْ لَتَسَأَتُونَ (٥٥) فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لُوطٍ مِنْ قَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ (٥٦) فَأَنْجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا آمْرَأَتَهُ قَدَّرْنَاهَا فَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ (٥٦) فَأَنْجَيْنَاهُ وَأَهْلَهُ إِلَّا آمْرَأَتَهُ قَدَّرْنَاهَا مِنَ آلْهُمْ أَنَاسٌ يَتَطَهَّرُونَ (٥٦) وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهِمْ مَطَراً فَسَاءَ مَطَرُ اللهَا اللهُ الْمَنْذِينَ (٥٨) .

# ( بیان )

إجمال قصة لـوط مَلِنظَهِ وهي كسابقتها في غلبة جمانب الانـذار على جمانب التبشير .

قوله تعالى: ﴿ولوطاً إِذْ قال لقومه أتأتون الفاحشة وأنتم تبصرون﴾ معطوف على موضع ﴿أَرْسَلْنَا﴾ في القصة السابقة بفعل مضمر والتقدير ولقد أرسلنا لـوطاً. كذا قيل ، ويمكن أن يكون معطوفاً على أصل القصة بتقدير اذكر والفاحشة هي المخصلة البالغة في الشناعة والمراد بها اللواط.

وقوله: ﴿وَأَنتُم تَبَصَرُونَ﴾ أي وأنتم في حال يبرى بعضكم بعضاً وينفظر بعضكم إلى بعض حين الفحشاء فهو على حد قوله في موضع آخر: ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَادِيكُم المنكر﴾ (٣)، وقيل: المراد إبصار القلب ومحصله العلم بالشناعة وهو بعيد

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٢٨ .

<sup>(</sup>٢) طه : ۱۳۳ .

<sup>(</sup>٣) العنكبوت : ٢٩ .

قوله تعالى: ﴿ أَئْنَكُمُ لِتَأْتُونُ الرَّجَالُ شَهُوةً مِنْ دُونُ النَّسَاءُ بِلَ أَنْتُم قُومُ تَجْهُلُونُ ﴾ الاستفهام للإنكار، ودخول أداتي التأكيد ـ إن واللام ـ على الجملة الاستفهامية للدلالة على أن مضمون الجملة من الاستبعاد بحيث لا يصدقه أحد والجملة على أي حال في محل التفسير للفحشاء.

وقوله: ﴿بل أنتم قوم تجهلون﴾ أي مستمرون على الجهل لا فائدة في توبيخكم والإنكار عليكم فلستم بمرتدعين ، ووضع ﴿تجهلون﴾ بصيغة الخطاب موضع «يجهلون» من وضع المسبب موضع السبب كأنه قيل: «بل أنتم قوم يجهلون فأنتم تجهلون» .

قوله تعالى : ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابِ قُومُهُ إِلَّا أَنْ قَالُوا أَخْرِجُوا آلَ لَـوَطُ مَنْ قَرِيْتُكُمُ إنهم أناس يتطهرون﴾ أي يتنزهون عن هذا العمل وهو وارد مورد الاستهزاء .

قوله تعالى : ﴿فَأَنْجِينَاهُ وَأَهُلُهُ إِلَّا امْرَأَتُهُ قَدْرُنَاهَا مِنْ الْغَابِرِينَ﴾ المراد بأهله أهل بيته لقوله تعالى : ﴿فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بِيتَ مِنَ الْمُسْلَمِينَ﴾ (١) ، وقوله : ﴿قَدْرُنَاهَا مِنْ الْغَابِرِينَ﴾ أي جعلناها مِنْ الباقين في العذاب .

قوله تعالى : ﴿وأمطرنا عليهم مطراً فساء مطر المنذرين﴾ المراد بالمطر الحجارة من سجيل (٢٠) ، فقوله : ﴿مطراً ﴾ من سجيل لقوله تعالى : ﴿ومطراً ﴾ يدل بتنكيره على النوعية أي أنزلنا عليهم مطراً له نبأ عظيم .

\* \*

قُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلامٌ عَلَىٰ عِبَادِهِ الَّذِينَ ٱصْطَفَىٰ ءَ ٱللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ (٥٩) أَمَّنْ خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا ءَإِلَهُ مَعَ اللّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ (٦٠) أَمَّنْ جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَاراً وَجَعَلَ مَعَ اللّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ (٦٠) أَمَّنْ جَعَلَ ٱلأَرْضَ قَرَاراً وَجَعَلَ

<sup>(</sup>١) الذاريات : ٣٦ .

<sup>(</sup>٢) الحجر : ٧٤ .

خِلَالَهَا أَنْهَاراً وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ ٱلْبَحْرَيْن حَاجِزاً ءَإِلَّهُ مَعَ اللهِ بَـلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُــونَ (٦١) أَمَّنْ يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَــاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَاءَ ٱلْأَرْضِ ءَإِلَهٌ مَعَ اللهِ قَلِيلًا مَا تَـذَكَّرُونَ (٦٢) أَمَّنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ وَمَنْ يُـرْسِـلُ الرِّيَاحَ بُشْراً بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ ءَإِلَهُ مَعَ اللهِ تَعَالَىٰ اللَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ (٦٣) أُمَّنْ يَبْدَؤا ٱلْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ ءَإِلَّهُ مَعَ اللهِ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٦٤) قُلْ لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّاللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ (٦٥) بَلِ آدًارَكَ عِلْمُهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ بَلْ هُمْ فِي شَـكٍ مِنْهَا بَلْ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ (٦٦) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا ءَإِذَا كُنَّا تُرَاباً وَآبَاؤُنَا أَثِنَّا لَمُخْرَجُونَ (٦٧) لَقَـدْ وُعِدْنَا هٰذَا نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هٰذَا إِلَّا أَسَاطِيرُ ٱلْأُوَّلِينَ (٦٨) قُـلُ سِيرُوا فِي ٱلْأَرْضِ فَـانْـظُرُوا كَيْفَ كَـانَ عَاقِبَةُ ٱلْمُجْرِمِينَ (٦٩) وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهُمْ وَلا تَكُنْ فِي ضَيْق مِمَّا يَمْكُرُونَ (٧٠) وَيَقُولُونَ مَتَىٰ هٰذَا ٱلْوَعْدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٧١) قُلْ عَسَىٰ أَنْ يَكُونَ رَدِفَ لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ (٧٢) وَإِنَّ رَبُّكَ لَـذُو فَضْلِ عَلَىٰ النَّـاسِ وَلٰكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَشْكُـرُونَ (٧٣) وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تَكِنَّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ (٧٤) وَمَا مِنْ غَائِبَةٍ فِي السَّمَاءِ وَ ٱلْأَرْضِ إِلَّا فِي كِتَابِ مُبِينِ (٥٥) إِنَّ هٰذَا ٱلْقُرْآنَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِي إِسْرَائِيلَ أَكْثَرَ الَّذِي هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ (٧٦) وَإِنَّهُ لَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ (٧٧) إِنَّ رَبَّـكَ يَقْضِي بَيْنَهُمْ بِحُكِّمِـهِ وَهُــوَ ٱلْعَــزِيــزُ

ٱلْعَلِيمُ (٧٨) فَتَوَكَّلْ عَلَىٰ اللهِ إِنَّكَ عَلَىٰ ٱلْحَقِّ ٱلْمُبِينِ (٧٩) إِنَّكَ لَا تُسْمِعُ ٱلْمَوْتَىٰ وَلَا تُسْمِعُ الصَّمَّ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَوْا مُـدْبِرِينَ (٨٠) وَمَـا أَنْتَ بِهَادِي ٱلْعُمْي عَنْ ضَلاَلَتِهِمْ إِنْ تُسْمِعُ إِلَّا مَنْ يُؤْمِنُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ مُسْلِمُونَ (٨١). مُسْلِمُونَ (٨١).

### ( بیان )

انتقال من القصص التي قصها سبحانه وهي نماذج من سنته الجارية في النوع الإنساني من حيث هدايته وإراءته لهم طريق سعادتهم في الحياة وإكرامه من اهتدى منهم إلى الصراط المستقيم بالاصطفاء وعظيم الآلاء وأخذه من أشرك به وأعرض عن ذكره ومكر به بعذاب الاستئصال وأليم النكال.

إلى حمده والسلام على عباده المصطفين وتقرير أنه هو المستحقَّ للعبودية دون غيره مما يشركون ثم سرد الحديث في التوحيد وإثبات المعاد وما يناسب ذلَك من متفرقات المعارف الحقة فسياق آيات السورة شبيه بما في سورة مريم من السياق على ما مر.

قوله تعالى: ﴿قُلُ الْحَمَدُ للهُ وَسَلَامُ عَلَى عَبَادَهُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ خَيْرُ أَمُ مَا يُسْركونَ لَمَا قَصَ مِن قصص الأنبياء وأممهم ما قص وفيها بيان سنته الجارية في الأنبياء الماضين وما فعل بالمؤمنين منهم من الاصطفاء ومزيد الإحسان كما في الأنبياء منهم وما فعل بالكافرين من العذاب والتدمير ـ ولم يفعل إلا الخير الجميل ولا جرت سنته إلا على الحكمة البالغة ـ انتقل منها إلى أمر نبيه بأن يحمده ويثني عليه وان يسلم على المصطفين من عباده وقرر أنه تعالى هو المتعين للعبادة .

فهو انتقال من القصص إلى التحميد والتسليم والتوحيـد وليس باستنتـاج وإن كان في حكمه وإلا قيل : فقل الحمد لله «الخ» أو فالله خير «الخ» .

فقوله: ﴿قُلُ الحمد لله﴾ أمر بتحميده وفيه إرجاع كل حمد إليه تعالى لما تقرر بالآيات السابقة أن مرجع كل خلق وتدبير إليه وهـو المفيض كل خيـر بحكمته والفـاعل لكل جميل بقدرته .

وقوله: ﴿وسلام على عباده اللذين اصطفى معطوف على ما قبله من مقول القول وفي التسليم لأولئك العباد المصطفين نفي كل ما في نفس المسلم من جهات التمانع والتضاد لما عندهم من الهداية الإلهية وآثارها الجميلة ـ على ما يقتضيه معنى السلام ـ ففي الأمر بالسلام أمر ضمني بالتهيؤ لقبول ما عندهم من الهدى وآثاره فهو بوجه في معنى قوله تعالى: ﴿أُولَـ تُكُ الذين هدى الله فبهداهم اقتده ﴾(١) ، فافهمه .

وقوله: ﴿ وَآلله خير أما يشركون ﴾ من تمام الخطاب للنبي مَشَيْنَهُ والاستفهام للتقرير ومحصل المراد أنه إذا كان الثناء كله لله وهو المصطفى لعباده المصطفين فهو خير من آلهتهم الذين يعبدونهم ولا خلق ولا تدبير لهم يحمدون عليه ولا خير بأيديهم يفيضونه على عبادهم .

قوله تعالى : ﴿ أُمّن خلق السماوات والأرض وأنزل لكم من السماء ماء ﴾ إلى أخر الآية ، الحدائق جمع حديقة وهي البستان المحدود المحوط بالحيطان وذات بهجة صفة حدائق ، قال في مجمع البيان : ذات بهجة أي ذات منظر حسن يبتهج به من رآه ولم يقل : ذوات بهجة لأنه أراد تأنيث الجماعة ولو أراد تأنيث الأعيان لقال : ذوات . انتهى .

وأم في الآية منقطعة تفيد معنى الاضراب ، و ﴿من﴾ مبتدأ خبره محذوف وكذا الشق الآخر من الترديد والاستفهام للتقرير وحملهم على الإقرار بالحق والتقدير على ما يدل عليه السياق بل أمن خلق السماوات والأرض «النخ» خير أم ما يشركون . والأمر على هذا القياس في الآيات الأربع التالية .

ومعنى الآية: بل أمن خلق السماوات والأرض وأنزل لكم أي لنفعكم من السماء وهي جهة العلو ماء وهو المطر فأنبتنا به أي بذلك الماء بساتين ذات بهجة ونضارة ما كان لكم أي لا تملكون وليس في قدرتكم أن تنبتوا شجرها ءإله آخر مع الله سبحانه ـ وهو إنكار وتوبيخ .

وفي الآية التفات من الغيبة إلى الخطاب بالنسبة إلى المشركين والنكتة فيه تشديد التوبيخ بتبديل الغيبة حضوراً فإن مقام الآيات السابقة على هذه الآية مقام

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٩٠ .

التكلم ممن يخاطب أحد خواصه بحضرة من عبيده المتمردين المعرضين عن عبوديته يبث إليه الشكوى وهو يسمعهم حتى إذا تمت الحجة وقامت البينة كما في قوله: ﴿ وَالله خير أما يشركون ﴾ هاج به الوجد والأسف فتوجه إليهم بعد الإعراض فأخذ في حملهم على الإقرار بالحق بذكر آية بعد آية وإنكار شركهم وتوبيخهم عليه بعدولهم عنه إلى غيره وعدم علم أكثرهم وقلة تذكرهم مع تعاليه عن شركهم وعدم برهان منهم على ما يدّعون .

وقوله: ﴿ وَبَلَ هُمْ قُومُ يَعْدُلُونَ ﴾ أي عن الحق إلى الباطل وعن الله سبحانه إلى غيره وقيل: أي يعدلون بالله غيره ويساوون بينهما .

وفي الجملة التفات من الخطاب إلى الغيبة بالنسبة إلى المشركين ورجوع إلى خطاب النبي سَنْكُ والإضراب فيه لبيان أن لا جـدوى للسير في حملهم على الحق فإنهم عادلون عنه .

قوله تعالى : ﴿أَمَّن جعل الأرض قراراً ﴾ إلى آخر الآية ، القرار مصدر بمعنى اسم الفاعل أي القار المستقر ، والخلال جمع خلل بفتحتين وهو الفرجة بين الشيئين ، والرواسي جمع راسية وهي الثابتة والمراد بها الجبال الشابتات ، والحاجز هو المانع المتخلل بين الشيئين .

والمعنى: بل أمن جعل الأرض مستقرة لا تميد بكم وجعل في فرجها التي في جوفها أنهاراً وجعل لها جبالاً ثابتة وجعل بين البحرين مانعاً من اختلاطهما وامتزاجهما هوخيرام مايشركون ؟ والكلام في قوله: ﴿ وَإِلّٰهُ مِع الله بِل أكثر هم لا يعلمون ﴾ كالكلام في نظيره من الآية السابقة .

قوله تعالى : ﴿ أُمَّن يجيب المضطّر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض الله مع الله قليلاً ما تذكّرون ﴾ المراد بإجابة المضطر إذا دعاه استجابة دعاء الداعين وقضاء حوائجهم وإنما أخذ وصف الاضطرار ليتحقق بذلك من الداعي حقيقة الدعاء والمسألة إذ ما لم يقع الإنسان في مضيقة الاضطرار وكان في مندوحة من المطلوب لم يتمحض منه الطلب وهو ظاهر .

ثم قيّده بقوله: ﴿إذا دعاه﴾ للدلالـة على أن المـدعـو يجب أن يكـون هـو الله سبحانه وإنما يكون ذلك عندما ينقطع الداعي عن عامة الأسباب الـظاهريـة ويتعلق قلبه

بربه وحده وأما من تعلق قلبه بالأسباب الظاهرية فقط أو بالمجموع من ربــه ومنها فليس يدعو ربه وإنما يدعو غيره .

فإذا صدق في الدعاء وكان مدعوه ربه وحده فإنه تعالى يجيبه ويكشف السوء الذي اضطره إلى المسألة كما قال تعالى : ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾ (١) ، فلم يشترط للاستجابة إلا أن يكون هناك دعاء حقيقة وأن يكون ذلك الدعاء متعلقاً به وحده ، وقال أيضاً : ﴿ وَإِذَا سَأَلُكُ عَبَادِي عَنِي فَإِنِي قَرِيبٍ أُجِيبٍ دعوة الداع إذا دعان ﴾ (٢) ، وقد فصّلنا القول في معنى الدعاء في الجزء الثاني من الكتاب في ذيل الآية .

وبما مر من البيان يظهر فساد قول بعضهم: إن اللام في ﴿المضطر﴾ للجنس دون الاستغراق فكم من مضطر يدعو فلا يُجاب فالمراد إجابة دعاء المضطر في الجملة لا بالجملة .

وجه الفساد أن مثل قوله : ﴿ ادعوني أستجب لكم ﴾ وقوله : ﴿ فَإِنِي قريب أُجيب دعوة الداع إذا دعان ﴾ يأبى تخلف الدعاء عن الاستجابة ، وقوله : كم من مضطر يدعو فلا يجاب ، غير مسلم إذا كان دعاء حقيقة لله سبحانه وحده كما تقدم بيانه .

على أن هناك آيات كثيرة تدلّ على أن الإنسان يتوجه عند الاضطرار كركوب السفينة نحو ربه فيدعوه بالإخلاص فيستجاب له كقوله تعالى: ﴿وَإِذَا مَسُ الإنسان الضَّرُ دعانا لجنبه أو قاعداً أو قائماً ﴾(٢) ، وقوله: ﴿حتى إذا كنتم في الفلك ﴾ إلى قوله ﴿وظنوا أنهم أحيط بهم دعوا الله مخلصين له الدين ﴾(٤) ، وكيف يتصور تعلق النفس بتوجهها الغريزي الفطري بأمر لا اطمئنان لها به فيما قضاء الفطرة في ذلك إلا كقضائها عند إدراك حاجتها الوجودية إلى من يوجدها ويدبّر أمرها أن هناك أمراً يرفع حاجتها وهو الله سبحانه.

فإن قلت : نحن كثيراً ما نتوسل في حوائجنا من الأسباب الظاهرية بما لا نقطع بفعلية تأثيره في رفع حاجتنا وإنما نتعلق به رجاء أن ينفعنا إن نفع .

<sup>(</sup>١) المؤمن : ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٨٦ .

<sup>(</sup>٣) يونس : ١٢ .

<sup>(</sup>٤) يونس : ٢٢ .

قلت: هذا توسل فكري مبدؤه الطمع والرجاء وهو غير التوسل الغريزي الفطري نعم في ضمنه نوع من التوجه الغريزي الفطري وهو التسبب بمطلق السبب ومطلق السبب لا يتخلف، فافهم.

وظهر أيضاً فساد قول من قال : المراد بالمضطر إذا دعاه المذنب إذا استغفره فإن الله يغفر له وهو إجابته .

وفيه أن إشكال الاستغراق بحاله فما كل استغفار يستتبع المغفرة ولا كــل مستغفر يغفر له . على أنه لا دليل على تقييد إطلاق المضطر بالمذنب العاصي .

وذكر بعضهم : أن الاستغراق بحاله لكن ينبغي تقييد الإجابة بالمشيّة كما وقع ذلك في قوله تعالى : ﴿ فيكشف ما تدعون إليه إن شاء ﴾ (١) .

وفيه أن الآية واقعة في سياق لا تصلح معه لتقييد الإجابة في آيسة المضطر وهو قوله تعالى: ﴿قُلُ أَرَايِتُم إِنْ أَتَاكُم عَذَابِ الله أو أَتَتَكُم الساعة أغير الله تدعون إِنْ كنتم صادقين بل إِياه تدعون فيكشف ما تدعون إليه إِنْ شاء ﴾ فالساعة من القضاء المحتوم لا يتعلق بكشفها طلب حقيقي ، وأما العذاب الإلهي فإن طلب كشفه بتوبة وإيمان حقيقي فإن الله يكشفه كما كشف عن قوم يونس وإن لم يكن كذلك بل احتيالاً للنجاة منه فلا لعدم كونه طلباً حقيقياً بل مكراً في صورة الطلب كما حكاه الله عن فرعون لما أدركه الغرق ﴿قال آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين الآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين (٢) ، وحكي عن أقوام آخرين أخذهم بالعذاب : ﴿قَالُوا يَا وَلِنَا إِنَا كُنَا ظَالُمِينَ فَمَا زَالَتَ تَلْكُ دَعَاهُم حتى جعلناهم حصيداً خامدين ﴾ (٢) .

وبالجملة فمورد قوله: ﴿ فيكشف ما تدعون إليه إن شاء ﴾ لما كان مما يمكن أن يكون الطلب فيه حقيقياً أو غير حقيقي كان من اللازم تقييد الكشف والإجابة فيه بالمشيّة فيكشف الله عنهم إن شاء وذلك في مورد حقيقة الطلب والإيمان ولا يكشف إن لم يشأ وهذا غير مورد آية المضطر وسائر آيات إجابة الدعوة الذي يتضمن حقيقة الدعاء من الله سبحانه وحده.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ٤١ .

<sup>(</sup>٢) يونس : ٩١ .

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: ١٥.

وقوله: ﴿ويجعلكم خلفاء الأرض﴾ الذي يعطيه السياق أن يكون المراد بالخلافة الخلافة الأرضية التي جعلها الله للإنسان يتصرف بها في الأرض وما فيها من الخليقة كيف يشاء كما قال تعالى: ﴿وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة﴾(١).

وذلك أن تصرفاته التي يتصرف بها في الأرض وما فيها بخلافته أمور مرتبطة بحياته متعلقة بمعاشه فالسوء الذي يوقعه موقع الاضطرار ويسأل الله كشف لا محالة شيء من الأشياء التي تمنعه التصرف أو بعض التصرف فيها وتغلق عليه باب الحياة والبقاء وما يتعلق بذلك أو بعض أبوابها ففي كشف السوء عنه تتميم لخلافته .

ويتضح هذا المعنى مزيد اتضاح لو حمل الدعاء والمسألة في قوله: ﴿إذا دعاه﴾ على الأعم من الدعاء اللساني كما هو الظاهر من قوله تعالى: ﴿وآتاكم من كل ما سألتموه وإن تعدّوا نعمة الله لا تحصوها ﴿(٢) ، وقوله: ﴿يسأله من في السماوات والأرض ﴾(٣) ، إذ يكون على هذا جميع ما أوتي الإنسان ورزقه من التصرفات من مصاديق كشف السوء عن المضطر المحتاج إثر دعائه فجعله خليفة يتبع إجابة دعائه وكشف السوء الذي اضطره عنه .

وقيل : المعنى ويجعلكم خلفاء من قبلكم من الامم في الأرض تسكنون مساكنهم وتتصرفون فيها بعدهم هذا . وما قدمناه من المعنى أنسب منه للسياق .

وقيل: المعنى: ويجعلكم خلفاء من الكفار بنزول بلادهم وطاعة الله تعالى بعد شركهم وعنادهم. وفيه أن الخطاب في الآية كسائىر الآيات الخمس التي قبلها للكفار لا للمؤمنين كما عليه بناء الوجه.

وقوله: ﴿قليلًا مَا تَذَكَّرُونَ ﴾ خطاب توبيخي للكفار، وقرىء ﴿يَذَكُّرُونَ ﴿ بِالْيَاءُ للغيبة وَهُو أَرْجَحَ لَمُوافَقتُهُ مَا فِي ذَيْلُ سَائِر الآيات الخمس كقوله: ﴿ بِلَ هُم قُومُ يَعْدَلُونَ ﴾ ﴿ بِلَ أَكْثَرُهُم لا يعلمون ﴾ وغيرها، فإن الخطاب فيها جميعاً للنبي مُشْفِقَةُ بطريق الالتفات كما مربيانه.

<sup>(</sup>١) البقرة : ٣٠ .

<sup>(</sup>٢) إبراهيم : ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) الرحمن : ٢٩ .

قوله تعالى: ﴿أَمِّن يهديكم في ظلمات البر والبحر ومن يرسل الرياح بشراً بين يدي رحمته النح ، والمراد بظلمات البر والبحر ظلمات الليالي في البر والبحر ففيه مجاز عقلي ، والمراد بإرسال الرياح بشراً إرسالها مبشرات بالمطر قبيل نزوله ، والرحمة المطر ، والباقي ظاهر .

قبوله تعالى: ﴿أَمَّن يبدأ الخلق ثم يعيده ومن يبرزقكم من السماء والأرض﴾ الخ ، بدء الخلق إيجاده ابتداء لأول مرة وإعادته إرجاعه إليه بالبعث وتبكيت المشركين بالبدء والإعادة مع إنكارهم البعث كما سيذكره بقوله: ﴿وقال الذين كفروا﴾ الخ ، بناء على ثبوت المعاد بالأدلة القاطعة في كلامه فاخِذ كالمسلم ثم استدرك إنكارهم له أو شكهم فيه في الآيات التالية .

وقيل: المراد ببدء الخلق ثم إعادت إيجاد الواحد من نوعه ثم إهملاكه وإيجاد نظيره بعده وبالجملة إيجاد المثل بعد المثل فلا يرد أن المشركين منكرون للمعاد فكيف يحتج به عليهم. هذا وهو بعيد من ظاهر الآية .

وما يتضمنه الآية من لطائف الحقائق القرآنية يفيد أن لا بطلان في الوجود مطلقاً بل ما أوجده الله تعالى بالبدء سيرجع إليه بالإعادة وما نشاهده من الهلاك فيها فقدان منا له بعد وجدانه .

وأما ما أجمع عليه المتكلمون من امتناع إعادة المعدوم في بعض الموجودات كالأعراض واختلفوا في جواز إعادة بعض آخر كالجواهر ، لا ارتباط له بمسألة البعث على ما تقرره الآية ، فإن البعث ليس من باب إعادة المعدوم حتى يمتنع بامتناع إعادته لو امتنعت بل البعث عود الخلق ورجوعه وهو خلق من غير بطلان إلى ربه المبدىء له .

وقوله: ﴿ومن يرزقكم من السماء والأرض﴾ إشارة إلى ما وقع من تدبيره لأمرهم بين البدء والعود وهو رزقهم بأسباب سماوية كالأمطار وأسبابها والأرضية كعامة ما يتغذى به الإنسان من الأرضيات .

وقوله : ﴿قل هاتوا برهانكم إن كنتم صادقين ﴾ لما ذكر سبحانه فصولاً مشتملة على عامة الخلق والتدبير مع الإشارة إلى ارتباط التدبير بعضه ببعض وارتباط الجميع إلى الخلق وعاد الخلق والتدبير بذلك أمراً واحداً منتسباً إليه قائماً به تعالى وثبت بذلك

أنه تعالى هو رب كل شيء وحده لا شريك له وكان لازم ذلك إبطال ألوهيـــة الآلهة التي يدعونها من دون الله ــ .

وذلك أن الألوهية وهي استحقاق العبادة تتبع الربوبية التي هي تدبير عن مـلك
 فالعبادة على ما يتداولونها إما لتكون شكراً للنعمة أو اتقـاء للنقمة وعلى أي حـال ترتبط
 بالتدبير الذي هو من شؤون الربوبية \_ .

ـ وكان إبطال ألوهية الآلهة من دون الله هو الغرض من الفصول المـوردة في هذه الآيات كما يدل على ذلك قوله بعد إيراد كل واحد من الفصول : ﴿ وَالِهُ مَعَ اللَّهُ ﴾ .

أمر نبيه عَلَى البرهان على ما يدعون من ألوهية آلهتهم ليظهر بانقطاعهم أنهم مجازفون في دعواهم أذ لو استدلوا على ما على ألوهيته آلهتهم ليظهر بانقطاعهم أنهم مجازفون في دعواهم أذ لو استدلوا على ألوهيتها بشيء كان من الواجب أن ينسبوا إليها شيئاً من تدبير العالم والحال أن جميع الخلق والتدبير له تعالى وحده .

قول تعالى: ﴿قل لا يعلم من في السماوات والأرض الغيب إلا الله وما يشعرون أيّان يبعثون لما أمره منظية بعد إبطال ألوهية آلهتهم بانتساب الخلق والتدبير إليه تعالى وحده أن يطالبهم بالبرهان على ما يدعونه أمره ثانياً أن يواجههم ببرهان آخر على بطلان الوهية آلهتهم وهو عدم علمهم بالغيب وعدم شعورهم بالسعة وأنهم أيّان يبعثون مع أنه لا يعلم أحد ممن في السماوات والأرض ومنهم آلهتهم الذين هم الملائكة والجن وقديسوا البشر الغيب وما يشعرون أيان يبعثون ، ولو كان آلهة لهم تدبير أمر الخلق ومن التدبير الجزاء يوم البعث لعلموا بالساعة .

وقد ظهر بهذا البيان أن قوله : ﴿لا يعلم من في السماوات والأرض الغيب إلا الله ﴾ برهان مستقل على بطلان الوهية آلهتهم واختصاص الإلوهية به تعالى وحده وأن قوله : ﴿وما يشعرون أيان يبعثون ﴾ من عطف أوضح أفراد الغيب عليه وأهمها علماً بالنسبة إلى أمر التدبير .

وظهر أيضاً أن ضميري الجمع في ﴿وما يشعرون أيان يبعثون﴾ لمن في السماوات لعدم تمام البيان بدونه .

فقول بعضهم : إن الضمير للمشركين وان كان عدم الشعور بما ذكر عاماً لثلا

يلزم التفكيك بينه وبين الضمائر الأتية الراجعة إليهم قطعاً .

فيه أنه ينافي ما سيقت لـه الآية الكريمة من البيـان كما قـدمنا الإشـارة إليه والتفكيك بين الضمائر مع وجود القرينة لا بأس به .

قوله تعالى: ﴿ وَبِلُ ادّاركُ علمهم في الآخرة بِلُ هم في شك منها بِلُ هم منها عمون ﴾ ادّارك في الأصل تدارك والتدارك تتابع أجزاء الشيء بعضها بعد بعض حتى تنقطع ولا يبقى منها شيء ، ومعنى تدارك علمهم في الآخرة أنهم صرفوا ما عندهم من العلم في غيرها حتى نفد علمهم فلم يبق منه شيء يدركون به أمر الآخرة على حد قوله تعالى: ﴿ وَاعْرَضُ عَمَن تُولَى عَن ذَكَرَنَا وَلُم يَرِد إِلَا الحياة الدنيا ذلك مبلغهم من العلم ﴾ (١) و ﴿ عمون جمع عمي .

لما انتهى احتجاجه تعالى إلى ذكر عدم شعور أحد غيره تعالى بوقت البعث وتبكيت المشركين بذلك رجع إلى نبيه مناهم وذكره أنهم في معزل عن الخطاب بذلك إذ لا خبر لهم عن شيء من أمور الآخرة فضلاً عن وقت قيام الساعة وذلك أنهم صرفوا ما عندهم من العلم في جهات الحياة الدنيا فهم في جهل مطلق بالنسبة إلى أمور الآخرة بل هم في شك من الآخرة يرتابون في أمرها كما يظهر من احتجاجاتهم على نفيها المبنية على الاستبعاد بل هم منها عمون والله أعمى قلوبهم عن التصديق بها والاعتقاد بوجودها .

وقد ظهر بهذا البيان أن تكرّر كلمة الإضراب لبيان مراتب الحرمان من العلم بالأخرة وأنهم في أعلاها ، فقوله : ﴿ بل ادّارك علمهم في الآخرة ﴾ أي لا علم لهم بها كأنها لم تقرع سمعهم ، وقوله : ﴿ بل هم في شك منها ﴾ أي انه قرع سمعهم خبرها وورد قلوبهم لكنهم ارتابوا ولم يصدّقوا بها ، وقوله : ﴿ بل هم منها عمون ﴾ أي إنهم لم ينقطعوا عن الاعتقاد بها من عند أنفسهم وباختيار منهم بل الله سبحانه أعمى أبصار قلوبهم فصاروا عمين فهيهات أن يدركوا من أمرها شيئاً .

وقيل: المراد بتدارك علمهم تكامله وبلوغه حد اليقين لتكامل الحجج الدالة على حقية البعث والجملة مسوقة للتهكم، وفيه أنه لا يلائم ما يتبعه من الإضراب بالشك والعمى.

<sup>(</sup>١) النجم : ٣٠ .

وقوله تعالى : ﴿ وقال الله ين كفروا ءإذا كنا تراباً وآباؤنا أئنا لمخرجون ﴾ إلى قوله ﴿ الأولين ﴾ حكاية حجة منهم لنفي البعث مبنية على الاستبعاد أي كيف يمكن أن نخرج من الأرض بشراً تامين كما نحن اليوم وقد مننا وكنا تراباً نحن وآباؤنا كذلك ؟

وقوله: ﴿ لقد وعدنا هذا نحن وآباؤنا من قبل ﴾ حجة أخرى منهم مبنية على الاستبعاد أي لقد وعدنا هذا وهو البعث بعد الموت نحن وآباؤنا وُعِدوه قبل أن يعدنا هذا النبي والذين وعدوا قبلاً هم الأنبياء الماضون فهو وعد قديم لم نزل نوعد به ولو كان خبراً صادقاً ووعداً حقاً لوقع إلى هذا اليوم وإذ لم يقع فهو من الخرافات التي اختلفها الأولون وكانوا مولعين باختلاف الأوهام والخرافات والإصغاء إليها.

قوله تعالى: ﴿قل سيروا في الأرض فانظروا كيف كان عاقبة المجرمين﴾ إنذار وتخويف لهم على إنكارهم وعد الأنبياء بالبعث بأمرهم أن يسيروا في الأرض فينظروا كيف كان عاقبة المجرمين المكذبين للأنبياء المنذرين لهم بالبعث فإن في النظر إلى عاقبة أمرهم على ما تدل عليه مساكنهم الخربة وديارهم الخالية كفاية للمعتبرين من أولي الأبصار، وفي التعبير عن المكذبين بالمجرمين لطف بالمؤمنين في ترك الجرائم. كذا قيل.

ويمكن أن تقرر الآية حجة تدل على المعاد وتقريبها أن آنتهاء عاقبة أمر المجرمين إلى عذاب الاستئصال دليل على أن الإجرام والظلم من شأنه أن يؤاخذ عليه وأن العمل إحساناً كان أو إجراماً محفوظ على عامله سيحاسب عليه وإذا لم تقع عامة هذا الحساب والجزاء \_ وخاصة على الأعمال الصالحة \_ في الدنيا فذلك لا محالة في نشأة اخرى وهي الدار الآخرة .

فتكون الآية في مغنى قوله تعالى: ﴿أَم نجعل اللَّذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات كالمفسدين في الأرض أم نجعل المتقين كالفجار﴾(١) ، ويؤيد هذا التقرير قوله: ﴿عاقبة المجرمين﴾ ولو كان المراد تهديد مكذبي الرسل وتخويفهم كان الأنسب أن يقال: عاقبة المكذبين ، كما تقدمت الإشارة إليه .

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۸ .

قوله تعالى : ﴿ وَلا تَحْزَنَ عَلَيْهِم وَلا تَكُنْ فِي ضَيْقَ مَمَا يَمْكُرُونَ ﴾ أي لا يجزنك إصرارهم على الكفر والجحود ولا يضق صدرك من مكرهم لإبطال دعوتك وصدهم الناس عن سبيل الله فإنهم بعين الله وليسوا بمعجزيه وسيجزيهم بأعمالهم .

فالآية مسوقة لتطييب نفس النبي سَمِنُواهِ ، وقوله : ﴿وَلَا تَكُنَ فِي ضَيَّى ۖ الْخِ ، معطوف على ما قبله عطف التفسير .

قوله تعالى : ﴿ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين﴾ الظاهر أن المراد بالوعد الوعد الوعد بعذاب المجازاة أعم من الدنيا والآخرة ، والسياق يؤيد ذلك والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿قل عسى أن يكون ردف لكم بعض الذي تستعجلون ﴾ قالوا : إن اللام في ﴿ردف لكم مزيدة للتأكيد ، كالباء في قوله : ﴿ولا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة ﴾ (١) ، والمعنى تبعكم ولحق بكم ، وقيل : إن ردف مضمن معنى فعسل يعدى باللام .

والمراد ببعض الذي يستعجلونه هو عذاب الدنيا قبل عذاب الآخرة فإنهم كانوا يستعجلون إنجاز ما وعدهم الله من الحكم الفصل ، وهو ملازم لعذابهم ، وعذابهم في الدنيا بعض العذاب الذي يستعجلونه باستنجاز الوعد ، ولعل مراد الآية به عذاب يوم بدر كما قيل .

قالوا: إن «عسى ولعل» من الله تعالى واجب لأن حقيقة الترجي مبنية على الجهل ولا يجوز عليه تعالى ذلك فمعنى قوله: ﴿عسى أن يكون ردف لكم﴾ سيردفكم ويأتيكم العذاب محققاً.

وفيه أن معنى الترجي والتمني ونحوهما كما جاز أن يقوم بنفس المتكلم يجوز أن يقوم بالمقام أو بالسامع أو غيرهما وهو في كلامه تعالى قائم بغير المتكلم من المقام وغيره وما في الآية من الجواب لما أرجع إلى النبي مَشَوْلُهُ كان الرجاء المدلول عليه بكلمة عسى قائماً بنفسه الشريفة والمعنى : قل أرجو أن يكون ردف لكم العذاب .

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٩٨.

سورة النمل ـ آية ٧٠ ـ ٧٨ ـ ٧٨ ـ ٣٩١

وفي تفسير أبي السعود: وعسى ولعل وسوف في مواعيد الملوك بمنزلة الجزم بها ، وإنما يطلقونها إظهاراً للوقار، وإشعاراً بأن الرِمِز من أمثالهم كالتصريح ممن عداهم وعلى ذلك مجرى وعد الله تعالى ووعيده انتهى وهو وجه وجيه .

ومعنى الآية : قل لهؤلاء السائلين عن وقت الوعد : أرجو أن يكون تبعكم بعض الوعد الذي يقربكم من عـذاب الأخرة ويؤديكم إليه ، وفي التعبير بقوله : ﴿ردف لكم﴾ إيماء إلى قربه .

قوله تعالى : ﴿ وإن ربك لذو فضل على الناس ولكن أكثرهم لا يشكرون﴾ معنى الآية في نفسها ظاهر ووقوعها في سياق التهديد والتخويف يفيد أن تأخيره تعالى العذاب عنهم مع استحقاقهم ذلك إنما هو فضل منه عليهم يجب عليهم شكره عليه لكنهم لا يشكرونه ويسألون تعجيله .

قوله تعالى : ﴿وَإِنْ رَبِكُ لَيْعَلَمُ مَا تَكُنْ صَدُورَهُمْ وَمَا يَعْلَنُونَ﴾ أي إن تأخير العذاب ليس عن جهل منه تعالى بحالهم وما يستحقونه بالكفر والجحود فإنه يعلم ما تستره وتخفيه صدورهم وما يظهرونه .

ثم أكد ذلك بأن كل غائبة \_ وهي ما من شأنه أن يغيب ويخفي في أي جهة من جهات العالم كان \_ مكتوب محفوظ عنده تعالى وهو قوله : ﴿ وَمَا مَنْ عَائبة في السماء والأرض إلا في كتاب مبين ﴾ .

قوله تعالى : ﴿إِنْ هذا القرآن يقص على بني إسرائيل ﴾ إلى قوله ﴿العزيز العليم ﴾ تطييب لنفس النبي المنتقب وتمهيد لما سيذكره من حقية دعوته وتقوية لإيمان المؤمنين به ، وبهذا الوجه يتصل بقوله قبلاً : ﴿فلا تحزن عليهم ﴾ النج المشعر بحقية دعوته .

فقوله: ﴿إِن هذا القرآن يقص على بني إسرائيل أكثر الذي هم فيسه يختلفون الله يشير إلى ما يقصه القرآن من قصص الأنبياء ويبين الحق فيما اختلفوا فيه من أمرهم ومنه أمر المسيح مشت ويبين الحق فيما اختلفوا فيه من المعارف والأحكام.

وقوله : ﴿ وَإِنَّهُ لَهُدَى وَرَحْمَةُ لَلْمُؤْمَنِينَ ﴾ يشير إلى أنه يهدي المؤمنين بما قصَّه

على بني إسرائيل إلى الحق وأنه رحمة لهم تطمئن به قلوبهم ويثبت الإيمان بذلك في نفوسهم .

وقوله: ﴿إِنْ رَبِكَ يَقْضَي بِينَهُم بِحَكُمُهُ وَهُو الْعَزِيرَ الْعَلِيمِ ﴾ إشارة إلى أن القضاء بينهم إلى الله فهو ربه العزيز الذي لا يغلب في أمره العليم لا يجهل ولا يخطىء في حكمه فهو القاضي بينهم بحكمه فلترض نفس النبي مَشْلَوْتُهُ بربه العزيز العليم قاضياً حكماً ولترجع الأمر إليه كما ينبغي أن تفعل مثل ذلك في حق المشركين ولا تحزن عليهم ولا تكن في ضيق مما يمكرون.

قوله تعالى : ﴿ فَتُوكُلُ عَلَى الله إنك عَلَى الحق المبين ﴾ تفريع على مجموع ما أمر به قبال كفر المشركين واختلاف بني إسرائيل أي إن أمرهم جميعاً إلى الله لا إليك فاتخذه وكيلًا فهو كافيك ولا تخافنُ شيئاً إنك في أمن من الحق .

قوله تعالى: ﴿إنك لا تسمع الموتى ﴾ إلى قوله ﴿فهم مسلمون ﴾ تعليل للأمر بالتوكل أي إنما أمرناك بالتوكل على الله في أمر إيمانهم وكفرهم لأنهم موتى وليس في وسعك أن تسمع الموتى دعوتك وإنهم صمّ لا يسمعون وعمي ضالون لا تقدر على إسماع الصم إذا ولوا مدبرين - ولعله قيّد عدم إسماع الصم بقوله: ﴿إذا ولّوا مدبرين ﴾ لأنهم لولم يكونوا مدبرين لأمكن تفهيمهم بنوع من الاشارة - ولا على هداية العمي عن ضلالتهم ، وإنما الذي تقدر عليه هو أن تسمع من يؤمن بآياتنا الدالة علينا وتهديهم فإنهم لإذعانهم بتلك الحجج الحقة مسلمون لنا مصدّقون بما تدلّ عليه .

وقد تبيّن بهذا البيان أولاً: أن المراد بالإسماع الهداية .

وثانياً: أن المراد بالآيات الحجج الدالة على التوحيد وما يتبعه من المعارف الحقة .

وثالثاً: أن من تعقّل الحجج الحقة من آيات الأفاق والأنفس بسلامة من العقل ثم استسلم لها بالإيمان والانقياد ليس هو من الموتى ولا ممن ختم الله على سمعه وبصره.

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿وسلام على عباده اللذين اصطفى﴾ قال : هم آل محمد عليهم السلام .

أقول: ورواه أيضاً في جمع الجوامع عنهم عليهم السلام مرسلاً مضمراً ، وقد عرفت فيماً تقدم من البيان في ذيل الآية أن الذي يعطيه السياق أن المراد بهم بحسب مورد الآية الأنبياء المنعمون بنعمة الاصطفاء وقد قص الله قصص جمع منهم فقوله عليهم لوصحت الرواية .. هم آل محمد عليهم السلام من قبيل الجري والانطباق .

ونظيرها ما رواه في الدر المنثور عن عـدة من أصحاب الكتب عن ابن عبـاس في الآية قال : هم أصحاب محمد فهو ـ لو صحّت الرواية ـ إجراء منه وتطبيق .

ومنه يظهر ما فيما رواه أيضاً عن عبد بن حميد وابن جـرير عن سفيـان الثوري في الآية قال : نزلت في أصحاب محمد خاصة ، فلا نزول ولا اختصاص .

وفي تفسير القمي أيضاً في قوله تعالى : ﴿بل هم قـوم يعدلـون﴾ قال : عن الحق .

وفيه في قول تعالى: ﴿ أُمَّن يجيب المضطرّ إذا دعاه ﴾ الآية ، حدثني أبي عن الحسن بن علي بن فضّال عن صالح بن عقبة عن أبي عبد الله طلّت قال : نزلت في القائم من آل محمد عليهم السلام هو والله المضطرّ إذا صلى في المقام ركعتين ودعا إلى الله عز وجل فأجابه ويكشف السوء ويجعله خليفة في الأرض .

أقول: والرواية أيضاً من الجري والآية عامة .

وفي الدر المنثور أخرج الطبراني عن سعد بن جنادة قال: قال رسول الله على أله الله تعالى يقول: ﴿ أُمَّن الله تعالى يقول: ﴿ أُمَّن الله على وجهه لأن الله تعالى يقول: ﴿ أُمَّن يَجِيب المضطر إذا دعاه ويكشف السوء ويجعلكم خلفاء الأرض ﴾ فالخلافة من الله عز وجل فإن كان خيراً فهو يذهب به وإن كان شراً فهو يؤخذ به ، عليك أنت بالطاعة فيما أمر الله به .

أقول: الرواية لا تخلو من شيء فقد تقدم أن المراد بالخلافة في الآية - على ما يشهد به السياق ـ الخلافة الأرضية المقدرة لكل إنسان وهـو السلطة على ما في

الأرض بأنـواع التصـرف دون الخـلافـة بمعنى الحكـومـة على الأمـة بسإدارة رحى مجتمعهم .

ومع الغض عن ذلك فمتن الرواية لا يخلو عن تدافع فإن كان المراد بكون الخلافة من الله تغالى أن سلطانه على الناس بتقدير من الله وبعبارة أخرى انتسابها التكويني إلى الله سبحانه كما ورد في ملك نمرود من قوله تعالى : ﴿أَنْ آتَاهُ الله الملك﴾(١) ، وقوله حكاية عن فرعون : ﴿أليس لي ملك مصر﴾(٢) ، فمن البين أن الخلافة بهذا المعنى لا تستتبع وجوب الطاعة وحرمة المخالفة وإلا كان نقضاً لأصل الدعوة الدينية وإيجاباً لطاعة أمثال نمرود وفرعون وكم لها من نظير ، وإن كان المراد به الجعل الوضعي الديني وبعبارة أخرى انتسابها التشريعي إلى الله تعالى ثم وجبت طاعته فيما يأمر به وإن كان معصية كان ذلك نقضاً صريحاً للأحكام ، وإن كان الواجب طاعته في غير معصية الله لقوله على الله طاعة لمخلوق في معصية الخالق» جازت مفارقة الجماعة في الجملة وهو يناقض صدر الرواية .

ونظير الإشكال يجري في قوله ذيلاً: «عليك أنت بالطاعة فيما أمر الله به» فلو كان المراد مما أمر الله به طاعته مقام الخلافة وإن كان في معصية كان نقضاً صريحاً لتشريع الأحكام وإن كان المراد به طاعة الله وإن استلزم معصية مقام الخلافة كان ناقضاً لصدر الرواية .

وقد اتضح اليوم بالأبحاث الاجتماعية أن إمضاء حكومة من لا يحترم القوانين المقدسة الجارية لا يرضى به مجتمع عاقل رشيد فمن الواجب تنزيه ساحة مشرع الدين عن ذلك ، والقول بأن مصلحة حفظ وحدة الكلمة واتفاق الأمة أهم من حفظ بعض الأحكام بالمفارقة معناه جواز هدم حقيقة الدين لحفظ اسمه .

وفي الدر المنثور أيضاً أخرج الطياليسي وسعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي والنسائي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وأبو الشيخ وابن مردوية والبيهقي في الأسماء والصفات عن مسروق قال : كنت متكناً عند عائشة فقالت عائشة : ثلاث من تكلم بواحدة منهن فقد أعظم على الله

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) الزخرف : ٥١ .

الفرية . قلت : وما هن ؟ قالت : من زعم محمداً رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية قال : وكنت متكثاً فجلست وقلت : يا أم المؤمنين أنظريني ولا تعجلي علي الم يقل الله : ﴿ولقد رآه في الافق المبين﴾ ﴿ولقد رآه فزلة أُخرى﴾ ؟ .

فقالت: أنا أول هذه الأمة سأل هذا رسول الله مسلم فقال: جبريل. لم أره على صورته التي خلق عليها غير هاتين المرتين رأيته منهبطاً من السماء ساداً عظم خلقه ما بين السماء إلى الأرض. قالت: ألم تسمع الله عز وجل يقول: ﴿لا تدركه الأبصار وهو اللطيف الخبير﴾ ؟ أو لم تسمع الله يقول: ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً ﴾ إلى قوله ﴿عليّ حكيم ﴾.

ومن زعم أن محمداً كتم شيئاً من كتاب الله فقد أعظم على الله الفرية والله جل ذكره يقول : ﴿يَا أَيُهَا الرسول بلغ مَا أُنـزل إليك من ربـك وإن لم تفعل فما بلغت رسالته والله يعصمك من الناس﴾ .

قالت : ومن زعم أنه يخبر الناس بما يكون في غد فقد أعظم على الله الفرية والله تعالى يقول : ﴿قُلُ لَا يَعْلُمُ مِن فِي السَمَاواتِ وَالْأَرْضِ الْغَيْبِ إِلَّا اللهِ ﴾ .

أقول: وفي متن الروايـة شيء أما آيـات الرؤيـة فإنمـا تنفي رؤية الحس دون رؤية القلب وهي من الرؤية وراء الإيمان الذي هو الاعتقـاد وقد أشبعنـا الكلام فيهـا في الموارد المناسبة له .

وأما قوله تعالى: ﴿يا أيها الرسول بلغ﴾ الآية فقد أوضحنا في تفسير الآية أنها خاصة غير عامة ولو فرضت عامة فإنما تدل على أن كل ما أنزل إليه مما فيه رسالة وجب عليه تبليغه ومن الجائز أن ينزل إليه ما يختص علمه به مُولِينَ فيكتمه عن غيره.

وأما قوله: ﴿قل لا يعلم من في السماوات والأرض الغيب إلا الله ﴾ فلا يبدل إلا على اختصاص علم الغيب بالذات به تعالى كسائر آيات اختصاص الغيب به ، ولا ينفي علم الغير به بتعليم منه تعالى كما يشير إليه قوله: ﴿عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول ﴾(١) ، وقد حكى الله سبحانه نحواً من

<sup>(</sup>١) الجن : ٢٧ .

هذا الإخبار عن المسيح عَلِمُنْ إذ قال: ﴿وَأَنْبُنَكُم بِمَا تَأْكُلُونَ وَمَا تَذَخَرُونَ﴾ (١) ، ومن المعلوم أن القيائل أن النبي عَلِمُنْ إلى كان يخبر الناس بما يكون في غد لا ينفي كون ذلك بتعليم من الله له .

وقد تواترت الأخبار على تفرّقها وتنوّعها من طرق الفريقين على إخبـاره مَشَلَاتُهُ بكثير من الحوداث المستقبلة .

\* \* \*

وَإِذَا وَقَـعَ ٱلْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ ٱلْأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّاسَ كَانُوا بِآيَاتِنَا لَا يُوقِنُونَ (٨٢) وَيَـوْمَ نَحْشُرُ مِنْ كُـلِّ أُمَّةٍ فَوْجَأً مِمَّنْ يُكَذِّبُ بَآيَاتِنَا فَهُمْ يُوزَعُونَ (٨٣) حَتَّىٰ إِذَا جَاؤًا قَـالَ أَكَذُّبْتُمْ بِآيَاتِي وَلَمْ تُحِيطُوا بِهَا عِلْماً أَمَّا ذَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٨٤) وَوَقَعَ ٱلْقَـوْلُ عَلَيْهِمْ بِمَا ظَلَمُوا فَهُمْ لَا يَنْطِقُونَ (٨٥) أَلَمْ يَرَوْا أَنَّا جَعَلْنَا اللَّيْـلَ لِيَسْكُنُـوا فِيــهِ وَالنَّهَـارَ مُبْصِــراً إِنَّ فِي ذٰلِكَ لآيَــاتٍ لِقَـوْمٍ يُؤْمِنُونَ (٨٦) وَيَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَمَنْ فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللَّهُ وَكُلَّ أَتَوْهُ دَاخِرِينَ (٨٧) وَتَرَى ٱلْجِبَالَ تَحْسَبُهَا جَامِدَةً وَهِيَ تَمُرُّ مَرَّ السَّحَابِ صُنْعَ اللهِ الَّذِي أَتَّقَنَ كَلَّ شَيْءٍ إِنَّهُ خَبِيرٌ بِمَا تَفْعَلُونَ (٨٨) مَنْ جَاءَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِنْ فَزَع يَوْمَئِذٍ آمِنُونَ (٨٩) وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَكُبَّتْ وُجُوهُهُمْ فِي النَّـارِ هَلْ تُجْزَوْنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٩٠) إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبُّ لَهٰ فِي ٱلْبَلْدَةِ الَّــٰذِي حَــرَّمهَــا وَلَــهُ كُــلَّ شَيْءٍ وَأَمِــرْتُ أَنْ أَكُــونَ مِـنَ

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٤٩ .

ٱلْمُسْلِمِينَ (٩١) وَأَنْ أَتْلُوا ٱلْقُـرْآنَ فَمَنِ آهْتَدَىٰ فَاإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ فَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُنْذِرِينَ (٩٢) وَقُلِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ سَيْرِيكُمْ آيَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ (٩٣) .

## (بیان)

هي من تمام الفصل السابق من الأيات تشير إلى البعث وبعض ما يلحق بـ من الأمـور الواقعـة فيه وبعض أشـراطه وتختم السـورة بما يـرجع إلى مفتتحهـا من الإنــذار والتبشير .

قوله تعالى: ﴿وإذا وقع القول عليهم أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون مقتضى السياق - بما أن الآية متصلة بما قبلها من الآيات الباحثة عن أمر المشركين المعاصرين للنبي مشتش أو خصوص أهل مكة من قريش وقد كانوا أشد الناس عداوة للنبي مشتش ودعوته - أن ضمائر ﴿عليهم ﴾ و ﴿لهم ﴾ و ﴿تكلمهم ﴾ للمشركين المحدّث عنهم لكن لا لخصوصهم بل بمسا أنهم ناس معنيون بالدعوة فالمراد بالحقيقة عامة الناس من هذه الأمة من حيث وحدتهم فيلحق بأولهم من الحكم ما يلحق بآخرهم وهذا النوع من العناية كثير الورود في كلامه تعالى .

والمراد بوقوع القول عليهم تحقق مصداق القول فيهم وتعينهم لصدقه عليهم كما في الآية التالية : ﴿ ووقع القول عليهم بما ظلموا ﴾ أي حقَّ عليهم العذاب ، فالجملة في معنى ﴿ حقَّ عليهم القول ﴾ وقد كثر وروده في كلامه تعالى ، والفرق بين التعبيرين أن العناية في ﴿ وقع القول عليهم ﴾ بتعينهم مصداقاً للقول وفي ﴿ حقَّ عليهم القول ﴾ باستقرار القول وثبوته فيهم بحيث لا يزول .

وأما ما هو هذا القول الواقع عليهم فالذي يصلح من كلامه تعالى لأن يفسر به قوله : ﴿سنريهم آياتنــا في الأفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنــه الحق﴾(١) ، فإن

<sup>(</sup>١) حم السجدة : ٥٣ .

المراد بهذه الآيات التي سيريهم غير الآيات السماوية والأرضية التي هي بمرآهم ومسمعهم دائماً قطعاً بل بعض آيات خارقة للعادة تخضع لها وتضطر للإيمان بها أنفسهم في حين لا يـوقنون بشيء من آيات السماء والأرض التي هي تجاه أعينهم وتحت مشاهدتهم .

وبهذا يظهر أن قوله: ﴿ أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون ﴾ تعليل لوقوع القول عليهم والتقدير لأن الناس ، وقوله: ﴿ كانوا ﴾ لإفادة استقرار عدم الإيقان فيهم والمراد بالآيات الآيات المشهودة من السماء والأرض غير الآيات الخارقة ، وقرىء «إن» بكسر الهمزة وهي أرجح من قراءة الفتح فيؤيد ما ذكرناه وتكون الجملة بلفظها تعليلًا من دون تقدير اللام .

وقوله: ﴿ أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم ﴾ بيان لآية خارقة من الآيات الموعودة في قوله: ﴿ سنريهم آياتنا في الآفاق وفي أنفسهم حتى يتبين لهم أنه الحق ﴾ وفي كونه وصفاً لأمر خارق للعادة دلالة على أن المراد بالإخراج من الأرض إما الإحياء والبعث بعد الموت وإما أمر يقرب منه ، وأما كونها دابة تكلمهم فالدابة ما يدب في الأرض من ذوات الحياة إنساناً كان أو حيواناً غيره فإن كان إنساناً كان تكليمه الناس على العادة وإن كان حيواناً أعجم كان تكليمه كخروجه من الأرض خرقاً للعادة .

ولا نجد في كلامه تعالى ما يصلح لتفسير هذه الآية وأن هذه الدابة التي سيخرجها لهم من الأرض فتكلمهم ما هي ؟ وما صفتها ؟ وكيف تخرج ؟ وماذا تتكلم به ؟ بل سياق الآية نعم الدليل على أن القصد إلى الإبهام فهو كلام مرموز فيه .

ومحصل المعنى: أنه إذا آل أمر الناس ـ وسوف يؤول ـ إلى أن كانوا لا يوقنون بآيائنا المشهودة لهم وبطل استعدادهم للإيمان بنا بالتعقل والاعتبار آن وقت أن نريهم ما وعدنا إراءته لهم من الآيات الخارقة للعادة المبيّنة لهم الحق بحيث يضطرون إلى الاعتراف بالحق فأخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم .

هذا ما يعطيه السياق ويهدي إليه التدبر في الآية من معناها ، وقد أغرب المفسرون حيث أمعنوا في الاختلاف في معاني مفردات الآية وجملها والمحصل منها وفي حقيقة هذه الدابة وصفتها ومعنى تكليمها وكيفية خروجها وزمان خروجها

وعدد خروجها والمكان الذي تخرج منه في أقوال كثيرة لا معوّل فيها إلا على التحكم ، ولمذا أضربنا عن نقلها والبحث عنها ، ومن أراد الوقوف عليها فعليه بالمطوّلات .

قوله تعالى : ﴿ويوم نحشر من كل أمة فوجاً ممن يكذب بآياتنا فهم يوزعون﴾ الفوج ـ كما ذكره الراغب ـ الجماعة المارة المسرعة ، والإيزاع إيقاف القوم وحبسهم بحيث يرد أولهم على آخرهم .

وقوله: ﴿ وَيُومُ نَحْشُرُ ﴾ منصوب على الظرفية لمقدر والتقدير وإذكر يوم نحشر والمراد بالحشر هو الجمع بعد الموت لأن المحشورين فوج من كل أمة ولا اجتماع لجميع الأمم في زمان واحد وهم أحياء ، و ﴿ من ﴾ في قوله : ﴿ من كل أمة ﴾ للتبيين أو للتبعيض ، وفي قوله : ﴿ ممن يكذِّب ﴾ للتبيين أو للتبعيض .

والمراد بالآيات في قوله: ﴿ يَكذَب بآياتنا ﴾ مطلق الآيات الدالة على المبدأ والمعاد ومنها الأنبياء والأئمة والكتب السماوية دون الساعة وما يقع فيها وعند قيامها ودون الآيات القرآنية فقط لأن الحشر ليس مقصوراً على الأمة الإسلامية بل أفواج من أمم شتى .

ومن العجيب إصرار بعضهم على أن الكلام نص في أن المراد بالآيات ههنا وفي الآية التالية هي الآيات القرآنية قال: لأنها هي المنطوية على دلائل الصدق التي لم يحيطوا بها مع وجوب أن يتأملوا ويتدبروا فيها لا مثل الساعة وما فيها انتهى .

وفساده ظاهر لأن عدم كون أمثال الساعة وما فيها مرادة لا يستلزم إرادة الآيات القرآنية مع ظهور أن المحشورين أفواج من جميع الأمم وليس القرآن إلا كتاباً لفوج واحد منهم .

وظاهر الآية أن هذا الحشر في غير يوم القيامة لأنه حشر للبعض من كل أمة لا لجميعهم وقد قال الله تعالى في صفة الحشر يوم القيامة : ﴿وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) الكهف: ٤٧ .

وقيـل : المراد بهـذا الحشر هـو الحشر للعـذاب بعد الحشـر الكلي الشامـل لجميع الخلق فهو حشر بعد حشر .

وفيه أنه لو كان المراد الحشر إالى العذاب لزم ذكر هذه الغاية دفعاً للإبهام كما في قوله تعالى : ﴿ ويوم يحشر أعداء الله إلى النار فهم يوزعون حتى إذا ما جاؤها ﴾ (١) ، مع أنه لم يذكر فيما بعد هذه الآية إلا العتاب والحكم الفصل دون العذاب والآية كما ترى مطلقة لم يشر فيها إلى شيء يلوح إلى هذا الحشر الخاص المذكور ويزيدها إطلاقاً قوله بعدها : ﴿ حتى إذا جاؤا ﴾ فلم يقل : حتى إذا جاؤا العذاب أو النار أو غيرها .

ويؤيد ذلك أيضاً وقوع الآية والآيتين بعدها بعد نبأ دابة الأرض وهي من أشراط الساعة وقبل قوله : ﴿ونفخ في الصور﴾ إلى آخر الآيات الواصفة لوقائع يوم القيامة ، ولا معنى لتقديم ذكر واقعة من وقائع يوم القيامة على ذكر شروعه ووقوع عامة ما يقع فيه فإن الترتيب الوقوعي يقتضي ذكر حشر فوج من كل أمة لوكان من وقائع يوم القيامة بعد ذكر نفخ الصور وإتيانهم إليه داخرين .

وقد تنبه لهذا الإشكال بعض من حمل الآية على الحشريوم القيامة فقال: لعل تقديم ذكر هذه الواقعة على نفخ الصور ووقوع الواقعة للإيذان بأن كلا مما تضمنه هذا وذاك من الأحوال طامة كبرى وداهية دهياء حقيقة بالتذكير على حيالها ولو روعي الترتيب الوقوعي لربما توهم أن الكل داهية واحدة.

وأنت خبير بأنه وجه مختلق غير مقنع ، ولو كان كما ذكر لكان دفع تـوهم كون الحشر المذكور في الآية في غير يوم القيامة بوضع الآية بعد آية نفخ الصور مع ذكـر ما يرتفع به الإبهام المذكور أولى بالرعاية من دفع هذا التوهم الذي توهمه .

فقد بان أن الآية ظاهرة في كون هذا الحشر المذكور فيها قبل يوم القيامة وإن لم تكن نصاً لا يقبل التأويل .

قوله تعالى : ﴿حتى إذا جاؤا قال أكذبتم بآياتي ولم تحيطوا بها علماً أم ماذا كنتم تعملون﴾ المراد بالمجيء ـ بإعانة من السياق ـ هـو الحضور في مـوطن الخـطاب

<sup>(</sup>١) حم السجلة : ٢٠ .

المدلول عليه بقوله: ﴿قال أكذبتم﴾ النح والمراد بالآيات ـ كما تقدم في الآية السابقة ـ مطلق الآيات الدالة على الحق ، وقوله: ﴿ولم تحيطوا بها علماً ﴾ جملة حالية أي كذبتم بها كونكم لا علم لكم بها لإعراضكم عنها فكيف كذبتم بما لا تعلمون أي رميتموها بالكذب وعدم الدلالة من غير علم، وقوله: ﴿أَم ماذا كنتم تعملون﴾ أي غير التكذيب.

والمعنى: حتى إذا حضروا في موطن الخطاب قال الله سبحانه لهم: أكذّبتم بآياتي حال كونكم لم تحيطوا بها علماً أم أي شيء كنتم تعملون غير التكذيب، وفي ذلك عتابهم بأنهم لم يشتغلوا بشيء غير تكذيبهم بآيات الله من غير أن يشغلهم عنه شاغل معذّر.

قوله تعالى : ﴿وَوَقِعَ القُولَ عَلَيْهُمْ بِمَا ظَلَمُوا فَهُمْ لَا يَسْطَقُونَ﴾ الباء في ﴿بِمَا ظَلْمُوا﴾ للسببية و ﴿مَا﴾ مصدرية أي وقع القول عليهم بسبب كونهم ظالمين ، وقوله : ﴿فَهُمْ لَا يَنْطَقُونَ﴾ تفريع على وقوع القول عليهم .

وبذلك يتأيد أن المراد بالقول الذي يقع عليهم قوله تعالى : ﴿إِنَ الله لا يهدي القوم الظالمين﴾(١) ، والمعنى : ولكونهم ظالمين في تكذيبهم بالأيات لم يهتدوا إلى ما يعتذرون به فانقطعوا عن الكلام فهم لا ينطقون .

وربما فسر وقوع القول عليهم بوجوب العذاب عليهم والأنسب على هذا أن يكون المراد بالقول الواقع عليهم قضاؤه تعالى بالعذاب في حق الطالمين في مشل قوله : ﴿ الله إن الطالمين في عذاب مقيم ﴾ (٢) ، والمعنى : ولكونهم ظالمين قضي فيهم بالعذاب فلم يكن عندهم ما ينطقون به ، والوجه السابق أوجه .

وأما تفسير وقبوع القول بحلول العنذاب ودخبول النبار فبعيد من السياق لعدم ملاءمته التفريع في قوله : ﴿فهم لا ينطقون﴾ .

قوله تعالى : ﴿ أَلَم يروا أَنَا جَعَلْنَا اللَّهِ لَ لَيْسَكُنُوا فَيْمَ وَالنَّهَارِ مُبْصَراً إِنْ فَي ذَلْك لآيات لقوم يؤمنون﴾ لما وصف في الآيات السابقة أن كثيراً من الناس في صمم وعمى

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٤٤ .

<sup>(</sup>٢) الشورى : ٥٥ .

من استماع كلمة الحق والنظر في آيات الله والاعتبار بهما ، ثم ذكر دابة الأرض وأنه سيخرجها آية خارقة للعادة تكلمهم ، ثم ذكر أنه سيحشر فوجاً من كل أمة من المكذبين فيعاتبهم فتتم عليهم الحجة بقولهم بغير علم بالآيات لإعراضهم عنها وبخهم في هذه الآية ولامهم على تكذيبهم بالآيات مع الجهل أنهم كانوا يرون الليل الذي يسكنون فيه بالطبع وأن هناك نهاراً مبصراً يظهر لهم بها آيات السماء والأرض فلم لم يتبصروا ؟ .

وقوله : ﴿إِن في ذلك لأيات لقوم يؤمنون﴾ أي في جعل الليل سكناً يسكنون فيه والنهار مبصراً يبصرون فيه آيات السماء والأرض آيات لقوم فيهم خاصة الإذعان والتصديق للحق اللاثح لهم .

والمراد بالآيات العلامات والجهات الدّالة فيهما على التوحيد وما يتبعه من حقائق المعارف ، ومن جملة ذلك دلالتهما على أن الإنسان عليه أن يسكن فيما من شأنه أن يسكن فيه ، وهو الليل الذي يضرب بحجاب ظلمته على الأبصار ، ويتحرك فيما من شأنه أن يتحرك فيه وهو النهار المبصر الذي يظهر به الأشياء التي تتضمن منافع الحياة للأبصار .

فعلى الإنسان أن يسكت عما حجبته عنه ظلمة الجهل ولا يقول بغير علم ولا يكذب بما لا يحيط به علماً وأن يقول ويؤمن بما تجلّيه له بيّنات الآيات التي هي كالنهر المبصرة .

قوله تعالى : ﴿ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله وكل أتوه داخرين النفخ في الصور كناية عن إعلام الجماعة الكثيرين كالعسكر بما يجب عليهم أن يعملوا به جمعاً كالحضور والارتحال وغير ذلك ، والفزع كما قال الراغب انقباض ونفار يعتري الإنسان من الشيء المخيف وهو من جنس الجزع ، والدخور الذلة والصغار .

قيل: المراد بهذا النفخ النفخة الثانية للصور التي بها تنفخ الحياة في الأجساد فيبعثون لفصل القضاء، ويؤيده قوله في ذيل الآية: ﴿وكل أتوه داخرين﴾ والمراد به حضورهم عند الله سبحانه، ويؤيده أيضاً استثناؤه ﴿من شاء الله﴾ من حكم الفزع ثم قوله فيمن جماء بالحسنة: ﴿وهم من فزع يـومئذ آمنون﴾ حيث يـدل على أن الفزع المذكور هو الفزع في النفخة الثانية.

وقيل: المراد به النفخة الأولى التي يموت بها الأحياء بدليل قوله: ﴿ونفخ في الصور فصعق من في السماوات ومن في الأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون ﴿(١) ، فإن الصعقة من الفزع وقد رتبت على النفخة الأولى وعلى هذا يكون المراد بقوله: ﴿وكل أتوه داخرين ﴾ رجوعهم إلى الله سبحانه بالموت .

ولا يبعد أن يكون المراد بالنفخ في الصور يومئذ مطلق النفخ أعم مما يميت أو يحيي فإن النفخ كيفما كان من مختصات الساعة ، ويكون ما ذكر من فزع بعضهم وأمن بعضهم من الفزع وسير الجبال من خواص النفخة الأولى وما ذكر من إتيانهم داخرين من خواص النفخة الثانية ويندفع بذلك ما يورد على كل واحد من الوجهين السابقين .

وقد استثنى سبحانه جمعاً من عباده من حكم الفنزع العام الشامل لمن في السماوات والأرض ، وسيجيء كلام في معنى هذا الاستثناء في الكلام على قوله الآتي : ﴿وهم من فزع يومئذ آمنون﴾ .

والظاهر أن المراد بقوله: ﴿ وَكُلُ أَتُوهُ دَاخُرِينَ ﴾ رجوع جميع من في السماوات والأرض حتى المستثنين من حكم الفزع وحضورهم عنده تعالى ، وأما قوله: ﴿ فإنهم لمحضرون إلا عباد الله المخلصين ﴾ (٢) ، فالظاهر أن المراد نفي إحضارهم في الجمع للحساب والسؤال لا نفي بعثهم ورجوعهم إلى الله وحضورهم عنده فآيات القيامة ناصة على عموم البعث لجميع المخلائق بحيث لا يشذّ منهم شاذ .

ونسبة الدخور والذلة إلى أوليائه تعالى لا تنافي ما لهم من العزة عند الله فمإن عزة العبد عند الله ذلته عنده وغناه بالله فقره إليه نعم ذلة أعدائه بما يسرون لأنفسهم من العزة الكاذبة ذلة هوان .

قوله تعالى : ﴿وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمر مرَّ السحاب صنع الله الذي أتقن كل شيء إنه خبير بما تفعلون الآية بما أنها واقعة في سياق آيات القيامة محفوفة بها تصف بعض ما يقع يومئذ من الآيات وهو سير الجبال وقد قال تعالى في هذا المعنى أيضاً : ﴿وسيَّرت الجبال فكانت سراباً ﴿ (٣) ، إلى غير ذلك .

<sup>(</sup>١) الزمر: ٦٨.

<sup>(</sup>٢) الصافات : ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) النبأ : ٢٠ .

فقوله: ﴿وترى الجبال﴾ الخطاب للنبي عَشَلَنَهُ والمراد به تمثيل الواقعة ، كما في قبوله: ﴿وترى الناس سكارى﴾ (١) ، أي هذا حالها المشهودة في هذا اليوم تشاهدها لوكنت مشاهداً ، وقوله: ﴿تحسبها جامدة ﴾ أي تظنها الآن ولم تقم القيامة بعد جامدة غير متحركة ، والجملة معترضة أو حالية .

وقوله: ﴿وهِي تمر مرَّ السحاب﴾ حال من الجبال وعاملها ﴿ترى﴾ أي تـراها إذا نفخ في الصور حال كونها تسير سير السحاب في السماء .

وقوله: وصنع الله الذي أتقن كل شيء مفعول مطلق لمقدَّر أي صنعه صنعاً وفي الجملة تلويح إلى أن هذا الصنع والفعل منه تعالى تخريب للدنيا وهدم للعالم، لكنه في الحقيقة تكميل لها وإتقان لنظامها لما يترتب عليه من إنهاء كل شيء إلى غايته وإيصاله إلى وجهته التي هو مبوليها من سعادة أو شقاوة لأن ذلك صنع الله الذي أتقن كل شيء فهو سبحانه لا يسلب الإتقان عما أتقنه ولا يسلط الفساد على ما أصلحه ففي تخريب الدنيا تعمير الآخرة.

وقوله: ﴿إِنه خبير بما تفعلون﴾ قيل: إنه تعليل لكون ما ذكر من النفخ في الصور وما بعده صنعاً محكماً له تعالى فإن علمه بظواهر أفعال المكلفين وبواطنها مما يستدعي إظهارها وبيان كيفياتها على ما هي عليه من الحسن والسوء وترتيب آثارها من الثواب والعقاب عليها بعد البعث والحشر وتسيير الجبال.

وأنت ترى ما فيه من التكلف وأن السياق بعد ذلك كله لا يقبله .

وقيل: إن قوله: ﴿إنه خبيس بما تفعلون﴾ استئناف في حكم الجواب عن سؤال مقدّر كأنه قيل: فماذا يكون بعد هذه القوارع؟ فقيل: إن الله خبيس بعمل العاملين فيجازيهم على أعمالهم وفصّل بقوله: ﴿من جاء بالحسنة فله خير منها﴾ إلى آخر الآيتين.

وههنا وجه آخر مستفاد من الإمعان في سياق الآيات السابقة فإن الله سبحانه أمر فيها نبيه مستفاد أن يتوكل عليه ويرجع أمر المشركين وبني إسرائيل إليه فإنه إنما يستطيع هداية المؤمنين بآياته المستسلمين للحق وأما المشركون في جحودهم وبنو إسرائيل في اختلافهم فإنهم موتى لا يسمعون وصم عمى لا يسمعون ولا يهتدون

<sup>(</sup>١) الحج : ٢ .

إلى الحق بالنظر في آيات السماء والأرض والاعتبار بها باختيار منهم .

ثم ذكر ما سيواجههم به \_ وحالهم هذه الحال لا يؤثر فيهم الآيات \_ وأنه سيخرج لهم دابة من الأرض تكلمهم وهي آية خارقة تضطرهم إلى قبول الحق وأنه يحشر من كل أمة فوجاً من المكذبين فيتم عليهم الحجة ، وبالأخرة هو خبير بأفعالهم سيجزي من جاء بحسنة أو سيئة بعمله يوم ينفخ في الصور ففزعوا وأتوه داخرين .

وبالتأمل في هذا السياق يظهر أن الأنسب كون ﴿يوم ينفخ﴾ ظرفاً لقوله : ﴿إنه خبير بما يفعلون﴾ وقراءة ﴿يفعلون﴾ بياء الغيبة أرجح من القراءة المتداولة على الخطاب .

والمعنى: وإنه تعالى خبير بما يفعله أهل السماوات والأرض يوم ينفخ في الصور ويأتونه داخرين يجزي من جاء بالحسنة بخير منها ومن جاء بالسيئة بكب وجوههم في النار كل مجزي بعمله ، وعلى هذا تكون الآية في معنى قوله تعالى : ﴿أَوَلَا يَعْلَمُ إِذَا بَعْشُرُ مَا فِي القَبُورُ وحصًّلُ مَا فِي الصَّدُورُ إِنْ رَبِهُم بَهُم يَوْمَتُ لَخْبِيرٍ﴾(١) ، وقوله : ﴿يوم هم بارزون لا يخفى على الله منهم شيء﴾(١) ، ويكون قوله : ﴿من جاء بالحسنة ﴾ الخ ، تفصيلاً لقوله : ﴿إنه خبير بما يفعلون ﴾ من حيث لازم الخبرة وهو الجزاء بما فعل وعمل كما أشار إليه ذيلاً بقوله : ﴿هل تجزون إلا ما كنتم تعملون ﴾ والالتفات من الغيبة إلى الخطاب في قوله : ﴿هل تجزون الخ ، لتشديد التقريع والتأنيب .

وفي الآية أعني قوله : ﴿وترى الجبال تحسبها جامدة وهي تمرّ مرَّ السحاب﴾ الخ ، قولان آخران :

أحدهما : حملها على الحركة الجوهرية وأن الأشياء كالجبال تتحرك بجوهرها إلى غاية وجودها وهي حشرها ورجوعها إلى الله سبحانه .

وهذا المعنى أنسب بالنظر إلى ما في قوله : ﴿تحسبها جامدة ﴾ من التلويح

<sup>(</sup>۱) العاديات : ۱۱ .

<sup>(</sup>٢) المؤمن : ١٦ .

إلى أنها اليوم متحركة ولما تقم القيامة ، وأما جعل يوم القيامة ظرفاً لحسبان الجمود وللمرور كالسحاب جميعاً فمما لا يلتفت إليه .

وثانيهما: حملها على حركة الأرض الانتقالية وهو بالنظر إلى الآيسة في نفسها معنى جيد إلا أنه:

أولًا: يوجب انقطاع الآية عما قبلها وما بعدها من آيات القيامة .

وثانياً : ينقطع بذلك اتصال قوله : ﴿إنه خبير بما يفعلون ﴾ بما قبله .

قوله تعالى : ﴿من جاء بالحسنة فله خير منها وهم من فزع يومئذ آمنون﴾ هذه الآية وما بعدها ـ كما تقدمت الإشارة إليه ـ تفصيل لقوله : ﴿إنه خبير بما تفعلون﴾ من حيث أثره الذي هو الجزاء ، والمراد بقوله : ﴿من جاء بالحسنة فله خير منها﴾ أن له جزاء هو خير مما جاء به من الحسنة وذلك لأن العمل أياً ما كان مقدمة للجزاء مقصود لأجله والغرض والغاية على أي حال أفضل من المقدمة .

وقوله: ﴿وهم من فزع يومئذ آمنون﴾ ظاهر السياق أن هذا الفـزع هو الفـزع بعد نفخ الصور الثاني دون الأول فيكون في معنى قوله: ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون﴾(١).

قوله تعالى : ﴿وَمَنْ جَاءُ بِالسَّيِئَةُ فَكَبَّتَ وَجُوهُهُمْ فَي النَّارِ هُلَ تَجْزُونَ إِلَّا مَا كُنتُمُ تعملون﴾ يقال : كبَّه على وجهه فانكب أي ألقاه على وجهه فوقع عليه فنسبة الكب إلى وجوههم من المجاز العقلي والأصل فكبّوا على وجوههم .

وقوله: ﴿هل تجزون إلا ما كنتم تعملون﴾ الاستفهام لـلانكار، والمعنى: ليس جزاؤكم هذا إلا نفس العمـل الذي عملتمـوه ظهر لكم فلزمكم فـلا ظلم في الجزاء ولا جور في الحكم.

والأيتان في مقام بيان ما في طبع الحسنة والسيئة من الجزاء ففيهما حكم من جاء بالحسنة فقط ومن أحاطت به الخطيئة واستغرقته السيئة وأما من حمل حسنة وسيئة فيعلم بذلك حكمه إجمالاً وأما التفصيل ففي غير هذا الموضع .

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١٠٣ .

سورة النمل ـ آية ٨٩ ـ ٣٣ ـ ٢٠٠٠ ـ ٢٠٠٠ ـ ٢٠٠٠ ـ ٢٠٠

قوله تعالى : ﴿إِنَمَا أُمُوتَ أَنْ أَعَبِدُ رَبِ هَذَهُ الْبِلَدَةُ الذِي حَرَّمُهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءَ﴾ الأيات الثلاث ـ من هنا إلى آخر السورة ـ ختام السورة يبين فيها أن هـذه الدعوة الحقة تبشير وإنذار فيه إتمام للحجة من غير أن يرجع إليه مُرَّلُورَيْنَ من أمرهم شيء وإنما الأمر إلى الله وسيريهم آياته فيعرفونها ليس بغافل عن أعمالهم .

وفي قوله: ﴿إنها أمرت﴾ النح ، تكلم عن لسان النبي سنرات فهو في معنى : قل إنها أمرت أن أعبد رب هذه البلدة ، والمشار إليها بهذه الإشارة مكة المشرفة ، وفي الكلام تشريفها من وجهين : إضافة الرب إليها ، وتوصيفها بالحرمة حيث قال : رب هذه البلدة الذي حرّمها . وفيه تعريض لهم حيث كفروا بهذه النعمة نعمة حرمة بلدتهم ولم يشكروا الله بعبادته بل عدلوا إلى عبادة الأصنام .

وقوله: ﴿وله كل شيء﴾ إشارة إلى سعة ملكه تعالى دفعاً لما يمكن أن يتوهم أنه إنما يملك مكة التي هو ربها فيكون حاله حال سائر الأصنام يملك الواحد منها على عقيدتهم جزءاً من أجزاء العالم كالسماء والأرض وبلدة كذا وقوم كذا وأسرة كذا ، فيكون تعالى معبوداً كأحد الآلهة واقعاً في صفهم وفي عرضهم .

وقوله: ﴿وأمرت أن أكون من المسلمين﴾ أي من الـذين أسلموا لـه فيما أراد ولا يريد إلا ما يهدي إليه الخلقة ويهتف به الفطرة وهو الدين الحنيف الفطري الذي هو ملة إبراهيم.

قوله تعالى : ﴿وأن أتلو القرآن فمن اهتدى فإنما يهتدي لنفسه ومن ضلّ فقل إنما أنا من المنذرين﴾ معطوف على قوله : ﴿أن أعبد﴾ أي أمرت أن أقرأ القرآن والمراد تلاوته عليهم بدليل تفريع قوله : ﴿فَمن اهتدى﴾ الخ ، عليه .

وقوله : ﴿ فَمَنَ اهْتَدَى فَإِنْمَا يَهْتَدَي لَنَفْسُهُ ﴾ أي فَمَنَ اهْتَدَى بَهَذَا القرآن فَالذّي ينتفع به هو نفسه ولا يعود نفعه إليّ .

وقـولـه: ﴿ومن ضـلَّ فقـل إنما أنـا من المنــذرين﴾ أي ومن لم يهتـد بــه بالإعراض عن ذكر ربه وهو الضلال فعليه ضلاله ووبال كفـره لا عليَّ لأني لست إلا منذراً مأموراً بذلك ولست عليه وكيلاً والله هو الوكيل عليه .

فالعدول عن مثل قولنا: ومن ضل فإنما أنا من المنذرين وهو الذي كان يقتضيه الظاهر إلى قوله: ﴿ فقل إنما أنا من المنذرين ﴾ لتذكيره سمنية بما تقدم من

العهد إليه أنه ليس إلا منذراً وليس إليه من أمرهم شيء فعليه أن يتوكل على ربه ويرجع أمرهم إليه كما قال : ﴿ فتوكل على الله إنك على الحق المبين إنك لا تسمع الموتى ﴾ الخ ، فكأنه قيل : ومن ضل فقل له قد سمعت أن ربي لم يجعل عليَّ إلا الإنذار فلست بمسؤول عن ضلال من ضل .

قوله تعالى : ﴿ وقل الحمد لله سيريكم آياته فتعرفونها وما ربك بغافل عما تعملون ﴾ معطوف على قوله : ﴿ فقل إنما أنا من المنذرين ﴾ وفيه انعطاف إلى ما ذكره بعد أمر نبيه على بالتوكل عليه في أمرهم من أنه سيجعل للمشركين عاقبة سوء ويقضي بين بني إسرائيل فيما اختلفوا فيه ويريهم من آياته ما يضطرون إلى تصديقه ثم يجزيهم بأعمالهم .

ومحصّل المعنى : وقل الثناء الجميل لله تعالى فيما يجريه في ملكه حيث دعى الناس إلى ما فيه خيرهم وسعادتهم وهدى الـذين آمنوا بـآياتـه وأسلموا لـه وأما المكذبون فأمات قلوبهم وأصمَّ آذانهم وأعمى أبصارهم فضلوا وكذَّبوا بآياته .

وقوله: ﴿ سيريكم آياته فتعرفونها ﴾ إشارة إلى ما بقدم من قوله: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ القَولَ عَلَيْهِمَ أَخْرَجُنَا لَهُم دَابَةً مِنَ الأَرْضِ ﴾ وما بعده ، وظهور قوله: ﴿ آياتُه ﴾ في العموم دليل على شموله لجميع الآيات التي تضطرهم إلى قبول الحق مما يظهر لهم قبل قيام الساعة وبعده .

وقوله: ﴿وما ربك بغافل عما تعملون﴾ الخطاب للنبي منطقة وهو بمنزلة التعليل لما تقدم أي إن أعمالكم معاشر العباد بعين ربك فلا يفوته شيء مما تقتضيه الحكمة قبال أعمالكم من الدعوة والهداية والإضلال وإراءة الآيات ثم جزاء المحسنين منكم والمسيئين يوم القيامة.

وقرىء ﴿عما يعملون﴾ بياء الغيبة ولعلها أرجح ومفادها تهديد المكذبين وفي قوله : ﴿رَبُّكُ ۖ وَتَقُويَةُ لَجَانِبُهُ .

## ( بحث روائي )

في تفسيس القمي في قول تعالى : ﴿ وَإِذَا وَقَعَ القُولُ عَلَيْهِم ﴾ الآية حدثني أبي عن ابن أبي عميس عن أبي بصير عن أبي عبد الله مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُولِ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ م

إلى أمير المؤمنين سنن وهو نائم في المسجد قد جمع رملًا ووضع رأسه عليه فحركه برجله ثم قال: قم يا دابة الأرض فقال رجل من أصحابه: يا رسول الله أيسمي بعضنا بعضاً بهذا الاسم؟ فقال: لا والله ما هو إلا له خاصة وهو الدابة الذي ذكره الله في كتابه فقال: ﴿ وَإِذَا وَقَعَ القَولُ عليهم أُخرِجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم أن الناس كانوا بآياتنا لا يوقنون ﴾.

ثم قيال : يا علي إذا كيان آخر الـزمان أخـرجك الله في أحسن صـورة ومعك ميسم تسم به أعداءك .

فقال رجل لأبي عبد الله مانية إن العامة يقولون : إن هذه الآية إنما وتكلمهم فقال أبو عبد الله مانية عنه الله في نار جهنم إنما هو تكلمهم من الكلام .

أقول : والروايات في هذا المعنى كثيرة من طرق الشيعة .

وفي المجمع وروى محمد بن كعب القرطي قال : سئل على عن الدابة فقال : أما والله ما لها ذنب وإن لها للحية .

أقول: وهناك روايات كثيرة تصف خلقتها تتضمن عجائب وهي مسع ذلك متعارضة متدافعة من أرادها فليراجع جوامع الحديث كالدر المنثور أو مطولات التفاسير كروح المعاني

وفي تفسير القمي حدثني أبي عن ابن أبي عمير عن حمّاد عن أبي عبد الله على قال : ما يقول الناس في هذه الآية ﴿يوم نحشر من كل أُمة فوجاً ﴾ ؟ قلت : يقولون إنه في القيامة من القيامة . قال : ليس كما يقولون إنها في الرجعة أيحشر الله في القيامة من كل أُمة فوجاً ويدع الباقين ؟ إنما آية القيامة ﴿وحشرناهم فلم نغادر منهم أحداً ﴾ .

أقول : وأخبار الرجعة من طرق الشيعة كثيرة جداً .

وفي المجمع في قـولـه تعـالى : ﴿ونفـخ في الصـور﴾ : واختلف في معنى الصور ـ إلى أن قال ـ وقيل : هو قرن ينفخ فيه شبه البوق وقد ورد ذلك في الحديث

وفيه في قوله تعالى: ﴿إِلَا مَنْ شَاءَ الله﴾ قيل : يعني الشهداء فإنهم لا يفرعون في ذلك اليوم وروي ذلك في خبر مرفوع .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ صنع الله الذي أتقن كل شيء ﴾ قال : فعل الله الذي أحكم كل شيء .

وفيه في قول تعالى : ﴿من جاء بالحسنة فله خير منها وهم من فزع يـومئذ آمنـون ومن جاء بـالسيئة فكبت وجـوههم في النار﴾ قـال : الحسنة والله ولايـة أميـر المؤمنين على السيئة والله عداوته .

أقول : وهو من الجري وليس بتفسير وهناك روايات كثيرة في هذا المضمون ربما أمكن حملها على ما سيأتي .

وفي الخصال عن يونس بن ظبيان قال: قال الصادق جعفر بن محمد الله إن الناس يعبدون الله على ثلاثة أوجه: فطبقة يعبدونه رغبة في ثوابه فتلك عبادة الحرصاء وهو الطمع، وآخرون يعبدونه فرقاً من النار فتلك عبادة العبيد وهي الرهبة، ولكني أعبده حباً له فتلك عبادة الكرام وهو الأمن لقوله تعالى: ﴿وهم من فزع يومئذ آمنون ﴾، ولقوله: ﴿قل إن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم ﴾ فمن أحب الله أحبه الله ومن أحبه الله كان من الآمنين.

أقول: لازم مبا فيه من الاستدلال تفسير الحسنة في الآية بالولاية التي هي عبادته تعالى من طريق المحبة الموجبة لفناء إرادة العبد في إرادته وتوليه تعالى بنفسه أمر عبده وتصرفه فيه وهذا أحد معنيي ولاية على طبع فهو عبيض صاحب الولاية وأول فاتح لهذا الباب من الامة وبه يمكن أن يفسر أكثر الروايات الواردة في أن المراد بالحسنة في الآية ولاية على عبيض .

وفي الدر المنثور أخرج أبو الشيخ وابن مردوية والديلمي عن كعب بن عجرة عن النبي سَنِفَاتُهِ في قول الله : هومن جاء بالحسنة فله خير منها عني بها شهادة أن لا إله إلا الله ، ومن جاء بالسيئة يعني بها الشرك يقال : هذه تنجي وهذه تردي .

أقول: وهذا المعنى مروي عنه سلمان بالفاظ مختلفة من طرق شتى وينبغي تقييد تفسير الحسنة بلا إله إلا الله بسائر الأحكام الشرعية التي هي من لوازم التوحيد وإلا لغى تشريعها وهو ظاهر.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿إنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة الذي

حرِّمها، قال : مكة .

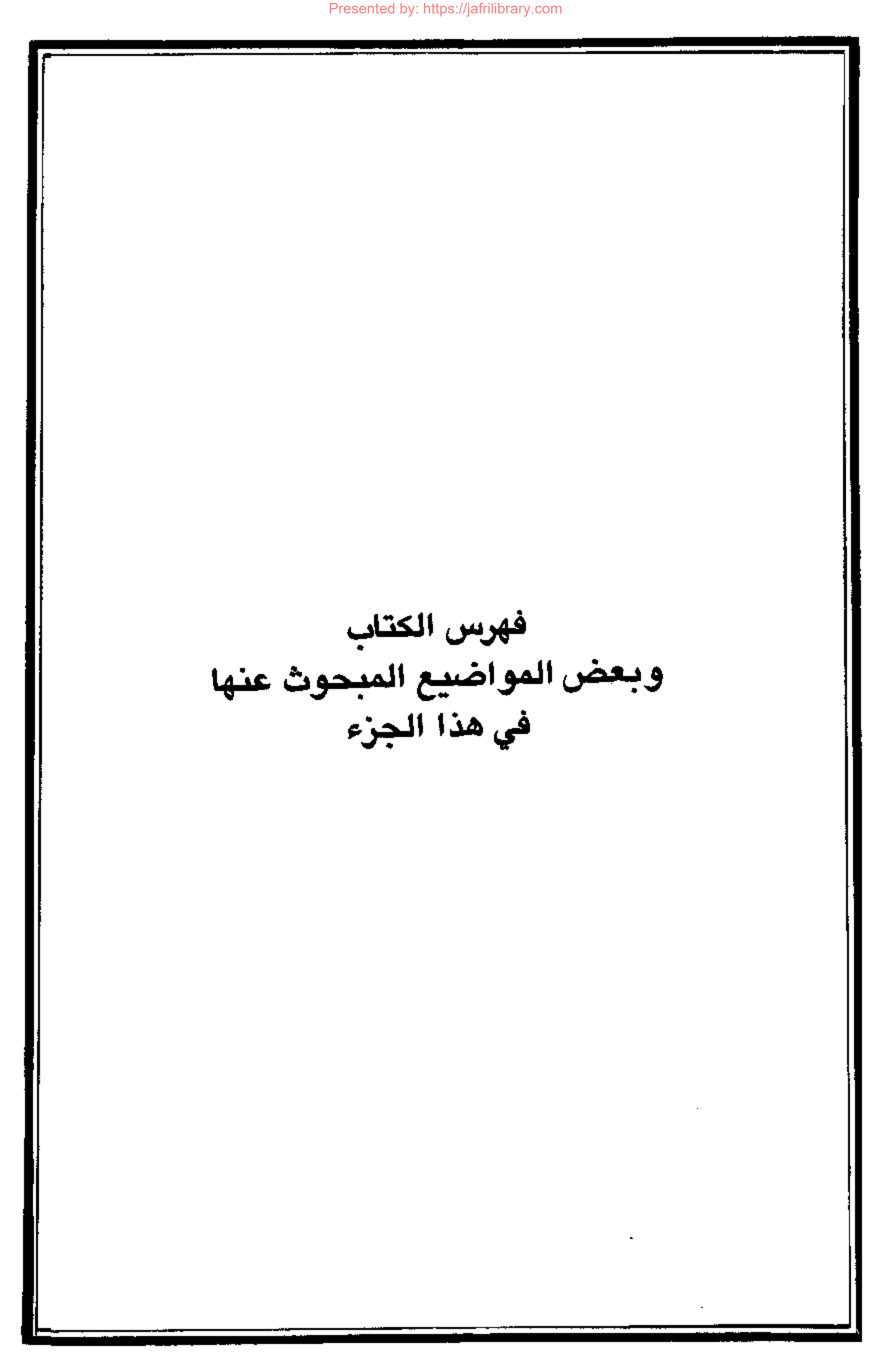
وفيه عن أبيه عن حماد بن عيسى عن حرية عن أبي عبد الله طلك قال ؛ لما قدم رسول الله طلك مكة يوم افتتحها فتح باب الكعبة فأمر بصور في الكعبة فطمست فأخذ بعضادتي الباب فقال : ألا إن الله قد حرم مكة يوم خلق السماوات والأرض فهي حرام بحرام الله إلى يوم القيامة لا ينفر صيدها ولا يعضد شجرها ولا يختلى خلالها ولا تحل لقطتها إلا لمنشد .

فقال العباس : يا رسول الله إلا الأذخر فإنه للقبر والبيـوت فقال رسـول الله إلا الأذخر .

أقول : وهو مروي من طرق أهل السنة أيضاً .

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردوية عن ابن مسعود عن النبي مسلمات قال : ما كان في القرآن فوما الله بغافل عما تعملون بالتاء ، وما كان فوما ربك بغافل عما يعملون بالياء .

تمُّ والحمد لله



| الصفحة | نوع البحث | موضوع البحث                   | السورة        |
|--------|-----------|-------------------------------|---------------|
| ٥      |           |                               | سورة المؤمنون |
| ٧      | اجتماعي   | كلام في معنى تأثير الإيمان    | Y _ 1         |
|        | حقوقي     | بحث حقوقي اجتماعي             | 11-1.         |
| ۱۷     | اجتماعي   |                               |               |
| ٧٨     |           |                               | سورة النور    |
| ۱۳۸    | فلسفي     | في معنى علّيته تعالى للأشياء  | £7_ £0        |
| ۱۷۲    |           |                               | سورة الفرقان  |
| 721    |           |                               | سورة الشعراء  |
| 701    | فلسفي     | في ارتباط الأشياء بعلمه تعالى | 9 - 0         |
| 440    | عقلي      | في معنى نفي الظلم عنه تعالى   | 7.9-7.5       |
| ٣٤٠    |           |                               | سورة النمل    |
| ۳٦٨    | تاريخي    | كلام في قصة سليمان            | 28-21         |
| 417    | تاريخي    | ١ ـ ما ورد من قصصه في القرآن  | 18-11         |
| 419    | تاريخي    | ٢ ـ الثناء عليه في القرآنُ    | 18-81         |
| 419    | تاريخي    | ٣ ـ ذكره (ع) في العهد العتيق  | 13-33         |
| ٣٧٠    | تاريخي    | ٤ ــ الروايات الواردة في قصصه | 13-33         |