

المثركمة لطباطبا في

12

مَّنِّ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَي اللَّهُ عَلَيْهِ عَل Presented by: https://jafrilibrary.com

Presented by: https://jafrilibrary.com

•



كتاب علمي فني ، فلسفي ، أدبي ، تاريخي ، دواني ، اجتماعي ، حديث اجتماعي ، حديث يفسر القرآن بالقرآن

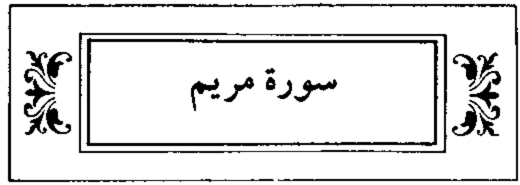
تاليف: العلامة اليت يدم محركت بين لطبا في

الإسالاق عني

منشودات مؤمت الأعلمى للمطبوعات بحبروت - بستنان من ب: ۲۱۲۰ الطبعة الأولى المحققة حقوق الطبع والتقليد محفوظة ومسجلة للناشر ١٤١٧ هـ - ١٩٩٧مم

تمتـاز هذه الـطبعة عن غيـرها بـالتحقيق والتصحيح الكـامل وإضـافـات وتغييرات هامة من قبل المؤلف والناشر

مؤسّسة الأعتامي للمَطبِوعات: بَيروت مَسَّادِع المطسّار مقربِ كليّة الهسّندسة مسلك الاعلى مس.ب، ٧١٢ الهاتف: ٨٣٣٤٥٣ م تلفاكس: ٨٣٣٤٤٧ .



مكية ، وهي ثمان وتسعون آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ

كَهٰيٰعَصَ (١) ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبُّكَ عَبْدَهُ زَكَريًّا (٢) إِذْ نَادِيٰ رَبُّهُ نِدَآءً خَفِيًّا (٣) قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْباً وَلَمْ أَكُنْ بِدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيّاً (٤) وَإِنِّي خِفْتَ الْمَـوَالِيَ مِنْ وَرَائِي وَكَانَتِ امْرَأْتِي عَـاقِراً فَهَبْ لِي مِنْ لَـدُنْكَ وَلِيّــاً (٥) يَرثُنِي وَيَــرِثُ مِنْ آل ِ يَعْقُوبَ وَآجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا (٦) يَازِكُريًّا إِنَّا نُبَشِّرُكَ بغُلام آسْمُهُ يَحْيَىٰ لَمْ نَجْعَلْ لَهُ مِنْ قَبْلُ سَمِيّاً (٧) قَالَ رَبّ أَنَّىٰ يَكُونُ لِي غُـلامٌ وَكَـانَتِ امْـرَأْتِي عَـاقِـراً وَقَـدْ بَلَغْتُ مِنَ الْكِبَـر عِتِيّاً (٨) قَالَ كَذٰلِكَ قَالَ رَبُّكَ هُوَ عَلَىَّ هَيّنُ وَقَدْ خَلَقْتُكَ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيْئًا (٩) قَالَ رَبِّ آجْعَلْ لِي آيَةً قَالَ آيَتُكَ أَلًّا تُكَلِّمَ ٱلنَّاسَ ثَلْثَ لَيَالٍ سَويّاً (١٠) فَخَرَجَ عَلَىٰ قَوْمِهِ مِنَ الْمِحْرَابِ فَأُوَحِيٰ إِلَيْهِمْ أَنْ سَبَّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا (١١) يَـا يَحْييٰ خُذِ الْكِتَـابَ بِقُوَّةٍ وَآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا (١٢) وَحَنَانًا مِنْ لَدُنَّا وَزَكُوةً وَكَانَ تَقِيّاً (١٣) وَبَرّاً بَوَالِدَيْهِ وَلَمْ يَكُنْ جَبّاراً عَصِيّاً (١٤) وَسَلامٌ عَلَيْهِ يَوْمَ

وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يُبْعَثُ حَيًّا (١٥) .

### (بیان)

غرض السورة على ما ينبىء عنه قبوله تعالى في آخرها: وفإنما يسرناه بلسانك لتبشر به المتقين وتنذر به قوماً لدّاً الله الله ، هبو التبشير والإنذار غير أنه ساق الكلام في ذلك سوقاً بديعاً فأشار أولاً إلى قصة زكريا ويحيى وقصة مريم وعيسى وقصة إبراهيم وإسحاق ويعقوب وقصة موسى وهارون وقصة إسماعيل وقصة إدريس وما خصهم به من نعمة الولاية كالنبوة والصدق والإخلاص ثم ذكر أن هؤلاء الذين أنهم عليهم كان المعروف من حالهم الخضوع والخشوع لربهم لكن أخلافهم أعرضوا عن ذلك وأهملوا أمر التوجه إلى ربهم واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياً ويضل عنهم الرشد إلا أن يتوب منهم تائب ويرجع إلى ربه فإنه يلحق بأهل النعمة .

ثم ذكر نبذة من هفوات أهل الغي وتحكماتهم كنفي المعاد ، وقولهم : اتخذ الله ولداً ، وعبادتهم الأصنام ، وما يلحقهم بذلك من النكال والعذاب .

فالبيان في السورة أشبه شيء ببيان المدعي بإيراد أمثلته كأنه قيل: إن فلاناً وفلاناً وفلاناً الذين كانوا أهل السرشد والموهبة كانت طريقتهم الانقلاع عن شهوات النفس والتوجه إلى ربهم وسبيلهم الخضوع والخشوع إذا ذكروا بآيات ربهم فهذا طريق الإنسان إلى الرشد والنعمة لكن أخلافهم تركوا هذا الطريق بالإعراض عن صالح العمل ، والإقبال على مذموم الشهوة ولا يؤديهم ذلك إلا إلى الغي خلاف الرشد ، ولا يقرهم إلا على باطل القول كنفي الرجوع إلى الله وإثبات الشركاء لله وسدّ طريق الدعوة ولا يهديهم إلا إلى النكال والعذاب .

فالسورة كما ترى تفتح بذكر أمثلة ثم تعقبها باستخراج المعنى الكلي المطلوب بيانه وذلك قوله: ﴿ أُولئك الذين أنعم الله عليهم ﴾ الآيات ، فالسورة تقسّم الناس إلى ثلاث طوائف: الذين أنعم الله عليهم من النبيين وأهل الإجتباء والهدى . وأهل الغي ، والذين تابوا وآمنوا وعملوا صالحاً وهم ملحقون بأهل النعمة والرشد ثم تذكر ثواب التائبين المسترشدين وعذاب الغاوين وهم قرناء الشياطين وأولياؤهم .

والسورة مكية بلا ريب تدل على ذلك مضامين آياتها وقد نقل على ذلك اتفاق المفسرين .

قوله تعالى : ﴿كهيعص﴾ قد تقدم في تفسير أول سورة الأعراف أن السور القرآنية المصدّرة بالحروف المقطعة لا تخلو من ارتباط بين مضامينها وبين تلك الحروف فالحروف المشتركة تكشف عن مضامين مشتركة .

ويؤيد ذلك ما نجده من المناسبة والمجانسة بين هذه السورة وسورة ص في سرد قصص الأنبياء ، وسيوافيك بحث جامع إن شاء الله في روابط مقطعات الحروف ومضامين السور التي صدرت بها ، وكذا ما بين السور المشتركة في بعض هذه الحروف كهذه السورة وسورة يس وقد اشتركتا في الياء ، وهذه السورة وسورة الشورة الشورى وقد اشتركتا في العين .

قوله تعالى : ﴿ ذكر رحمة ربك عبده زكريا ﴾ ظاهر السياق أن الذكر خبر لمبتدأ محذوف والمصدر بمعنى المفعول ، والمآل بحسب التقدير : هذا خبر رحمة ربك الممذكور ، والمراد بالرحمة استجابته سبحانه دعاء زكريا على التفصيل الذي قصّه بدليل قوله تلواً : ﴿ إذ نادى ربه ﴾ .

قوله تعالى: ﴿إِذْ نَادَى رَبِهُ نَدَاء خَفِياً ﴾ الظرف متعلق بقوله: ﴿رحمة ربك ﴾ والنداء والمناداة الجهر بالدعوة خلاف المناجاة ، ولا ينافيه توصيفه بالخفاء لإمكان الجهر بالدعوة في خلاء من الناس لا يسمعون معه الدعوة ، ويشعر بذلك قوله الآتي: ﴿فخرج على قومه من المحراب ﴾ .

وقيل : إن العناية في التعبير بالنداء أنه تصور نفسه بعيداً منه تعالى بذنوبـــه وأحواله السيئة كما يكون حال من يخاف عذابه .

قوله تعالى : ﴿قال رَبِ إِنِي وَهِنَ الْعَظْمِ مَنِي﴾ إلى آخر الآية ، تمهيد لما سيسأله وهو قوله : ﴿فهب لي من لدنك ولياً ﴾ .

وقد قدم قوله : ﴿ رَبِ ﴾ للاسترحام في مفتتح الدعاء ، والتأكيد بأن للدلالة على تحققه بالحاجة ، والوهن هو الضعف ونقصان القوة وقد نسبه إلى العظم لأنه الدعامة التي يعتمد عليها البدن في حركته وسكونه ، ولم يقل : العظام مني ولا عظمى للدلالة على الجنس وليأتي بالتفصيل بعد الإجمال .

وقوله : ﴿وَاشْتَعُـلُ الْرَأْسُ شَيْبًا﴾ الاشتعال انتشار شواظ النار ولهيبها في

الشيء المحترق قال في المجمع: وقوله: ﴿واشتعل الـرأس شيباً ﴾ من أحسن الاستعارات والمعنى اشتعل الشيب في الرأس وانتشر، كما ينتشر شعاع النار، وكأن المراد بالشعاع الشواظ واللهيب.

وقوله: ﴿ولم أكن بدعائك ربّ شقياً ﴾ الشقاوة خلاف السعادة ، وكأن المراد بها الحرمان من الخير وهو لازم الشقاوة أو هو هي ، وقوله: ﴿بدعائك ﴾ متعلق بالشقي والباء فيه للسببية أو بمعنى في والمعنى وكنت سعيداً بسبب دعائي إياك كلما دعوتك استجبت لي من غير أن تشقيني وتحرمني ، أو لم أكن محروماً خائباً في دعائي إياك عودتني الإجابة إذا دعوتك والتقبل إذا سألتك ، والدعاء على أي حال مصدر مضاف إلى المفعول .

وقيل: إن ﴿دعائك﴾ مصدر مضاف إلى الفاعل ، والمعنى لم أكن بدعوتك إياي إلى العبودية والطاعة شقياً متمرداً غير مطيع بل عابداً لك مخلصاً في طاعتك والمعنى الأول أظهر .

وفي تكرار قوله : ﴿رَبِ ﴾ ووضعه متخللًا بين اسم كان وخبره في قـوله : ﴿ولم أكن بـدعائـك ربّ شقيًا ﴾ من البـلاغة مـا لا يقدّر بقـدر ، ونظيـره قولـه : ﴿واجعله ربّ رضياً ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وإني خفت الموالي من ورائي وكانت امرأتي عاقراً ﴾ تتمة التمهيد الذي قدمه لدعائه ، والمراد بالموالي العمومة وبنو العم ، وقيل : الكلالة وقيل : العصبة ، وقيل : بنو العم فحسب ، وقيل : الورثة ، وكيف كان فهم غير الأولاد من صلب والمراد خفت فعل الموالي من ورائي أي بعد موتي وكان مانت يخاف أن يموت بلا عقب من نسله فيرثوه ، وهو كناية عن خوفه أن يموت بلا عقب من نسله فيرثوه ، وهو كناية عن خوفه أن يموت بلا عقب من نسله فيرثوه ، وهو كناية عن خوفه أن يموت بلا عقب .

وقوله: ﴿وكانت امرأتي عاقراً﴾ العاقر المرأة التي لا تلد يُقال: امرأة عاقر لا تلد ورجل عاقر لا يولد له ولد. وفي التعبير بقوله: ﴿وكانت امرأتي﴾ دلالـة على أن امرأته على كونها عاقراً جازت حين الدعاء سن الولادة.

وظاهر عدم تكرار إن في قوله : ﴿وكانت امرأتي ﴾ النخ أن الجملة حالية ومجموع الكلام أعني قوله : ﴿وإني خفت﴾ إلى قوله : ﴿عاقراً فصل واحد أريد به أن كون امرأتي عاقراً اقتضى أن أخاف الموالي من ورائي وبعد وفاتي ،

فمجموع ما مهده للدعاء يؤل إلى فصلين أحدهما أن الله سبحانه عوّده الاستجابة مدى عمره حتى شاخ وهرم والآخر أنه خاف الموالي بعد موته من جهة عقر امرأته ، ويمكن تصوير الكلام فصولاً ثلاثة يأخذ كل من شيخوخته وعقر امرأته فصلاً مستقلاً .

قوله تعالى : ﴿ فهب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من آل يعقوب واجعله رب رضياً ﴾ هذا هو الدعاء ، وقد قيد الموهبة الإلهية التي سألها بقوله : ﴿ من لدنك ﴾ لكونه آيساً من الأسباب العادية التي كانت عنده وهي نفسه وقد صار شيخاً هرماً ساقط القوى ، وامرأته وقد شاخت وكانت قبل ذلك عاقراً .

وولي الإنسان من يلي أمره ، وولي الميت هو الذي يقوم بأمره ويخلفه فيما ترك ، وآل الرجل خاصته الذين يؤول إليه أمرهم كولده وأقاربه وأصحابه وقيل : أصله أهل ، والمراد بيعقوب على ما قيل يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليهم السلام ، وقيل هو يعقوب بن ماثان أخو عمران بن ماثان أبي مريم وكانت امرأة زكريا أخت مريم وعلى هذا يكون معنى قوله : ﴿ يرثني ويرث من آل يعقوب ﴾ يرثني ويرث امرأتي وهي بعض آل يعقوب ، والأشبه حينتذ أن تكون ﴿ من في قوله : ﴿ من آل يعقوب ﴾ قوله : ﴿ من آل يعقوب ﴾ قوله : ﴿ من آل يعقوب ﴾ ألتبعيض وإن صح كونها ابتدائية أيضاً .

وقوله: ﴿وأجعله رب رضياً ﴾ الرضي بمعنى المرضي ، وإطلاق الرضا يقتضي شموله للعلم والعمل جميعاً فالمراد به المرضي في اعتقاده وعمله أي اجعله رب محلى بالعلم النافع والعمل الصالح .

وقد قص الله سبحانه هذه القصة في سورة آل عمران وهي مدنية متأخرة نزولاً عن سورة مريم المكية بقوله في ذيل قصة مريم ﴿فتقبلها ربها بقبول حسن وأنبتها نباتاً حسناً وكفلها زكريا كلما دخل عليها زكريا المحراب وجمد عندها رزقاً قال يا مريم أنى لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب هنالك دعا زكريا ربه قال رب هب لي من لمدنك ذرية طيبة إنك سميع الدعاء ﴾(١).

ولا يرتاب المتدبر في الأيتين أن الذي دعا زكريا ودفعه إلى دعائـه بما دعــا هو ما شاهده من حــال مريم وكــرامتها على الله سبحــانه في عبــوديتها وإخــلاصها

<sup>(</sup>١) أل عمران : ٣٨ .

۱۰ الجزء السادس عشر

العمل فأحب أن يخلفه خلف له من القرب والكرامة ما شاهد مثله في مريم ثم ذكر ما هو عليه من الشيب ونفاذ القوة وما عليه امرأته من كبر السن والعقر ولـه موال لا يرتضيهم فوجد لذلك وهو ذاكر ما عوده ربه من استجابة الدعوة وكفاية كل مهمة ففزع إلى ربه بالدعاء واستيهاب ذرية طيبة .

فقوله في سورة آل عمران: ﴿ورب هب لي من لدنك ذرية طيبة ﴾ بحذاء قوله في سورة مريم: ﴿فهب لي من لدنك ولياً يرثني ويبرث من آل يعقوب واجعله رب رضياً ﴾ ، وقوله عناك: ﴿طيبة ﴾ بحذاء قوله هنا: ﴿وأجعله رب رضياً ﴾ والمراد به ما شاهده من القرب والكرامة عند الله لمريم وعملها الصالح فيبقى قوله هناك: ﴿فهب لي من لدنك ذرية ﴾ بحذاء قوله هنا: ﴿فهب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من آل يعقوب ﴾ وهو يفسره فالمراد بقوله: ﴿ولياً يرثني ﴾ الخ ، ولد صلبي يرثه .

ومن هنا يظهر فساد ما قيل: إنه مائت طلب بقوله: ﴿فهب لي من لدنك ولياً يرثني﴾ الخ ، من يقوم مقامه ويرثه ولـداً كان أو غيـره ، وكذا ما قيل : إنـه أيس أن يولد له من امرأته فطلب من يرثه ويقوم من سائر الناس .

وذلك لصراحة قوله في نفس القدسة في سمورة آل عمران : ﴿رَبُّ هُبُّ لِيُّ مِنْ لَدُنَكُ ذُرِيَّةً طَيْبَةً﴾ في طلب الولد .

على أن التعبير بمثل ﴿ هب لي ﴾ المشعر بنوع من الملك لا يستقيم في سائر الناس من الأجانب وإنسا الملائم لـ « التعبير بالجعل ونحوه كما في قوله تعالى : ﴿ واجعل لنا من لدنك ولياً واجعل لنا من لدنك نصيراً ﴾ (١) .

ومن هنا يظهر أيضاً أن المراد بقوله: ﴿ولياً يرثني﴾ الولد كما عبّر عنه في آية آل عمران بالذرية فالمراد بالولي الذرية وهو ولي في الإرث ، والمراد بالوراثة وراثة ما تركه الميت من الأموال وأمتعة الحياة ، وهو المتبادر إلى الذهن من الإرث بلا ريب إما لكونه حقيقة في المال ونحوه مجازاً في غيره كالإرث المنسوب إلى العلم وسائر الصفات والحالات المعنوية ، وإما لكونه منصرفاً إلى المال إن كان حقيقة في الجميع فاللفظ على أي حال ظاهر في وراثة المال ويتعينُ بانضمامه إلى الولي كون المراد به الولد ، ويزيد في ظهوره في ذلك قوله

<sup>(</sup>١) النساء: ٧٥

قبل : ﴿وَإِنِّي خَفْتَ الْمُوالِّي مِن وَارْئِي﴾ على ما سيأتي من البيان إن شاء الله .

وأما قول من قال: إن المراد به وراثة النبوة وإنه طلب من ربه أن يهب له ولداً يرثه النبوة فيدفعه ما عرفت آنفاً أن الذي دعاه النبوة فيدفعه ما عرفت آنفاً أن الذي دعاه النبوة ولا أثر فأي رابطة بين والمسألة هو ما شاهده من مريم ولا خبر في ذلك عن النبوة ولا أثر فأي رابطة بين أن يشاهد منها عبادة وكرامة فيعجبه ذلك وبين أن يطلب من ربه ولمداً يمرثه النبوة ؟ .

على أن النبوة مما لا يورث بالنسب وهو ظاهر ولو أصلح ذلك بأن المراد بالوراثة مجرد إتيان نبي بعد نبي أو ظهور نبي من ذرية نبي بنوع من العناية مجازاً ظهر الإشكال من جهة أخرى وهي عدم ملاءمة ذلك قوله بعد: ﴿واجعله رب رضياً ﴾ إذ لا معنى لقول القائل: هب لي ولداً نبياً واجعله رضياً ، ولو حمل على التأكيد كان من تأكيد الشيء بما هو دونه ، وكذا احتمال أن يكون المراد بالرضي المرضي عند الناس لمنافاته إطلاق المرضي كما تقدم مع عدم مناسبته لداعيه كما مرّ .

ويقرب منه في الفساد قول من قال: إن المراد به وراثة العلم وإنه طلب من ربه أن يهب له ولداً يرثه علمه ، إذ لا معنى لأن يشاهد زكريا من مريم عبادة وكرامة فيعجبه ذلك فيطلب من ربه ولداً يرثه علمه من دون أي مناسبة بين الداعى والمدعو إليه .

والقول بأن المراد بالوراثة وراثة العلم وبقوله: ﴿واجعله رب رضياً ﴾ العمل الصالح يقرب مما شاهده من مريم من الإخلاص والعبادة والكرمة .

يدفعه أن قوله: ﴿واجعله رب رضياً ﴾ يكفي وحده في الدلالة على طلب العلم النافع والعمل الصالح لمكان الإطلاق، وإنما الإنسان المحسن عملاً مع الغض عن العلم مرضي العمل ولا يسمى مرضياً مطلقاً البتة، ونظير ذلك القول بأن المراد بالرضى المرضى عند الناس.

ويقسرب منه في الفساد احتمال أن يكون المراد بالوراثة وراثة التقوى والكرامة وأنه طلب من ربه أن يهب له ولداً يرث ما له من القرب والمنزلة عند الله إذ المناسب لذلك أن يطلب ولداً له ما لمريم من القرب والكرامة أو مطلق القرب والكرامة لا أن يطلب ولداً ينتقل إليه ما لنفسه من القرب والكرامة.

۱۲ .....۱۰۰۰ الجزء السادس عشر

على أنه لا يلائمه قوله: ﴿وإني خفت الموالي من ورائي ﴾ إذ ظاهر السياق أنه يطلب ولداً يرثه وينتقل إليه ما لولاه لانتقل ذلك إلى الموالي وهو يخاف منهم أن يتلبسوا بذلك بعد وفاته، ولا معنى لأن يخاف مؤت تلبس مواليه بالقرب والمنزلة واتصافهم بالتقوي والكرامة لا قبل وفاته، ولا بعده فساحة الأنبياء أنزه وأطهر من هذه الضنة ولا أمنية لهم إلا صلاح الناس وسعادتهم.

وقول بعضهم إن مواليه شخفكانوا شرار بني إسرائيل فخاف أن لا يحسنوا خلافته في أمته بعده ، فيه أن هذه الخلافة إن كانت خلافة باطنية إلهية فهي مما لا يورث بالنسب قطعاً ، على أنها لا تخطىء المورد الصالح لها ولا يتلبس بها إلا أهلها ولا وجه للخوف من ذلك ، وإن كانت خلافة ظاهرية دنيوية تورث بالنسب ونحوه فهي قنية اجتماعية ومن أمتعة الحياة الدنيا نظير المال فلا جدوى لصرف الوراثة في الآية عن وراثة المال إلى وراثة الخلافة والملك .

على أن يحيى على الله يتقلد من هذه الخلافة والملك شيئًا حتى يكون هو ميراثه الذي منع موالي أبيه أن يرثوه منه ، ولم يكن لبني إسرائيــل ملك في زمن زكريا ويحيى بل كانت الروم مستولية عليهم حاكمة فيهم .

فإن قلت: يؤيد حمل الوراثة في الآية على وراثة العلم ونحوه دون المال أنه ليس في الأنظار العالية والهمم العليا للنفوس القدسية التي انقطعت من تعلقات هذا العالم المنقطع الفاني واتصلت بالعالم الباقي ميل إلى المتاع الدنيوي قدر جناح بعوضة لا سيما زكريا بالخذ فإنه كان مشهوراً بكمال الانقطاع والتجرد فيستحيل عادة أن يخاف من وراثة المال والمتاع الذي ليس له في نظره العالي أدنى قدر أو يظهر من أجله الكلف والحزن والخوف ويستدعي من ربه ذلك النحو من الاستدعاء وهو يدلُّ على كمال المحبة وتعلق القلب بالدنيا وزخارفها.

والقول بأنه خاف أن يصرف مواليه ما له بعد موته فيما لا ينبغي فطلب لذلك عن ربه وارثاً مرضياً فاسد فإنه إذا مات الرجل وانتقل ماله بالوراثة إلى آخر صار المال مال الوارث فصرفه على ذمته صواباً أو خطأ ولا مؤاخذة في ذلك على الميت ولا عتاب .

مع أن دفع هذا الخوف كان ميسراً له الشخابان يصرفه قبل موته ويتصدق به كله في سبيل الله ويترك بني عمه الأشرار خائبين لسوء أحوالهم وقبح أفعالهم

سورة مريم ـ آية ٦ ...... ١٣٠

فليس قصده على مسألة الولد سوى إجراء أحكام الله تعالى وترويج الشريعة وبقاء النبوَّة في أولاده .

قلت: الإشكال مبني على كون قوله: ﴿ وَهُهِ لِي مِن لَدَنْكُ وَلِياً يَرْتَنِي ﴾ مسوقاً لبيان طلب الوراثة المالية لولده والواقع خلاف فليس المقصود من قوله: ﴿ وَلِياً يَرْتَنِي ﴾ بالقصد الأول إلا طلب الولد كما هو الظاهر أيضاً من قوله في سورة آل عمران: ﴿ هُب لِي مِن لَدَنْكُ ذَرِيّة ﴾ وقوله في موضع آخر: ﴿ رب لا تَذَرِنِي فَرِداً ﴾ (١) .

وإنما قوله: ﴿ يُرِثني ﴾ قرينة معينة لكون المراد بالولي في الكلام ولاية الإرث التي تنطبق على الولد لكون الولاية معنى عاماً ذا مصاديق مختلفة لا يتعين واحد منها إلا بقرينة معينة كما قيدت بالنصرة في قوله: ﴿ وما كان لهم من أولياء ينصرونهم ﴾ (٢) ، والمراد به ولاية النصرة ، وقيدت بالأمر والنهي في قوله: ﴿ والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض يأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ﴾ (٢) ، والمراد ولاية التدبير . إلى غير ذلك .

ولولا أن المراد به الوراثة المالية وأنها قرينة معينة لم يبق في الكلام ما يدل على طلب الولد الذي هو المقصود الأصلي بالدعاء فإن وراثة العلم أو النبوة أو العبادة والكرامة لا إشعار فيها بكون الوارث هو الولد كما اعترف به بعض من حمل الوراثة في الآية على شيء من هذه المعاني فيبقى الدعاء خالياً عن الدلالة على المعلى وكفى به سقوطاً للكلام .

وبالجملة ، العناية إنما هي متعلقة بإفادة طلب الولد ، وأما الوراثة المالية فليست مقصودة بالقصد الأول وإنما هي قرينة معينة لكون المراد بالولي هو الولد نعم هي في نفسها تدل على أنه لو كان له ولمد لورثه ماله ، وليس في ذلك ولا في قوله : ﴿ولِياً يرثني﴾ في قوله : ﴿ولِياً يرثني﴾ دلالة على تعلق قلبه الله الدنيا الفانية ولا بزخارف حياتها التي هي متاع الغرور .

وأما طلب الولـد فهو ممـا فطر الله عليـه النـوع الإنسـاني سـواء في ذلـك الصالح والطالح والنبي ومن دونه وقد جهّز الجميع بجهاز التوالـد والتناسـل وغرز

(١) الأنبياء: ٨٩.

(٢) الشورى : ٤٦ .

(٣) التوبة : ٧١ .

فيهم ما يدعوهم إليه ، فالواحد منهم لو لم ينحرف طباعه ينساق إلى طلب الولد ويرى بقاء ولده بعده بقاء لنفسه واستيلاءهم على ما كان مستولياً عليه من أمتعة الحياة ـ وهذا هو الإرث ـ استيلاء نفسه وعيش شخصه هذا .

والشرائع الإلهية لم تبطل هذا الحكم الفطري ولا ذمَّت هذه الداعية الغريزية بل مدحته وندبت إليه ، وفي القرآن الكريم آيات كثيرة تدل على ذلك كقوله تعالى حكاية عن إبراهيم : ﴿ رب هب لي من الصالحين ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ الحمد لله الذي وهب لي على الكبر إسماعيل وإسحاق إن ربي لسميسع الدعاء ﴾ (٢) ، وقوله حكاية عن المؤمنين : ﴿ ربنا هب لنا من أزواجنا وذرياتنا قرة أعين ﴾ (٢) إلى غير ذلك من الآيات .

فإن قلت: ما تقدم من الوجه في معنى الوراثة كان مبنياً على أن يستفاد من قوله: وهنالك دعا زكريا ربه الآية ، أن الذي دعاه إلى طلب الولد هو ما شاهده من عبادة مريم وكرامتها عند الله سبحانه فاحب أن يرزق ولداً يماثلها في العبادة والكرامة لكن يمكن أن يكون داعية غير ذلك فقد ورد في بعض الآثار أن زكرياكان يجدعند مريم فواكه في غير موسمها ثمرة الشتاء في الصيف وثمرة الصيف في الشتاء فقال في نفسه: إذا كان الله لا يعزّ عليه أن يرزقها ثمرة الشتاء في الصيف وثمرة المسيخ فانٍ وثمرة الصيف .

فمشاهدة الثمرة في غير موسمها بعثه إلى طلب الولد في غير وقته لكن هذا النبي الكريم أجلّ من أن يطلب الولـد ليرث ماله فهـو إنما طلبه ليرث النبـوة أو العلم أو العبادة والكرامة .

قلت: لا دليل من جهة السياق اللفظي على كون المراد بالرزق في قوله: وكلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً قال يا مريم أنّى لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب هي الثمرة في غير موسمها، وأن الذي دعا زكريا والنه الله الولد مشاهدة ذلك أو قول مريم: وإن الله يرزق من يشاء بغير حساب ولو كان كذلك لكانت الإشارة إليه بوجه أبلغ بل ظاهر السياق وخاصة صدر الآية فو فتقبّلها ربها بقبول حسن وأنبتها نباتاً حسناً أن العناية بإفادة كون مريم ذات كرامة عند ربه يرزقها لا من طريق الأسباب

(١) الصافات : ١٠٠ . (٢) إبراهيم : ٣٩ . (٣) الفرقان : ٧٤ .

العادية فهذا هو الداعي لزكريا ﷺ إلى طلب ذرّية طيبة وولد رضي .

ولو سلّم ذلك كان مقتضاه أن ينبعث زكريا بالقصد الأول إلى طلب الـذرّية والولد وإذ كان نبياً كريماً لا إربة له في غير الولد الصالح دعا ثـانياً أن يكـون طيّباً مرضيّاً كما يدلّ عليه استئناف الـدعاء بقـوله : ﴿واجعله رب رضيّاً ﴾ والتقييد بالطيب في قوله : ﴿ذرّية طيّبة ﴾ .

وقد أفاد مقصوده هذا على ما حكي عنه في سورة آل عمران بقوله : ﴿هب لي من لدنك ذرّية﴾ وفي هذه السورة بعد تقديم ذكر شيخوخته وعقر امرأته وخوفه الموالي بقوله : ﴿وليّاً يـرثني﴾ الموالي بقوله : ﴿وليّاً يـرثني﴾ هو الولد بلا شك ، وقد عبر عنه وأشير إليه بعنوان ولاية الإرث .

ولاية الوراثة التي تصلح أن تكون عنواناً معرّفاً للولد هي ما يختص به من ولاية وراثة التركة ، وأما ولاية وراثة النبوة لو جازت تسميتها ولاية وراثة وكذا ولاية وراثة المقامات ولاية وراثة العلم كما يرث التلميذ علم أستاذه وكذا ولاية وراثة المقامات المعنوية والكرامات الإلهية فهذه الولايات أجنبية عن النسب والولادة ربما جامعتها وربما فارقتها فلا تصلح أن تجعل معرّفة ومرآة لها إلا مع قرينة قوية ، وليس في الكلام ما يصلح لذلك ، وكل ما فرض صالحاً له فهو صالح لخلافه فيكون قد أهمل في الدعاء ما هو المقصود بالقصد الأول واشتغل بما وراءه ، وكفى به سقوطاً للكلام .

قوله تعالى: ﴿ وَا زَكُرِيا إِنَا نَبَشُرُكُ بِغَلَامُ اسْمَهُ يَحِيى لَمُ نَجِعَلَ لَهُ مِن قَبِلَ سُمِيًا ﴾ في الكلام حذف إيجازاً ، والتقدير: ﴿ فاستجبنا له وناديناه يا زكريا إنا نبشرك ﴾ الخ ، وقد ورد, في سورة الأنبياء في القصة: ﴿ فاستجبنا لـه ووهبنا لـه يحيى ﴾ (١) ، وفي سورة آل عمران: ﴿ فنادتُهُ المَلائكة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى ﴾ (١) .

وتشهد آية آل عمران على أن قوله : ﴿ يَا زَكَرِيا إِنَّا نَبْشُرَكُ ﴾ النّج ، كان وحياً بتوسّط الملائكة فهو قوله تعالى أدّته الملائكة إلى زكريا ، وذلك في قوله ثانياً : ﴿ قال كذلك قال ربك هو عليّ هيّن ﴾ النح ، أظهر .

وفي الآية دلالة على أن الله سبحـانه هـو الذي سمّـاه يحيى ، وهو قـوله

١٦ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - الجزء السادس عشر

﴿ اسمه يحيي ﴾ وأنه لم يسمّ بهذا الأسم قبله أحد ، وهـو قولـه : ﴿ لم نجعل لـه من قبل سميًا ﴾ أي شريكاً في الاسم .

وليس من البعيد أن يراد بالسميّ المثل على حد ما سيأتي من قوله تعالى : وفاعبده واصطبر لعبادته هل تعلم له سميّاً الآية ٦٥ من السورة ، ويشهد عليه أن الله سبحانه نعته في كلامه بنعوت لم ينعت بها أحداً من أنبيائه وأوليائه قبله كقوله فيما سيأتي : ووآتيناه الحكم صبيّاً وقوله : ووسيّداً وحصوراً الا) ، وقوله : ووسيّداً وحصوراً وأن وقوله : ووسيّداً وحصوراً وأن وقوله : ووسلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حياً ، والمسيح سنن وإن شاركه في هذه النعوت وهما ابنا الخالة لكن ولادته بعد ولادة يحيى عليهما السلام .

قوله تعالى : ﴿قال رَبِ أَنَّى يَكُونَ لَي غَلَامَ وَكَانَتَ امْرَأَتِي عَاقَراً وقد بلغت من الكبر عتياً ﴾ قال الراغب : الغلام الطار الشارب يُقال : غلام بيّن الغلومة والغلومية ، قال تعالى : ﴿أَنَّى يَكُونَ لَي غَلَامَ ﴾ . قال : واغتلم الغلام : إذا بلغ حدّ الغلمة . انتهى .

وقال في المجمع: العتيّ والعسيّ بمعنى يُقال: عتا يعتو عتواً وعتياً وعسا يعسو عسواً وعسيّاً فهو عات وعاس إذا غيّره طول الزمان إلى حال اليبس والجفاف. انتهى. وبلوغ العتيّ كناية عن بطلان شهوة النكاح وانقطاع سبيل الإيلاد.

واستفهامه بلنت عن كون الغلام مع عقر امرأته وبلوغه العتي مع ذكره الأمرين في ضمن دعائه إذ قال: ﴿ رب إني وهن العظم مني ﴾ الخ ، مبني على استعجاب البشرى واستفسار خصوصياتها دون الإستبعاد والإنكار فإن من بشر بما لا يتوقعه لتوفر الموانع وفقدان الأسباب تضطرب تقسه بادىء ما يسمعها فيأخذ في السؤال عن خصوصيات ما بشر به ليطمئن قلبه ويسكن اضطراب نفسه وهو مع ذلك على يقين من صدق ما بشر به فإن الخطورات النفسانية ربما لا تنقطع مع ذلك على يقين من صدق ما بشر به فإن الخطورات النفسانية ربما لا تنقطع مع وجود العلم والإيمان وقد تقدم نظيره في تفسير قوله تعالى: ﴿ وإذ قال البراهيم رب أرني كيف تحيي الموتى قال أو لم تؤمن قال بلى ولكن ليسطمئن قلبي ﴾ (٢)

قوله تعالى : ﴿قال كذلك قال ربك هو علي هيّن وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً﴾ جواب عما استفهمه واستفسره لتطيب به نفسه ، ويسكن جأشه ،

 <sup>(</sup>۱) آل عمران : ۳۹ .
 (۲) البقرة : ۲٦٠ .

وضمير قال راجع إليه تعالى ، وقوله : ﴿كذلك ﴾ مقول القول وهو خبر مبتدأ محذوف والتقدير ﴿هو كذلك ﴾ أي الأمر واقع على ما أخبرناك به في البشـرى لا ريب فيه .

وقوله: ﴿قال ربك هو علي هين﴾ مقول ثان لقال الأول ، وهو بمنزلة التعليل لقول : ﴿كذلك عن إرادت مراد وإنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن ، فخلق غلام من رجل بالمغ في الكبر وامرأة عاقر هين سهل عليه .

وقد وقع التعبير عن هذا الاستفهام والجواب في سرد القصة من سورة آل عمران بقوله: ﴿قال رب أنى يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر قال كذلك الله يفعل ما يشاء ﴾(١) فقوله: ﴿قال هو عليّ هيّن ﴾ ههنا يحاذي قوله هناك: ﴿وقل يفعل ما يشاء ﴾ وهو يؤيد ما قدمناه من المعنى ، وقوله ههنا: ﴿وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً ﴾ بيان لبعض مصاديق الخلق الذي يرفع به الاستعجاب.

وفي الآية وجوه أخر تعرضوا لها: منها أن قوله: ﴿كذلك﴾ متعلق بقال الشاني ومجموع الجملة هـو الجواب والمراد أمر ربك بذلك وقضي كذلك، وقوله: ﴿هُو عَلَيّ هَيْنَ﴾ مقول آخر للقول أو أنه جيء به على سبيل الحكاية.

ومنها أن الخطاب في قوله : ﴿قال ربك﴾ للنبي ﷺ لا لزكريا ﷺ وتلك وتلك وجوه لا يساعد عليها السياق .

قوله تعالى : ﴿قال رب اجعل لي آية قال آيتك أن لا تكلم الناس ثلاث ليال سوياً ﴾ قد تقدم في القصة من سورة آل عمران أن إلقاء البشرى إلى زكريا كان بتوسط الملائكة ﴿فنادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى ﴾ ، وهو عنه إنما سأل الآية ليتميز به الحق من الباطل فتدله على أن ما سمعه من النداء وحي ملكي لا إلقاء شيطاني ولذلك أجيب بآية إلهية لا سبيل للشيطان إليها وهو أن لا ينطلق لسانه ثلاثة أيام إلا بذكر الله سبحانه فإن الأنبياء معصومون بعصمة إلهية ليس للشيطان أن يتصرف في نفوسهم .

فقوله : ﴿قَالَ رَبِّ اجْعُلَّ لِي آيَةً﴾ سؤال لأية مميزة ، وقولـه : ﴿قَالَ آيتـك

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٤٠ .

۱۸ ..... الجزء السادس عشر

أن لا تكلم الناس ثلاث ليال سوياً ﴾ إجابة ما سأل ، وهو أن يعتقـل لسانـه ثلاثـة أيام من غير ذكر الله وهو سويّ أي صحيح سليم من غير مرض وآفة .

فالمراد بعدم تكليم الناس عدم القدرة على تكليمهم ، من قبيل إطلاق اللازم وإرادة الملزوم كناية ، والمراد بثلاث ليال بأيامها وهو شائع في الاستعمال فكان على يذكر الله بفنون الذكر ولا يقدر على تكليم الناس إلا رمزاً وإشارة ، والدليل على ذلك كله قوله تعالى في القصة من سورة آل عمران : ﴿قال رب اجعل لي آية قال آيتك أن لا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً واذكر ربك كثيراً وسبّح بالعشيّ والإبكار﴾(١).

قوله تعالى : ﴿فخرج على قومه من المحراب وأوحى إليهم أن سبّحوا بكرة وعشياً في قال في المجمع : وسمي المحراب محراباً لأن المتوجه إليه في صلاته كالمحارب للشيطان على صلاته ، والأصل فيه مجلس الاشراف الذي يحارب دونه ذباً عن أهله . وقال : الإيحاء إلقاء المعنى إلى النفس في خفية بسرعة ، وأصله من قولهم : الوحى الوحى أي الإسراع الإسراع . انتهى ومعنى الأية ظاهر .

قوله تعالى: ﴿يَا يَحْيَى خَذَ الْكَتَابِ بِقُوهَ ﴾ قد تكرر في كلامه تعالى ذكر أخذ الكتاب بقوة والأمر به كقوله: ﴿فخذها بقوة وأمر قومك يأخذوا بأحسنها ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿خذوا ما آتيناكم بقوة واذكروا ما فيه ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿خذوا ما آتيناكم بقوة واذكروا ما فيه ﴾ (١) ، وقوله الخذوا ما آتيناكم بقوة واسمعوا ﴾ (١) إلى غير ذلك من الآيات ، والسابق إلى الذهن من سياقها أن المراد من أخذ الكتاب بقوة التحقق بما فيه من المعارف والعمل بما فيه من الأحكام بالعناية والاهتمام .

وفي الكلام حذف وإيجاز رعاية للاختصار ، والتقدير : فلما وهبنا له يحيى قلنا له : يا يحيى خذ الكتاب بقوة في جانبي العلم والعمل ، وبهذا المعنى يتأيد أن يكون المراد بالكتاب التوراة أو هي وسائر كتب الأنبياء فإن الكتاب الـذي كان يشتمل على الشريعة يومئذ هو التوراة (٥) .

قوله تعالى : ﴿وَآتِينَاهُ الحكم صبياً وحناناً من لدنا وزكاة﴾ فسّر الحكم

(١) آل عمران : ٤١ . (٤) البقرة : ٩٣ (٥) وليس من البعيد أن يكون له

(۲) الأعراف: ١٤٥ (٣) البقرة: ٦٣ . عليه السلام كتاب يخصه .

بالفهم وبالعقل وبالحكمة وبمعرفة آداب الخدمة وبالفراسة الصادقة وبالنبوة، لكن المستفاد من مشل قوله تعالى: ﴿ولقد آتينا بني إسرائيل الكتاب والحكم والنبوة﴾ (١) ، وقوله: ﴿أولئك الذين آتيناهم الكتاب والحكم والنبوة﴾ (٢) ، وغيرهما من الآيات أن الحكم غير النبوة ، فتفسير الحكم بالنبوة ليس على ما ينبغي ، وكذا تفسيره بمعرفة آداب الخدمة أو بالفراسة الصادقة أو بالعقل إذ لا دليل من جهة اللفظ ولا من جهة المعنى على شيء من ذلك .

نعم ربما يستأنس من مثل قوله: ﴿ يتلو عليهم آياته ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة ﴿ (٤) \_ والحكمة بناء نوع من الحكم \_ أن المراد بالحكم العلم بالمعارف الحقة الإلهية وانكشاف ما هو تحت أستار الغيب بالنسبة إلى الأنظار العادية ولعله إليه مرجع تفسير الحكم بالفهم . وعلى هذا يكون المعنى إنا أعطيناه العلم بالمعارف الحقيقية وهو صبى لم يبلغ الحلم بعد .

وقوله: ﴿وحناناً من لدنًا﴾ معطوف على الحكم أي وأعطيناه حناناً من لدنًا والحنان : العطف والإشفاق ، قال الراغب : ولكون الإشفاق لا ينفك من الرحمة عبر عن الرحمة بالحنان في قوله تعالى : ﴿وحناناً من لـدنّا﴾ ومنه قيل : الحنّان المنّان وحنانيك إشفاقاً بعد إشفاق .

وفسّر الحنان في الآية بالرحمة ولعل المراد بها النبوة أو الـولاية كقـول نوح الله : ﴿وَآتَانِي رَحْمَةُ مِنْ عَنْدُهُ﴾ (٥) ، وقول صالح : ﴿وَآتَانِي مِنْهُ رَحْمَةُ﴾ (٦) .

وفسّر بالمحبة ولعل المراد بها محبة الناس لـه على حد قـوله : ﴿وألقيت عليك محبة منى ﴾ (٧) ، أي كان لا يراه أحد إلا أحبّه .

وفسّر بتعطّف على الناس ورحمته ورقّته عليهم فكان رؤوفاً نـاصحـاً لهم يهديهـم إلى الله ويأمرهم بالتوبة ولذا سمّي في العهد الجديد بيوحنّا المعمّد .

وفسّر بحنان الله عليه كان إذا نادى ربه لبّـاه الله سبحانـه على ما في الخبـر فيدلّ على أنه كان لله سبحانه حنان خاص به على ما يفيده تنكير الكلمة .

<sup>(</sup>١) الجاثية : ١٦ .

 <sup>(</sup>٢) الأنعام : ٨٩ .
 (٤) الجمعة : ٢ .
 (٢) هود : ٦٣ .

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٢٩ . (٥) هود: ٢٨ . (٧) طه: ٣٩ .

۲۰ الجزء السادس عشر ۲۰ الجزء السادس عشر

والذي يعطيه السياق وخاصة بالنظر إلى تقييد الحنان بقوله: ﴿ مِن لدنًا ﴾ ـ والكلمة إنما تستعمل فيما لا مجرى فيه للأسباب الطبيعية العادية أو لا نظر فيه إليها ـ أن المراد به نوع عطف وانجذاب خاص إلهي بينه وبين ربه غير مألوف ، وبذلك يسقط التفسير الثاني والثالث ثم تعقبه بقوله: ﴿ زكاة ﴾ والأصل في معناه النمو الصالح ، وهو لا يلائم المعنى الأول كثير ملاءمة فالمراد به إما حنان من الله سبحانه إليه بتولي أمره والعناية بشأنه وهو ينمو عليه ، وإما حنان وانجذاب منه إلى ربه فكان ينمو عليه ، والنمو نمو الروح .

ومن هنا يظهر وهن ما قيل: إن المراد بالزكاة البركة ومعناها كونه مباركاً نفّاعاً معلماً للخير، وما قيل: إن المراد به الصدقة، والمعنى وآتيناه الحكم حال كونه صدقة من الله على أبويه أو المعنى أنه صدقة من الله على أبويه أو المعنى أن الحكم المؤتى صدقة من الله عليه وما قيل: إن المراد بالزكاة الطهارة من الذنوب.

قوله تعالى : ﴿وكان تقياً وبراً بوالديه ولم يكن جباراً عصياً التقي صفة مشبهة من التقوى مشال واوي وهو الورع عن محارم الله والتجنب عن اقتراف المناهي المؤدي إلى عذاب الله ، والبر بفتح الباء صفة مشبهة من البر بكسر الباء وهو الإحسان ، والجبار قال في المجمع : الذي لا يسرى لأحد عليه حقاً وفيه جبرية وجبروت ، والجبار من النخل ما فات اليد . انتهى . فيؤول معناه إلى أنه المستكبر المستعلى الذي يحمل الناس ما أراد ولا يتحمل عنهم ، ويؤيده تعقيبه بالعصي فإنه صفة مشبهة من العصيان والأصل في معناه الامتناع .

ومن هنا يظهر أن الجمل الثلاث مسوقة لبيان جوامع أحواله بالنسبة إلى الخالق والمخلوق، فقوله: ﴿وكان تقياً حاله بالنسبة إلى ربه، وقوله: ﴿وبراً بوالديه حاله بالنسبة إلى والديه، وقوله: ﴿ولم يكن جباراً عصياً حاله بالنسبة إلى سائر الناس ، فكان رؤفاً رحيماً بهم ناصحاً متواضعاً لهم يعين ضعفاءهم ويهدي المسترشدين منهم، وبه يظهر أيضاً أن تفسير بعضهم لقوله: ﴿عصياً بقوله: أي عاصياً لربه ليس على ما ينبغي .

قوله تعالى : ﴿وسلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يُبعث حياً﴾ السلام قريب المعنى من الأمن ، والذي يظهر من موارد استعمالها في الفرق بينهما أن الأمن خلو المحل بحيث كل الأمن خلو المحل مما يكرهه الإنسان ويخاف منه والسلام كون المحل بحيث كل

ما يلقاه الإنسان فيه فهو يلائمه من غير أن يكرهه ويخاف منه .

وتنكير السلام لإفادة التفخيم أي سلام فخيم عليه مما يكرهه في هذه الأيام الثلاثة التي كل واحد منها مفتتح عالم من العوالم التي بداخلها الإنسان ويعيش فيها فسلام عليه يوم ولمد فلا يمسه مكروه في الدنيا يزاحم سعادته، وسلام عليه يوم يموت، فسيعيش في البرزخ عيشة نعيمة، وسلام عليه يوم يبعث حيًا فيحيى فيها بحقيقة الحياة ولا نصب ولا تعب.

وقيل : إن تقييد البعث بقوله : ﴿حَياً﴾ للدلالة على أنه سيقتل شهيداً لقوله تعالى في الشهداء : ﴿بل أحياء عند ربهم يرزقون﴾(١) .

واختلاف التعبير في قوله : ﴿ولد﴾ ﴿يموت﴾ ﴿يبعث﴾ لتمثيل أن التسليم في حال حياته ﷺ.

### ( بحث روائي )

في المجمع : وروي عن أمير المؤمنين الشخائه قال في دعائه : أسألك يــا كهعيص .

وفي المعاني بإسناده عن سفيان بن سعيـد الشوري عن الصادق السادق السادق المعاني عن الصادق الوعد . حديث قال : وكهعيص معناه أنا الكافي الهادي الوليُّ العالم الصادق الوعد .

أقول: وروى فيه أيضاً ما يقرب منه عن محمد بن عمارة عنه بينة. وروى في الدر المنثور عن ابن عباس في قوله: كهعيص قال: كبير هاد أمين عزيز صادق ـ وفي لفظ ـ كاف بدل كبير، وروى عنه أيضاً بطرق أخر: كريم هاد حكيم عليم صادق وروي عن ابن مسعود وغيره ذلك، ومحصل الروايات ـ كما ترى ـ أن الحروف المقطعة مأخوذة من أوائل الأسماء الحسني على اختلافها كالكاف من الكافي أو الكبير أو الكريم وهكذا غير أنه لا يتم في الياء فقد أخذ في الروايات من الحولي أو الحكيم أو العزيز كما في بعضها، وروي فيه عن أم هاني عن رسول الله مسترف أن معناها كاف هاد عالم صادق، وقد أهمل في الحديث حرف الياء، وقد تقدم في بيان الآية بعض الإشارة.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿وَلَمْ أَكُنَ بِدَعَائِكَ رَبِ شَقِياً﴾ يقول :

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٦٩ .

٣١ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - الجزء السادس عشر

لم يكن دعائي خائباً عندك .

وفي المجمع في قوله: ﴿وإني خفت الموالي﴾ قيل: هم العمومة وبنو العم عن أبي جعفر عليه، وقرأ علي بن الحسين ومحمد بن علي الباقر عليهم السلام: ﴿وإني خفت الموالي﴾ بفتح الخاء وتشديد الفاء وكسر التاء.

أقول : وبه قرأ جمع من الصحابة والتابعين .

وفي الاحتجاج روى عبد الله بن الحسن بإسناده عن آبائه عليهم السلام أنه لما أجمع أبو بكر على منع فاطمة فدك وبلغها ذلك جاءت إليه وقالت له: يابن أبي قحافة أفي كتاب الله أن ترث أباك ولا أرث أبي ؟ لقد جئت شيئاً فرياً. أفعلى عمد تركتم كتاب الله ونبذتموه وراء ظهوركم ؟ إذ يقول فيما أقتص من خبر يحيى بن زكريا ﴿فهب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من آل يعقوب للحديث.

أقول: مضمون الرواية مروي بطرق من الشيعة وغيرهم ، واستدلالها عليها السلام مبني على كون المراد بالوراثة في الآية وراثة المال ، وقد تقدم الكلام في ذلك في بيان الآية ، وقد ورد من طرق أهل السنة بعض ما يدل على ذلك ففي الدر المنثور عن عدة من أصحاب الجوامع عن الحسن أن رسول الله والله قال : يرحم الله أخي زكريا ما كان عليه من ورثة ، ويرحم الله أخي لوطاً ولا كان يأوي إلى ركن شديد ، وروي فيه أيضاً عن الفاريابي عن ابن عباس قال : كان زكريا لا يولد له فسأل ربه فقال : ﴿ رب هب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من آل يعقوب النبوة .

وقال في روح المعاني: مذهب أهل السنة أن الأنبياء عليهم السلام لا يرثون مالاً ولا يورثون لما صحّ عندهم من الأخبار، وقد جاء أيضاً ذلك من طريق الشيعة فقد روى الكليني في الكافي عن أبي البختري عن أبي عبد الله جعفر الصادق رضي الله عنه أنه قال: إن العلماء ورثة الأنبياء، وذلك أن الأنبياء لم يورثوا درهماً ولا ديناراً وإنما ورثوا أحاديث من أحاديثهم فمن أخذ بشيء منها فقد أخذ بحظ وافر، وكلمة إنما مفيدة للحصر قطعاً باعتراف الشيعة.

والوراثة في الآية محمولة على ما سمعت ، ولا نسلم كونها حقيقة لغوية في وراثة المال بل هي حقيقة فيما يعمّ وراثة العلم والمنصب والمال ، وإنما صارت لغلبة الاستعمال في عرف الفقهاء مختصة بالمال كالمنقولات العرفية .

ولو سلمنا أنها مجاز في ذلك فهو مجاز متعارف مشهور خصوصاً في استعمال القرآن المجيد بحيث يساوي الحقيقة ، ومن ذلك قوله تعالى : وثم أورثنا الكتاب الذين اصطفينا من عبادنا ، وقوله تعالى : وفخلف من بعدهم خلف ورثوا الكتاب وقوله تعالى : وإن الذين أورثوا الكتاب من بعدهم ، وقوله تعالى : وإن الذين أورثوا الكتاب من بعدهم ، وقوله تعالى : وإن الأرض لله يورثها من يشاء من عباده ، وولله ميراث السماوات والأرض .

قولهم: لا داعي إلى الصرف عن الحقيقة. قلنا: الـداعي متحقق وهي صيانة قول المعصوم عن الكـذب ودون تأويله خـرط القتاد، والآثــار الدالــة على أنهم يورّثون المال لا يعوّل عليها عند النقاد.

وزعم البعض أنه لا يجوز حمل الوراثة هنا على وراثة النبوة لئلا يلغو قوله: ﴿وَاجْعُلُهُ رَضِياً ﴾ قد قدّمنا ما يعلم منه ما فيه ، وزعم أن كسبيّة الشيء تمنع من كونه موروثاً ليس بشيء فقد تعلقت الوراثة بما ليس بكسبي في كلام الصادق .

ومن ذلك أيضاً ما رواه الكليني في الكافي عن أبي عبد الله رضي الله عنه قال : إن سليمان ورث داود ، وإن محمداً وسليمان سليمان الله في ورث الله النبي سليمان لا يتصور أن تكون وراثة غير العلم والنبوة ونحوهما انتهى .

وللبحث جهة كلامية ترجع إلى أمر فدك وهي من قرى خيبر وقد كانت في يد فاطمة بنت رسول الله نواني في فانتزعها عن يدها الخليفة الأول إستناداً إلى حديث رواه عن النبي نواني أن الأنبياء لا يورثون مالا وما تركوه صدقة ، وقد طالت المشاجرة فيه بين متكلمي الشيعة وأهل السنة وهو نوع بحث خارج عن غرض هذا الكتاب فلا نتعرض له ، وجهة تفسيرية يهمنا التعرض لها لتعلقها بمدلول قوله تعالى : ﴿ وَإِنِي خفت الموالي من وراثي وكانت امرأتي عاقراً فهب لي من لدنك ولياً يرثني ويرث من آل يعقوب واجعله رب رضياً ﴾ .

أما قوله : وقد جاء ذلك أيضاً من طريق الشيعة النع ، فالرواية في ذلك غير منحصرة فيما نقله عن الصادق على مشخص ما في مضمونها عن النبي على المناها من طريقهم ، ومعناه على ما يسبق إلى ذهن كل سامع - أن الأنبياء ليس من شانهم أن يهتموا بجمع المال وتركه لمن خلفهم من الورثة وإنما الذي من شانهم أن يتركوا لمن خلفهم الحكمة ، وهذا معنى سائغ واستعمال شائع لا سبيل إلى دفعه .

وأما قوله: ولا نسلم كونها حقيقة لغوية في وراثة المال إلى آخر ما ذكره فليس الكلام في كونه حقيقة لغوية في شيء أو مجازاً مشهوراً أو غير مشهور ولا إصرار على شيء من ذلك، وإنما الكلام في أن الوراثة سواء كانت حقيقة في وراثة المال مجازاً في مثل العلم والحكمة أو حقيقة مشتركة بين ما يتعلق بالمال وما يتعلق بمثل العلم والحكمة تحتاج في إرادة وراثة العلم والحكمة إلى قرينة صارفة أو معينة وسياق الآية وسائر آيات القصة في سورتي آل عمران والأنبياء والقرائن الحافة بها تأبى إرادة وراثة العلم ونحوه من لفظة يرثني فضلاً أن يصرف عنها أو يعينها على ما قدمنا توضيحه في بيان الآية.

نعم لا يصح تعلق الوراثة بالنبوة على ما يتحصل من تعليم القرآن أنها موهبة إلهية لا تقبل الانتقال والتحول ، ولا ريب أن الترك والانتقال مأخوذ في مفهوم الوراثة كوراثة المال والملك والمنصب والعلم ونحو ذلك ولذا لم يرد استعمال الوراثة في النبوة والرسالة في كتاب ولا سنة .

وأما قوله: «قسلنا: الداعي متحقق وهي صيانة قول المعصوم عن الكذب» ففيه اعتراف بأن لا قرينة على إرادة غير المال من لفظة يرثني من جهة سياق الآيات بل الأمر بالعكس وإنما اضطرهم إلى الحمل المذكور حفظ ظاهر الحديث لصحته عندهم وفيه أنه لا معنى لتوقف كلامه تعالى في الدلالة الاستعمالية على قرينة منفصلة وخاصة من غير كلامه تعالى وخاصة مع احتفاف الكلام بقرائن مخالفة ، وهذا غير تخصيص روايات الأحكام وتقييدها لعمومات آيات الأحكام ومطلقاتها ، فإن ذلك تصرّف في محصل المراد من الخطاب لا في دلالة اللفظ بحسب الاستعمال .

على أنه لا معنى لحجّية أخبار الأحاد في غير الأحكام الشرعية التي ينحصر فيها الجعل التشريعي لا سيما مع مخالفة الكتـاب وهذه كلهـا أمور مبينـة في علم الأصول .

وأما قوله: «قد قدّمنا ما يعلم منه ما فيه، يشير إلى أخذ قـوله: ﴿واجعله
رب رضياً ﴾ تأكيداً لقوله: ﴿ولياً يرثني ﴾ أي في النبوة أو أخـذ قولـه: رضيـاً ،
بمعنى المرضي عند الناس دفعاً للغو الكلام وقد قدمنا في بيان الآية ما يعلم منـه
ما فيه .

وفي تفسير العياشي عن أبي بصير عن أبي عبد الله عَلِمُ قال : إن زكرِيا لما

سورة مريم ـ آية ١٤ ـ ١٥ ...... ٢٥ ... ٢٥ ... ٢٥

دعا ربه أن يهب له ذكراً فنادته الملائكة بما نادته به أحب أن يعلم أن ذلك الصوت من الله أوحي إليه أن آية ذلك أن يمسك لسانه عن الكلام ثلاثة أيام . قال : لما أمسك لسانه ولم يتكلم علم أنه لا يقدر على ذلك إلا الله . الحديث .

وفي تفسير النعماني بإسناده عن الصادق الشيئة قال : قال أمير المؤمنين الشيئة حين سألوه عن معنى الوحي فقال : منه وحي النبوة ومنه وحي الإلهام ومنه وحي الإشارة ـ وساقه إلى أن قال : وأما وحي الإشارة فقوله عز وجل : وفخرج على قومه من المحراب فأوحى إليهم أن سبحوا بكرة وعشياً أي أشار إليهم كقوله تعالى : ولا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً .

وفي المجمع: عن معمر قال: إن الصبيان قالوا ليحيى: اذهب بنا نلعب قال: ما للعب خلقنا، فأنـزل الله تعالى: ﴿وَآتَينَـاهُ الله عَالَى عَلَى الْحَكُم صبياً ﴿ وَرُوي ذَلَـكُ عَنْ أَبِي الحسن الرضا عَنْ أَبِي الحسن الرضاعَةِ .

أقول: وروي في الدر المنشور هذا المعنى عن ابن عساكر عن معاذ بن جبل مرفوعاً ، وروي أيضاً ما في معناه عن ابن عباس عن النبي شيش .

وفي الكافي بإسناده عن علي بن أسباط قال: رأيت أبا جعفر سنن وقد خرج إلي فأجدت النظر إليه وجعلت أنظر إلى رأسه ورجليه لأصف قامته لأصحابنا بمصر فبينا أنا كذلك حتى قعد فقال: يا علي إن الله احتج في الإمامة بمثل ما احتج به في النبوة فقال: ﴿وآتيناه الحكم صبيا ﴾ ﴿ولما بلغ أشده وبلغ أربعين سنة ﴾ فقد يجوز أن يؤتى الحكمة وهو صبي ، ويجوز أن يؤتى الحكمة وهو ابن أربعين سنة .

أقول : وفي الرواية تفسير الحكم بالحكمة فتؤيد ما قدمناه .

وفي الدر المنثور أخرج عبد الرزاق وأحمد في النهد وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم عن قتادة في قوله : ﴿ ولم يكن جباراً عصياً ﴾ قال : كان سعيد بن المسيب يقول : قال النبي سينت : ما من أحد يلقى الله يوم القيامة إلا ذا ذنب إلا يحيى بن زكريا . قال قتادة : وقال الحسن : قال النبي سينت : ما أذنب يحيى بن زكريا قط ولا هم بامرأة .

وفيه : أخرج أحمد والحكيم الترمذي في نوادر الأصول والحاكم وابن مردويه عن ابن عباس أن النبي ﷺ قال : ما من أحد من ولد آدم إلا وقد أخطأ

أو همُّ بخطيئة إلا يحيى بن زكريا لم يهمُّ بخطيئة ولم يعملها .

أقول: وهذا المعنى مروي من طرق أهل السنة بألفاظ مختلفة وينبغي تخصيص الجميع بأهل العصمة من الأنبياء والأئمة وإن كانت آبية عنه ظاهراً لكن الظاهر أن ذلك ناشىء من سوء تعبير الرواة لابتلائهم بالنقل بالمعنى وتوغلهم فيه . وبالجملة الأخبار في زهد يحيى الشخاكثيرة فوق الإحصاء ، وكان النخاب على ما فيها ـ يأكل العشب ويلبس الليف وبكي من خشية الله حتى اتخذت الدموع مجرى في وجهه .

وفيه : أخرج ابن عساكر عن قرّة قال : ما بكت السماء على أحــد إلا على يحيى بــن زكريا والحسين بن علي ، وحمرتها بكاؤها .

أقول: وروي هذا المعنى في المجمع عن الصادق ﷺ، وفي آخـره: وكان قاتل يحيى ولد زنا وقاتل الحسين ولد زنا .

وفيه أخرج الحاكم وابن عساكر عن ابن عباس قال : أوحى الله إلى محمد المُنْذِلَةُ : إني قتلت بحيى بــن زكريا سبعين ألفاً وإني قاتــل بابن ابنتــك سبعين ألفاً وسبعين ألفاً .

وفي الكافي بإسناده عن أبي حمزة عن أبي جعفر مشخ قال: قلت: فما عنى بقوله في يحيى: ﴿وحنانا من لدنا وزكاة ﴾ ؟ قال: تحنن الله . قلت: فما بلغ من تحنن الله عليه ؟ قال: كان إذا قال: يا رب قال الله عز وجل: لبيك يا يحيى . الحديث .

وفي عيون الأخبار بإسناده إلى ياسر الخادم قال: سمعت أبا الحسن الرضا المنافقة يقول : إن أوحش ما يكون هذا الخلق في ثلاثة مواطن: يوم يولمد ويخرج من بطن أمه فيرى الدنيا، ويوم يموت فيعاين الأخرة وأهلها، ويوم يبعث فيرى أحكاماً لم يرها في دار الدنيا.

وقد سلم الله عز وجل على يحيى في هذه الثلاثة المواطن وآمن روعته فقال: ﴿وسلام عليه يـوم ولـد ويـوم يمـوت ويـوم يبعث حيـاً ﴾ ، وقد سلم عيسى ابن مريم على نفسه في هذه الثلاثة المواطن فقال: ﴿والسلام على يـوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حياً ﴾ .

سورة مريم ـ آية ١٤ ـ ١٥ ......... ٢٧

# ( قصة زكريا في القرآن )

وصفه على وصفه الله سبحانه في كلامه بالنبوَّة والوحي ، ووصفه في أول سورة مريم بالعبودية ، وذكره في سورة الأنعام في عداد الأنبياء وعدَّه من الصالحين ثم من المجتبين ـ وهم المخلصون ـ والمهديين .

تماريخ حياته : لم يذكر من أخباره في القرآن إلا دعاؤه لطلب الولد واستجابته وإعطاؤه يحيى عليهما السلام ، وذلك بعد ما رأى من أمر مريم في عبادتها وكرامتها عند الله ما رأى .

فذكر سبحانه أن زكريا تكفل مريم لفقدها أباها عمران ثم لما نشأت اعتزلت عن الناس واشتغلت بالعبادة في محراب لها في المسجد، وكان يدخل عليها زكريا يتفقدها وكلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقاً قال يامريم أنى لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب.

هنالك دعا زكريا ربه وسأله أن يهب له من امرأته ذرية طيبة وكان هو شيخاً فانياً وامرأته عاقراً فاستجيب له ونادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بغلام اسمه يحيى فسأل ربه آية لتطمئن نفسه أن النداء من جانبه سبحانه فقيل له: إن آيتك أن يعتقل لسانك فلا تكلم الناس ثلاثة أيام إلا رمزاً وكان كذلك وخرج على قومه من المحراب وأشار إليهم أن سبحوا بكرة وعشياً وأصلح الله له زوجه فولدت له يحيى عليهما السلام (١٥٥١) .

ولم يذكر في القرآن مآل أمره عنك وكيفية ارتحاله لكن وردت أخبار متكاثرة من طرق العامة والخاصة ، أن قومه قتلوه وذلك أن أعداءه قصدوه بالقتل فهرب منهم والتجأ إلى شجرة فانفرجت له فدخل جوفها ثم التأمت فدلهم الشيطان عليه وأمرهم أن ينشروا الشجرة بالمنشار ففعلوا وقطعوه نصفين فقتل علنه عند ذلك .

وقد ورد في بعض الأخبار أن السبب في قتله أنهم اتهموه في أمر مريم وحبلها بالمسيح وقالوا: هو وحده كان المتردد إليها الـداخل عليهـا، وقيل غيـر ذلك.

(۱) آل عمران : ۳۷ - ۶۱ . (۳) مريم : ۲ - ۱۱ . (۳) الأنبياء : ۹۰ ـ ۹۰ .

## ( قصة يحيى عليه السلام في القرآن )

1 - الثناء عليه: ذكره الله في بضعة مواضع من كلامه وأثنى عليه ثناء جميلاً فوصفه بأنه كان مصدقاً بكلمة من الله وهو تصديقه بنبوة المسيح، وأنه كان سيداً يسود قومه، وأنه كان حصوراً لا يأتي النساء وكان نبياً ومن الصالحين (۱) ومن المجتبين وهم المخلصون ومن المهديين (۱)، وأن الله هو سماه بيحيى ولم يجعل له من قبل سمياً، وأمره بأخذ الكتاب بقوة وآتاه الحكم صبياً، وسلم عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حياً (۱) ومدح بيت زكريا بقوله: ﴿إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغباً ورهباً وكانوا لنا خاشعين (٤) وهم يحيى وأبوه وأمه.

٢ - تاريخ حياته: ولـد النه الله يحيى على خرق العادة فقد كان أبوه شيخاً فانياً وأمه عاقراً فرزقهما الله يحيى وهما آئسان من الولد، وأخذ بالرشد والعبادة والزهد في صغره وآتاه الله الحكم صبياً، وقد تجرد للتنسك والزهد والانقطاع فلم يتزوج قط ولا ألهاه شيء من ملاذ الدنيا.

وكان معاصراً لعيسى بن مريم الشخة وصدَّق نبوّته ، وكان سيداً في قومه تحنّ إليه القلوب وتميل إليه النفوس ويجتمع إليه الناس فيعظهم ويدعوهم إلى التوبة ويأمرهم بالتقوى حتى استشهد الشخف.

ولم يرد في القرآن مقتله على والذي ورد في الأخبار أنه السبب في قتله أن امرأة بغياً افتتن بها ملك بني إسرائيل وكان يأتيها فنهاه يحيى ووبخه على ذلك \_ وكان مكرماً عند الملك يطيع أمره ويسمع قوله \_ فأضمرت المرأة عداوته وطلبت من الملك رأس يحيى وألحت عليه فأمر به فذبح وأهدي إليها رأسه

وفي بعض الأخبار أن التي طلبت منه رأس يحيى كانت ابنة أخي الملك وكان يريد أن يتزوج بها فنهاه يحيى عن ذلك فزينتها أمها بما يأخذ بمجامع قلب الملك وأرسلتها إليه ولقنتها إذا سنح الملك عليها بسؤال حاجة أن تسأله رأس يحيى ففعلت فذبح سنندووضع رأسه في طست من ذهب وأهدي إليها .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٣٩ .

 <sup>(</sup>۳) مريم : ۲ ـ ۱۵ .

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: ٩٠.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: ٥٨ ـ ٨٧ .

وفي الروايات نوادر كثيرة من زهده وتنسكه وبكائه من خشيـة الله ومواعـظه وحكمه .

٣ ـ قصة زكريا ويحيى في الإنجيل: قال(١): كان في أيام هيرودُس ملك اليهودية كاهن اسمه زكريا من فرقة أبيًا وامرأته من بنات هارون واسمها إليصابات وكان كلاهما بازين أمام الله سالكين في جميع وصايا الرب وأحكامه بـلا لوم . ولم يكن لهما ولد إذ كانت اليصابات عاقراً وكانا كلاهما متقدمين في أيامهما .

فبينما هو يكهن في نوبة فرقته أمام الله . حسب عادة الكهنوت ، أصابته القرعة أن يدخل إلى هيكل الرب ويبخر . وكان كل جمهور الشعب يصلون خارجاً وقت البخور . فظهر له ملاك الرب واقفاً عن يمين مذبح البخور . فلما رآه زكريا اضطرب ووقع عليه خوف . فقال له الملاك لا تخف يا زكريا لأن طلبتك قد سمعت وأمرأتك إليصابات ستلد ابناً وتسميه يوحنا . ويكون لك فرج وابتهاج وكثيرون سيفرحون بولادته . لأنه يكون عظيماً أمام الرب وخمراً ومسكراً لا يشرب ومن بطن أمه يمتلىء من الروح القدس . ويرد كثيرين من بني إسرائيل إلى الرب إلههم . ويتقدم أمامه بروح إيليا وقوته ليرد قلوب الآباء إلى الأبناء والعصاة إلى فكر الأبرار لكي يهيىء للرب شعباً مستعداً .

فقال زكريا للملاك كيف أعلم هذا لأني أنا شيخ وامرأتي متقدمة في أيامها فأجاب الملاك وقال أنا جبريل الواقف قدام الله وأرسلت لاكلمك وأبشرك بهذا وها أنت تكون صامتاً ولا تقدر أن تتكلم إلى اليوم الذي يكون فيه هذا لأنك لم تصدّق كلامي الذي سيتم في وقته .

وكان الشعب منتظرين زكريا ومتعجبين من إبطائه في الهيكل. فلما خرج لم يستطع أن يكلمهم ففهموا أنه قد رأى رؤيا في الهيكل فكان يومي إليهم وبقي صامتاً ولما كملت أيام خدمته مضى إلى بيته. وبعد تلك الأيام حبلت إليصابات امرأته وأخفت نفسها خمسة أشهر قائلة: هكذا قد فعل بي الرب في الأيام التي فيها نظر إلى لينزع عاري بين الناس.

إلى أن قال: وأما إليصابات فتمَّ زمانها لتلد فولدت ابناً وسمع جيرانها وأقرباؤها أن الرب عظم رحمته لها ففرحوا معها. وفي اليوم جاءوا ليختنوا الصبي

<sup>(</sup>١) انجيل لوقا . الاصحاح الأول ٥ .

۳۰ الجزء السادس عشر

وسموه باسم أبيه زكريا فأجابت أمه وقالت لا بل يسمى يبوحنا . فقالوا لها ليس أحد في عشيرتك تسمّي بهذا الاسم . ثم أومأوا إلى أبيه ماذا يريد أن يسمّى . فطلب لوحاً وكتب قائلا اسمه يبوحنا فتعجب الجميع . وفي الحال انفتح فمه ولسانه وتكلم وبارك الله . فوقع خوف على كل جيرانهم وتحدث بهذه الأمور جميعها في كل جبال اليهودية . فأودعها جميع السامعين في قلوبهم قائلين أترى ماذا يكون هذا الصبي وكانت يد الرب معه . وامتلأ زكريا أبوه من الروح القدس وتنبأ . . الخ .

وفيه (١): وفي السنة الخامسة عشرة من سلطنة طيباريوس قيصر إذ كان بيلاطس النبطي والياً على اليهودية ، وهيرودس رئيس رُبع على الجليل ، وفيلبس أخوه رئيس ربع على إيطورية وكورة تراخوتينس ، وليسانيوس رئيس ربع على الكهنة حنّان وقيافا كانت كلمة الله على يوحنا بن زكريا في البرية .

فجاء إلى جميع الكورة المحيطة بالاردن يكرز بمعمودية التوبة لمغفرة الخطايا . كما هو مكتوب في سفر أقوال أشعيا النبي القائل «صوت خارج في البرية أعدوا طريق الرب اصنعوا سبله مستقيمة ، كل واد يمتلىء وكل جبل وأكمة ينخفض وتصير المعوجات مستقيمة والشعاب طرقاً سهلة ويبصر كل بشر خلاص الله .

وكان يقول للجموع الذين خرجوا ليعمدوا منه يـا أولاد الأفاعي من أراكم أن تهربوا من الغضب الآتي فـاصنعوا أثمـاراً تليق بالتـوبة ولا تبتدئوا تقولـون في أنفسكم لنا إبراهيم أباً لأني أقول لكم إن الله قادر على أن يقيم من هذه الحجارة أولاداً لإبراهيم والآن قد وضعت الفأس على أصل الشجـر فكل شجـرة لا تصنع ثمراً جيداً تقطع وتلقى في النار .

وسأله الجموع قائلين فماذا نفعل . فأجاب وقال لهم من له ثوبان فليعط من ليس له ومن له طعام فليفعل هكذا . وجاء عشارون أيضاً ليعمدوا فقالوا له يا معلم ماذا نفعل فقال لهم لا تستوفوا أكثر مما فرض لكم . وسأله جنديون أيضاً قائلين وماذا نفعل نحن ، فقال لهم لا تظلموا أحداً ولا تشوا بأحد واكتفوا بعلائفكم .

<sup>(</sup>١) انجيل لوقا الاصحاح الثالث ١ .

سورة مريم ـ آية ١٤ ـ ١٥ ....... ٢١٠ ... ٢١٠ . ٢١٠

وإذ كان الشعب ينتظر والجميع يفكرون في قلوبهم عن يوحنا لعله المسيح أجاب يوحنا الجميع قائلاً أنا أعمدكم بماء ولكن يأتي من هو أقوى مني البذي لست أهلاً أن أحل سيور حذائه هو سيعمدوكم بروح القدس ونار البذي رفشه في يده وسينقي بيدره ويجمع القمح إلى مخزنه وأما التبن فيحرقه بنار لا تطفأ وبأشياء أخر كثيرة كان يعظ الشعب ويبشرهم .

أما هيرودس رئيس الربع فإذا توبخ منه لسبب هيـروديّا امـرأة فيلبّس أخيه ولسبب جميع الشرور التي كان هيرودس يفعلهـا زاد هذا أيضاً على الجميع أنـه حبس يوحنا في السجن . ولما اعتمد جميع الشعب اعتمد يسوع أيضاً .

وفيه (١): أن هيرودس نفسه كان قد أرسل وأمسك يوحنا وأوثقه في السجن من أجل هيروديا امرأة فيلبس أخيه إذ كان قد تزوج بها . لأن يوحنا كان يقول لهيرودس لا يحل أن تكون لك امرأة أخيك . فحنقت هيروديا عليه وأرادت أن تقتله ولم تقدر . لأن هيرودس كان يهاب يوحنا عالماً أنه رجل بار وقديس وكان يحفظه . وإذ سمعه فعل كثيراً وسمعه بسرور .

وإذ كان يوم موافق لما صنع هيرودس في مولده عشاء لعظمائه وقواد الألوف ووجوه الجليل . دخلت ابنة هيروديّا ورقصت ، فسرّت هيرودس والمتكئين معه . فقال الملك للصبية مهما أردت أطلبي مني فاعطيك . وأقسم لها أن مهما طلبت مني لاعطينك حتى نصف مملكتي . فخرجت وقالت لأمها ماذا أطلب . فقالت رأس يوحنا المعمدان . فدخلت للوقت بسرعة إلى الملك وطلبت قائلة أريد أن تعطيني حالاً رأس يوحنا المعمدان على طبق . فحزن الملك جداً ولأجل الأقسام والمتكئين لم يرد أن يردها .

فللوقت أرسل الملك سيافاً وأمر أن يؤتى بـرأسه فمضى وقـطع رأسـه في السجن وأتى برأسه كلما الملك سيافاً وأعطاه للصبية والصبية أعطته لامها . ولما سمع تلاميذه جاؤوا ورفعوا جثته ووضعوها في قبر . انتهى .

وليحيى الشخير أخر متفرقة في الأناجيل لا تتعدى حدود ما أوردناه وللمتدبر الناقد أن يطبق ما نقلناه من الأناجيل على ما تقدم حتى يحصل على موارد الاختلاف.

<sup>(1)</sup> انجيل مرقس الاصحاح السادس ١٧ - ٢٩ .

وَاذْكُرْ فِي الْكِتَـابِ مَـرْيَمَ إِذِ انْتَبَـذَتْ مِنْ أَهْلِهَـا مَكَـانـــاً شَـرْقِيّاً (١٦) فَـاتّخذَتْ مِنْ دُونِهِمْ حِجَـاباً فَـأَرْسَلْنَا إِلَيْهَـا رُوحَنَـا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَراً سَويًـا ﴿١٧) قَالَتْ إِنِّي أَعُـوذُ بِٱلـرَّحْمٰنِ مِنْكَ إِنْ كُنْتَ تَقِيًّا (١٨) قَالَ إِنَّمَا أَنَا رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلاماً زَكِيًّا (١٩) قَالَتْ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَـرٌ وَلَمْ أَكُ بَغِيّاً (٢٠) قَالَ كَذْلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُوَ عَلَى هَيّنٌ وَلِنَجْعَلَهُ آيَةَ لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَّا وَكَانَ أَمْراً مَقْضِيًّا (٢١) فَحَمَلَتْهُ فَانْتَبَذَتْ بِهِ مَكَاناً قَصِيّاً (٢٢) فَأَجَاءَهَا الْمَخَاضُ إِلَىٰ جِذْع ٱلنَّخْلَةِ قَالَتْ يَا لَيْتَنِي مِتُّ قَبْلَ هٰذَا وَكُنْتُ نَسْياً مَنْسِيّاً (٢٣) فَنَادْىهَا مِنْ تَحْتِهَا ٱلَّا تَحْزَنِي قَـدٌ جَعَلَ رَبُّكِ تَحْتَكِ سَـريّاً (٢٤) وَهُـزّي إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّحْلَةِ تُسَاقِطْ عَلَيْكِ رُطَباً جَنِيّاً (٢٥) فَكُلِي وَاشْرَبِي وَقَرّي عَيْناً فَإِمَّا تَرَينً مِنَ الْبَشَرِ أَحَداً فَقُولِي إِنِّي نَذَرْتَ لِلرَّحْمٰنِ صَوْماً فَلَنْ أَكَلِّمَ الْيَوْمَ إِنْسِيًّا (٢٦) فَأَتَتْ بِهِ قَوْمَهَا تَحْمِلُهُ قَالُوا يَا مَرْيَمُ لَقَـدْ جِئْتِ شَيْئًا فَرِيًّا (٢٧) يَا أَخْتَ هُـرُونَ مَا كَانَ أَبُوكِ امْرأَ سَوْءٍ وَمَا كَـانَتْ أَمُّكِ بَغِيّاً (٢٨) فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَنْ كَانَ فِي الْمَهْدِ صَبِيّاً (٢٩) قَالَ إِنِّي عَبْدُ آللَّهِ آتَانِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيّاً (٣٠) وَجَعَلَنِي مُبَارَكاً أَيْنَ مَا كُنْتُ وَأَوْصَانِي بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًّا (٣١) وَبرًّا بِوَالِدَتِي وَلَمْ يَجْعَـلِنْي جَبَّاراً شَقِيّاً (٣٢) وَٱلسَّـلامُ عَلَيَّ يَوْمَ وُلِدْتُ وَيَـوْمَ أَمُوتُ وَيَـوْمَ أَبْعَثُ حَيّاً (٣٣) ذَٰلِكَ عِيسَىٰ ابْنُ مَرْيَمَ قَوْلَ الْحَقِّ ٱلَّذِي فِيهِ يَمْتَرُونَ (٣٤) مَا كَانَ لِلَّهِ أَنْ يَتَّخِذَ

مِنْ وَلَدِ سُبْحَانَهُ إِذَا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٣٥) وَإِنَّ آللَّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ فَأَعْبُدُوهُ هٰ ذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيمٌ (٣٦) فَأَخْتَلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِهِمْ فَوَيْلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ مَشْهَدِ يَوْمِ عَظِيمٍ (٣٧) أَسْمِعْ بِهِمْ وَأَبْصِرْ يَوْمَ يَأْتُونَنَا لَكِنِ آلظَّالِمُونَ الْيَوْمَ فَغِيمِ مَا أَتُونَنَا لَكِنِ آلظَّالِمُونَ الْيَوْمَ فَغِيمِ مَا أَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الْحَسْرَةِ إِذْ قُضِيَ الْأَمْرُ وَهُمْ فِي خَفْلَةٍ وَهُمْ لَا يُوْمِنُونَ (٣٩) إِنَّا نَحْنُ نَرِثُ الْأَرْضَ وَمَنْ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ (٤٠).

### ( بیان )

انتقال من قصة يحيى إلى قصة عيسى عليهما السلام وبين القصتين شبة تمام فولادتهما على خرق العادة ، وقد أوتي عيسى الرشد والنبوة وهو صبي كيحيى ، وقد أخبر أنه بر بوالدته وليس بجبار شقي وأن السلام عليه يوم ولد ويوم يموت ويوم يُبعث حياً كما أخبر الله عن يحيى مشخف بذلك إلى غير ذلك من وجوه الشبه وقد صدق يحيى بعيسى وآمن به .

قوله تعالى : ﴿واذكر في الكتاب مريم إذا انتبذت من أهلها مكاناً شرقياً ﴾ الممراد بالكتاب القرآن أو السورة فهي جزء من الكتاب وجزء الكتاب كتاب والاحتمالان من حيث المآل واحد فلا كثير جدوى في اصرار بعضهم على تقديم الاحتمال الثاني وتعيينه .

والنبذ ـ على ما ذكره الراغب ـ طـرح الشيء الحقير الـذي لا يعبأ بـه يقال نبذه إذا طرحه مستحقراً له غير معتن به ، والانتباذ الاعتزال من الناس والانفراد .

ومريم هي ابنة عمران أمُّ المسيح عليهما السلام ، والمراد بمريم نبأ مريم وقوله : ﴿ إِذَا ﴾ ظرف له ، وقوله : ﴿ انتبذت ﴾ إلى آخر القصة تفصيل المظروف الذي هو نبأ مريم ، والمعنى واذكر يا محمد في هذا الكتاب نبأ مريم حين اعتزلت من أهلها في مكان شرقي ، وكأنه شرقي المسجد .

الجزء السادس عشر

قوله تعالى : ﴿فَاتَخَذَتُ مَن دُونَهُم حَجَاباً فَأُرْسَلْنَا إِلَيْهَا رُوحُنَّا فَتَمَثُّلُ لُهَـا بشرا سويًا﴾ الحجاب ما يحجب الشيء ويستره عن غيره، وكأنها اتخذت الحجاب من دون أهلها لتنقطع عنهم وتعتكف للعبادة كما يشير إليه قوله : ﴿كُلُّمَا دَخُلُّ عَلَيْهِـا زكريا المحراب وجد عندها رزقاً♦(١) وقد مر الكلام في تفسير الآية .

وقيل : إنها كانت تقيم في المسجد حتى إذا حاضت خرجت منه وأقامت في بيت زكريا حتى إذا طهرت عادت إلى المسجد فبينما هي في مشرفة لها في ناحية الـدار وقد ضـربت بينها وبين أهلهـا حجابـا لتغتسل إذ دخـل عليها جبـرائيل في صورة شاب أمرد سويّ الخلق فاستعاذت بالله منه .

وفيه أنه لا دليل على هذا التفصيل من جهة اللفظ، وقد عرفت أن آيـة آل عمران لا تمخلو من تأييد للمعنى السابق .

وقوله : ﴿ فَأَرْسُلُنَا إِلَيْهَا رُوحُنَا فَتُمثُلُ لَهَا بِشُرّاً سُويّاً ﴾ ظاهر السياق أن فاعل ﴿تَمثُل﴾ ضمير عائد إلى الروح فالروح المرسل إليها هو المتمثل لهـا بشرا سويًا ومعنى تمثُّله لها بشراً تراثيه لها ، وظهوره في حاستها في صورة البشر وهـو في نفسه روح ولیس ببشر .

وإذ لم يكن بشراً وليس من العجن فقد كان ملكاً بمعنى الخلق الثالث الذي وصفه الله سبحانه في كتابه وسمّاه ملكاً ، وقد ذكر سبحانه ملك الوحى في كلامه وسماه جبريل بقوله : ﴿من كان عدوا لجبريـل فإنـه نزلـه على قلبك﴾(٢) وسمساه روحًا في قوله : ﴿قُلُ نَزُلُهُ رُوحُ القَّـدُسُ مِنْ رَبِكُ﴾(٣) وقبوله : ﴿نَزُلُ بِهِ الرَّوحِ الأمين على قلبك﴾(١) وسمّاه رسولا في قوله : ﴿إنه لقول رسول كريم﴾(°) ، فبهذا كله يتأيد أن الروح الذي أرسله الله إليها إنما هو جبريل . .

وأما قوله : ﴿إِذْ قَالَتَ الْمُلَائِكَةُ يَا مُرْيِمُ إِنْ اللهُ يَبْشُوكُ بِكُلُّمَةُ مُنَّهُ اسْمُهُ المسيح عيسى ابن مريم، إلى أن قال ﴿قالت رب أني يكون لي ولد ولم يمسسني بشـر قال كـذلك الله يفعـل ما يشـاء إذا قضى أمرا فـإنما يقـول له كــن فيكون**♦**(٢) .

فتطبيقه على الأيات التي نحن فيها لا يدع ريباً في أن قول الملائكة لمريم

(١) آل عمران : ٣٧ .

(٢) البقرة: ٩٧.

(٤) الشعراء : ١٩٤ .

(٣) النحل : ١٩٢ . .

(٥) الحاقة : ٤٠ . (٦) آل عمران : ٤٧ .

ومحاورتهم معها المذكور هناك هو قول الروح لها المذكور ههنا، ونسبة قول جبريل إلى الملائكة من قبيل نسبة قول الواحد من القوم إلى جماعتهم لاشتراكهم معه في خلق أو سنة أو عادة، وفي القرآن منه شيء كثير كقوله تعالى: ﴿ يقولون لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل ﴾ (١) ، والقائل واحد . وقوله : ﴿ وإذا قالوا اللهم إن كان هذا هو الحق من عندك فاصطر علينا حجارة من السماء ﴾ (١) . والقائل واحد .

وإضافة الروح إليه تعالى للتشريف مع إشعار بالتعظيم ، وقد تقدم كلام في معنى الروح في تفسير قوله تعالى : ﴿يسألونك عن الروح﴾(٣) .

ومن التفسيس الرديّ قـول بعضهم إن المراد بـالـروح في الآيـة عيسى طلنة، وضمير تمثل عائد على جبريل . وهوكما ترى .

ومن القراءة الردية قراءة بعضهم ﴿روحنّا﴾ بتشديد النون على أن روحنّا اسم الملك الذي أرسل إلى مريم ، وهو غير جبريل الروح الأمين . وهو أيضاً كما ترى .

## (كلام في معنى التمثل)

كثيراً ما ورد ذكر التمثل في الروايات ، وأما في الكتاب فلم يبرد ذكره إلا في قصة مريم في سورتها قال تعالى : ﴿فأرسلنا إليها روحنا فتمثل لها بشراً سوياً الآية ١٧ من السورة ، والآيات التالية التي يعرّف فيها جبريل نفسه لمبريم خير شاهد أنه كان حال تمثله لها في صورة بشر باقياً على ملكيته ولم يصر بذلك بشراً ، وإنما ظهر في صورة بشر وليس ببشر بل ملك وإنما كانت مريم تبراها في صورة بشر .

فمعنى تمثله لها كذلك ظهوره لها في صورة بشر وليس عليها في نفسه بمعنى أنه كان في ظرف إدراكها على صورة بشر وهو في الخارج عن إدراكها على خلاف ذلك .

وهـذا هو الـذي ينطبق على معنى التمثـل اللغـوي فـإن معنى تمثـل شيء

(١) المنافقون : ٨ .
 (٣) الأنفال : ٣٢ .
 (٣) الإسراء : ٨٥ .

٣٦ - ٢٠٠٠ - الجزء السادس عشر

لشيء في صورة كذا وهو تصوره عنده بصورته وهو هو لا صيرورة الشيء شيئاً أخر فتمثل الملك بشراً هو ظهوره لمن يشاهده في صورة الإنسان لا صيرورة المملك إنساناً ، ولـو كان التمثل واقعاً في نفسه وفي الخارج عن ظرف الإدراك كان من قبيل صيرورة الشيء شيئاً آخر وانقلابه إليه لا بمعنى ظهوره له كذلك .

واستشكل أمر هذا التمثل بأمور مذكورة في التفسير الكبير وغيره .

أحدها: أن جبريل شخص عظيم الجثة حسبما نطقت بـ الأخبار فمتى صار في مقدار جثة الإنسان فإن تساقطت أجزاؤه الزائدة على مقدار جثة الإنسان لزم أن لا يبقى جبريل ، وإن لم تتساقط لزم تداخلها وهو محال .

الثاني : أنه لو جاز التمثـل ارتفع الـوثوق وامتنـع القطع بـأن هذا الشخص الذي يرى الآن هو زيد الذي رئي بالأمس لاحتمال التمثل .

الشالث: أنه لـو جاز التمشل بصـورة الإنسـان جـاز التمشل بصـورة غيـره كالبعوض والحشرات وغيرها ومعلوم أن كل مذهب يجرّ إلى ذلك فهو باطل.

الرابع : أنه لو جاز ذلك ارتفع الوثـوق بالخبـر المتواتـر كخبر مقـاتلة النبي منهاية النبي المنهاية الم

وأجيب عن الأول: بأنه لا يمتنع أن يكون لجبريـل أجـزاء أصليـة قليلة وأجزاء فاضلة ويتمكن بالأجزاء من أن يتمثل بشراً هذا على القول بأنه جسم وأما على القول بكونه روحـانياً فلا استبعاد في أن يتدرع تارة بالهيكل العظيم وأخـرى بالهيكل الصغير.

وأنت تمرى أن أول الشقين في الجواب كأصل الإشكال مبني على كون التمثـل تغيّراً من المتمثـل في نفسه وبـطلان صورتـه الأولى وانتقالـه إلى صـورة أخرى ، وقد تقدم أن التمثل ظهوره في صورة ما وهو في نفسه بخلافها .

والآية بسياقها ظاهرة في أن جبريل لم يخرج بالتمثل عن كونه ملكاً ولا صار بشراً في نفسه وإنما ظهر لها في صورة البشر فهو كذلك في ظرف إدراكها لا في نفسه وفي الخارج عن ظرف إدراكها ، ونظير ذلك نزول الملائكة الكرام في قصة البشارة بإسحاق وتمثلهم لإبراهيم ولوط عليهما السلام في صورة البشر ، ونظيره ظهور إبليس في صورة سراقة بن مالك يوم بدر ، وقد أشار تعالى إليه في سورة الأنفال الآية ٤٨ وقد كان سراقة يومئذ بمكة .

سورة مريم ـ آية ١٦ ـ ١٧ ...... ٢٧ ... ٣٧

وفي الروايات من ذلك شيء كثير كتمثل إبليس يوم الندوة للمشركين في صورة شيخ كبير، وتمثله يوم العقبة في صورة منبه بن الحجاج، وتمثله ليحيى الشخفي صورة عجيبة، ونظير تمثل الدنيا لعلي النخفي في صورة مرأة حسناء فتانة، كما في الرواية، وما ورد من تمثل المال والولد والعمل للإنسان عند الموت، وما ورد من تمثل الإنسان في القبر ويوم القيامة. ومن هذا القبيل التمثلات المنامية كتمثل العدو في صورة الكلب أو الحية أو العقرب وتمثل الزوج في صورة النعل وتمثل العلاء في صورة الفرس والفخر في صورة التاج إلى غير ذلك.

فالمتمثل في أغلب هذه الموارد ـ كما ترى ـ من المعاني التي لا صورة لها في نفسها ولا شكل ، ولا يتحقق فيها تغير من صورة إلى صورة ولا من شكل إلى شكل كما عليه بناء الإشكال والجواب .

وأجيب عن الثاني: بأنه مشترك الورود فإن من اعترف بالصانع القادر بلزمه ذلك لجواز أن يخلق تعالى مثل زيد مثلاً وبذلك يرتفع الوثوق ويمتنع القطع على حذو ما ذكر في الإشكال، وكذا من لم يعترف بالصانع وأسند الحوادث إلى الأسباب الطبيعية أو الأوضاع السماوية يجوز عنده أن يتحقق من الأسباب ما يستتبع حدوث مثل زيد مثلاً فيعود الإشكال.

ولعاله لما كان مثل هذه الحوداث نادراً لم يلزم منه قدح في العلوم العادية المستندة إلى الإحساس فلا يلزم الشك في كون زيد الذي نشاهده الأن هو زيـد الذي شاهدناه أمس.

وأنت خبير بأن هذا الجواب لا يحسم مادة الإشكال إذ تسليم المغايرة بين الحس والمحسوس كرؤية غير زيد في صورة زيد وإن كانت نادرة يبطل العلم الحسي ولا يبقى إلا أن يدعى أنه إنما يسمى علما لأن ندرة التخلف والخطأ تستوجب غفلة الإنسان عن الالتفات إلى الشك فيه واحتمسال المغايرة بين الحس والمحسوس.

على أنه إذا جازت المغايرة وهي محتملة التحقق في كل مورد لم يكن لنا سبيل إلى العلم بكونها نادرة فمن أين يعلم أن مثل ذلك نادر الوجود؟ . والحق أن الإشكال والجواب فاسدان من أصلهما : ۳۸ ..... الجزء السادس عشر

أما الإشكال فهو مبني على أن الذي يناله الحس هو عين المحسوس الخارجي بخارجيته دون الصورة المأخوذة منه ويتفرع على ذلك الغفلة عن معنى كون الأحكام الحسية بديهية والغفلة عن أن تحميل حكم الحس على المحسوس الخارجي إنما هو بالفكر والنظر لا بنفس الحس .

فالذي يناله الحس من العين الخارجية شيء من كيفياته وهيآته يشابهه في الجملة لا نفس الشيء الخارجي ثم التجربة والنظر يعرّفان حاله في نفسه والدليل على ذلك أقسام المغايرة بين الحس والمحسوس الخارجي وهي المسماة بأغلاط الحس كمشاهدة الكبير صغيراً والعالي سافلاً والمستقيم مائلاً والمتحرك ساكناً وعكس ذلك باختلاف المناظر وكذلك حكم سائر الحواس كما نرى الفرد من الإنسان مثلاً مع بعد المسافة أصغر ما يمكن ونحكم بتكرر الحس وبالتجربة أنه إنسان يماثلنا في عظم الجثة ، وتشاهد الشمس قدر صحفة وهي تدور حول الأرض ثم البراهين الرياضية تسوقنا إلى أنها أكبر من الأرض كذا وكذا مرة وأن الأرض هي التي تدور حول الشمس .

فتبين أن المحسوس لنا بالحقيقة هي الصورة التي في ظرف حسنا دون الأمر الخارجي بخارجيته ، ثم إنا لا نرتاب في أن الذي أحسسناه وهو في حسنا قد أحسسناه وهذا معنى بداهة الحس ، وأما المحسوس وهو الذي في الخارج عنا وعن حسنا فالحكم الذي نحكم به عليه إنما هو ناشىء عن فكرنا ونظرنا وهذا ما قلناه أن الذي تعتقده من حال الشيء الخارجي حكم ناشىء عن الفكر والنظر دون الحس هذا . وقد بين في العلوم الباحثة عن الحس والمحسوس أن لجهازات الحواس أنواعاً من التصرف في المحسوس .

ثم إن من الضروري عندنا أن في الخارج من إدراكنا سبباً تتأثر عنه نفوسنا فتدرك ما تدرك ، وهذا السبب ربما كان خارجياً كالأجسام التي تسرتبط بكيفياتها وأشكالها بنفوسنا من طريق الحواس فندرك بالحس صوراً منها ثم نحصل بتجربة أو فكر شيئاً من أمرها في نفسها ، وربما كان داخلياً كالخوف الشديد الطارىء على الإنسان فجأة يصور له صوراً هائلة مهيبة على حسب ما عنده من الأوهام والخواط المؤلمة .

وفي جميع هذه الأحوال ربما أصاب الإنسان في تشخيصه حال المحسوس الخارجي وهو الأغلب وربما أخطأ كمن يـرى سرابـاً فيقدّر أنـه مـاء أو أشبـــاحٌ أ

سورة مريم ـ آية ١٦ ـ ١٧ ..... ٢٩ ... ٣٩

فيحسب أنها أشخاص .

فقد تبين من جميع ما تقدم أن المغايرة بين الحس والمحسوس الخارجي في نفسه \_ على كونها مما لا بـد منه في الجملة \_ لا تستـدعي ارتفاع الـوثـوق وبطلان الاعتماد على الحس فإن الأمر في ذلك يدور مدار ما حصّله الإنسـان من تجربة أو نظر أو غير ذلك وأصدقها ما صدّقته التجربة .

وأما وجه فساد الجواب فبناؤه على تسليم ما تسلمه في الأشكال من نيل الحس نفس المحسوس الخارجي بعينه ، وأن العلم بالمحسوس في نفسه مستند إلى الحس نفسه مع التخلف نادراً .

وأجيب عن الإشكال الثالث بأن أصل تجويز تصوّر الملك بصور سائر الحيوان غير الإنسان قائم في الأصل ، وإنما عرف فساده بدلائل السمع .

وفيه أنه لا دليل من جهة السمع يعتد به نعم يرد على أصل الإشكال أن المراد بالإمكان إن كان هو الإمكان المقابل للضرورة والامتناع فمن البين أن تمثل الملك بصورة الإنسان لا يستلزم إمكان تمثله بصورة غيره من الحيوان ، وإن كان هو الإمكان بمعنى الاحتمال العقلي فلا محذور في الاحتمال حتى يقوم الدليل على نفيه أو إثباته .

وأجيب عن الإشكال الرابع بمثل ما أجيب به عن الثالث فإن احتمال التخلف قائم في المتواتر لكن دلائل السمع تسدفعه . وفيه أن نظير الاحتمال قائم في نفس دليل السمع ، فإن الطريق إليه حاسة السمع والجواب الصحيح عن هذا الإشكال هو الذي أوردناه جواباً عن الإشكال الثاني . والله أعلم .

فظهر مما قدمناه أن التمثل هو ظهور الشيء للإنسان بصورة يألفها الإنسان وتناسب الغرض الذي لأجله الظهور كظهور جبريل لمريم في صورة بشر سوي لما أن المعهود عند الإنسان من الرسالة أن يتحمل إنسان الرسالة ثم يأتي المرسل إليه ويلقي إليه ما تحمّله من الرسالة من طريق التكلم والتخاطب، وكظهور الدنيا لعلي الشخافي صورة امرأة حسناء لتغرّها لما أن الفتاة الفائقة في جمالها هي في باب الأهواء واللذائذ النفسانية أقوى سبب يتوسل به للأخذ بمجامع القلب والغلبة على العقل إلى غير ذلك من الأمثلة الواردة.

فإن قلت : لازم ذلك القول بالسفسطة فإن الإدراك الذي ليست وراءه

حقيقة تطابقه من جميع الجهات ليس إلا وهماً سرابياً وخيالًا باطـلاً ورجوعــه إلى السفسطة .

قلت: فرق بين أن يكون هناك حقيقة يظهر للمدرك بما يألفه من الصور وتحتمله أدوات إدراكه وبين أن لا يكون هناك إلا صورة إدراكية ليس وراءها شيء، والسفسطة هي الثاني دون الأول وتوخي أزيد من ذلك في باب العلم الحصولي طمع فيما لا مطمع فيه وتمام الكلام في ذلك موكول إلى محله. والله الهادي.

قوله تعالى: ﴿قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقياً ﴾ ابتدرت إلى تكليمه لما أدهشها حضوره عندها وهي تحسب أنه بشر هجم عليها لأمر يسوؤها واستعاذت بالرحمن استدراراً للرحمة العامة الإلهية التي هي غاية آمال المنقطعين إليه من أهل القنوت.

واشتراطها بقولها : ﴿إن كنت نقياً ﴾ من قبيل الاشتراط بوصف يدّعيه المخاطب لنفسه أو هو محقق فيه ليفيد إطلاق الحكم المشروط وعليّة الوصف للحكم ، والتقوى وصف جميل يشق على الإنسان أن ينفيه عن نفسه ويعترف بفقده فيؤول المعنى إلى مثل قولنا : إني أعوذ وأعتصم بالرحمان منك إن كنت تقياً ومن الواجب أن تكون تقياً فليردعك تقواك عن أن تتعرض بي وتقصدني بسوء .

فالآية من قبيـل خطاب المؤمنين بمثـل قولـه تعالى : ﴿واتقــوا الله إن كنتم مؤمنين﴾(١) ، وقوله : ﴿وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين﴾(١) .

وربما احتمل في قـوله : ﴿إن كنت﴾ أن تكـون إن نافيـة والمعنى ما كنت تقيـاً إذ هتكت عليَّ ستري ودخلت بغيـر إذني . وأول الوجهين أوفق بـالسيـاق . والقول بأن التقي اسم رجل طالح أو صالح لا يعبأ به .

قوله تعالى : ﴿قال إنما أنا رسول ربك لأهب لك غلاماً زكياً ﴿ جوابِ الروح لمريم وقد صدَّر الكلام بالقصر ليفيد أنه ليس ببشر كما حسبته فيزول بذلك روعها ثم يطيب نفسها بالبشرى ، والزكي هو النامي نمواً صالحاً والنابت نباتاً حسناً .

ومن لطيف التوافق في هـذه القصص الموردة في السـورة أنه تعـالي ذكّـر

(١) المائدة : ٥٧ .

۲۳ : المائدة : ۲۳ .

زكريا وأنه وهب له يحيى ، وذكر مريم وأنه وهب لها عيسى ، وذكر إبراهيم وأنه وهب له إسحاق ويعقوب ، وذكر موسى وأنه وهب له هارون علطة .

قوله تعالى : ﴿قالت أنى يكون لي غُلامُ ولم يمسسني بشر ولم أك بغياً ﴾ مس البشر بقرينة مقابلته للبغي وهو الزنا كناية عن النكاح وهو في نفسه أعم ولذا أكتفى في القصة من سورة آل عمران بقوله : ﴿ولم يمسسني بشر﴾ والاستفهام للتعجب أي كيف يكون لي ولد ولم يخالطني قبل هذا الحين رجل لا من طريق الحلال بالنكاح ولا من طريق الحرام بالزنا .

والسياق يشهد أنها فهمت من قوله : ﴿لأهب لك غلاماً﴾ النح ، أنه سيهبه حالاً ولذا قالت : ﴿ولم يمسسني بشر ولم أك بغياً﴾ فنفت النكاح والزنا في الماضي .

قوله تعالى : ﴿قال كذلك قال ربك هـو عليّ هيّن﴾ الخ ، أي قــال الروح الأمر كذلك أي كما وصفته لك ثم قال : ﴿قال ربك هو عليّ هيّن﴾ ، وقــد تقدم في قصة زكريا ويحيى عليهما السلام توضيح ما للجملتين .

وقوله: ﴿ولنجعله آية للناس ورحمة منا﴾ ذكر بعض ما هو الغرض من خلق المسيح على هذا النهج الخارق، وهو معطوف على مقدّر أي خلقناه بنفخ الروح من غير أب لكذا وكذا ولنجعله آية للناس بخلقته ورحمة منا برسالته والآيات الجارية على يده وحذف بعض الغرض وعطف بعضه المذكور عليه كثير في القرآن كقوله تعالى: ﴿وليكون من الموقنين﴾(١)، وفي هذه الصنعة إيهام أن الأغراض الإلهية أعظم من أن يحيط بها فهم أو يفي بتمامها لفظ.

وقوله: ﴿وكان أمراً مقضياً ﴾ إشارة إلى تحتم القضاء في أمر هـذا الغلام الزكى فلا يُردّ بإباء أو دعاء .

قوله تعالى : ﴿فحملته فائتبذت به مكاناً قصياً ﴾ القصي البعيد أي حملت بالولد فانفردت واعتزلت به مكاناً بعيداً من أهله .

قوله تعالى: ﴿فَأَجَاءُهَا الْمَخَاصُ إِلَى جَذَعَ الْنَخَلَةَ﴾ إلى آخر الآية ، الإجاءة إفعال من جاء يُقال: أجاءه وجاء به بمعنى وهو في الآية كناية عن الدفع والإلجاء، والمخاض والطلق وجع الولادة، وجذع النخلة ساقها، والنسي بفتح

الأنعام : ٧٥ .

٤٧ ..... الجزء السادس عشر

النون وكسرها كالوتر والوتر هو الشيء الحقير الذي من شأنه أن ينسى ، والمعنى ـ أنها لما اعتزلت من قومها في مكان بعيد منهم ـ دفعها وألجأها الطلق إلى جذع نخلة كان هناك لوضع حملها ـ والتعبير بجذع النخلة دون النخلة مشعر بكونها يابسة غير مخضرة ـ وقالت استحياء من الناس يا لبتني مت قبل هذا وكنت نسياً وشيئاً لا يعباً به منسياً لا يذكر فلم يقع فيه الناس كما سيقع الناس في .

قوله تعالى : ﴿ فناداها من تحتها أن لا تحزني ﴾ إلى آخر الآيتين ظاهر السياق أن ضمير الفاعل في ﴿ ناداها ﴾ لعيسى النشالا للروح السابق الذكر ، ويؤيده تقييده بقوله : ﴿ من تحتها ﴾ فإن هذا القيد أنسب لحال المولود مع والدته حين الوضع منه لحال الملك المنادي مع من يناديه ، ويؤيده أيضاً احتفافه بالضمائر الراجعة إلى عيسى النفي .

وقيل: الضمير للروح وأصلح كون الروح تحتها بأنها كانت حين الـوضع في أكمة وكان الروح واقفاً تحت الأكمة فناداها من تحتها، ولا دليـل على شيء من ذلك من جهة اللفظ.

ولا يبعد أن يستفاد من ترتب قوله : ﴿ فناداهـ الله على قوله : ﴿ قالت يا ليتني ﴾ النخ ، أنها إنما قالت هذه الكلمة حين الوضع أو بعده فعقبها عليه السلام بقوله : لا تحزني ، الخ .

وقوله: ﴿ أَلاَ تحزني ﴾ تسلية لها لما أصابها من الحزن والغم الشديد لا مصيبة هي أمر وأشق على المرأة الزاهدة المتنسكة وخاصة إذا كانت عذراء بتولاً من أن تتهم في عرضها وخاصة إذا كانت من بيت معروف بالعقة والنزاهة في حاضر حاله وسابق عهده وخاصة إذا كانت تهمة لا سبيل لها إلى الدفاع عن نفسها وكانت الحجّة للخصم عليها ، ولذا أشار أن لا تتكلم مع أحد وتكفّل هو الدفاع عنها وتلك حجة لا يدفعها دافع .

وقوله: ﴿قد جعل ربك تحتك سريّاً﴾ السريّ جدول الماء، والسريّ هـو الشريف الرفيع، والمعنى الأول هو الأنسب للسياق، ومن القرينة عليه قـوله بعد: ﴿فكلي واشربي﴾ كما لا يخفى .

وقيل: المراد هـو المعنى الثاني ومصداقه عيسى طنين، وقـد عـرفت أن السيـاق لا يساعـد عليه ، وعلى أي تقـدير الجملة إلى آخـر كلامـه تطييب لنفس مريم عليها السلام .

وقوله: ﴿وهرزّي إليك بجدع النخلة تساقط عليك رطباً جنياً ﴾ الهز هو التحريك الشديد، ونقل عن الفرّاء أن العرب تقول: هزّه وهزَّ به، والمساقطة هي الإسقاط، وضمير ﴿تساقط ﴾ للنخلة ، ونسبة الهز إلى الجذع والمساقطة إلى النخلة لا تخلو من إشعار بسأن النخلة كانت يابسة وإنما اخضرت وأورقت وأثمرت رطباً جنياً لساعتها ، والرطب هو نضيج البسر ، والجنيّ هو المجني وذكر في القاموس على ما نقل الجني إنما يقال لما جني من ساعته .

قوله تعالى : ﴿ فكلي واشربي وقرّي عيناً ﴾ قرار العين كناية عن المسرّة يقال : أقرّ الله عليك أي سرك ، والمعنى : فكلي من الرطب الجني الذي تسقط واشربي من السريّ الذي تحتك وكوني على مسرة من غير أن تحزني ، والتمتع بالأكل والشرب من أمارات السرور والابتهاج فإن المصاب في شغل من التمتع بلذيذ الطعام ومريء الشراب ومصيبته شاغلة ، والمعنى : فكلي من الرطب الجنيّ واشربي من السريّ وكوني على مسرّة ـ مما حباك الله به ـ من غير أن تحزني ، وأما ما تخافين من تهمة الناس ومساءلتهم فالزمي السكوت ولا تكلمي أحداً فأنا أكفيكهم .

قوله تعالى : ﴿ فَإِمَا تَرِينٌ مِن البشرِ أَحداً فقولي إني نذرت للرحمن صوماً فلن أكلم اليوم إنسياً ﴾ المراد بالصوم صوم الصمت كما يدلُ عليه التفريع الذي في قوله : ﴿ فَلَنَ أَكُلُمُ اليومُ إنسياً ﴾ وكذا يستفاد من السياق أنه كان أمراً مسنوناً في ذلك الوقت ولذا أرسل عذراً إرسال المسلم ، والإنسي منسوب إلى الإنس مقابل الجن والمراد به الفرد من الإنسان .

وقوله: ﴿ فَإِمَا تَرِينَ ﴾ النح ، ما زائدة والأصل إن تري بشراً فقولي النح ، والمعنى : إن تري بشراً وكلَّمك أو سألك عن شأن الولد فقولي النح ، والمراد بالقول التفهيم بالإشارة فربما يسمى التفهيم بالإشارة قولاً ، وعن الفرّاء أن العرب تسمّي كل ما وصل إلى الإنسان كلاماً بأي طريق وصل ما لم يؤكد بالمصدر فإذا أكّد لم يكن إلا حقيقة الكلام .

وليس ببعيد أن يستفاد من قوله: ﴿فقولي إني نـذرت للرحمن صـومـأ﴾ بمعونة السياق أنه أمرها أن تنـوي الصوم لـوقتها وتنـذره الله على نفسها فـلا يكون إخباراً بما لا حقيقة له .

وقوله: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا عَلَى أَي حَالَ مَتَفَرَعُ عَلَى قَـولَهُ : ﴿ وَقَـرَّيُ عَيْنَا ﴾ والمراد لا تكلمي بشراً ولا تجيبي أحداً سألك عن شأني بل ردي الأمر إلي فأنا أكفيك جواب سؤالهم وأدافع خصامهم .

قوله تعالى : ﴿ فأتت به قومها تحمله قالوا يا مريم أنى لك هذا لقد جئت شيئاً فريّاً ﴾ الضميران في ﴿ به ﴾ و ﴿ تحمله ﴾ لعيسى ، والاستفهام إنكاري حملهم عليه ما شاهدوه من عجيب أمرها مع ما لها من سابقة الزهد والاحتجاب وكانت ابنة عمران ومن آل هارون القديس ، والفري هو العظيم البديع وقيل : هو من الافتراء بمعنى الكذب كناية عن القبيح المنكر والآية التالية تؤيد المعنى الأول ، ومعنى الآية واضح .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَخِتَ هَارُونَ مَا كَانَ أَبُوكُ امْرَءَ سُوءَ وَمَا كَانْتَ أَمْكُ بِغَيّاً ﴾ ذكر في المجمع أن في المراد من هارون أربعة أقوال :

أحدها: أنه كان رجلًا صالحاً من بني إسرائيـل ينسب إليه كـل صالـح، وعلى هذا فالمراد بالاخوة الشباهة ومعنى ﴿يا أخت هارون﴾ يا شبيهة هارون. والثانى: أنه كان أخاها لأبيها لا من أمها.

والشالث : أن المراد به هارون أخو موسى الكليم وعلى هذا فالمراد بالأخوة الانتساب كما يفال : أخو تميم .

والـرابع : أنـه كان رجـلًا معروفاً بـالعهـر والفسـاد انتهى ملخَصـاً والبغي الزانية ، ومعنى الأية ظاهر .

قوله تعالى: ﴿فأشارت إليه قالوا كيف نكلم من كان في المهد صبياً ﴾ إشارتها إليها إرجاع لهم إليه حتى يجيبهم ويكشف لهم عن حقيقة الأمر، وهو جري منها على ما أمرها به حينما ولد بقوله: ﴿فإما ترين من البشر أحداً فقولي إني نذرت للرحمان صوما فلن أكلم اليوم إنسيا ﴾ على ما تقدم البحث عنه.

والمهد السرير الذي يهيأ للصبي فيوضع فيه وينوم عليه ، وقيل : المراد بالمهد في الآية حجر أمه ، وقيل المرباة أي المرجحة ، وقيل المكان الـذي استقر عليه كل ذلك لأنها لم تكن هيأت له مهداً ، والحق أن الآية ظاهرة في ذلك ولا دليل على أنها لم تكن هيأت وقتئذ له مهداً فلعل الناس هجموا عليها

وكلموها بعدما رجعت إلى بيتها واستقرت فيه وهيأت لـه مهداً أو مـرجحة وتسمى أيضاً مهداً .

وقد استشكلت الآية بأن الإتيان بلفظة كان مخل بالمعنى فإن ما يقتضيه المقام هو أن يستغربوا تكليم من هو في المهد صبي لا تكليم من كان في المهد صبيًا قبل خلك فكل من يكلمه الناس من رجل أو امرأة كان في المهد صبيًا قبل التكليم بحين ولا استغراب فيه .

وأجيب عنه أولاً: أن الزمان الماضي منه بعيد ومنه قريب يلي الحال وإنما يفسد المعنى لوكان مدلول كان في الآية هو الماضي البعيد، وأما لوكان هو القريب المتصل بالحال وهو زمان التكليم فلا محذور فساد فيه. والوجه للزمخشري في الكشاف.

وفيه أنه وإن دفع الإشكال غير أنه لا ينطبق على نحو إنكارهم فإنهم إنما كانوا ينكرون تكليمه وتكلمه من جهة أنه صبي في المهد بالفعل لا من جهة أنه كان قبل زمان يسيرصبيًا في المهد فيكون ﴿كان﴾ زائداً مستدركاً .

وأجيب عنه ثانياً: بأن قوله: ﴿كيف نكلم﴾ لحكاية الحال الماضية و ﴿من﴾ موصولة والمعنى كيف نكلم الموصوفين بأنهم في المهد أي لم نكلمهم إلى الآن حتى نكلم هذا. وهذا الوجه أيضاً للزمخشري في الكشاف.

وفيه أنه وإن استحسنه غير واحد لكنه معنى بعيد عن الفهم! .

وأجيب عنه ثالثاً: أن كان زائد للتأكيد من غير دلالة على الـزمـان ، و ﴿من في المهد﴾ مبتدأ وخبر ، وصبياً حال مؤكدة .

وفيه أنه لا دليل عليه ، على أنه زيادة موجبة للالتباس من غير ضرورة على أنه قيل : إنَّ ﴿كَانَ﴾ الزائدة تدل على الزمان وإن لم تدل على الحدث .

وأجيب عنه رابعاً: بأن ﴿من﴾ في الآية شرطية و ﴿كان في المهد صبياً ﴾ شرطها وقوله: ﴿كيف نكلم﴾ في محل الجزاء والمعنى من كان في المهد صبياً ﴾ لا يمكن تكليمه والماضي في الجملة الشرطية بمعنى المستقبل فلا إشكال.

وفيه أنه تكلف ظاهر .

ويمكن أن يقال: إن ﴿كَانَ﴾ منعزلة عن الدلالة على الزمان لما في الكلام

الجزء السادس عشر

من معنى الشرط والجزاء فإنه في معنى من كان صبياً لا يمكن تكليمه أو أن كان جيء بها للدلالة على ثبوت الوصف لموصوفه ثبوتاً يقضى مضيّه عليه وتحققه فيه ولزومه له كقوله تعالى : ﴿قُلْ سَبْحَانَ رَبِّي هُـلَ كُنْتَ إِلَّا بَشُراً رَسُـولاً﴾(١) أي إن البشرية والرسالة تحققاً فيَّ فلا يسعني ما لا يسع البشر الرسول : وقـوله تعـالى : ﴿وَمِن قِتْـل مَظْلُوماً فَقَـد جَعَلْمُنا لَـوليُّـه سَلَطَانَاً فَـلا يَسْـرف في القَتْـل إنَّـه كـان منصوراً ﴾(٢) أي إن النصرة لازمة له بجعلنا لزوم الوصف الماضي لموصوف ويكون المعنى كيف نكلم صبياً في المهد ممعناً في صباه من شأنه أنه لبث وسيلبث في صباه برهة من الزمان . والله أعلم .

قواه تعالى : ﴿قَالَ إِنِّي عَبِدَ اللَّهُ آتَانِي الكتابِ وجعلني نبياً﴾ شروع منه ﴿اللَّهُ في الجواب ولم يتعرض لمشكلة الولادة التي كانـوا يكرّون بهـا على مريم عليهـا السلام لأن نطقه على صباه وهو آية معجزة وما أخبر به من الحقيقة لا يدع ريباً لمرتاب في أمره على أنه سلم في آخر كلامه على نفسه فشهد بذلك على نزاهته وأمنه من كل قذارة وخباثة ومن نزاهته طهارة مولده .

وقد بدأ بقوله : ﴿إنَّى عبد الله ﴾ اعترافاً بالعبودية لله ليبـطل به غلوَّ الغـالين وتتمُّ الحجـة عليهم ، كمـا ختمـه بمثـل ذلـك إذ يقـول : ﴿ وَإِنْ اللهُ رَبِّي وَرَبُّكُمُ فاعبدوه 🌬 .

وفي قوله: ﴿ آتاني الكتاب ﴾ إخبار بإعطاء الكتاب والظاهر أنه الإنجيل ، وفي قوله : ﴿وجعلني نبياً﴾ إعلام بنبوَّته ، وقد تقدم في مباحث النبوة في الجنزء الثَّاني من الكتاب الفرق بين النبوة والـرسالـة ، فقد كـان يومئـذ نبياً فحسب ثم اختاره الله للرسالة ، وظاهر الكلام أنه كان أوتي الكتاب والنبوة لا أن ذلـك إخبار بما سيقع .

قوله تعمالي : ﴿وجعلني مباركاً أينما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حياً ﴾ كون عشش مباركاً أينما كان هو كون محلاً لكل بركة والبركة نماء الخير كان نفاعا للناس يعلمهم العلم النافع ويدعوهم إلى العمل الصالح ويربّيهم تربية زاكية ويبرىء الأكمه والأبرص ويصلح القوي ويعين الضعيف .

وقـوله : ﴿وأوصـاني بالصـلاة والزكـاة﴾ الخ ، إشـارة إلى تشريـع الصلاة

(١) الإسراء : ٩٣ .

والزكاة في شريعته ، والصلاة هي التوجَّه العبادي الخاص إلى الله سبحانه والزكاة الإنفاق المالي وهذا هو الذي استقرَّ عليه عرف القرآن كلما ذكر الصلاة والزكاة وقارن بينهما وذلك في نيف وعشرين موضعاً فلا يعتدَّ بقول من قال : إن المراد بالزكاة تزكية النفس وتطهيرها دون الإنفاق المالي .

قوله تعالى : ﴿وبراً بوالدتي ولم يجعلني جباراً شقياً ﴾ أي جعلني حنيناً رؤوفاً بالناس ومن ذلك أني بر بوالدتي ولست جباراً شقياً بالنسبة إلى سائر الناس ، والجبار هو الذي يحمل الناس ولا يتحمل منهم ، ونقل عن ابن عطاء أن الجبار الذي لا ينصح والشقي الذي لا ينتصح .

قوله تعالى : ﴿والسلام عليّ يـوم ولدت ويـوم أموت ويـوم أُبعث حيـاً ﴾ تسليم منه على نفسه في المواطن الثلاثة الكليّة التي تستقبله في كونه ووجـوده، وقد تقدم توضيحه في آخر قصة يحيى المتقدمة .

نعم بين التسليمتين فرق ، فالسلام في قصة يحيى نكرة يدلُّ على النوع ، وفي هذه القصة محلّى بلام الجنس يفيد بإطلاق الاستغراق ، وفرق آخــر وهو أن المسلّم على يحيى هو االله سبحانه وعلى عيسى هو نفسه .

قوله تعالى : ﴿ ذلك عيسى ابن مريم قول الحق الذي فيه يمترون ﴾ الظاهر أن هذه الآية والتي تليها معترضتان ، والآية الثالثة : ﴿ وإن الله ربي وربكم ﴾ من تمام قول عيسى ملشخ.

وقوله : ﴿ذلك عيسى ابن مريم﴾ الإشارة فيه إلى مجموع ما قصَّ من أمره وشـرح من وصفه أي ذلـك الذي ذكـرنا كيفيـة ولادته ومـا وصفه هــو للنــاس من عبوديته وإيتائه الكتاب وجعله نبياً هو عيسى ابن مريم .

وقوله : ﴿قُولُ الْحَقَ﴾ منصوب بمقدّر أي أقول قول الْحق ، وقولُه : ﴿الذي فيه يمترون﴾ أي يشكّون أو يتنازعون ، وصف لعيسى ، والمعنى : ذلك عيسى بن مريم الذي يشكون أو يتنازعون فيه .

وقيل: المراد بقول الحق كلمة الحق وهو عيسى الشخيالان الله سبحانه سمّاه كلمته في قوله: ﴿ويبشرك بكلمة منه﴾(١) وقوله: ﴿ويبشرك بكلمة منه﴾(٢) ، وقوله : ﴿بكلمة من الله﴾(٣) ، وعليه فقول الحق منصوب على

 ٤٨ ..... الجزء السادس عشر

المدح ، ويؤيد المعنى الأول قوله تعالى في هذا المعنى في آخر القصة من سورة آل عمران : ﴿ الحق من ربك فلا تكن من الممترين ﴿ (١) .

قوله تعالى : ﴿مَا كَانَ لَهُ أَنْ يَتَخَذُ مَنْ وَلَـدُ سَبِحَانَهُ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنْمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونَ ﴾ نفي وإبطال لما قالت به النصارى من بنوة المسيح ، وقوله : ﴿إِذَا قضى أَمْراً فإنما يقول له كن ﴾ حجة أقيمت على ذلك ، وقد عبر بلفظ القضاء للدلالة على ملاك الاستحالة .

وذلك أن الولد إنما يراد للاستعانة به في الحوائج ، والله سبحانـه غني عن ذلك لا تتخلف مراد عن إرادته إذا قضى أمراً فإنما يقول له كن فيكون .

وأيضاً الولد هو أجزاء من وجود الوالد يعزلها ثم يربيها بالتدريج حتى يصير فرداً مثله ، والله سبحانه غني عن التوسل في فعله إلى التدريج ولا مثل له بل ما أراده كان كما أراده من غير مهلة وتدريج من غير أن يماثله ، وقد تقدم نظير هذا المعنى في تفسير قوله : ﴿وقالوا اتخذ الله ولداً سبحانه ﴾ (٢) في الجزء الأول من الكتاب .

قوله تعالى : ﴿وإن الله ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم ﴾ معطوف على قوله : ﴿إنّي عبد الله ﴾ وهو من قول عيسى طنعين، ومن الدليل عليه وقوع الآية بعينها في المحكيّ من دعوته قومه في قصته من سورة آل عمران ، ونظيره في سورة الزخرف حيث قال : ﴿إن الله همو ربي وربكم فاعبدوه همذا صراط مستقيم فاختلف الأحزاب من بينهم فويل للذين ظلموا من عذاب يوم أليم ﴾(٣) .

فلا وجه لما احتمله بعضهم أن الآية استثناف وابتداء كلام من الله سبحانه أو أمر منه للنبي المسلمة أن يقول: إن الله ربي وربكم «الخ» على أن سياق الآيات أيضاً لا يساعد على شيء من الوجهين فهو من كلام عيسى المنظية ختم كلامه بالاعتراف بالمربوبية كما بدأ كلامه بالشهادة على العبودية ليقطع به دابر غلو الغالين في حقه ويتم الحجة عليهم.

قوله تعالى : ﴿فاختلف الأحزاب من بينهم فويـل للذين كفروا من مشهـد يوم عظيم﴾ الأحزاب جمع حزب وهو الجمع المنقطع في رأيه عن غيره فاختلاف الأحزاب هو قول كل منهم فيه علين خلاف ما يقوله الآخرون ، وإنمـا قال : ﴿من

(١) آل عمران : ٦٠ . (٢) البقرة : ١١٦ .

(٣) الاخرف ١٥٠

بينهم ﴾ لأن فيهم من ثبت على الحق ، وربما قيل ﴿من﴾ زائدة والأصل اختلف الخطف الخطف المعناب المع

والويل كلمة تهديد تفيد تشديد العذاب ، والمشهد مصدر ميمي بمعنى الشهود : هذا .

وقد تقدم الكلام في تفصيل قصص المسيح ﷺوكليات اختلافات النصاري فيه في الجزء الثالث من الكتاب .

قوله تعالى : ﴿أسمع بهم وأبصر يوم يأتوننا لكن الظالمون اليوم في ضلال مبين﴾ أي ما أسمعهم وأبصرهم بالحق يوم يأتوننا ويرجعون إلينا وهو يوم القيامة فيتبين لهم وجه الحق فيما اختلفوا فيه كما حكى اعترافهم به في قوله : ﴿ربنا أبصرنا وسمعنا فارجعنا نعمل صالحاً إنّا موقنون﴾(١).

وأما الاستدراك الذي في قوله: ﴿لكن الظالمون اليوم في ضلال مبين﴾ فهو لدفع توهم أنهم إذا سمعوا وأبصروا يوم القيامة وانكشف لهم الحق سيهتدون فيسعدون بحصول المعرفة واليقين فاستدرك أنهم لا ينتفعون بذلك ولا يهتدون بل الظالمون اليوم في ضلال مبين لظلمهم .

وذلك أن اليوم يوم جزاء لا يوم عمل فلا يواجهون اليوم إلا ما قدموه من العمل وأثره وما اكتسبوه في أمسهم ليومهم وأما أن يستأنفوا يوم القيامة عملا يتوقعون جزاءه غداً فليس لليوم غد ، وبعبارة أخرى هؤلاء قد رسخت فيهم ملكة الضلال في الدنيا وانقطعوا عن موطن الاختيار بحلول الموت فليس لهم إلا أن يعيشوا مضطرين على ما هيأوا لأنفسهم من الضلال لا معدل عنه فلا ينفعهم انكشاف الحق وظهور الحقيقة .

وذكر بعضهم أن المراد بالآية أمر النبي سنس أن يسمع القوم ويبصّرهم ببيان أنهم يوم يحضرون للحساب والجزاء سيكونون في ضلال مبين ، وهو وجه سخيف لا ينطبق على الأية البتة .

قوله تعالى : ﴿وأنذرهم يوم الحسرة إذ قضي الأمر وهم في غفلة وهم لا يؤمنون﴾ ظاهر السياق أن قوله : ﴿إذ قضي الأمر﴾ بيان لقوله : ﴿يـوم الحسرة﴾ ففيه إشارة إلى أن الحسرة إنما تأتيهم من ناحية قضاء الأمر والقضاء إنما يوجب

<sup>(</sup>١) الم السجدة: ١٢.

الجزء السادس عشر

الحسرة إذا كان بحيث يفوت به عن المقضى عليه ما فيه قرة عينه وأمنية نفسه ومخ سعادته الذي كان يقدّر حضوله لنفسه ولا يرى طيباً للعيش دونه لتعلق قلبه به وتـولهه فيـه ، ومعلوم أن الإنسان لا يـرضى لفوت مـا هذا شـأنه وإن احتمـل في سبيـل حفظه أي مكـروه إلا أن يصرف عنه الغفلة فيفـرّط في جنبه ولـذلك عقب الكلام بقوله : ﴿وهِم في غَفَلَة وهم لا يؤمنون﴾ .

فالمعنى \_ والله أعلم \_ وخوّفهم يوماً يقضى فيه الأمر فيتحتم عليهم الهلاك المدائم فينقطعون عن سعادتهم الخالدة التي فيها قرَّة أعينهم فيتحسرون عليها حسرة لا تقدّر بقدر إذ غفلوا في الدنيا فلم يسلكوا الصراط الذي يهديهم ويوصلهم إليها بالاستقامة وهو الإيمان بالله وحده وتنزيهه عن الولد والشريك .

وفيما قدّمناه كفايـة عن تفاريق الـوجوه التي أوردوهـا في تفسير الآيـة والله الهادي .

فوله تعالى : ﴿إِنَّا نَحَنُ نُـرَثُ الأَرْضُ وَمَنَ عَلَيْهَا وَإِلَيْنَا يَرْجَعُـونَ﴾ قال الراغب في المفردات : الوراثة والإرث انتقال قنية إليـك عن غيرك من غير عقد ولا ما يجري مجرى العقد وسمّي بـذلـك المنتقـل عن الميت ـ إلى أن قـال ـ ويقال : ورثت مالاً عن زيد وورثت زيداً . انتهي .

والأية ـ كأنها ـ تثبيت ونوع تقريب لقوله في الآية السابقة : ﴿قضي الأمر﴾ فالمعنى وهذا القضاء سهل يسيىر علينا فبإنا نبرث الأرض وإياهم وإلينبا يرجعون ووراثة الأرض أنهم يتركونها بالموت فيبقى لله تعالى ووراثة من عليها أنهم يموتون فيبقى ما بأيديهم لله سبحانه ، وعلى هذا فالجملتان ﴿ نـرث الأرض ومن عليها، في معنى جملة واحدة ﴿نُرِثُ عَنْهُمُ الأَرْضُ﴾ .

ويمكن أن نحمل الآية على معنى أدق من ذلك وهو أن يراد أن الله سبحانه هـو الباقي بعـد فناء كـل شيء فهو البـاقي بعد فنـاء الأرض يملك عنها مـا كانت تملكه من الوجود وآثار الوجود وهو الباقي بعد فناء الإنسان يملك ما كمان يملكه كما قصر الملك لنفسه في قوله : ﴿ لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ﴾ (١) ، وقوله : ﴿ونرثه ما يقول ويأتينا فردا﴾(٢) .

ويسرجع معنى همذه الوراثة إلى رجوع الكل وحشرهم إليمه تعالى فيكون

(١) المؤمن : ١٦ .

قوله : ﴿وَإِلَيْنَا يَرَجِعُونَ﴾ عطف تفسير وبمنزلة التعليل للجملة الثانية أو لمجموع الجملتين بتغليب أولي العقل على غيرهم أو لبروز كل شيء يومئذ أحياء عقلاء .

وهذا الوجمه أسلم من شبهة التكرار اللازم للوجمه الأول فإن الكلام عليه نظير أن يقال ورثت مال زيد وزيداً .

واختتام الكلام على قصة عيسى الشخابهذه الآية لا يخلو عن مناسبة فإن وراثته تعالى من الحجج على نفي الولد فإن المولد إنما يراد ليكون وارثاً لوالده فالذي يرث كل شيء في غنى عن الولد .

## ( بحث روائي )

أقول : وفي بعض الروايات أن مدة حملها كانت ستة أشهر .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿قالت يا ليتني مت قبل هذا﴾ الآية وإنما تمنت الموت ـ إلى أن قال ـ وروي عن الصادق سُنك: لأنها لم تمر في قومها رشيداً ذا فراسة ينزهها من السوء .

وفيه في قوله تعالى : ﴿قد جعل ربك تحتك سرياً ﴾ قيل : ضرب جبرئيل برجله فظهرت عين ماء تجري وهو المروي عن أبي جعفر النه .

وفي الـدر المنثور أخـرج الطبـراني في الصغير وابن مـردويه عن البـراء بن عازب عن النبي ﷺ في قوله : ﴿قد جعل ربك تحتك سريّاً﴾ قال النهر .

أ**قول** : وفي رواية أخرى فيه عن ابن عمر عنه ﷺ أنه نهر أخرجه الله لها لتشرب منه .

وفي الخصال عن علمي سُنكُ من حديث الأربعمائة : ما تأكـل الحامـل من

۵۲ ...... الجزء السادس عشر

شيء ولا تتداوى به أفضل من الرطب قـال الله تعالى لمـريم : ﴿وهــزي إليــك بجذع النخلة تساقط عليك رطباً جنياً فكلي واشربي وقري عيناً﴾ .

أقول: وهذا المعنى مروي في عدة روايات من طرق أهل السنة عن النبي المناه ومن طرق أهل السنة عن النبي المناه ومن طرق الشيعة عن الباقر مشنق.

وفي كتاب سعد السعود لابن طاوس من كتاب عبد الرحمن بن محمد الأردي: وحدثني سماك بن حرب عن المغيرة بن شعبة أن النبي سماك بن حرب عن المغيرة بن شعبة أن النبي سماك بن خرب عن المغيرة بن شعبة أن النبي الستم تقرؤن: ﴿يا أخت هارون ﴾ وبينهما كذا وكذا ؟ فذكر ذلك للنبي المنابي المناب

أقول: وأورد الحديث في الدر المنثور مفصلاً وفي مجمع البيان مختصراً عن المغيرة عن النبي سَنِيَّة، ومعنى الحديث أن المراد بهارون في قبوله: ﴿يا أَخْتُ هَارُونَ ﴾ رجل مسمّى باسم هارون النبي أخي موسى الشين، ولا دلالة فيه على كونه من الصالحين كما توهمه بعضهم.

وفي الكافي ومعاني الأخبار عن أبي عبـد الله ﷺ في قــولـه تعــالى : ﴿وجعلني مباركاً أينما كنت﴾ قال : نفّاعاً .

أقول: ورواه في الدر المنشور عن أرباب الكتب عن أبي هـريرة عن النبي عن أبي هـريرة عن النبي المنتفود عن أرباب الكتب عن أبي هـريرة عن النبي قـول عيسى عنت المنتفية ولفظ الحديث قال النبي قـول عيسى عنت الله وجعلني مباركاً أينما كنت، قال : جعلني نفاعاً للناس أين أتجهت .

وفي الدر المنثور أخـرج ابن عديّ وابن عسـاكر عن ابن مسعـود عن النبي المنتهِ: ﴿وجعلني مباركاً أينما كنت﴾ قال: معلماً ومؤدباً .

وفي الكافي بإسناده عن بريـد الكناسي قـال : سألت أبـا جعفر ﷺ أكـان عيسى بن مـريم حين تكلم في المهد حجـة الله على أهل زمـانه ؟ فقـال : كان يومئذ نبياً حجة لله غير مرسل ، أما تسمع لقولـه حين قال : ﴿إني عبـد الله آتاني

الكتاب وجعلني نبياً وجعلني مباركاً أينما كنت وأوصاني بالصلاة والـزكاة مـا دمت حياً﴾ .

قلت: فكان يومئذ حجة لله على زكريا في تلك الحال وهو في المهد؟ فقال: كان عيسى في تلك الحال آية لله ورحمة من الله لمريم حين تكلم فعبر عنها وكان نبياً على من سمع كلامه في تلك الحال ثم صمت فلم يتكلم حتى مضت له سنتان وكان زكريا الحجة لله عز وجل بعد صمت عيسى بسنتين.

ثم مات زكريا فورثه ابنه يحيى الكتاب والحكمة وهو صبي صغير أما تسمع لقوله عز وجل : ﴿ يَا يَحْيَى خَذَ الكتاب بقوة وآتيناه الحكم صبياً ﴾ فلما بلغ سبع سنين تكلم بالنبوة والرسالة حين أوحى الله إليه ، فكان عيسى الحجة على يحيى وعلى الناس أجمعين .

وليس تبقى الأرض يا أبا خالد يوماً واحداً بغير حجة لله على الناس منذ يوم خلق الله آدم سِنْكُ وأسكنه الأرض . الحديث .

وفيه بإسناده عن صفوان بن يحيى قال: قلت للرضا بشخصة كنا نسألك قبل أن يهب الله للى غلاماً فقد وهب الله لك أبا جعفر فكنت تقول: يهب الله لي غلاماً فقد وهب الله لك فقر عيوننا فلا أرانا الله يومك فإن كان كون فإلى من؟ فأشار بيده إلى أبي جعفر مشخوهو قائم بين يديه: فقلت: جعلت فداك هذا ابن ثلاث سنين قال: وما يضره من ذلك شيء قد قام عيسى بالحجة وهو ابن ثلاث سنين.

**أقول** : ويقرب منه ما في بعض آخر من الروايات .

وفيه بإسناده عن معاوية بن وهب قال: سألت أبا عبد الله سِنك عن أفضل ما يتقرب به العباد إلى ربهم وأحب ذلك إلى الله عز وجل ما هو؟ فقال: ما أعلم شيئاً بعد المعرفة أفضل من هذه الصلاة ألا ترى أن العبد الصالح عيسى ابن مريم قال: ﴿وأوصانى بالصلاة والزكاة ما دمت حياً ﴾.

وفي عيـون الأخبار بـإسناده عن الصـادق ﷺ في حديث : ومنهـا عقـوق الـوالدين لأن الله عـز وجل جعـل العاقّ جبـاراً شقياً في قـوله حكـايـة عن عيسى النفاء : ﴿ وبرّاً بوالدتي ولم يجعلني جباراً شقياً ﴾ .

أقول: ظاهر الرواية أنه ﷺ أخذ قوله: ﴿ولم يجعلني جباراً شقياً﴾ عطف تفسير لقوله: ﴿وبراً بوالدتي﴾ .

وفي المجمع وروي مسلم في الصحيح بالإسناد عن أبي سعيد الخدري قال : قال رسول الله سنت : إذا دخل أهل الجنة الجنة وأهل النار النار قيل : يا أهل الجنة فيشرفون وينظرون ، وقيل : يا أهل النار فيشرفون وينظرون فيجاء بالموت كأنه كبش أملح فيقال لهم : تعرفون الموت ؟ فيقولون : هذا هذا وكل قد عرفه . قال : فيقدم فيذبح ثم يقال : يا أهل الجنة خلود فلا موت ويا أهل النار خلود فلا موت ويا أهل النار خلود فلا موت . قال : فذلك قوله : ﴿وَأَنْذُرهُم يُومُ الْحَسْرةَ ﴾ الآية .

قال: ورواه أصحابنا عن أبي جعفر وأبي عبد الله عِشْكُ ثم جاء في آخره: فيفرح أهل الجنة فرحاً لوكان أحد يـومئذ ميتـاً لماتـوا فرحـاً، ويشهق أهل النـار شهقة لوكان أحد ميتاً لماتوا.

أقبول: وروى هـذا المعنى غيـر مسلم من أربـاب الجـوامـع كـالبخـاري والترمذي والنسائي والطبري وغيرهم عن أبي سعيد وأبي هريرة وابن مسعود وأبن عباس .

وفي تفسير القمي : وقوله : ﴿إِنَا نَحْنَ نَرْثُ الأَرْضُ وَمِنَ عَلَيْهَا﴾ قال : كل شيء خلقه الله يرثه يوم القيامة .

أقول : وهذا هو المعنى الثاني من معنيي الآية المتقدمة في تفسيرها .

\* \* \*

وَآذُكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقاً نَبِيّاً (١) إِذْ قَالَ لَإِبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُغْنِي عَنْكَ شَيْئاً (٢١) يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ جَاءَنِي مِنَ الْعِلْمِ مَالَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي شَيْئاً (٢١) يَا أَبَتِ لاَ تَعْبُدِ آلشَّيْطَانَ إِنَّ آلشَّيْطَانَ إِنَّ آلشَّيْطَانَ عَرَاطاً سَوِيّاً (٢٤) يَا أَبَتِ لاَ تَعْبُدِ آلشَّيْطَانَ إِنَّ آلشَّيْطانَ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ عَصِيّاً (٤٤) يَا أَبَتِ إِنِي أَخَافُ أَنْ يَمَسَّكَ عَذَابُ كَانَ لِلرَّحْمٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيّاً (٤٥) قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ مِنَ آلرَّعْبُ أَنْتَ عَنْ السَّيْطَانِ وَلِيّاً (٤٥) قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنْ

آلِهَتِي يَا إِبْرٰهِيمُ لَئِنْ لَمْ تَنْتَهِ لَأَرْجُمَنَكَ وَاهْجُرْنِي مَلِيًا (٤٦) قَالَ سَلامُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّي إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيًا (٤٧) وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللَّهِ وَأَدْعُوا رَبِّي عَسَىٰ أَلَّا أَكُونَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَقِيّاً (٤٨) فَلَمَّا اعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ آللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ شَقِيّاً (٤٨) فَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا إِسْخَقَ وَيَعْقُوبَ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيّاً (٤١) وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِنْ رَحْمَتِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيّاً (٥٠) .

### (بیان)

تشير الآيات إلى نبذة من قصة إبراهيم طلنة وهي محاجّته أباه في أمر الأصنام بما آتاه الله من الهدى الفطري والمعرفة اليقينية واعتزاله إياه وقومه وآلهتهم فوهب الله له إسحاق ويعقوب وخصّه بكلمة باقية في عقبه وجعل له ولأعقابه ذكراً جميلاً باقياً مدى الدهر.

قوله تعالى: ﴿ واذكر في الكتاب إبراهيم إنه كان صدِّيقاً نبياً ﴾ الظاهر أن الصدِّيق اسم مبالغة من الصدق فهو الذي يبالغ في الصدق فيقول ما يفعل ويفعل ما يقول لا مناقضة بين قوله وفعله ، وكذلك كان إبراهيم سَنْفَقال بالتوحيد في عالم وثني وهو وحده فحاجً أباه وقومه وقاوم ملك بابل وكسر الالهة وثبت على ما قال حتى ألقي في النار ثم اعتزلهم وما يعبدون كما وعد أباه أول يوم فوهب الله إسحاق ويعقوب إلى آخر ما عدَّه تعالى من مواهبه .

وقيل: إن الصدِّيق اسم مبالغة للتصديق، ومعناه: أنه كان كثير التصديق للحق يصدقه بقوله وفعله، وهذا المعنى وإن وافق المعنى الأول بحسب المآل لكن يبعده ندرة مجيء صيغة المبالغة من المزيد فيه.

والنبي على وزن فعيل مأخـوذ من النبأ سُمِّي بــه النبي لأنه عنــده نبأ الغيب بوحي من الله ، وقيل : هو مأخوذ من النبوة بمعنى الرفعة سُمِّي به لرفعة قدره .

قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهُ يَا أَبِتُ لَمْ تَعْبُدُ مَا لَا يُسْمَعُ وَلَا يُبْصُرُ وَلَا يَغْنِي

٥٦ ..... الجزء السادس عشر

عنك شيئاً فلوف لإبراهيم حيث إن المراد بذكره وذكر نبائه وقصته كما تقدم نظيره في قوله : ﴿واذكر في الكتاب مريم﴾ وأما قول من قال بكونه ظرفاً لقوله : ﴿صدّيقاً﴾ أو قوله : ﴿نبياً﴾ فهو تكلف يستبشعه الطبع السليم .

وقد نبَّه إبراهيم أباه فيما ألقى إليه من الخطاب أولاً أن طريقه الذي يسلكه بعبادة الأصنام لغو باطل ، وثانياً أن له من العلم ما ليس عنده فليتبعه ليهديه إلى طريق الحق لأنه على خطر من ولاية الشيطان .

فقوله: ﴿ إِنكَارُ تُوبِيخِي اللّٰهِ عَلَمُ تَعْبَدُ مَا لَا يُسْمَعُ وَلَا يَبْصُونُ الْخِ ، إِنكَارُ تُوبِيخِي لَعْبَادَتُهُ الْأَصْنَامُ وَقَدْ عَدَلُ مِنْ ذَكُرُ الْأَصْنَامُ إِلَى ذَكُرُ أُوصَافُهَا ﴿ مَا لَا يَسْمَعُ ﴾ النّح ، ليشير إلى الدليل في ضمن إلقاء المدلول ويعطي الحجة في طيّ المدعي وهو أن عبادة الأصنام لغو باطل من وجهين :

أحدهما: أن العبادة إظهار الخضوع وتمثيل التذلّل من العابد للمعبود فلا يستقيم إلا مع علم المعبود بذلك ، والأصنام جمادات مصوّرة فاقدة للشعور لا تسمع ولا تبصر فعبادتها لغو لا أثر لها ، وهذا هو الذي أشار إليه بقوله : ﴿لا يسمع ولا يبصر﴾ .

وثنانيهما: أن العبادة والدعاء ورفع الحاجة إلى شيء إنما ذلك ليجلب للعابد نفعاً أو يدفع عنه ضرراً فيتوقف ولا محالة على قدرة في المعبود على ذلك ، والأصنام لا قدرة لها على شيء فلا تغني عن عابدها شيئاً بجلب نفع أو دفع ضرر فعبادتها لغو لا أثر لها ، وهذا هو الذي أشار إليه بقوله : ﴿ولا يغني عنك شيئاً ﴾ .

وقد تقدم في تفسير سورة الأنعام أن هذا الذي كان يخاطبه إسراهيم علله بقوله : ﴿ يَا أَبِتَ ﴾ لم يكن والده وإنما كان عمه أو جده لأمه أو زوج أمه بعد وفاة والده فراجع .

والمعروف من مذهب النحاة في لفظ ﴿يا أبت﴾ أن الناء عوض من ياء المتكلم ومثله ﴿يا أُمَّت﴾ ويختص التعويض بالنداء فلا يُقال مثلًا قال أبت وقالت أمت .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَبِتَ إِنِي قَدْ جَاءِنِي مِنَ الْعَلَمُ مَا لَمْ يَأْتُنَكُ فَاتَبَعْنِي أَهُمْدُكُ صراطاً سوياً ﴾ لما بين له بطلان عبادته للأصنام ولغويتها وكان لازم معناه أنه

سالك طريق غير سوي عن جهل نبهه أن له علماً بهذا الشأن ليس عنده وعليه أن يبّعه حتى يهديه إلى صراط موهو الطريق الذي لا يضل سالكه لوضوحه موي هو في غفلة من أمره ، ولذا نكره إذ قال : ﴿أهدك صراطاً سوياً ﴾ ولم يقل : أهدك الصراط السوي كأن يقول : إذ كنت تسلك صراطاً ولا محالة من سلوكه فلا تسلك هذا الصراط غير السوي بجهالة بل اتبعني أهدك صراطاً سوياً فإني لذو علم بهذا الشأن .

وفي قوله: ﴿قد جاءني من العلم﴾ دليل على أنه أُوتي العلم بالحق قبل دعوته ومحاجته هذه وفيه تصديق ما قدمناه في قصته على من سورة الأنعام أنه أُوتي العلم بالله ومشاهدة ملكوت السماوات والأرض قبل أن يلقى أباه وقومه ويحاجهم.

والمراد بالهداية في قبوله: ﴿أهدك صراطاً سوياً ﴾ الهداية بمعنى إراءة الطريق دون الإيصال إلى المطلوب فإنه شأن الإمام ولم يجعل إماماً بعد ، وقد فصلنا القول في هذا المعنى في تفسير قبوله تعالى : ﴿قال إني جاعلك للناس إماماً ﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَبِتُ لا تعبد الشيطان إِن الشيطان كان للرحمان عصياً ﴾ إلى آخر الآيتين الوثنيون يرون وجود الجن وإبليس من الجن ويعبدون أصنامهم كما يعبدون أصنام الملائكة والقديسين من البشر ، غير أنه ليس المراد بالنهي عن العبادة بهذا المعنى إذ لا موجب لتخصيص الجن من بين معبوديهم بالنهي عن عبادتهم بل المراد بالعبادة الطاعة كما في قوله تعالى : ﴿ أَلَم أَعهد إليكم يا بني آدم أن لا تعبدوا الشيطان ﴾ (٢) فالنهي عن عبادة الشيطان نهي عن طاعته فيما يأمر به ومما يأمر به عبادة غير الله .

لما دعاه إلى اتباعه ليهديه إلى صراط سوي أراد أن يحرضه على الاتباع بقلعه عما هو عليه فنبهه على أن عبادة الأصنام ليست مجرد لغو لا يضر ولا ينفع بل هي في معرض أن تورد صاحبها مورد الهلاك وتدخله تحت ولاية الشيطان التي لا مطمع بعدها في صلاح وفلاح ولا رجاء لسلامة وسعادة .

وذلك أن عبادتها ـ والمستحق للعبادة هو الله سبحانـه لكونـه رحمانـاً تنتهي

(١) البقرة : ١٣٤ .

(۲) یس : ۲۰ .

۵۸ میرین البخزء السادس عشر

إليه كل رحمة - والتقرب إليها إنما هي من الشيطان وتسويله ، والشيطان عصي للرحمان لا يأمر بشيء فيه رضاه وإنما يوسوس بما فيه معصيته المؤدية إلى عذابه وسخطه والعكوف على معصيته وخاصة في أخص حقوقه وهي عبادته وحده ، فيه مخافة أن ينقطع عن العاصي رحمته وهي الهداية إلى السعادة وينزل عليه عذاب الخذلان فلا يتولى الله أمره فيكون الشيطان هو مولاه وهو ولي الشيطان وهو الهلاك .

فمعنى الآيتين ـ والله أعلم ـ يا أبت لا تطع الشيطان فيما يـ أمرك بـ من عبادة الأصنام لأن الشيطان عصي مقيم على معصية الله الذي هـ و مصدر كـل رحمة ونعمة فهو لا يـ أمر إلا بما فيه معصيته والحرمان عن رحمته ، وإنما أنهاك عن معصيته في طاعة الشيطان لأني أخاف يا أبت أن يأخذك شيء من عذاب خذلانه وينقطع عنك رحمته فلا يبقى لتولّي أمرك إلا الشيطان فتكون ولياً للشيطان والشيطان مولاك .

#### وقد ظهر مما تقدم :

أولاً: أن المراد بالعبادة في قوله: ﴿لا تعبد الشيطان﴾ عبادة الـطاعة ، ولوصف الشيطان ـ ومعناه الشرير ـ دخلٌ في الحكم .

وثانياً: وجه تبديل اسم الجلالة من وصف الرحمان في موضعين فإن لوصف الرحمة المطلقة دخلاً في الحكمين فإن كونه تعالى مصدراً لكل رحمة ونعمة هو الموجب لقبح الإصرار على معصيته والمصحح للنهي عن طاعة من يقيم على عصيانه ، وكذا مصدريته لكل رحمة هو الباعث على الخوف من عذابه الذي يلازم إمساك الرحمة وغشيان النقمة والشقوة .

وثالثاً : أن المراد بالعذاب هو الخذلان ، أو ما هو بمعناه كإمساك الـرحمة وترك الإنسان ونفسه ، وما ذكره بعضهم أن المراد به العذاب الأخروي لا يساعــد عليه السياق .

قوله تعالى : ﴿قال أراغب أنت عن آلهتي يا إبراهيم لئن لم تنتهِ لأرجمنك واهجرني مليّاً الرغبة عن الشيء نقيض الرغبة في كما في المجمع ، والانتهاء : الكفّ عن الفعل بعد النهي ، والرجم : الرمي بالحجارة ، والمعروف مناه القتل برمي الحجارة ، والهجر هو الترك والمفارقة ، والمليّ : الدهر الطويل .

سورة مريم ـ آية ٤٤ ـ ٧٠٠٠٠٠٠٠٠ . ٥٩

وفي الآية تهديد لإبراهيم بأخزى القتـل وأذلّه وهـو الرجم الـذي يقتل بـه المطرودون ، وفيها طرد أزر لإبراهيم عن نفسه .

قوله تعالى: ﴿قال سلام عليك سأستغفر لك ربي إنه كان بي حفياً ﴾ الحفي على ما ذكره الراغب: البرّ اللطيف وهو الذي يتتبع دقائق الحوائج فيحسن ويرفعها واحداً بعد واحد، يُقال: حقا يحفو حفى وحفوة ، وإحفاء السؤال والإحفاء فيه: الإلحاح والإمعان فيه.

قابل إبراهيم سُنْكُ أباه فيما أساء إليه وهدّده وفيه سلب الأمن عنه من قبله بالسلام الذي فيه إحسان وإعطاء أمن ، ووعده أن يستغفر له ربه وأن يعتزلهم وما يدعون من دون الله كما أمره أن يهجره مليّاً .

أما السلام فهو من دأب الكرام قابل به جهالة ابنه إذ هدُّده بالرجم وطرده لكلمة حق قالها: قال تعالى: ﴿وَإِذَا مرُّوا بِاللَّغُو مرُّوا كراماً ﴾(١) ، وقال: ﴿وَإِذَا خَاطِبِهُمُ الْجَاهِلُونُ قَالُوا سلاماً ﴾(٢) ، وأما ما قيل: إنه كان سلام توديع وتحية مفارقة وهجرة امتثالاً لقوله: ﴿واهجرني مليّاً ﴾ ففيه أنه اعتزل وقومه بعد مدة غير قصيرة .

وأما استغفاره لأبيه وهو مشرك فظاهر قوله: ﴿يا أبت إني أخاف أن يمسًك عذاب من الرحمان فتكون للشيطان ولياً ﴾ أنه على تلبه بالشرك جاحداً معانداً للحق عدواً لله سبحانه أولياء الشيطان أي مطبوعاً على قلبه بالشرك جاحداً معانداً للحق عدواً لله سبحانه ولو كان قاطعاً لم يعبر بمثل قوله: ﴿إني أخاف ﴾ بل كان يحتمل أن يكون جاهلاً مستضعفاً لو ظهر له الحق اتبعه ، ومن الممكن أن تشمل الرحمة الإلهية لأمثال هؤلاء قال تعالى : ﴿إلا المستضعفين من الرجال والنساء والولدان لا يجدون حيلة ولا يهتدون سبيلاً فاولئك عسى الله أن يعفو عنهم وكان الله عفواً غفوراً ﴾ أن فاستعطفه على المستضعفين من الرجال قالم قوله : ﴿إلا قول إبراهيم لأبيه بدليل قوله : ﴿إنه كان بي حفياً ﴾ وقوله تعالى : ﴿إلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من الله من شيء ﴾ (٤)

ويؤيد ما ذكر قول تعالى : ﴿ما كان للنبي والـذين آمنـوا أن يستغفـروا

النساء : ۹۹ .
 النساء : ۹۹ .

(٢) الفرقان : ٦٣ .
 (٤) الممتحنة : ٤ .

٦٠ ..... الجزء السادس عشر

للمشركين ولوكانوا أولي قربى من بعد ما تبيّن لهم أنهم أصحاب الجحيم ، وما كان استغفار إبراهيم لأبيه إلا عن موعدة وعدها إياه فلما تبيّن لـه أنه عـدو لله تبرًا منه إن إبراهيم لأوّاه حليم (١) ، فتبرّيه بعد تبيّن عداوته دليل على أنـه كان قبـل ذلك عند الموعدة يرجو أن يكون غير عدو لله مع كـونه مشـركاً ، وليس ذلك إلا الجاهل غير المعاند .

ويؤيد هذا النظر قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون إليهم بالمودّة ﴾ إلى أن قال ﴿لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبرّوهم وتقسطوا إليهم إن الله يحب المقسطين ﴾ (٢) الخ .

ومما قيل في توجيه استغفاره لأبيه وهو مشرك أنه وعده الاستغفار واستغفر له بمقتضى العقل فإن العقل لا يأبي عن تجويـزه وإنما منـع منه النقـل ولم يثبت يومئذ المنع عنه شرعاً ثم لما حرّم ذلك في شرعه تبرّاً منه .

وفيه : أنه لا ينطبق على آيات القصة كما يظهر بالتأمل فيما قدمناه .

ومنها : أذ معنى استغفاره كان مشروطاً بتوبته وإيمانه . وهو كما ترى .

ومنها: أن معنى ﴿سأستغفر لـك ربي﴾ سأدعـو الله أن لا يعـذبـك في الدنيا. وهو كسابقه تقييد من غير مقيّد.

ومنها: أنه وعد الدعاء بالمسبب وهو بالاستلزام وعد للدعاء بالسبب فمعنى سأسأل الله أن يغفر لك، سأسأله أن يوفقك للتوبة ويهديك للإيمان فيغفر لك، ويمكن أن يجعل طلب المغفرة كناية عن طلب توفيق التوبة والهداية إلى الإيمان.

وهذا وإن كان أعدل الوجوه لكنه لا يخلو عن بعد لأن في الكلام استعطافاً وهو بطلب المغفرة أنسب منه بطلب التوفيق والهداية ، تأمل فيه .

ونظير دعائه لأبيه دعاؤه لعامة المشركين في قوله : ﴿وَاجْنَبْنِي وَبَنِيِّ أَنْ-نَعْبَدُ الْأَصْنَامُ رَبِ إِنْهِنَ أَصْلَلْنَ كَثِيراً مِنَ النّاسِ فَمَنَ تَبْعَنِي فَإِنْهُ مَنِي وَمِن عَصَانِي فَإِنْكُ غَفُور رَحِيم﴾ (٣) .

(١) التوبة : ١١٤ .

(٢) الممتحنة : ٨ .

(٣) إبراهيم : ٣٦ .

قوله تعالى : ﴿وأعتزلكم وما تدعون من دون الله وأدعو ربي عسى أن لا أكون بدعاء ربي شقياً ﴾ وعد باعتزالهم والإبتعاد منهم ومن أصنامهم ليخلو بربه ويخلص الدعاء له رجاء أن لا يكون بسبب دعائه شقياً وإنما أخذ بالرجاء لأن هذه الأسباب من الدعاء والتوجه إلى الله ونحوه ليست بأسباب موجبة عليه تعالى شيئاً بل الإثابة والإسعاد ونحوه بمجرد التفضل منه تعالى : على أن الأمور بخواتمها ولا يعلم الغيب إلا الله فعلى المؤمن أن يسير بين الخوف والرجاء .

قوله تعالى: ﴿فلما اعتزلهم وما يعبدون من دون الله وهبنا لـه إسحاق ويعقوب﴾ إلى آخر الآيتين. لعل الاقتصار على ذكر إسحاق لتعلّق الغرض بذكر توالي النبوة في الشجرة الإسرائيلية ولذلك عقب إسحاق بـذكر يعقوب فإن في نسله جماً غفيراً من الأنبياء، ويؤيد ذلك أيضاً قوله: ﴿وكلا جعلنا نبياً ﴾.

وقوله: ﴿ووهبنا لهم من رحمتنا﴾ من الممكن أن يكون المراد به الإمامة كما وقع في قوله: ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة وكلا جعلنا صالحين وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا﴾(١) ، أو التأييد بروح القدس كما يشير إليه قوله: ﴿وأوحينا إليهم فعل الخيرات﴾ الآية(٢) على ما سيجيء من معناه أو مطلق الولاية الإلهية .

وقوله: ﴿وجعلنا لهم لسان صدق علياً﴾ اللسان على ما ذكروا - هو الذكر بين الناس بالمدح أو الذم وإذا أضيف إلى الصدق فهو الثناء الجميل الذي لا كذب فيه ، والعلي هو الرفيع والمعنى وجعلنا لهم ثناء جميلاً صادقاً رفيع القدر .

\* \* \*

وَآذْكُرْ فِي الْكِتَابِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصاً وَكَانَ رَسُولاً نَجِيّاً (٥٢) وَنَادَيْنَاهُ مِنْ جَانِبِ آلطُورِ الْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيّاً (٥٢) وَنَادَيْنَاهُ مَنْ جَانِبِ آلطُورِ الْأَيْمَنِ وَقَرَّبْنَاهُ نَجِيّاً (٥٢) وَوَهَبْنَا لَهُ مِنْ رَحْمَتِنَا أَخَاهُ هُرُونَ نَبِيّاً (٥٣) وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ

(١) الأنبياء : ٧٣ .

(٢) الأنبياء: ٧٣.

٦٢ ..... الجزء السادس عشر

إِسْمُعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِياً (١٥) وَكَانَ يَأْمُرُ أَمُّرُ أَمُّرُ أَمُرُ أَمُّرُ أَمُّرُ أَمْرُ اللَّالُطُوْةِ وَآلزَّكُوْةِ وَكَانَ عِنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيّاً (٥٥) وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَانَ صِدِيقاً نَبِيّاً (٥٦) وَرَفَعْنَاهُ مَكَاناً عَلِيّاً (٥٧) .

#### ( بیان )

ذكر جمع آخرين من الأنبياء وشيء من موهبة الرحمة التي خصُّهم الله بها ، وهم موسى وهارون وإسماعيل وإدريس عليهم السلام .

قوله تعالى: ﴿واذكر في الكتاب موسى إنه كان مخلصاً وكان رسولاً نبياً ﴾ قد تقدم معنى المخلص بفتح اللام وأنه الذي أخلصه الله لنفسه فبلا نصيب لغيره تعالى فيه لا في نفسه ولا في عمله ، وهو أعلى مقامات العبودية . وتقدم أيضاً الفرق بين الرسول والنبي .

قوله تعالى : ﴿وناديناه من جانب المطور الأيمن وقرَّبناه نجياً﴾ الأيمن : صفة لجانب أي الجانب الأيمن من الطور ، وفي المجمع : النجيّ بمعنى المناجي كالجليس والضجيع .

وظاهر أن تقريبه على كان تقريباً معنوياً وإن كانت هذه الموهبة الإلهية في مكان وهو الطور ففيه كان التكليم ، ومثاله من الحس أن ينادي السيد العزيز عبده الذليل فيقرّبه من مجلسه حتى يجعله نجيّاً يناجيه ففيه نيل ما لا سبيل لغيره إليه .

قوله تعالى : ﴿ووهبنا له من رحمتنا أخاه هارون نبياً﴾ إشارة إلى إجابة ما دعا به موسى عندما أوحي إليه لأول مـرة في الطور إذ قــال : ﴿واجعل لي وزيـراً من أهلي هارون أخي اشدد به أزري وأشركه في أمري﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿واذكر في الكتاب إسماعيل إنه كان صادق الوعد﴾ إلى آخر الأيتين . اختلفوا في ﴿إسماعيل﴾ هذا فقال الجمهور هـ وإسماعيل بن إبراهيم خليل الرحمان ، وإنما ذكر وحده ولم يذكر مع إسحاق ويعقـوب اعتناء بشانه ،

<sup>(</sup>١) طه : ٣٢ .

وقيل : هو غيره ، وهو إسماعيل بن حزقيل من أنبياء بني إسرائيـل ، ولو كــان هو ابن إبراهيم لذكر مع إسحاق ويعقوب .

ويضعّف ما وجّه به قول الجمهور: إنه استقلَّ بالذكر اعتناء بشأنه، أنه لـو كان كذلـك لكان الأنسب ذكـره بعد إبـراهيم وقبل مـوسى عليهم السلام لا بعـد موسى .

قوله تعالى : ﴿وكان يأمر أهله بالصلاة والزكاة وكان عند ربه مرضيًا ﴾ المراد بأهله خاصته من عترته وعشيرته وقومه كما هو ظاهر اللفظ ، وقيل : المراد بأهله أمته وهو قول بلا دليل .

والمراد بكونه عند ربه مرضيًا كون نفسه مرضيَّة دون عمله كما ربما فسَّره به بعضهم فإن إطلاق اللفظ لا يلائم تقييد الرضا بالعمل .

قوله تعالى: ﴿وَاذَكُمْ فَيُ الْكُتَّابِ إِدْرِيسَ إِنَّهُ كَنَانُ صَدِّيقًا نَبِياً﴾ إلى آخر الآيتين قالوا: إن إدريس النبي كان اسمه أخنوخ وهو من أجداد نبوح عليهما السلام على ما ذكر في سفر التكوين من التوراة ، وإنما اشتهر ببإدريس لكثرة اشتغاله بالدرس .

وقوله: ﴿ورفعناه مكاناً علياً﴾ من الممكن أن يستفاد من سياق القصص المسرودة في السورة وهي تعدّ مواهب النبوّة والولاية وهي مقامات إلهية معنوية أن المراد بالمكان العليّ الذي رفع إليه درجة من درجات القرب إذ لا مزيّة في الارتفاع المادي والصعود إلى أقاصى الجو البعيدة أينما كان .

وقيـل : إن المراد بـذلك\_كما ورد به الحـديث\_ أن الله رفعه إلى بعض السماوات وقبضه هناك ، وفيه إراءة آية خارقة وقدرة إلهية بالغة وكفى بها مزيّة .

#### (قصة إسماعيل صادق الوعد)

لم ترد قصة إسماعيل بن حزقيل النبي في القرآن إلا في هاتين الآيتين على أحد التفسيرين وقد أثنى الله سبحانه عليه بجميل الثناء فعدّه صادق الـوعد وآمــراً بالمعروف ومرضياً عند ربه ، وذكر أنه كان رسولاً نبياً .

وأما الحديث ففي علل الشرائع بإسناده عن ابن أبي عمير ومحمد بن سنان

٦٤ ..... الجزء السادس عشر

عمن ذكره عن أبي عبد الله على قال : إن إسماعيل الذي قال الله عز وجل في كتابه : ﴿وَاذَكُرُ فِي الْكَتَابِ إِسماعيل إنه كان صادق الوعد وكان رسولاً نبياً له يكن إسماعيل بن إبراهيم بل كان نبياً من الأنبياء بعثه الله عز وجل إلى قومه فأخذوه وسلخوا فروة رأسه ووجهه فأتاه ملك فقال : إن الله جل جلاله بعثني إليك فمرني بما شئت فقال : لي أسوة بما يصنع بالأنبياء عليهم السلام .

أقول: وروى هـذا المعنى أيضاً بـإسنـاده عن أبي بصيـر عنـه طلنك وفي آخره: يكون لي أسوة بالحسين طلك.

وفي العيـون بإسنـاده إلى سليمان الجعفـري عن أبي الحسن الـرضـا سلنه قال : أتدري لم سمّي إسماعيل صادق الوعـد ؟ قال : قلت : لا أدري . قـال : وعد رجلًا فجلس له حولًا ينتظره .

أقــول : وروي هذا المعنى في الكـافي عن ابن أبي عميــر عن منصــور بن حازم عن أبي عبد الله ﷺ، ورواه أيضاً في المجمع مرسلاً عنه ﷺ.

وفي تفسير القمي في قوله : ﴿واذكر في الكتاب إسماعيــل إنه كــان صادق الوعد﴾ قال : وعد وعدا فانتظر صاحبه سنة ، وهو إسماعيل بن حزقيل .

أقول: وعده طُنْكُهُ وهو أن يثبت في مكانه في انتظار صاحبه كان مطلقاً لم يقيده بساعة أو يوم ونحوه فألزمه مقام الصدق أن يفي به بإطلاقه ويصبّر نفسه في المكان الذي وعد صاحبه أن يقيم فيه حتى يرجع إليه .

وصفة الوفاء كسائر الصفات النفسانية من الحب والإرادة والعزم والإيمان والثقة والتسليم ذات مراتب مختلفة باختلاف العلم واليقين فكما أن من الإيمان ما يجتمع مع أي خطيئة وإثم وهو أنزل مراتبه ولا يزال ينمو ويصفو حتى يخلص من كل شرك خفي فلا يتعلق القلب بشيء غير الله ولو بالتفات إلى من دونه وهو أعلى مراتبه كذلك الوفاء بالوعد ذو مراتب فمن مراتبه في المقال مثلاً إقامة ساعة أو ساعتين حتى تعرض حاجة أخرى توجب الانصراف إليها وهو الذي يصدق عليه الوفاء عرفاً ، وأعلى منه مرتبة الإقامة بالمكان حتى يوأس من رجوع الصديق إليه عادة بمجيء الليل ونحوه فيقيد به إطلاق الوعد ، وأعلى منه مرتبة الأخذ بإطلاق القول والإقامة حتى يرجع وإن طال الزمان فالنفوس القوية التي تراقب قولها وفعلها لا تلقي من القول إلا ما في وسعها أن تصدقه بالفعل ثم إذا

لفظت لم يصرفها عن إتمام الكلمة وإنفاذ العزيمة أي صارف .

وفي الرواية أن النبي مسلمة وعد بعض أصحابه بمكة أن ينتظره عند الكعبة حتى يرجع إليه فمضى الرجل لشأنه ونسي الأمر فبقي مسلمة أيلاثة أيام هناك ينتظره فاطلع بعض الناس عليه فأخبر الرجل بذلك فجاء واعتذر إليه وهذا مقام الصديقين لا يقولون إلا ما يفعلون .

# (قصة إدريس النبي عليه السلام)

١ - لم يذكر النفخ في القرآن إلا في الآيتين من سورة مريم : ﴿واذكر في الكتاب إدريس إنه كان صديقاً نبياً ورفعناه مكاناً عليّاً ﴾ الآية ٥٦ ـ ٥٧ وفي قوله : ﴿وإسماعيل وإدريس وذا الكفل كل من الصابرين وأدخلناهم في رحمتنا انهم من الصالحين ﴾ (١) .

وفي الآيات ثناء منه تعالى عليه جميل فقد عدّه نبياً وصديقاً ومن الصابـرين ومن الصالحين ، وأخبر أنه رفعه مكاناً علياً .

Y ـ ومن الروايات الواردة في قصته ما عن كتاب كمال الدين وتمام النعمة بإسناده عن إبراهيم بن أبي البلاد عن أبيه عن الباقر بالله والحديث طويل لخصناه ـ أنه كان بدء نبوة إدريس بالله أنه كان في زمانه ملك جبار ، وركب ذات يوم في بعض نزهه فمر بأرض خضراء نضرة أعجبته فأحب أن يمتلكها وكانت الأرض لعبد مؤمن فأمر بإحضاره وساومه فيها ليشتريها فلم يبعها ولم يرض به فرجع الملك إلى البلدة وهو مغموم متحير في أمره فاستشار امرأة له كان يستشيرها في هامة الأمور فأشارت عليه أن يقيم عليه شهوداً أنه خرج عن دين الملك فيقتله ويملك أرضه ففعل ما أشارت إليه وغصب الأرض .

فأوحى الله إلى إدريس أن يأتي الملك ويقول له عنه: أما رضيت أن قتلت عبدي المؤمن ظلماً حتى استخلصت أرضه خالصة لك وأحوجت عيالـه من بعده وأجعتهم ؟ أما وعزتي لأنتقمن له منك في الآجـل ولأسلبن ملكك في العـاجل، ولأخربن مدينتك ولأذلن عزك ولأطعمن الكلاب لحم امرأتـك فقد غـرّك يا مبتلى حلمي عنك.

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ٨٥ ـ ٨٦ .

فأتاه إدريس برسالة الله وبلّغه ذلك في ملاء من أصحابه فأخرجه الملك من مجلسه ثم أرسل إليه بإشارة من امرأته قوماً يقتلونه ، فانتبه لذلك بعض أصحاب إدريس وأشاروا عليه بالخروج والهجرة فخرج منها ليومه ومعه بعض أصحابه ثم ناجى ربه وشكى إليه ما لقيه من الملك في رسالته إليه فأوحى إليه بالخروج من القرية ، وأنه سينفذ في الملك أمره ويصدّق فيه قوله ، ثم سأل أن لا تمطر السماء على القرية وما حولها حتى يسأل ذلك فاجيب إليه .

فأخبر إدريس بذلك أصحابه من المؤمنين وأمرهم بالخروج منها فخرجوا وتفرقوا في البلاد وكانـوا عشرين رجـلاً وشاع خبـر وحيه وخـروجه بين النـاس، وخرج هو متنحياً إلى كهف في جبل شاهق يعبد الله فيه ويصوم النهار ويأتيه ملك بطعام يفطر به عند كل مساء.

وأنفذ الله في الملك وامرأته ومدينته ما أوحاه إلى إدريس وظهر في المدينة جبار آخر عاص ، وأمسكت السماء عنهم أمطارها عشرين سنة حتى جهدوا واشتدت حالهم فلما بلغ بهم الجهد ذكر بعضهم لبعض أن الذي لقوه من الجهد والمشقة إنما هو لدعاء إدريس عليهم أن لا يمطروا حتى يسألوه وخروجه من بينهم وهم لا يعلمون أين هو؟ فالرأي أن يرجعوا ويتوبوا إلى الله ويسألوه المطرفه وأرحم بهم منه فاجتمعوا على الدعاء والتضرع .

فأوحى الله إلى إدريس أن القوم عجّوا إليّ بالتوبة والاستغفار والبكاء والتضرع وقد رحمتهم وما يمنعني من إمطارهم إلا مناظرتك فيما سألتني أن لا أمطر السماء عليهم حتى تسألني فاسألني حتى أغيثهم ، قال إدريس : اللهم إني لا أسألك .

فأوحى الله إلى الملك الذي كان يأتيه بالطعام أن يمسك عنه فأمسك عنه ثلاثة أيام حتى بلغ به الجوع فنادى: اللهم حبست عني رزقي من قبل أن تقبض روحي فأوحى الله إليه: يا إدريس جزعت أن حبست عنك طعامك ثلاثة أيام ولم تجزع من جوع أهل قريتك وجهدهم منذ عشرين سنة ثم سألتك أن تسألني أن أمطر عليهم فبخلت ولم تسأل فأذبتك بالجوع فاهبط من موضعك واطلب المعاش لنفسك فقد وكلتك في طلبه إلى حيلتك.

فهبط إدريس إلى قـرية هنـاك ونظر إلى بيت يصعـد منه دخـان فهجم عليه وإذا عجوز كبيرة ترفق قرصتين لها على مقلاة فسألها أن تطعمه فقـد بلغ به جهـد

الجوع فقالت باعبد الله ما تركت لنا دعوة إدريس فضلاً نطعمه أحداً وحلفت أنها لا تملك غيره شيئاً فاطلب المعاش من غير أهل هذه القرية ، فقال لها : أطعميني ما أمسك به روحي وتقوم به رجلي حتى أطلب ، قالت : إنهما قرصتان واحدة لي والأخرى لابني فإن أطعمتك قوتي مت وإن أطعمتك قوت ابني مات وليس ههنا فضل ، قال : إن إبنك صغير يجزيه نصف قرصة فاطعمي كلاً منا نصفاً يكون لنا بلغة فرضيت وفعلت .

فلما رأى ابنها إدريس وهو يأكل من قرصته اضطرب حتى مات ، قالت أمه : يا عبد الله قتلت ابني جزعاً على قوته فقال : لا تجزعي فأنا أحييه لك الساعة بإذن الله وأخذ بعضدي الصبي وقال : أيتها الروح الخارجة عن بدنه بأمر الله ارجعي إلى بدنه بإذن الله وأنا إدريس النبي ، فرجعت روح الغلام إليه .

فلما سمعت أمه كلام إدريس وقوله: أنا إدريس ونظرت إلى ابنها حيّاً قالت: أشهد أنك إدريس النبي وخرجت تنادي بأعلى صوتها في القرية: أبشروا بالفرج فقد دخل إدريس في قريتكم، فمضى إدريس حتى جلس على موضع مدينة الجبار الأول وقد تبدلت تلا من تراب فاجتمع إليه أناس من أهل قريته واسترحموه وسألوه أن يدعو لهم فيمطروا. قال: لا، حتى يأتيني جباركم هذا وجميع أهل قريتكم مشاة حفاة فيسألوني ذلك.

فبلغ ذلك الجبار فبعث إلى إدريس أربعين رجلاً وأمرهم أن يأتوا به إليه ، فلما جاؤه وكلَّفوه الذهاب معهم إليه ، دعا عليهم فماتوا عن آخرهم ، ثم أرسل خمسمائة رجل فلما أتوه كلفوه الذهاب واسترحموه فأراهم مصارع أصحابهم وقال : ما أنا بذاهب إليه ولا سائل حتى يأتيني هو وجميع أهل القرية مشاة حفاة ويسألوني الدعاء للمطر .

فانطلقوا إليه وأخبروه بما قال وسألوه أن يمضي إليه هو وجميع أهل القرية مشاة حفاة ويسألوه أن يسأل الله أن تمطر السماء ، فأتوه حتى وقفوا بين يديه خاضعين متذللين وسألوه أن يسأل الله أن تمطر السماء عليهم ، فعند ذلك دعا إدريس أن تمطر السماء عليهم فأظلّتهم سحابة من السماء وأرعدت وأبرقت وهطلت عليهم من ساعتهم حتى ظنوا أنه الغرق فما رجعوا إلى منازلهم حتى أهمّتهم أنفسهم من الماء .

وفي الكافي بإسناده عن عبد الله بن أبــان عن أبي عبد الله ﷺ في حــديث

يـذكر فيـه مسجد السهلة : أمـا علمت أنه مـوضع بيت إدريس النبي الـذي كـان يخيط فيه .

أقول : وقد شاع بين أهل السيـر والآثار أنـه ﷺ أول من خطَّ بالقلم وأول من خطَّ بالقلم وأول من خطً

وفي تفسير القمي قال : وسمّي إدريس لكثرة دراسته الكتب .

أقول: ورد في بعض الروايات في معنى قوله تعالى في إدريس الناخذ: ﴿ ورفعناه مكاناً علياً ﴾ أن الله غضب على ملك من الملائكة فقطع جناحه وألقاه في جزيرة من جزائر البحر فبقي هناك ما شاء الله ، فلما بعث الله إدريس جاءه ذلك الملك وسأله أن يدعو الله أن يرضى عنه ويرد إليه جناحه ، فدعا له إدريس فرد الله جناحه إليه ورضي عنه .

قال الملك لإدريس: ألك حاجة؟ قال: نعم أحب أن ترفعني إلى السماء حتى أنظر إلى ملك الموت فلا عيش لي مع ذكره، فأخذه الملك على جناحه حتى انتهى به إلى السماء الرابعة فإذا هو بملك الموت يحرّك رأسه تعجباً، فسلم عليه إدريس وقال له: ما لك تحرّك رأسك؟ قال: إن رب العزة أمرني أن أقبض روحك بين السماء الرابعة والخامسة. فقلت: يا رب كيف يكون هذا وبيني وبينه أربع سماوات وغلظ كل سماء مسيرة خمسمائة عام وبين كل سماءين مسيرة خمسمائية عام ؟ ثم قبض روحه بين السماء الرابعة والخامسة وهو قوله مسيرة خمسمائية عام ؟ ثم قبض روحه بين السماء الرابعة والخامسة وهو قوله تعالى: ﴿ورفعناه مكاناً علياً ﴾.

روى الحديث علي بن إبراهيم في تفسيره عن أبيه عن ابن أبي عمير عمن حدثه عن أبي عبد الله مبلك، وروى ما في معناه في الكافي عن علي بن إسراهيم عن أبيه عن عمرو بن عثمان عن مفضل بن صالح عن جابر عن أبي جعفر مبلك. عن النبي مبيرة .

والـروايتان على ما بهما وخماصة في الثـانية(١) منهمـا من ضعف السند لا معوّل عليهما لمخالفتهما ظاهر الكتاب لنصه على عصمة الملائكـة ونزاهتهم عن الذنب والخطيئة .

وروى الثعلبي في العرائس عن ابن عباس وغيره ما ملخصه أن إدريس سار

<sup>(</sup>١) لمكان مفضل بن صالح وكان كذاباً يضع الحديث .

سورة مريم ـ آية ٥١ ـ ٧٥ ....... ٦٩

ذات يوم فأصابه وهج الشمس فقال: إني مشيت في الشمس يوماً فتأذّيت فكيف بمن يحملها مسيرة خمسمائة عام في يوم واحد! اللهم خفّف عنه ثقلها واحمل عنه حرَّها، فاستجاب الله له فأحس الملك الذي يحملها بذلك فسأل الله في ذلك فأخبره بما كان من دعاء إدريس واستجابته فسأله تعالى أن يجمع بينه وبين إدريس ويجعل بينهما خلة فأذن له.

فكان إدريس يسأله وكان مما سأله: أنك أخبرت أنك أكرم الملائكة على ملك الموت وأمكنهم عنده فاشفع لي إليه ليؤخر أجلي حتى أزداد شكراً وعبادة فقال الملك: لا يؤخر الله نفساً إذا جاء أجلها. قال: نعم ولكنه أطيب لنفسي. قال الملك أنا مكلمه لك، وما كان يستطيع أن يفعله لأحد من بني آدم فهو فاعله لك.

ثم حمله الملك على جناحه ورفعه إلى السماء فوضعه عند مطلع الشمس ثم أتى ملك الموت وذكر له حاجة إدريس وشفع له فقال ملك الموت : ليس ذلك إليّ ولكن إن أحببت أعلمته أجله . قال : نعم فنظر في ديوانه وأخبره باسمه وقال : ما أراه يموت أبداً . فإنه أجده يموت عند مطلع الشمس ! قال : فإني أتيتك وقد تركته هناك . قال له : انطلق فلا أراك تجده إلا ميتاً فوالله ما بقي من أجله شيء فرجع الملك إليه فوجده ميتاً .

ورواه في الدر المنثور عن ابن أبي شيبة وابن أبي حاتم عن ابن عباس عن كعب إلا أن فيه أن النازل على إدريس الملك الذي كان يرفع إليه عمله وقد كان يرفع له من العمل ما يعدل عمل أهل الأرض في زمانه فأعجبه ذلك فسأل الله أن ينزل إليه فأذن له فنزل إليه وصحبه «الخ» وروى ابن أبي حاتم بطريق آخر عن ابن عباس هذا الحديث وفيه أن إدريس مات بين جناحي الملك.

وفي الدر المنثور أخرج ابن المنذر عن عمر مولى غفرة يرفعه إلى النبي سَيْنَ أن إدريس كان يرفع له وحده من العمل ما يعدل عمل أهل الأرض كلهم فأعجب ذلك ملك الموت فاستأذن الله في النزول إلى الأرض وصحبته له فنزل إليه وصحبه فكانا يسيحان في الأرض ويعبدان الله فأعجب إدريس ما رآه من عبادة صاحبه من غير كسل ولا فتور فسأله عن ذلك وأحفى في السؤال حتى عرفه ملك الموت نفسه وذكر له قصة نزوله وصحبته .

فلما عرفه إدريس سأله ثلاث حوائج له : أن يقبض روحه ساعة ثم يـردها

إليه فاستأذن الله وفعل ، وأن يرفعه إلى السماء ويريه النار فاستأذن وفعل ، وأن يريه الجنة فاستأذن وفعل فدخل الجنة وأكل من ثمارها وشرب من مائها فقال له ملك الموت : أخرج يا نبي الله فقد أصبت حاجتك ، فامتنع من الخروج وتعلق بشجرة هناك ، وخاصم ملك الموت قائلاً : قال الله : ﴿كل نفس ذائقة الموت﴾ وقد ذقته ، وقال : ﴿وإن منكم إلا واردها ﴾ وقد وردت النار ، وقال : ﴿وما هم منها بمخرجين ﴾ ولست أخرج من الجنة بعد دخولها فأوحى الله إلى ملك الموت خصمك عبدي فاتركه ولا تتعرض له فبقي في الجنة .

ورواه في العرائس عن وهب وفي آخره : فهو حي هناك فتــارة يعبد الله في السماء الرابعــة وتارة يتنعم في الجنة .

وفي مستدرك الحاكم عن سمرة كان إدريس أبيض طويلًا ضخم عريض الصدر قليل شعر الجسد كثير شعر الرأس ، وكانت إحدى عينيه أعظم من الأخرى ، وكانت في صدره نكتة بيضاء من غير برص فلما رأى الله من أهل الأرض ما رأى من جورهم واعتدائهم في أمر الله ، رفعه الله إلى السماء السادسة فهو حيث يقول : ﴿ورفعناه مكاناً علياً ﴾ .

أقول : ولا يرتاب الناقد البصير في أن هذه الروايات إسرائيليـات لعبت بها أيدي الوضع ، ويدفعها الموازين العلمية والأصول المسلمة من الدين .

٣-ويسمّى مشخه بهرمس قال القفطي في كتاب إخبار العلماء بأخبار الحكماء في مولده ومنشأه وعمّن أخذ الحكماء في مولده ومنشأه وعمّن أخذ العلم قبل النبوة فقالت فرقة: ولد بمصر وسموه هرمس الهرامسة، ومولده بمنف، وقالوا: هو باليونانية إرميس وعرّب بهرمس، ومعنى إرميس عطارد، وقال آخرون: اسمه باليونانية طرميس، وهو عند العبرانيين خنوخ وعرّب اخنوح، وسمّاه الله عز وجل في كتابه العربي المبين إدريس.

وقال هؤلاء: أن معلمه اسمه الغوثباذيمون وقيل: أغثاذيمون المصري، ولم يذكروا من كان هذا إلىرجل؟ إلا أنهم قالوا: إنه أحد الأنبياء اليونانيين والمصريين، وسموه أيضاً أورين الثاني وإدريس عندهم أورين الثالث، وتفسيس غوثاذيمون السعيد الجدّ، وقالوا: خرج هرمس من مصر وجاب الأرض كلها ثم عاد إليها ورفعه الله إليه بها، وذاك بعد اثنتين وثمانين سنة من عمره.

وقالت فرقة أُخرى : إن إدريس ولد ببابل ونشأ بها وأنه أخـذ في أول عمره بعلم شيث بن آدم وهو جد جد أبيه لأن إدريس ابن يارد بن مهلائيـل بن قينان بن أنوش بن شيث ، قال الشهر ستاني : إن أغثاذيمون هو شيث .

ولما كبر إدريس آتاه الله النبوة فنهى المفسدين من بني آدم عن مخالفتهم شريعة آدم وشيث فأطاعه أقلهم وخالفه جلهم فنوى السرحلة عنهم وأمر من أطاعه منهم بذلك فثقل عليهم الرحيل من أوطانهم فقالوا له : وأين نجد إذا رحلنا مثل بابل ؟ وبابل بالسريانية النهر وكأنهم عنوا بذلك دجلة والفرات ، فقال : إذا هاجرنا لله رزقنا غيره .

فخرج وخرجوا وساروا إلى أن وافوا هذا الإقليم الذي سمي بابليون فرأوا النيل ورأوا وادياً خالياً من ساكن فوقف إدريس على النيل وسبّح الله وقال لجماعته: بابليون، واختلف في تفسيره فقيل: نهر كبير، وقيل: نهر كنهركم، وقيل: نهر مبارك، وقيل: إن يون في السريانية مثل أفعل إلتي للمبالغة في كلام العرب وكأن معناه نهر أكبر فسمي الإقليم عند جميع الأمم بابليون، وسائر فرق الأمم على ذلك إلا العرب فإنهم يسمونه إقليم مصر نسبة إلى مصر بن حام النازل به بعد الطوفان والله أعلم بكل ذلك.

وأقام إدريس ومن معه بمصر يدعو الخلائق إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وطاعة الله عز وجل ، وتكلم الناس في أيامه باثنين وسبعين لساناً ، وعلمه الله عز وجل منطقهم ليعلم كل فرقة منهم بلسانها ، ورسم لهم تمدين المدن ، وجمع له طالبي العلم بكل مدينة فعرفهم السياسة المدنية ، وقرر لهم قواعدها فبنت كل فرقة من الأمم مدناً في أرضها ، وكانت عدة المدن التي أنشئت في زمانه مائة مدينة وثماني وثمانين مدينة أصغرها الرها وعلمهم العلوم .

وهو أول من استخرج الحكمة وعلم النجوم فإن الله عز وجمل أفهمه سر الفلك وتركيبه ونقط اجتماع الكواكب فيه وأفهمه عمدد السنين والحساب ولمولا ذلك لم تصل الخواطر باستقرائها إلى ذلك .

وأقام للأمم سنناً في كل إقليم تليق كل سنة بأهلها ، وقسم الأرض أربعة أرباع وجعل على كل ربع ملكاً يسوس أمر المعمور من ذلك الربع ، وتقدم إلى كل ملك بأن يلزم أهل كل ربع بشريعة سأذكر بعضها ، وأسماء الأربعة الملوك السذين ملكوا : الأول إيسلاوس وتفسيره السرحيم ، والشاني أوس ، والشالث

٧٢ من الجزء السادس عشر

سقلبيوس ، والرابع أوس آمون ، وقيل : إيلاوس آمون ، وقيل : يسيلوخس وهـو آمون الملك انتهى موضع الحاجة .

وهذه أحاديث وأنباء تنتهي إلى ما قبل التاريخ لا يعول عليها ذاك التعويل غير أن بقاء ذكره الحي بين الفلاسفة وأهل العلم جيلاً بعد جيل وتعظيمهم له واحترامهم لساحته وإنهاءهم أصول العلم إليه يكشف عن أنه من أقدم أئمة العلم الذين ساقوا العالم الإنساني إلى ساحة التفكر الاستدلالي والإمعان في البحث عن المعارف الإلهية أو هو أولهم بالنين.

\* \* \*

أُولٰئِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ ٱلنَّبِينَ مِنْ ذُرِيَّةِ آدَمَ وَمِمْنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِنْ ذُرِيَّةِ إِبْرٰهِيمَ وَإِسْرائِيلَ وَمِمَنْ هَدَيْنَا وَاجْتَبِيْنَا إِذَا تُتلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُ ٱلرَّحْمٰنِ خَرُوا سُجَّداً وَبُكِيّاً (٥٥) وَاجْتَبِيْنَا إِذَا تُتلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُ ٱلرَّحْمٰنِ خَرُوا سُجَّداً وَبُكِيّاً (٥٥) فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا ٱلصَّلُوةَ وَٱتَّبَعُوا ٱلشَّهِ وَاتِ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ أَضَاعُوا ٱلصَّلُوةَ وَآتَبَعُوا ٱلشَّهِ وَاتِ فَضَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيًا (٥٥) إِلّا مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً فَأُولٰئِكَ فَصَوْفَ يَلْقُونَ الْجَنَّةَ وَلاّ يُظْلَمُونَ شَيْئاً (٢٠) جَنَّاتِ عَدْنِ ٱلَّتِي وَعَدَ لَلَّ حَمْنُ عِبَادَهُ بَالْغَيْبِ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَا تِيًّا (٢٦) لاَ يَسْمُعُونَ فِيهَا لَكُرةً وَعَشِيًا (٢٦) لاَ يَسْمُعُونَ فِيهَا لَعْهَا الْجَنَّةُ لَوْرِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَنْ كَانَ تَقِيّاً (٣٢) .

# (بیان)

قد تقدم في الكلام على غرض السورة أن الذي يستفاد من سياقها بيان أن عبادته تعالى \_ وهو دين التوحيد \_ هـ و دبن أهـل السعادة والـرشـد من الأنبياء والأولياء ، وأن التخلف عن سبيلهم بإضاعة الصلاة واتباع الشهـ وات اتباع سبيـل

الغيّ إلا من تاب وآمن وعمل صالحاً .

فالآيات وخاصة الثلاث لأول منها تتضمن حاق غرض السورة وقد أوردته في صورة الاستنباط من القصص المسرودة فيما تقدم من الآيات ، وهذا مما تمتاز به هذه السورة من سائر سور القرآن الطوال فإنما يشار في سائر السور إلى أغراضها بالتلويح في مفتتح السورة ومختتمها ببراعة الاستهلال وحسن الختام لا في وسطها .

قوله تعالى: ﴿أُولئك اللّذين أنعم الله عليهم من النبيين﴾ الخ ، الإشارة بقوله: ﴿أُولئك﴾ إلى المذكورين قبل الآية في السورة وهم زكريا ويحيى ومريم وعيسى وإبراهيم وإسحاق ويعقوب وموسى وهارون وإسماعيل وإدريس عليهم السلام .

وقد تقدَّمت الإشارة إليه من سياق آيات السورة وأن القصص الموردة فيها أمثلة ، وأن هذه الآية واللتين بعدها نتيجة مستخرجة منها ، ولازم ذلك أن يكون قوله : ﴿اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ اللهِ عَلَيْهِم وَمِعْداً ، وقوله : ﴿اللّهِ عليهِم الله عليهِم صفة له ، وقوله : ﴿إذا تتلى عليهم الخ ، خبراً له فهذا هو الذي يهدي إليه التدبر في السياق . ولو أخذ قوله : ﴿اللّهِ نَعِم الله عليهم الذي يهدي إليه التدبر في السياق . ولو أخذ قوله : ﴿اللّه بعد خبر لكنه خبراً لقوله : ﴿أُولئك فقوله : ﴿إذا تتلى عليهم الخ ، خبر له بعد خبر لكنه لا يلائم غرض السورة تلك الملاءمة .

وقد أخبر الله سبحانه أنه أنعم عليهم وأطلق القول فيهم ففيه دلالة على أنهم قد غشيتهم النعمة الإلهية من غير نقمة وهذا هو معنى السعادة فليست السعادة إلا النعمة من غير نقمة فهؤلاء أهل السعادة والفلاح بتمام معنى الكلمة وقد أخبر تعالى عنهم أنهم أصحاب الصراط المستقيم المصون سالكه عن الغضب والضلال إذ قال: ﴿إهدنا الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين﴾(١) ، وهم في أمن واهتداء لقوله: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم أولئك لهم الأمن وهم مهتدون﴾(٢) ، فأصحاب الصراط المستقيم المصونون عن الغضب والضلال ولم يلبسوا إيمانهم بظلم في أمن من كل خطر يهدد الإنسان تهديداً فهم سعداء في سلوكهم سبيل الحياة التي سلكوها ، والسبيل التي سلكوها هي سبيل السعادة .

٧٤ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - الجزء السادس عشر

وقوله: ﴿ من النبيين ﴾ من فيه للتبعيض وعديله قوله الآتي: ﴿ وممن هدينا واجتبينا ﴾ على ما سيأتي توضيحه . وقد جوّز المفسرون كون ﴿ من بيانية وأنت خبير بأن ذلك لا يلائم كون ﴿ أولئك ﴾ مشير إلى المذكورين من قبل ، لأن النبيّن أعم ، اللهم إلا أن يكون إشارة إليهم بما هم أمثلة لأهل السعادة ويكون المعنى أولئك المذكورون وأمثالهم الذين أنعم الله عليهم هم النبيون ومن هدينا .

وقوله : ﴿من ذرية آدم﴾ في معنى الصفة للنبيين ومن فيـه للتبعيض أي من النبيين الذين هم بعض ذرية آدم ، وليس بياناً للنبيين لاختلال المعنى بذلك .

وقوله: ﴿وَمَمَنَ حَمَلُنَا مِعَ نُـوحِ﴾ معطوف على قـوله: ﴿مَن ذَرِيـة آدمِ﴾ والمراد بهم المحمولون في سفينة نوح ﷺ وذريتهم وقد بـارك الله عليهم، وهم من ذرية نوح لقوله تعالى: ﴿وجعلنا ذريته هم الباقين﴾(١).

وقوله: ﴿ وَمِن ذَرِيةَ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَائِيلَ ﴾ معطوف كسابقه على قوله: ﴿ مَنْ النَّبِينِ ﴾ .

وقد قسم الله تعالى الذين أنعم عليهم من النبيين على هذه الطوائف الأربع أعني ذرية آدم ومن حمله مع نوح وذرية إبراهيم وذرية إسرائيل وقد كان ذكر كل سابق يغني عن ذكر لاحقه لكون ذرية إسرائيل من ذرية إبراهيم والجميع ممن حمل مع نوح والجميع من ذرية آدم عليهم السلام .

ولعل الوجمه فيه الإشارة إلى نزول نعمة السعادة وبسركة النبوة على نوع الإنسان كرة بعد كرة فقد ذكر ذلك في القرآن الكريم في أربعة مـواطن لطوائف أربع :

أحدها لعامة بني آدم حيث قبال : ﴿قيل اهبطوا منها جميعاً فإما يأتينكم امني هدى فمن تبع هداي فلا خوف عليهم ولا هم يحزنون والذين كفروا وكذبوا بآياتنا أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون﴾(٢) .

والثاني ما في قوله تعالى : ﴿قيل يا نوح اهبط بسلام منا وبـركات عليـك وعلى أمم ممن معك وأمم سنمتعهم ثم يمسهم منا عذاب أليم﴾(٣) .

(١) الصافات: ٧٧ .

(٢) البقرة : ٣٩ .

(٣) هود : ٤٨ .

والشالث ما في قـوله تعـالى : ﴿ولقد أرسلنا نـوحـاً وإبـراهيم وجعلنا في ذريتهما النبوة والكتاب فمنهم مهتد وكثير منهم فاسقون﴾ (١).

والمرابع ما في قول تعالى : ﴿ولقد آتينا بني إسرائيل الكتاب والحكم والنبوة ورزقناهم من الطيبات وفضلناهم على العالمين﴾ (٢).

فهذه مواعد أربع بتخصيص نوع الإنسان بنعمة النبوة وموهبة السعادة ، وقد أشير إليها في الآية المبحوث عنها بقوله : ﴿ من النبيّين من ذرية آدم وممن حملنا مع نوح ومن ذرية إبراهيم وإسرائيل وقد ذكر في القصص السابقة من كل من الذراري الأربع كإدريس من ذرية آدم ، وإبراهيم من ذرية من حمل مع نوح ، وإسحاق ويعقوب من ذرية إبراهيم ، وزكريا ويحيى وعيسى وموسى وهارون وإسماعيل ـ على ما استظهرنا ـ من ذرية إسرائيل .

وقوله: ﴿وممن هدينا واجتبينا﴾ معطوف على قوله: ﴿من النبين﴾ وهؤلاء غير النبيين من الذين أنعم الله عليهم فإن هذه النعمة غير خاصة بالنبيين ولا منحصرة فيهم بدليل قوله تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً ﴾ (٣) وقد ذكر الله سبحانه بين من قص قصته مريم عليها السلام معتنياً بها إذ قال : ﴿واذكر في الكتاب مريم ﴾ وليست من النبيين فالمراد بقوله: ﴿وممن هدينا واجتبينا ﴾ غير النبيين من الصديقين والشهداء والصالحين لا محالة ، وكانت مريم من الصديقين لقوله تعالى : ﴿ما المسيح ابن مريم إلا رسول قد خلت من قبله الرسل وأمه صديقة ﴾ (٤).

ومما تقدم من مقتضى السياق يظهر فساد قول من جعل ﴿وممن هدينا واجتبينا ﴾ معطوفاً على قوله: ﴿من النبيين ﴾ مع أخذ من للبيان ، وأورد عليه بعضهم أيضاً بأن ظاهر العطف المغايرة فيحتاج إلى أن يُقال: المراد ممن جمعنا له بين النبوة والهداية والاجتباء للكرامة وهو خلاف الظاهر. وفيه منع كون ظاهر العطف المغايرة مصداقاً وإنما هو المغايرة في الجملة ولو بحسب الوصف والبيان.

(١) الحديد : ٢٦ . (٣) النساء : ٦٩

(٢) الجاثية : ١٦ . (٤) المائدة : ٧٥ .

٧٦ .... الجزء السادس عشر

ونـظيره قــول من قال بكــونه معـطوفـاً على قــولــه : ﴿من ذريــة آدم﴾ ومن للتبعيض وقد اتضح وجه فساده مما قدمناه .

ونظيره قول من قال: إن قوله: ﴿وممن هدينا﴾ استئناف من غير عطف فقد تم الكلام عند قوله: ﴿إسرائيل﴾ ثم ابتدأ فقال: وممن هدينا واجتبينا من الأمم قوم إذا تتلى عليهم آيات الرحمان خرّوا سجّداً وبكياً فحذف المبتدأ لدلالة الكلام عليه ، والوجه منسوب إلى أبي مسلم المفسر .

وفيه أنه تقدير من غير دليل . على أن في ذلك إفساد غرض على ما يشهد به السياق إذ الغرض منها بيان طريقة أولئك العباد المنعم عليهم وأنهم كانوا خاضعين لله خاشعين له وأن أخلافهم أعرضوا عن طريقتهم وأضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات وهذا لا يأتي إلا بكون قوله : ﴿إذا تتلى عليهم﴾ الخ خبراً لقوله : ﴿إذا تتلى عليهم﴾ الخ خبراً لقوله : ﴿وممن هدينا ﴾ إلى آخر الآية استئنافاً مقطوعاً عما قبله افساد للغرض المذكور من رأس .

وقوله: ﴿إذا تتلى عليهم آيات الرحمن خروا سجداً وبكياً السجد جمع ساجد والبكي على فعول جمع باكي والجملة خبر للدين في صدر الآية ويحتمل أن يكون الخرور سجداً وبكياً كناية عن كمال الخضوع والخشوع فإن السجدة ممثل لكمال الخضوع والبكاء لكمال الخشوع والأنسب على هذا أن يكون المراد بالآيات وتلاوتها ذكر مطلق ما يحكي شأناً من شؤونه تعالى .

وأما قول القائل إن المراد بتلاوة الآيات قراءة الكتب السماوية مطلقاً أو خصوص ما يشتمل على عذاب الكفار والمجرمين ، أو أن المراد بالسجود الصلاة أو سجدة التلاوة أو أن المراد بالبكاء البكاء عند استماع الآيات أو تلاوتها فكما ترى .

فمعنى الآية \_ والله أعلم \_ أولئك المنعم عليهم الذين بعضهم من النبيين من ذرية آدم وممن حملنا مع نوح ومن ذرية إبراهيم وإسرائيل وبعضهم من أهل الهداية والاجتباء خاضعون للرحمان خاشعون إذا ذكر عندهم وتليت آياته عليهم .

ولم يقل: كانوا إذا تتلى عليهم «الخ» لأن العناية في المقام متعلقة ببيان حال النوع من غير نظر إلى ماضي الزمان ومستقبله بل بتقسيمه إلى سلف صالح

سورة مريم ـ آية ٥٩ ...... ٢٧ .... ٧٧

وخلف طالح وثالث تاب وآمن وعمل صالحاً وهو ظاهر .

قوله تعالى: وفخلف من بعدهم خلف أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غياً قالوا: الخلف بسكون اللام البدل السيىء وبفتح اللام ضده وربما يعكس على ندرة ، وضياع الشيء فساده أو افتقاده بسبب ما كان ينبغي أن يتسلط عليه يقال: أضاع المال إذا أفسده بسوء تدبيره أو أخرجه من يده بصرفه فيما لا ينبغي صرفه فيه ، والغي خلاف الرشد وهو إصابة الواقع وهو قريب المعنى من الضلال خلاف الهدى وهو ركوب الطريق الموصل إلى الغاية المقصودة.

فقوله: ﴿ فَخَلَفُ مِن بِعِدُهُمْ خَلَفَ ﴾ النح أي قيام مقام أُولئك الذين أنعم الله عليهم وكانت طريقتهم الخضوع والخشوع لله تعالى بالتوجه إليه بالعبادة قوم سوء أضاعوا ما أخذوه منهم من الصلاة والتوجه العبادي إلى الله سبحانه بالتهاون فيه والإعراض عنه ، واتبعوا الشهوات الصارفة لهم عن المجاهدة في الله والتوجه إليه .

ومن هنا يظهر أن المراد بإضاعة الصلاة افسادها بالتهاون فيها والاستهائة بها حتى ينتهي إلى أمثال اللعب بها والتغيير فيها والترك لها بعد الأخذ والقبول فما قيل: أن المراد بإضاعة الصلاة تركها ليس بسديد إذ لا يسمى ترك الشيء من رأس إضاعة له والعناية في الآية متعلقة بأن الدين الإلهي انتقل من أولئك السلف الصالح بعدهم إلى هؤلاء الخلف الطالح فلم يحسنوا الخلافة وأضاعوا ما ورثوه من الصلاة التي هي الركن الوحيد في العبودية واتبعوا الشهوات الصارفة عن الحق .

وقوله : ﴿ فَسَـوف يَلقُونَ غَياً ﴾ أي جزاء غيهم على ما قيل فهـو كقولـه : ﴿ وَمَنْ يَفْعِلْ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَاماً ﴾ .

ومن الممكن أن يكون المراد به نفس الغي بفرض غاية للطريق التي يسلكونها وهي طريق إضاعة الصلاة واتباع الشهوات فإذ كانوا يسلكون طريقاً غايتها الغي فسيلقونه إذا قطعوها إما بانكشاف غيهم لهم يوم القيامة حيث ينكشف لهم الحقائق أو برسوخ الغي في قلوبهم وصيرورتهم من أولياء الشيطان كما قال: ﴿إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين﴾(١) ،

<sup>(</sup>١) الحجر: ٤٢ .

وكيف كان فهو استعارة بالكناية لطيفة .

قوله تعالى: ﴿إِلا من تاب وآمن وعمل صالحاً فأولشك يدخلون الجنة ولا ينظلمون شيئاً استثناء من الآية السابقة فهؤلاء الراجعون إلى الله سبحائه ملحقون بأولئك الذين أنعم الله عليهم وهم معهم لا منهم كما قبال تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول فأولئك مع البذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً ﴾(١).

وقوله : ﴿ فَأُولِئُكُ يَلْخُلُونَ الْجَنَةَ ﴾ من وضع المسبب موضع السبب والأصل فأولئك يوفّون أجرهم ، والبدليل على ذلبك قوله بعده : ﴿ وَلا يَظْلُمُونَ شَيْئاً ﴾ فإنه من لوازم توفية الأجر لا من لوازم دخولُ الجنة .

قوله تعالى: ﴿ جنات عدن التي وعد الرحمن عباده بالغيب إنه كان وعده مأتياً ﴾ العدن الإقامة ففي تسميتها به إشارة إلى خلودها لداخليها ، والوعد بالغيب هو الوعد بما ليس تحت إدراك الموعود له ، وكون الوعد مأتياً عدم تخلفه ، قال في المجمع : والمفعول هنا بمعنى الفاعل لأن ما أتيته فقد أتاك وما أتاك فقد أتيته يقال : أتيت خمسين سنة وأتت علي خمسون سنة ، وقيل : إن الموعود الجنة والجنة يأتيها المؤمنون انتهى .

قوله تعالى: ﴿لا يسمعون فيها لغوا إلا سلاماً ولهم رزقهم فيها بكرة وعشياً عدم سمع اللغو من أخص صفات الجنة وقد ذكره الله سبحانه وامتن به في مواضع من كلامه وسنفصل القول فيه إن شاء الله في موضع يناسبه ، واستثناء السلام منه استثناء منفصل ، والسلام قريب المعنى من الأمن ـ وقد تقدم الفرق بينهما ـ فقولك : أنت مني في أمن معناه لا تلقى مني ما يسوؤك، وقولك : سلام مني عليك معناه كل ما تلقاه مني لا يسوؤك. وإنما يسمعون السلام من الملائكة ومن رفقائهم في الجنة ، قال تعالى حكاية عن الملائكة : ﴿سلام عليكم طبتم ﴾ (٢) ، وقال : ﴿فسلام لك من أصحاب اليمين ﴾ (٢) .

وقـوله : ﴿ولهم رزقهم فيهـا بكرة وعشيـاً﴾ الظاهـر أن إتيان الـرزق بكـرة وعشياً كناية عن تواليه من غير انقطاع .

قوله تعالى : ﴿ تلك الجنة التي نـورث من عبادنـا من كان تقيـاً ﴾ الإرث

(١) النساء: ٦٩.

(٢) الزمر : ٧٣ .

(٣) الواقعة : ٩١ .

والوراثة هو أن ينتقل مال أو ما يشبهه من شخص إلى آخر بعد ترك الأول له بموت أو جلاء أو نحوهما ، وإذا كانت الجنة في معرض العطاء لكل إنسان بحسب الوعد الإلهي المشروط بالإيمان والعمل الصالح فاختصاص المتقين بها بعد حرمان غيرهم عنها بإضاعة الصلاة واتباع الشهوات وراثة المتقين ، ونظير هذه العناية ما في قوله تعالى : ﴿أَن الأرض يرثها عبادي الصالحون﴾ (١) ، وقوله : ﴿وقالوا الحمد لله الذي صدقنا وعده وأورثنا الأرض نتبوأ من الجنة حيث نشاء فنعم أجر العاملين ﴾ (٢) ، والآية - كما ترى - جمعت بين الإيراث والأجر .

# ( بحث روائي )

في المجمع في قوله : ﴿وَمَمَنَ هَدَيْنَا وَاجْتَبِيْنَا﴾ الآية ، وروي عن علي بن الحسين ﷺ أنه قال : نحن عنينا بها .

أقول: وعن مناقب ابن شهر اشوب عنه سنة مثله: وقد اتضح معنى الحديث بما قدّمناه في تفسير الآية فإن المراد بالجملة أهل الهداية والاجتباء من غير النبيين وهم عليهم السلام منهم كما ذكر الله سبحانه مريم منهم وليست بنبية.

قال في روح المعاني: وروى بعض الإمامية عن علي بن الحسين رضي الله عنهما أنه قال: نحن عنينا بهؤلاء القوم، ولا يخفى أن هذا خلاف الظاهر جداً وحال روايات الإمامية لا يخفى على أرباب التميز، انتهى. وقد تبين خطؤه مما تقدم والذي أوقعه في ذلك أخذه قوله تعالى: ﴿وممن هدينا واجتبنا﴾ معطوفاً على قوله: ﴿من النبيين﴾ بياناً لقوله: ﴿ أولئك الذين الغم الله عليهم ﴾ في النبيين فاضطر إلى القول بأن الآية لا تشمل غير النبيين وهو يرى أن الله ذكر فيمن ذكر مريم بنت عمران وليست بنبية.

وفي الدر المنشور أخرج أحمد وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن حبان والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في شعب الإيمان عن أبي سعيد الخدري قال: سمعت رسول الله منتزله وتلا هذه الآية فوفخلف من بعدهم

١) الأنبياء: ١٠٥ . (٢) الزمر: ٧٤ .

خلف﴾ فقال : يكون خلف من بعد ستين سنة أضاعوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيًّا ، ثم يكون خلف يقرأون القرآن لا يعدو تراقيهم ، ويقرأ القرآن ثلاثة : مؤمن ومنافق وفاجر .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿أَضَاعُوا الصَّلَاةِ ﴾ وقيل : أَضَّاعُوهَا بِتَأْخِيرِهَا عَنْ مُواقِيتِها مِنْ غير أَنْ تَـركُوها أَصلًا وهو المروي عن أبي عبد الله مَالِنَةِ.

أقول وروى في الكافي ما في معناه بإسناده عن داود بن فـرقد عنـه ﷺ، وروي ذلك من طرق أهل السنة عن ابن مسعود وعدَّة من التابعين .

وعن جوامع الجامع وفي روح المعاني في قوله : ﴿واتبعوا الشهوات﴾ عن على على منظور بني الشديد وركب المنظور ولبس المشهور .

وفي الدرّ المنثور أخرج ابن مردويه من طريق نهشـل عن الضحّاك عن ابن عباس عن النبي سِمْدَاتِهِ قال : الغيّ واد في جهنم .

أقول: وفي روايات أخرى أن الغيّ وأثام نهران في جهنم، وهذا على تقدير صحة الحديث ليس بتفسير آخر كما زعمه أكثر المفسرين بل بيان لما سيؤول إليه الغيّ بحسب الجزاء، ونظيره ما ورد أن الويل بئر في جهنم وأن طوبى شجرة في الجنة، إلى غير ذلك من الروايات.

#### \* \* \*

وَمَا نَتَنَزَّلُ إِلاَّ بِأَمْرِ رَبِّكَ لَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ لَيْكِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ لَائِكَ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيًا (٦٤) رَبُّ آلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادِتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا (٥٥).

### (بیان)

الأيتان معترضتان بين آيات السورة وسياقهما يشهد بـأنهما من كـلام ملك الوحي بوحي قرآني من الله سبحانه فإن النظم نظم قرآني بلا ريب . وبذلك يتأيد

سورة مريم ـ آية ٦٤ ـ ٦٥ ...... ٨١ .... ٨١ ... ٨١

ما ورد بطرق مختلفة من طرق أهـل السنة ورواه في مجمـع البيان أيضـاً عن ابن عباس أن رسول الله مشيئة استبطأ نزول جبريل فسأله عن ذلك فأجـابه بـوحي من الله تعالى : ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك﴾ إلى آخر الأيتين .

وقد تكلف جمع في بيان اتصال الآيتين بالآيات السابقة فقال بعضهم : إن التقدير : هذا وقال جبريل: وما نتنزل إلا بأمر ربك الخ ، وقال آخرون : إنهما متصلتان بقول جبريل لمريم المنقول سابقاً : ﴿إنما أنا رسول ربك لأهب لك غلاماً زكياً ﴾ الآية ، وذكر قوم إن قوله : ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك ﴾ إلى آخر الآية من كلام المتقين حين يدخلون الجنة فالتقدير وقال المتقون وما نتنزل الجنة إلا بأمر ربّك «الخ» وقيل غير ذلك .

وهي جميعاً وجوه ظاهرة السخافة يأباها السياق ولا يقبلها النظم البليخ لا حاجة إلى الاشتغال ببيان وجوه فسادها . وسيأتي في ذيل البحث في الآية الثانية وجه آخر للاتصال .

قوله تعالى : ﴿وَمَا نَتَنَوْلُ إِلَا يَأْمُو رَبِكُ ﴾ إلى آخر الآية ، التنول هو النوول على مهل وتؤدة فإن تنول مطاوع نزّل يُقال : نزله فتنول والنفي والاستثناء يفيدان الحصر فلا يتنول الملائكة إلا بأمر من الله كما قال : ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون ﴾(١) .

وقوله: ﴿له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك ﴾ يقال: كذا قدّامه وأمامه وبين يديه والمعنى واحد غير أن قولنا: بين يديه إنما يطلق فيما كان بقرب منه وهو مشرف عليه له فيه نوع من التصرف والتسلط فظاهر قوله: ﴿ما بين أيدينا ﴾ أن المراد به ما نشرف عليه مما هو مكشوف علينا مشهود لنا: وظاهر قوله: ﴿وما خلفنا ﴾ بالمقابلة ما هو غائب عنا مستور علينا.

وعلى هذا فلو أريد بقوله: ﴿ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك﴾ المكان شمل بعض المكان الذي أمامهم والمكان الذي هم فيه وجميع المكان الذي خلفهم ولم يشمل كل مكان ، وكذا لو أريد به الزمان شمل الماضي كله والحال والمستقبل القريب فقط وسياق قوله: ﴿له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك﴾ ، ينادي بالإحاطة ولا يلائم التبعيض .

<sup>(</sup>١) التحريم : ٦٠ .

٨٢ ..... الجزء السادس عشر

فالوجه حمل ﴿ ما بين أيدينا ﴾ على الأعمال والأثار المتفرعة على وجودهم التي هم قائمون بها متسلطون عليها ، وحمل ﴿ ما خلفنا ﴾ على ما هو من أسباب وجودهم مما تقدّمهم وتحقق قبلهم ، وحمل ﴿ ما بين ذلك ﴾ على وجودهم أنفسهم وهو من أبدع التعبير وألطفه وبذلك تتم الإحاطة الإلهية بهم من كل جهة لرجوع المعنى إلى أن الله تعالى هو المالك لوجودنا وما يتعلق به وجودنا من قبل ومن بعد .

ولقد اختلفت كلماتهم في تفسير هذه الجملة فقيل: المراد بما بين أيدينا ما هو قدّامنا من الزمان المستقبل وبما خلفنا الماضي وبما بين ذلك الحال، وقيل: ما بين أيدينا ما قبل الإيجاد من الزمان. وما خلفنا ما بعد الموت إلى استمرار الآخرة وما بين ذلك هو مدة الحياة وقيل: ما بين الأيدي الدنيا إلى النفخة الأولى وما خلفهم هو ما بعد النفخة الثانية وما بين ذلك ما بين النفختين وهو أربعون سنة، وقيل: ما بين أيديهم الآخرة وما خلفهم الدنيا، وقيل: ما بين الدنيا والآخرة، وقيل: ما بين الدنيا والآخرة، وقيل: ما بين أيديهم ما بعد الفناء وما خلفهم ما مضى منه وما بين ذلك ما بين الدنيا وين ذلك ما بين أيديهم ما بقي من أمر الدنيا وما خلفهم ما مضى منه وما بين ذلك ما هم فيه وقيل: المعنى ابتداء خلقنا ومنتهى آجالنا ومدة حياتنا.

وقيل: ما بين أيديهم السماء وما خلفهم الأرض وما بين ذلك ما بينهما ، وقيل: بعكس ذلك ، وقيل: ما بين أيديهم المكان الذي ينتقلون إليه وما خلفهم المكان الذي ينتقلون منه وما بين ذلك المكان الذي هم فيه .

وتشترك الأقوال الثلاثة الأخيرة في أن الماء آت عليها مكانية كما يشترك السبعة في أن الماء آت عليها زمانية وهناك قول بكون الآية تعم الزمان والمكان فهذه أحد عشر قولاً ولا دليل على شيء منها مع ما فيها من قياس الملك على الإنسان والوجه ما قدمناه.

فقوله: ﴿ له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك ﴾ يفيد إحاطة ملكه تعالى بهم ملكاً حقيقياً لا يجري فيه تصرف غيره ولا إرادة من سواه إلا عن إذن منه ومشيئة وإذ لا معصية للملائكة فلا تفعل فعلا إلا عن أمره ومن بعد إذنه ولا تريد إلا ما أراده الله فلا يتنزل ملك إلا بأمر ربه .

وقد تقرر بهذا البيان أن قوله : ﴿له ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك﴾ في مقام التعليل لقوله : ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك﴾ وأن قولـه : ﴿وما كـان ربك

نسياً ﴾ \_ والنسي فعول من النسيان \_ من تمام التعليل أي إنه تعالى لا ينسى شيئاً من ملكه حتى يختل بإهماله أمر التدبير فلا يأمر بالنزول حينما يجب فيه النزول أو يأمر به حينما لا يجب وهكذا وكأن هذا هو وجه العدول في الآية عن إثبات العلم أو الذكر إلى نفي النسيان .

وقيل المعنى وما كان ربك نسياً أي تاركاً لأنبيائه أي ما كان عدم النزول إلا لعدم الأمر به ولم تكن عن تركه تعالى لك وتوديعه إياك .

وفيه أنه وإن وافق ما تقدم من سبب النزول بوجه لكن يبقى معه التعليل بقوله : ﴿ رَبِّ السماوات والأرض وما بينه أيدينا ﴾ الخ ، ناقصاً وينقطع قوله : ﴿ رَبِّ السماوات والأرض وما بينهما ﴾ عما تقدمه كما سيتضح .

قوله تعالى: ﴿ ورب السماوات والأرض وما بينهما فاعبده واصطبر لعبادته هل تعلم له سميّاً ﴾ صدر الآية أعني قوله: ﴿ ورب السماوات والأرض وما بينهما ﴾ تعليل لقوله في الآية السابقة ﴿ له ما بين أيدينا وما خلفنا ﴾ إلا آخر الآية أي كيف لا يملك ما بين أيدينا وما خلفنا وما بين ذلك وكيف يكون نسباً وهو تعالى ربّ السماوات والأرض وما بينهما ؟ ورب الشيء هو مالكه ، المدبر لأمره ، فملكه وعدم نسيانه مقتضى ربوبيّته .

وقوله: ﴿ فاعبده واصطبر لعبادته ﴾ تفريع على صدر الآية والمعنى إذا كنا لا نتنزل إلا بأمر ربك وقد نزلنا عليك هذا الكلام المتضمن للدعوة إلى عبادته فالكلام كلامه والدعوة دعوته فاعبده وحده واصطبر لعبادته فليس هناك من يسمّى ربأ غير ربك حتى لا تصطبر على عبادة ربك وتنتقل إلى عبادة ذلك الغير الذي يسمّى ربا فتكتفي بعبادته عن عبادة ربك أو تشرك به وربما قيل: إن الجملة تفريع على قوله: ﴿ وما كان ربك نسيا ﴾ أو على قوله: ﴿ وما كان ربك نسيا ﴾ أي لم ينسك ربك فاعبده «الخ» والوجهان كما ترى .

وقد بان بهذا التقرير أمور :

أحدها أن قوله : ﴿هل تعلم له سمياً﴾ من تمام البيان المقصود بقوله : ﴿فاعبده واصطبر لعبادته﴾ وهو في مقام التعليل له .

والثاني أن المراد بالسميّ المشارك في الاسم والمراد بالاسم هو الربّ لأن مقتضى بيان الآية ثبوت الربوبية المطلقة له تعالى على كل شيء فهو يقول : هل تعلم من اتصف بالربوبية فسمّي لذلك رباً حتى تعدل عنه إليه فتعبده دونه .

وبذلك يظهر عدم استقامة عامة ما قيل في معنى السميّ في الآية فقد قيل : إن المراد بالسميّ المماثل مجازاً ، وقيل : السميّ بمعنى الولد وقيل : هو بمعناه الحقيقي غير أن المراد بالاسم الذي لا مشاركة فيه هو رب السماوات والأرض وقيل : هو السم الجلالة ، وقيل : هو الرحمان ، وقيل : هو الرحمان ، وقيل : هو الإله الخالق الرازق المحيي المميت القادر على الثواب والعقاب .

والثالث: أن النكتة في إضافة الرب إلى ضمير الخطاب وتكراره في الآية الأولى إذ قال: بأمر ربك وقال: وما كان ربك ولم يقل: ربنا هي التوطئة لما في ذيل الكلام من توحيد الرب ففي قوله: ﴿ رَبُّك ﴾ إشارة إلى أن ربنا الذي نتنزل عن أمره هو ربك فالدعوة دعوته فاعبده ، ويمكن أن تكون هذه هي النكتة فيما في مفتتح السورة إذ قال: ﴿ ذكر رحمة ربك ﴾ الخ لأنّ الأيات كما نبهنا عليه ذات سياق واحد لغرض واحد .

والرابع: أن قوله: ﴿فاعبده واصطبر لعبادته ﴾ مسوق لتوحيد العبادة وليس أمراً بالعبادة وأمراً بالثبات عليها وإدامتها إلا من جهة الملازمة فافهم ذلك .

ويمكن أن يستفاد من التفريع أنه تأكيد للبيان الذي يتضمنه السياق السابق على هاتين الآيتين وبذلك يظهـر اتصالهمـا بالآيـات السابقـة عليهما من غيـر أن تؤخذا معترضتين من كل جهة .

فكأن ملك الوحي لما تنزل عليه منتسبة بالسورة وأوحى إليه الآيات الثلاث والستين منها وهي مشتملة على دعوة كاملة إلى الدين الحنيف خاطبه منتسبة بأنه لم يتنزل وليس يتنزل بما تنزل به من عند نفسه بل عن أمر من ربه وبسرسالة من عنده فالكلام كلامه والدعوة دعوته وهو رب النبي ورب كل شيء فليعبده وحده فليس هناك رب آخر يعدل عنه إليه فالآيتان مماأوحي إلى ملك الوحي ليلقيه إلى النبي منتسبة تثبيتاً له وتأكيداً للآيات السابقة .

وهذا نظير أن يرسل ملك رسولاً بكتاب من عنده أو رسالة إلى بعض عماله فيأتيه الرسول ثم إذا قرأ الكتاب أو أدى الرسالة قال للعامل: إني ما جئتك من عند نفسي بل بأمر من الملك وإشارة منه والكتاب كتابه والرسالة قوله وحكمه وهو مليكك ومليك عامة من في المملكة فاسمع له وأطع وأقم على ذلك فليس هناك مليك غيره حتى تعدل عنه إليه.

فكلام هذا الرسول تأكيد لكلام الملك ، وإذا فرض أن الملك هـو الذي أمره أن يعقّب رسالته بهذا الكلام كان الكلام كلاماً للرسول ورسالة أيضاً عن قبل الملك وكلامه .

وغير خفيّ عليك أن هذا الوجه أوفق بالآيتين وأوضح انطباقاً عليهما مما تذكره روايات سبب النزول على ما فيها من الاختلاف والوهن .

\* \* \*

وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ ءَإِذَا مَا مِتُ لَسَوْفَ أَخْرَجُ حَيّاً (٦٦) أَو لَا يَـذُكُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَـكُ شَيْئاً (٦٧) فَورَبِّكَ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيّاً (٦٨) ثُمَّ لَنَحْشُرَنَّهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ثُمَّ لَنُحْضِرَنَّهُمْ حَوْلَ جَهَنَّمَ جِثِيّاً (٦٨) ثُمَّ لَنَنْزِعَنَّ مِنْ كُلِّ شِيعَةٍ أَيُّهُمْ أَشَدُ عَلَىٰ الرَّحْمُنِ عِتِيّاً (٦٩) ثُمَّ لَنَحْنُ أَعْلَمُ بِالَّذِينَ هُمْ أَوْلَىٰ بِهَا صِلِيًا (٧٠) وَإِنْ مِنْكُمْ إِلَّا وَارِدُهَا كَانَ عَلَىٰ رَبِّكَ حَتْماً مَقْضِيًا (٢٧) ثُمَّ نُنجِي اللَّذِينَ اتَقَوْا وَنَـذَرُ الظَّالِمِينَ فِيهَا جِثِيًّا (٢٧) .

# (بیان)

عود إلى ما قبل قوله: ﴿وَمَا نَتَنَوْلُ إِلاَ بِأَمْرُ رَبِكُ﴾ الآيتين ومضيّ في الحديث السابق وهو كالتذنيب لقوله: ﴿فَخَلْفُ مِنْ بَعِدُهُمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصلاة واتبعوا الشهوات فسوف يلقون غيّاً ﴾ بذكر بعض ما تفوَّهوا به عن غيّهم وقد خصّ بالذكر قول لهم في المعاد وآخر في النبوة وآخر في المبدأ .

ففي هذه الآيات أعني قوله: ﴿ويقول الإِنسان﴾ إلى قوله ﴿ونذر الظالمين فيها جثيًا﴾ وهي سبع آيات ذكر استبعادهم للبعث والجواب عنه وذكر الإشارة إلى ما لقولهم هذا من التبعة والوبال .

قوله تعالى : ﴿ ويقول الإنسان وإذا ما متُ لسوف أخرج حياً ﴾ إنكار

٨٦ ..... الجزء السادس عشر

للبعث في صورة الاستبعاد، وهو قول الكفار من الوثنيين ومن يلحق بهم من منكري الصانع بل مما يميل إليه طبع الإنسان قبل السرجوع إلى الدليل، قيل : ولذلك نسب القول إلى الإنسان حينما كان مقتضى طبع الكلام أن يقال : ويقول الكافر، أو : ويقول الذين كفروا «الخ»، وفيه أنه لا يلائم قوله الآتي : ﴿ فوربك لنحشرنهم والشياطين ﴾ إلى قوله ﴿ صليًا ﴾ .

وليس ببعيد أن يكون المراد بالإنسان القائل ذلك هو الكافر المنكر للبعث وإنما عبّر بالإنسان لكونه لا يترقب منه ذلك وقد جهّزه الله تعالى بالإدراك العقلي وهو يذكر أن الله خلقه من قبل ولم يكُ شيئاً ، فليس من البعيد أن يعيده ثانياً فاستبعاده مستبعد منه ، ولذا كرّر لفظ الإنسان حيث أخذ في الجواب قائلاً : ﴿ أو لا يذكر الإنسان أنّا خلقناه من قبل ولم يك شيئاً ﴾ أي إنه إنسان لا ينبغي له أن يستبعد وقوع ما شاهد وقوع مثله وهو غير ناسيه .

ولعل التعبير بالمضارع في قوله : ﴿ويقول الإنسان﴾ للإشارة إلى استمرار هذا الاستبعاد بين المنكرين للمعاد والمرتابين فيه .

قوله تعالى: ﴿ أَو لا يذكر الإنسان أنّا خلقناه من قبل ولم يك شيشاً ﴾ الاستفهام للتعجيب والاستبعاد ومعنى الآية ظاهر وقد أخذ فيها برفع الاستبعاد بذكر وقوع المثل ليثبت به الإمكان، فالآية نظيرة قوله تعالى في موضع آخر: ﴿ وضرب لنا مثلا ونسي خلقه قال من يحيى العظام وهي رميم قال يحييها الذي أنشأها أول مرة ﴾ إلى أن قال ﴿ أو ليس الذي خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثلهم ﴾ (١).

فإن قيل: الاحتجاج بوقوع المثل إنما ينتج إمكان المثل والمطلوب في إثبات المعاد هو رجوع الإنسان بشخصه وعينه لا بمثله فإن مثل الشيء غيره ، قيل: إن هذه الآيات بصدد إثبات رجوع الأجساد والمخلوق منها ثانياً مثل المخلوق أولاً وشخصية الشخص الإنساني بنفسه لا ببدنه فإذا خلق البدن ثانياً وتعلقت به النفس كان شخص الإنسان الدنيوي بعينه وإن كان البدن وهو جزء الإنسان بالقياس إلى البدن الدنيوي مثلاً لا عيناً وهذا كما أن شخصية الإنسان ووحدته محفوظة في الدنيا مدى عمره مع تغير البدن وتبدّله بتغير أجزائه وتبدّلها حالاً بعد

<sup>1)</sup> یس: ۸۱.

حال والبدن في الحال الثاني غيره في الحال الأول لكن الإنسان باق في الحالين على وحدته الشخصية لبقاء نفسه بشخصها .

وإلى هذا يشير قوله تعالى : ﴿وَقَالُوا ءَإِذَا صَلَلْنَا فِي الأَرْضَ ءَإِنَّا لَفِي خَلَقَ جديد﴾ إلى أن قال ﴿قُلْ يَسُوفَاكُم مَلَكُ الْمُوتُ الذِي وُكُلِّ بَكُم﴾(١) ، أي إنكم مأخوذون من أبدانكم محفوظون لا تضلُّون ولا تفتقدون .

قوله تعالى : ﴿ فوربّك لنحشرنهم والشياطين ثم لنحضرنهم حول جهنم جثياً ﴾ الجثيّ في أصله على فعول جمع جاثي وهو البارك على ركبتيه ، ونسب إلى ابن عباس أنه جمع جثوة وهو المجتمع من التراب والحجارة ، والمراد أنهم يحضرون زمراً وجماعات متراكماً بعضهم على بعض ، وهذا المعنى أنسب للسياق .

وضمير الجمع في ولنحشرنهم و ولنحضرنهم للكفار ، والآية إلى تمام ثلاث آيات متعرضة لحالهم يوم القيامة وهو ظاهر وربما قيل : إن الضميرين للناس أعمّ من المؤمن والكافر كما أن ضمير الخطاب في قوله الآتي : ووإن منكم إلا واردها كذلك وفيه أن لحن الآيات الثلاث وهو لحن السخط والعذاب يأبي ذلك .

والمراد بقوله: ولنحشرنهم والشياطين بجمعهم خارج القبور مع أوليائهم من الشياطين لأنهم لعدم إيمانهم غاوون كما قال: وفسوف يلقون غيّاً والشياطين أولياؤهم قال تعالى: وإن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين (٢)، وقال: وإنا جعلنا الشياطين أولياء للذين لا يؤمنون (٣)، أو المراد حشرهم مع قرنائهم من الشياطين كما قال: وومن يعش عن ذكر الرحمن نقيض له شيطاناً فهو له قرين ، حتى إذا جاءنا قال يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين ، ولن ينفعكم اليوم إذ ظلمتم أنكم في العذاب مشتركون (٤).

والمعنى: فاقسم بربك لنجمعنهم ـ يوم القيامة ـ وأولياءهم أو قرنـاءهم من الشياطين ثم لنحضرنهم حول جهنم لإذاقة العـذاب وهم باركـون على ركبهم من الذلة أو وهم جماعات وزمرة زمرة .

(٤) الزخرف : ٣٩ .

(٣) الأعراف : ٢٧ .

(٢) الحجر: ٤٢ .

<sup>(</sup>١) الم السجدة : ١١ .

۸۸ مانجزء السادس عشر

وفي قوله: ﴿فوربك﴾ التفات من التكلم مع الغير إلى الغيبة ولعل النكتة فيه ما تقدم في قوله: ﴿بأمر ربك﴾ ونظيره قوله الآتي: ﴿كان على ربك حتماً﴾.

قوله تعالى : ﴿ثم لننزعن من كل شيعة أيهم أشد على الرحمان عتياً ﴾ النزع هو الاستخراج ، والشيعة الجماعة المتعاونون على أمر أو التابعون لعقيدة والعتي على فعول مصدر بمعنى التمرد في العصيان والظاهر أن قوله : ﴿أيهم أشد على الرحمان عتياً ﴾ جملة استفهامية وضع موضع مفعول لننزعن للدلالة على العناية بالتعيين والتمييز فهو نظير قوله : ﴿أولئك الذين يدعون يبتغون إلى ربهم الوسيلة أيهم أقرب ﴾(١).

والمعنى: ثم لنستخرجن من كل جماعة متشكلة أشدهم تمرداً على الرحمان وهم الرؤساء وأئمة الضلال ، وقيل المعنى لنستخرجن الأشد ثم الأشد حتى يحاط بهم .

وفي قوله: ﴿على الرحمان﴾ التفات والنكتة تلويح أن تمردهم عظيم لكونه تمرداً على من شملت رحمته كل شيء وهم لم يلقوا منه إلا الرحمة والتمرد على من هذا شأنه عظيم .

قوله تعالى: ﴿ثم لنحن أعلم بمن هو أولى بها صلياً الصلي في الأصل على فعول مصدر يقال صلى النار يصلاها صلياً وصلياً إذا قاسى حرّها فالمعنى ثم أقسم لنحن أعلم بمن أولى بالنار مقاساة لحرها أي إن الأمر في دركات عذابهم ومراتب استحقاقهم لا يشتبه علينا .

قوله تعالى : ﴿وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتماً مقضياً ﴾ الخطاب للناس عامة مؤمنيهم وكافريهم بدليل قوله في الآية التالية : ﴿ثم ننجي الذين اتقوا ﴾ والضمير في ﴿واردها ﴾ للنار ، وربما قيل : إن الخطاب للكفار المذكورين في الآيات الثلاث الماضية وفي الكلام التفات من الغيبة إلى الحضور وفيه أن سياق الآية التالية يأبى ذلك .

والورود خلاف الصدور وهو قصد الماء على ما يظهر من كتب اللغة قـال الـراغب في المفردات : الـورود أصله قصد المـاء ثم يستعمل في غيـره يقـال :

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٥٧ .

وردت الماء أرده ، وروداً فأنا وارد والماء مورود ، وقد أوردت الإبل الماء قال تعالى : ﴿ولما ورد ماء مدين﴾ والورد الماء المرشح للورود ، والورد خلاف الصدر ، والورد يوم الحمّى إذا وردت ، واستعمل في النار على سبيل الفظاعة قال تعالى : ﴿فأوردهم النار﴾ ﴿وبئس البورد المورود﴾ ﴿إلى جهنم ورداً﴾ ﴿أنتم لها واردون﴾ ﴿ما وردوها﴾ والوارد الذي يتقدم القوم فيسقي لهم قال تعالى : ﴿فأرسلوا واردهم﴾ أي ساقيهم من الماء المورود انتهى موضع الحاجة .

وإلى ذلك استند من قال من المفسرين أن الناس إنما يحضرون النار ويشرفون عليها من غير أن يدخلوها واستدلوا عليه بقوله تعالى : ﴿ولما ورد ماء مدين وجد عليه أمة من الناس يسقون﴾(١) ، وقوله : ﴿فأرسلوا واردهم فأدلى دلوه﴾(١) ، وقوله : ﴿إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسها﴾(٣) .

وفيه أن استعماله في مثل قوله: ﴿فلما ورد ماء مدين﴾ وقوله: ﴿فأرسلوا واردهم﴾ في الحضور بعلاقة الإشراف لا ينافي استعماله في الدخول على نحو الحقيقة كما أدّعي في آيات أخرى، وأما قوله: ﴿أُولئُكُ عنها مبعدون لا يسمعون حسيسها﴾ فمن الجائز أن يكون الإبعاد بعد الدخول كما يستظهر من قوله: ﴿ثم ننجي الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها﴾، وأن يحجب الله بينهم وبين أن يسمعوا حسيسها إكراماً لهم كما حجب بين إبراهيم وبين حرارة النار، إذ قال للنار: كوني برداً وسلاماً على إبراهيم.

وقال آخرون ولعلهم أكثر المفسرين بدلالة الآية على دخولهم النار استناداً إلى مثل قوله تعالى : ﴿إِنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون لو كان هؤلاء آلهة ما وردوها (٤) ، وقوله في فرعون : ﴿يقدم قومه يوم القيامة فأوردهم النار﴾(٥) ، ويدل عليه قوله في الآية التالية : ﴿ثم ننجي الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جثياً ﴾ أي نتركهم باركين على ركبهم وإنما يقال نذر ونترك فيما إذا كان داخلاً مستقراً في المحل قبل الترك ثم أبقي على ما هو عليه ولعدة من الروايات الواردة في تفسير الآية .

(١) القصص : ٢٣ . ٢٣

وهؤلاء بين من يقول بدخول عامة الناس فيها ومن يقول بدخول غير المتقين مدَّعياً أن قوله : ﴿وسقاهم ربهم شراباً طهوراً ، إن هذا كان لكم جزاء﴾ (١) ، هذا ولكن لا يلائمه سياق قوله : ﴿وثم ننجّي الذّين اتقوا﴾ الآية .

وفيه أن كون الورود في مثل قوله: ﴿ لُو كَانَ هَوْلاء آلهة ما وردوها ﴾ بمعنى الدخول ممنوع بل الأنسب كونه بمعنى الحضور والإشراف فإنه أبلغ كما هو ظاهر وكذا في قوله: ﴿ فأوردهم النار﴾ فإن شأن فرعون وهو من أئمة الضلال هو أن يهدي قومه إلى النار وأما إدخالهم فيها فليس إليه.

وأما قوله: ﴿ثم ننجي الذين اتقوا ونذر النظالمين فيها فالآية دالّة على كونهم داخلين غير كونهم داخلين فيم داخلين فيم داخلين فيم كون قوله ﴿واردها مستعملًا في معنى الدخول ، وكذا تنجية المتقين لا تستلزم كونهم داخلين فيها فإن التنجية كما تصدق مع إنقاذ من دخل المهلكة تصدق مع إبعاد من أشرف على الهلاك وحضر المهلكة من ذلك .

وأما الروايات فإنما وردت في شرح الواقعة لا في تشخيص ما استعمل فيــه لفظ ﴿واردها﴾ في الآية فالاستدلال بها على كون الورود بمعنى الدخول ساقط .

فإن قلت: لم لا يجوز أن يكون المراد شأنية الدخول والمعنى: ما من أحد منكم إلا من شأنه أن يدخل النار وإنما ينجو من ينجو بإنجاء الله على حد قوله: ﴿وَلُولًا فَضُلُ اللهُ عَلَيْكُم وَرَحْمَتُهُ مَا زَكِي مَنكُم مِن أَحَدُ أَبِداً ﴾(٢).

قلت: معناه كون الورود مقتضى طبع الإنسان من جهة أن ما يناله من خير وسعادة فمن الله ولا يبقى له من نفسه إلا الشر والشقاء لكن ينافيه ما في ذيل الآية من قوله: ﴿كَانَ عَلَى رَبِكَ حَتَماً مَقْضِياً ﴾ فإنه صريح في أن هذا الـورود بإيـراد من الله وبقضائه المحتوم لا باقتضاء من طبع الأشياء.

والحق أن الورود لا يدل على أزيد من الحضور والإشراف عن قصد على على ما يستفاد من كتب اللغة \_ فقوله : ﴿ وَإِنْ مَنكُم إِلاَ وَاردُها ﴾ إنما يدل على القصد والحضور والإشراف ، ولا ينافي دلالة قوله في الآية التالية : ﴿ ثم ننجي الله الفالمين أنها جثياً ﴾ على دخولهم جميعاً أو دخول الظالمين خاصة فيها بعد ما وردوها .

(٢) النور : ٢١ .

(١) الدهر: ٢٢ .

وقوله: ﴿ كَانَ عَلَى رَبَكَ حَتَماً مَقَضِياً ﴾ ضمير كان للورود أو للجملة السابقة باعتبار أنه حكم ، والحتم والجزم والقطع بمعنى واحد أي هذا الورود أو الحكم كان واجباً عليه تعالى مقضياً في حقه وإنما قضى ذلك نفسه على نفسه إذ لا حاكم يحكم عليه .

قوله تعالى : ﴿ثم ننجي الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جثياً ﴾ قد تقدمت الإشارة إلى أن قوله : ﴿ونذر الظالمين فيها ﴾ يبدل على كون الظالمين داخلين فيها ثم يتركون على ما كانوا عليه ، وأما تنجية الذين اتقوا فلا تبدل بلفظها على كونهم داخلين إذ التنجية ربما تحققت بدونه اللهم إلا أن يستظهر ذلك من ورود اللفظين مقترنين في سياق واحد .

وفي التعبير بلفظ الظالمين إشارة إلى علية الوصف للحكم .

ومعنى الآيتين : ما من أحد منكم ـ متّق أو ظالم ـ إلا وهو سيـرد النار كـان هذا الإيراد واجباً مقضياً على ربك ثم ننجي الذين اتقوا منها ونترك الظالمين فيها لظلمهم باركين على ركبهم .

# ( بحث روائي )

في الكافي بإسناده عن مالك الجهني قال : سألت أبا عبد الله علين عن قول الله عنه عليه عليه عن عن قول الله عز وجل : ﴿ أُو لَا يَذَكُمُ الْإِنسَانَ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْئًا ﴾ قال : فقال : لا مقدَّراً ولا مكتوباً .

وفي المحاسن بإسناده عن حمران قال : سألت أبا عبد الله سُنْك عن قوله : ﴿ أَو لا يذكر الإنسان﴾ الآية ، قال : لم يكن في كتاب ولا علم .

أقسول: المراد بالحديثين أنه لم يكن في كتاب ولا علم من كتب المحـو والإثبـات ثم أثبته الله حين أراد كـونه وأمـا اللوح المحفوظ فـلا يعزب عنـه شيء بنص القرآن.

وفي تفسير القميّ في قولـه تعالى : ﴿ثم لنحضرنهم حـول جهنم جثيّاً﴾ قال : قال : على ركبهم .

وفيه بإسناده عن الحسين بن أبي العلاء عن أبي عبــد الله ﷺ في قولــه عز

عشر عشر

وجل : ﴿وَإِنْ مَنَكُمْ إِلَا وَارْدُهَا﴾ قال : أما تسمع الرجـل يقول : وردنـا بني فلان فهو الورود ولم يدخله .

وفي المجمع عن السدّي قال : سألت مرة الهمداني عن هذه الآية فحدثني أن عبد الله بن مسعود حدثهم عن رسول الله بنيات قال : يرد الناس النار ثم يصدرون بأعمالهم فأولهم كلمع البرق ثم كمر الريح ثم كحضر الفرس ثم كالراكب ثم كشد الرجل ثم كمشيه .

وفيه وروى أبو صالح غالب بن سليمان عن كثير بن زياد عن أبي سمية قال: اختلفنا في الورود فقال قوم: لا يدخلها مؤمن وقال آخرون: يدخلونها جميعاً ثم ينجي الله الذين اتقوا فلقيت جابر بن عبد الله فسألته فأومى بإصبعيه إلى أذنيه وقال: صُمَّتاً إن لم أكن سمعت رسول الله سَنْ الله يَقول: الورود الدخول لا يبقى بر ولا فاجر حتى يدخلها فتكون على المؤمنين برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم حتى أن للنار أو قال: لجهنم - ضجيجاً من بردها ثم ينجي الله الذين اتقوا ويذر الظالمين فيها جئياً.

أقول : والرواية من التفسير غير أن سندها ضعيف بالجهالة .

وفيه : وروي مرفوعاً عن يعلى بن منبه عن رسول الله مينية قسال : تقول النار للمؤمن يوم القيامة : جُزيا مؤمن فقد أطفأ نورك لهبي .

أقول: والروايات الأربع الأخيرة رواها في الدر المنثور عن عدة من أرباب الكتب والجوامع، غير أنه لم يذكر في الرواية الثانية ـ فيما عندنا من نسخة الـدرّ المنثور ـ قوله: الورود الدخول.

وفي الدرّ المنثور أخرج أبو نعيم في الحلية عن عروة بن النربير قبال : لما أراد ابن رواحة الخروج إلى أرض مؤتة من الشام أتباه المسلمون يبودّعونه فبكى فقال : أما والله منا بي حب الدنيا ولا صبابة لكم ولكني سمعت رسول الله قبراً هذه الآية ﴿وإن منكم إلا واردها كان على ربك حتماً مقضياً فقد علمت أني وارد النار ولا أدري كيف الصدور بعد الورود ؟ .

واعلم أن ظاهر بعض الروايات السابقة أن ورود الناس النار همو جوازهم منها فينطبق على روايات الصراط وفيها أنه جسر ممدود على النار يؤمر بالعبور عليها البرّ والفاجر فيجوزه الأبرار ويسقط فيها الفجّار، وعن الصدوق في الاعتقاد أنه حمل الآية عليه.

وقال في مجمع البيان: وقيل: إن الفائدة يعني ورود النار ما روي في بعض الأخبار أن الله تعالى لا يدخل أحداً الجنة حتى يطلعه على النار وما فيها من العذاب ليعلم تمام فضل الله عليه وكمال فضله وإحسانه إليه فيزداد لذلك فرحاً وسروراً بالجنة ونعيمها، ولا يدخل أحداً النار حتى يطلعه على الجنة وما فيها من أنواع النعيم والثواب ليكون ذلك زيادة عقوبة له وحسرة على ما فاته من الجنة ونعيمها. انتهى .

# (كلام في معنى وجوب الفعل وجوازه) ( وعدم جوازه على الله سبحانه)

قد تقدّم في الجزء الأول من الكتاب في ذيل قوله تعالى : ﴿ولا يضل به إلا الفاسقين﴾(١) في بحث قرآني تقريباً أن له تعالى الملك المطلق على الأشياء بمعنى أنه يملك كل شيء ملكاً مطلقاً غير مقيد بحال أو زمان أو أي شرط مفروض وأن كل شيء مملوك له تعالى من غير أن يكون مملوكاً له من جهة وغير مملوك من جهة لا في ذاته ولا في شيء مما يتعلق به .

فله تعالى أن يتصرف فيما يشاء بما يشاء من غير أن يستعقب ذلك قبحاً أو ذمًا أو شناعة من عقل أو غيره لأن القبح أو الذمّ إنما يلحقان الفاعل إذا أتى بما لا يملكه من الفعل بحكم عقل أو قانون أو سنّة دائرة وأما إذا أتى بما له أن يفعله وهو يملكه فلا يعتريه قبح أو ذمّ أو لائمة البتة ولا يوجد في المجتمع الإنساني ملك مطلق ولا حرية مطلقة لمناقضته معنى الاجتماع والاشتراك في المنافع فكل ملك فيه مقيد محدود يذم الإنسان لو تعدّاه ويقبّح فعله ويمدح لو اقتصر عليه ويستحسن عمله.

وهذا بخلاف ملكه تعالى فإنه مطلق غير مقيّد ولا محدود على ما يدلُّ عليه

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦ .

إطلاق آيات الملك ، ويؤيده بل يدلُّ عليه الآيات الدالَّة على قصر الحكم وانحصار التشريع فيه وعموم قضائه لكل شيء إذ لولا سعة ملكه وعموم سلطنته لكل شيء لم يستقم حكمه في كل شيء ولا قضاؤه عند كل واقعة ، والاستدلال على محدودية ملكه تعالى بما وراء القبائح العقلية بأنا نرى أن المالك لعبد إذا عذب عبده بما لا يجوزه العقل ذم عليه واستقبح العقلاء عمله من قبيل الاستدلال على الشيء بحكم ما يباينه .

على أن هذا الملك الذي نثبته له تعالى وهو ملك تشريعي هو كونه تعالى بحيث ينتهي إليه وجود كل شيء وإن شئت فقل : كون كل شيء بحيث يقوم وجوده به تعالى وهذا هو الملك التكويني الـذي لا يخلو شيء من الأشياء من أن يكون مشمولاً له فمع ذلـك كيف يمكن تحقق الملك التكويني في شيء من غير أن ينبعث منه ملك تشريعي وحق مجعول اللهم إلا أن يكون من العناوين العدمية التي لا يتعلق بها الإيجاد كعناوين المعاصي التي في أفعال العباد وهي ترجع إلى مخالفة الأمر وترك رعاية المصلحة والحكمة ولا يتحقق شيء من ذلك فيما يعد فعلاً له تعالى فأجد التأمل فيه .

ويتفرع على هذا البحث أنه لا معنى لأن يوجب غيره تعالى عليه شيئاً او يحرّم أو يجوّز وبالجملة يكلفه بتكليف تشريعي كما يمتنع أن يؤثر فيه تأثيراً تكوينياً لاستلزامه كونه تعالى مملوكاً له واقعاً تحت سلطنته من حيث فعله الـذي تعلّق به التكليف ومآله إلى مملوكية ذاته وهو محال .

وما هو الذي يتحكم عليه تعالى ؟ ومن الذي يقهره بالتكليف؟ فإن فرض أنه العقل الحاكم لذاته القاضي لنفسه عاد الكلام إلى مالكية العقل لهذا الحكم والقضاء ، فالعقل يستند في أحكامه إلى أمور خارجة من ذاته ومن مصالح ومفاسد فليس حاكماً لذاته بل لغيره هف .

وإن فرض أنه المصلحة المتقررة عند العقل فمصلحة كذا مشلاً يقتضي فيه تعالى أن يعدل في حكمه وأن لا يظلم عباده ثم العقل بعد النظر فيه يحكم عليه تعالى بوجوب العدل وعدم جواز الظلم أو بحسن العدل وقبح الظلم فهذه المصلحة إما أمر اعتباري غير حقيقي ولا موجود واقعي وإنما جعله العقل جعلاً من غير أن ينتهي إلى حقيقة خارجية عاد الأمر إلى كون العقل حاكماً لذاته غير مستند في حكمه إلى أمر خارج عن ذاته ، وقد مرَّ بطلانه .

وإما أمر حقيقي موجود في الخارج ولا محالة هي ممكنة معلولة للواجب ينتهي وجوده إليه تعالى ويقوم به كانت فعلاً من أفعاله ورجع الأمر إلى كون بعض أفعاله تعالى بتحققه مانعاً عن تحقق بعض آخر وأنه دلّ بذلك العقل أن يحكم بوجوب الفعل أو عدم جوازه ، وبعبارة أخرى ينتهي الأمر إلى أنه تعالى بالنظر إلى نظام الخلقة يختار فعلاً من أفعاله على آخر وهو ما فيه المصلحة على الخالي منها هذا بحسب التكوين ثم دلّ العقل أن يستنبط من المصلحة أن الفعل الذي اختاره وهو العدل مثلاً واجب عليه وإن شئت فقل : حكم بلسان العقل بوجوب الفعل عليه وبالجملة لم ينته الإيجاب إلى غيره بل رجع إليه فهو الموجب على نفسه لا غير .

فقداتضح بهذا البحث أمور:

الأول: أن له ملكاً مطلقاً لا يتقيد بتصرّف دون تصرف فله أن يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد ، قال تعالى : ﴿ وَقَالَ لَمَا يَرِيد ﴾ (١) ، وقال : ﴿ وَالله يحكم لا معقب لحكمه ﴾ (٢) غير أنه تعالى بما كلمنا في مرحلة الهداية على قدر عقولنا ونصب نفسه في مقام التشريع أوجب على نفسه أشياء فاستحسن لنفسه أشياء كالعدل والإحسان ، كما استحسنها لنا واستقبح أشياء كالظلم والعدوان ، كما استقبحها لنا .

ومعنى كونه تعالى مشرعاً آمراً وناهياً هو أنه تعالى قدر وجودنا في نظام متقن يربطه إلى غايات هي سعادتنا وفيها خير دنيانا وآخرتنا وهي المسماة بالمصالح ونظم أسباب وجودنا وجهازات أنفسنا نظماً لا يلائم إلا مسيراً خاصاً في الحياة من أفعال وأعمال هي الملائمة لمصالح وجودنا لا غير فأسباب الوجود والجهازات المجهزة والأوضاع والأحوال الحافة بنا تدفعنا إلى مصالح وجودنا ومصالح الوجود تدعونا إلى أعمال خاصة تلائمها ومسير في الحياة تسوقنا إلى كمال الوجود وسعادة الحياة وإن شئت فقل: تندبنا إلى قوانين وسنن في العمل بها والجري عليها خير الدنيا والآخرة .

وهذه القوانين التي تهتف بها الفطرة ويعلمها الوحي السماوي هي الشريعة وإذ هي تنتهي إليه تعالى فالأمر الذي فيها أمره والنهي الذي فيها نهيه وكــل حكم فيها حكمه ، وفيها أمور يرى اتصاف الفعل بها خسناً على كل حــال كالعــدل فهو

(١) البروج : ١٦ ٪ (٢) الرعد : ١٦ .

٩٦ .... الجزء السادس عشر

يرتضيها لفعله كما يرتضيها لأفعالنا ، وأمور يستقبحها ويستشنعها ويـذمّ أفعالاً اتصفت بها كالظلم فهو لا يرتضيها لفعله كما لا يرتضيها لأفعالنا وهكذا .

فلا ضير في وجوب شيء عليه تعالى وجوباً تشريعياً إذا كان هـو المشرَّع على نفسه ، وهذه أحكام اعتبارية متقررة في ظرف الاعتبار العقلي وحقيقتها أن من سنته تعالى التكوينيَّة أن يريد ويفعل أموراً إذا عرضت على العقل عنونها بعنوان العدل ، وأن لا يصدر عن ساحته أعمال إذا عرضت على العقل عنونها بعنوان الظلم فافهم ذلك .

الثاني: أن هذا الوجوب تشريعي وهناك وجنوب آخر تكويني يعتمد عليه هذا الوجوب وهو ضرورة ترتب المعلولات على عللها في النظام العنام من غير تخلف المنتزع عنها معنى العدل.

وقد التبس الأمر على كثير من الباحثين فزعموا كون هذا الوجوب تكوينيًا وقرروه بأن القدرة الواجبية مطلقة متساوية النسبة إلى فعل القبيح وتركه مثلًا لكنه تعالى لا يفعل القبيح لحكمته البتة فترك القبيح ضروري بالنسبة إلى حكمته وإن كان ممكناً بالنسبة إلى قدرته وهذه الضرورة ضرورة حقيقية كضرورة قولنا: الواحد نصف الإثنين بالضرورة غير الوجوب الاعتباري يعتبر في الأوامر المولوية هذا.

والمغالطة فيه بينة فإن ترك القبيح إذا كان ممكناً بالنسبة إلى القدرة والقدرة عين الذات كان ممكناً بالنسبة إلى الذات وصفة الحكمة حينئذ إن كانت عين الذات كان ترك القبيح ضرورياً ممكناً معاً بالنسبة إلى الذات وليس إلا التناقض ، وإن كانت غير الذات فإن كانت أمراً عينياً وقد جعلت الترك ضرورياً للذات بعد ما كان ممكناً لزم تأثير غير الذات الواجبية فيها وهو تناقض آخر وقد عدلوا عن القول بالوجوب التكويني فراراً من لزوم حكومة القول بالوجوب التكويني فراراً من لزوم حكومة غيره تعالى فيه بالأمر والنهي ، وإن كانت أمراً انتزاعياً فكونها منتزعة من الذات يؤدي إلى التناقض الأول المذكور ، وكونها منتزعة من غيرها إلى التناقض الثاني فإن الحكم الحقيقي في الأمور الانتزاعية لمنشاء انتزاعها .

والمغالطة إنما نشأت من أخذ الفعل ضرورياً بالنسبة إلى الذات بعد انضمام الحكمة إليها فإن الذات إن أخذت علة تامة للفعل كانت النسبة هي الضرورة قبل الانضمام وبعدها دون الإمكان وإن أخذت جزءاً من العلة التامة

وإنما تتم بانضمام أمر أو أمور إليها كان الفعل بالنسبة إليها ممكناً لا ضرورياً وإن كان بالنسبة إلى علته التامة المجتمعة من الذات وغيرها ضرورياً لا ممكناً .

والشالث: أن قولنا: يجب عليه كذا ولا يجوز عليه كذا حكم عقليّ ، والعقل في ذلك حاكم قاض لا مدرك آخذ بمعنى أن الحكم الذي في القضية فعل قائم بالعقل مجعول له لا أمر قائم بنفسه يحكيه العقل نوعاً من الحكاية كما وقع في لسان بعضهم قائلين أن من شأنه الإدراك دون الحكم .

وذلك أن العقل الذي كلامنا فيه هو العقل العملي الذي موطن عمله العمل من حيث ينبغي أو لا ينبغي ويجوز أو لا يجوز ، والمعاني التي هذا شأنها أمور اعتبارية لا تحقق لها في الخارج عن موطن التعقل والإدراك فكان هذا الثبوت الإدراكي بعينه فعلا للعقل قائماً به وهو معنى الحكم والقضاء ، وأما العقل النظري الذي موطن عمله المعاني الحقيقية غير الاعتبارية تصوراً أو تصديقاً فإن لمدركاته ثبوتاً في نفسها مستقلاً عن العقل فلا يبقى للعقل عند إدراكها إلا أخذها وحكايتها وهو الإدراك فحسب دون المحكم والقضاء .

وَإِذَا تُتّلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتٍ قَالَ آلَّذِينَ كَفَرُوا لِلَّذِينَ آمَنُوا أَيُّ الْفَرِيقَيْنِ خَيْرٌ مَقَاماً وَأَحْسَنُ نَدِيًا (٧٣) وَكَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِءْياً (٧٤) قُلْ مَنْ كَانَ فِي آلضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدُ قَرْنٍ هُمْ أَحْسَنُ أَثَاثاً وَرِءْياً (٧٤) قُلْ مَنْ كَانَ فِي آلضَّلالَةِ فَلْيَمْدُدُ لَهُ آلرَّحْمَنُ مَدًا حَتَّىٰ إِذَا رَأُوا مَا تُوعَدُونَ إِمَّا الْعَذَابَ وَإِمَّا آلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَكَاناً وَأَضْعَفُ جُنْداً (٥٧) وَيَزِيدُ آلسَّاعَةَ فَسَيعْلَمُونَ مَنْ هُو شَرُّ مَكَاناً وَأَضْعَفُ جُنْداً (٥٧) وَيَزِيدُ آللَّهُ آلَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدَى وَالْبَاقِيَاتُ آلصَّالِحَاتُ خَيْرٌ عِنْدَ رَبِكَ آلَلَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدى وَالْبَاقِيَاتُ آلَقَى لِآيَاتِنَا وَقَالَ لأُوتِيَنَّ مَالاً وَوَلَداً (٧٧) أَطَّلَعَ الْغَيْبَ أَمْ آتَّذِي كَفَرَ بِآيَاتِنَا وَقَالَ لأُوتِينَ مَالاً وَوَلَداً (٧٧) أَطَّلَعَ الْغَيْبَ أَمْ آتَّخَذَ عِنْدَ آلرَّحْمَٰ عَهْداً (٨٧) كَلا وَوَلَداً (٧٧) أَطَّلَعَ الْغَيْبَ أَمْ أَنَاتِينَا فَرْداً (٧٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًا (٩٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًا (٩٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًا (٩٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًا رَهُ (٧٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَهُ مِنَ الْعَذَابِ مَدًا رَهُ (٨٧) وَنَرِثُهُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُونَا (٨٠).

۹۸ ..... الجزء السادس عشر

### ( بیان )

هذا هو الفصل الثاني من كلماتهم المنقولة عنهم . وهو ردّهم الدعوة النبوية بأنها لا تنفع في حسن حال المؤمنين بها شيئاً ولو كانت حقة لجلبت إليهم زهرة الحياة الدنيا التي فيها سعادة العيش من أبنية رفيعة وأمتعة نفيسة وجمال وزينة ، فالذي هم عليه من الكفر وقد جلب لهم خير الدنيا خير مما عليه المؤمنون وقد غشيهم رثاثة الحال وفقد المال وعسرة العيش ، فكفرهم هو الحق الذي ينبغي أن يؤثر دون الإيمان الذي عليه المؤمنون وقد أجاب الله عن قولهم بقوله : ﴿وكم أهلكنا ﴾ الخ ، وقوله : ﴿قل من كان في الضلالة ﴾ الخ ، ثم عقب ذلك ببيان حال بعض من اغتر بقولهم .

قوله تعالى: ﴿وإذا تتلى عليهم آياتنا بينات﴾ إلى آخر الآية ، المقام اسم مكان من القيام فهو المسكن ، والندي هو المجلس وقيل خصوص مجلس المشاورة ، ومعنى : ﴿قال المذين كفروا للذين آمنوا﴾ أنهم خاطبوهم فاللام للتبليغ كما قيل ، وقيل : تفيد معنى التعليل أي قالوا لأجل الذين آمنوا أي لأجل إغوائهم وصرفهم عن الإيمان ، والأول أنسب للسياق كما أن الأنسب للسياق أن يكون ضمير عليهم راجعاً إلى الناس أعم من الكفار والمؤمنين دون الكفار فقط حتى يكون قوله : ﴿قال الذين كفروا﴾ من قبيل وضع الظاهر موضع المضمر .

وقوله: ﴿ أَي الفريقين خير مقاماً وأحسن ندياً ﴾ أي لـ الاستفهام والفريقان هما الكفار والمؤمنون ، وكان مرادهم أن الكفار هم خير مقاماً وأحسن نديًا من المؤمنين الذين كان الغالب عليهم العبيد والفقراء لكنهم أوردوه في صورة السؤال وكنّوا عن الفريقين لدعوى أن المؤمنين عالمون بذلك يجيبون بذلك لو سئلوا من غير تردد وإرتياب .

والمعنى: وإذا تتلى على الناس ـ وهم الفريقان الكفار والمؤمنون ـ آياتنا وهي ظاهرات في حجتها واضحات في دلالتها لا تدع ريباً لمرتاب ، قال فريق منهم وهم الذين كفروا للفريق الآخر وهم الذين آمنوا : أي هذين الفريقين خير من جهة المسكن وأحسن من حيث المجلس ـ ولا محالة هم الكفار ـ يريدون أن لازم ذلك أن يكونوا هم سعداء في طريقتهم وملتهم إذ لا سعادة وراء التمتع بأمتعة الحياة الدنيا فالحق ما هم عليه .

سورة مريم ـ آية ٧٣ ـ ٧٥ .

99

قوله تعالى : ﴿وكم أهلكنا قبلهم من قرن هم أحسن أثاثاً ورءياً ﴾ القرن : الناس المتقرنون في زمن واحد ، والأثاث : متاع البيت ، وقيل : لا يطلق إلا على الكثير ولا واحد له من لفظه ، والرءي بالكسر فالسكون : ما رثي من المناظر ، نقل في مجمع البيان عن بعضهم : أنه اسم لما ظهر وليس بالمصدر وإنما المصدر الرأي والرؤية يدلُّ على ذلك قوله : ﴿يرونهم مثليهم رأي العين ﴾ فالرأي : الفعل ، والرءي : المرئي كالطحن والطّحن والسّقي والرمي والرّمي . انتهى .

ولما احتج الكفار على المؤمنين في حقية ملّتهم وبطلان الدعوة النبوية التي آمن به المؤمنون بأنهم خير مقاماً وأحسن نديّاً في الدنيا وقد فاتهم أن للإنسان حياة خالدة أبدية لا منتهى لها وإنما سعادته في سعادتها والأيام القلائل التي يعيش فيها في الدنيا لا قدر لها قبال ما لا نهاية له ولا أنها تغني عنه شيئاً.

على أن هذه التمتعات الدنيوية لا تحتم له السعادة ولا تقيه من غضب الله إن حـلٌ به يــوماً ومــا هو من الــظالمين ببعيد ، فليســوا في أمن من سخط الله ولا طيب في عيش يهدّده الهلاك ولا نعمة كانت في معرض النقمة والخيبة .

أشار إلى الجواب عنه بقوله: ﴿وكم أهلكنا قبلهم﴾ والنظاهر أن الجملة حالية وكم خبرية لا استفهامية ، والمعنى : أنهم يتفوَّهون بهذه الشبهة الواهية ـ نحن خير منكم مقاماً وأحسن ندياً ـ استخفافاً للمؤمنين والحال أنّا أهلكنا قروناً كثيرة قبلهم هم أحسن من حيث الأمتعة والمناظر .

وقد نقل سبحانه نظير هذه الشبهة عن فرعون وعقّبه بحديث غرقه وهلاكه ، قال : ﴿ونادى فرعون في قومه قال يا قوم أليس لي ملك مصر وهذه الأنهار تجري من تحتي أفلا تبصرون ؟ أم أنا خير من هذا الذي هو مهين ولا يكاد يُبين ، فلولا ألقي عليه أسورة من ذهب الى أن قال ﴿فلما آسفونا انتقمنا منهم فأغرقناهم أجمعين فجعلناهم سلفاً ومثلاً للآخرين ﴿ () .

قوله تعالى : ﴿قل من كان في الضلالة فليمدد لـه الرحمن مـدّاً ﴾ إلى آخر الآية ، لفظة كان في قولـه : ﴿من كان في الضـلالة ﴾ تـدلُ على استمرارهم في الضـلالة لا مجـرد تحقق ضلالـة ما ، وبـذلك يتمُ التهـديد بمجـازاتهم بالإمـداد

<sup>(</sup>١) الزخرف : ٥٦ .

والاستدراج الذي هو إضلال بعد الضلال .

وقوله: ﴿فليمدد﴾ صيغة أمر غائب ويؤول معناه إلى أن من الواجب على الرحمن أن يمدُّه مدّاً ، فإن أمر المتكلم مخاطبه أن يأمره بشيء معناه إيجاب المتكلم ذلك على نفسه .

والمد والإمداد واحد لكن ذكر الراغب في المفردات أن أكثر ما جاء الإمداد في المحبوب والمد في المكروه والمراد أن من استقرت عليه الضلالة واستمر هو عليها \_ والمراد به الكفار كناية \_ فقد أوجب الله على نفسه أن يمده بما منه ضلالته كالزخارف الدنيوية في مورد الكلام فينصرف بذلك عن الحق حتى يأتيه أمر الله من عذاب أو ساعة بالمفاجأة والمباهتة فيظهر له الحق عند ذلك ولن ينتفع به .

فقوله: ﴿حتى إذا رأوا ما يوعدون إمّا العـذاب وإما الساعة فسيعلمون﴾ الخ ، دليل على أن هذا المد خذلان في صورة إكرام والمراد به أن ينصرف عن الحق واتباعه بالاشتغال بزهرة الحياة الدنيا الغارّة فـلا يظهـر له الحق إلا في وقت لا ينتفع به وهو وقت نزول البأس أو قيام الساعة .

كما قال تعالى : ﴿ فلم يك ينفعهم إيمانهم لما رأوا بأسنا سنة الله التي قد خلت في عباده ﴾ (١) ، وقال : ﴿ يوم يأتي بعض آيات ربك لا ينفع نفساً إيمانها لم تكن آمنت من قبل أو كسبت في إيمانها خيراً ﴾ (٢) .

وفي إرجاع ضمير الجمع في قوله : ﴿ رأوا ما يوعدون﴾ إلى ﴿ من﴾ رعاية جانب معناه كما أن في إرجاع ضمير الأفراد في قوله : ﴿ فليمدد له ﴾ إليه رعايـة جانب لفظه .

وقوله: ﴿ فسيعلمون من هو شر مكاناً وأضعف جنداً ﴾ قوبل به قولهم السابق: ﴿ أَي الفريقين خير مقاماً وأحسن ندياً ﴾ أما مكانهم حين يرون العذاب والظاهر أن المراد به عذاب الدنيا - فحيث يحل بهم عذاب الله وقد كان مكان صناديد قريش المتلو عليهم الآيات حين نزول العذاب ، قليب بدر التي ألقيت فيها أجسادهم وأما مكانهم يوم يرون الساعة فالنار الخالدة التي هي دار البوار ، وأما ضعف جندهم فلأنه لا عاصم لهم اليوم من الله ويعود كل ما هيأوه لأنفسهم من عدة وعدة سدى لا أثر له .

(١) المؤمن: ٨٥٠. (٢) الأنعام: ١٥٨.

قوله تعالى : ﴿ ويزيد الله الذين اهتدوا هدى ﴾ إلى آخر الآية ، الباقيات الصالحات الأعمال الصالحة التي تبقى محفوظة عند الله وتستعقب جميل الشكر وعظيم الأجر وقد وعد الله بذلك في مواضع من كلامه .

والثواب جزاء العمل قال في المفردات: أصل الثواب رجوع الشيء إلى حالته الأولى التي كان عليها أو إلى الحالة المقدرة المقصودة بالفكرة - إلى أن قال - والثواب ما يرجع إلى الإنسان من جزاء أعماله فيسمّى الجزاء ثواباً تصوراً أنه هو - إلى أن قال - والثواب يقال في الخير والشرّ لكن الأكثر المتعارف في الخير . انتهى والمردّ اسم مكان من الردّ والمراد به الجنة .

والآية من تمام البيان في الآية السابقة فإن الآية السابقة تبين حال أهل الضلالة وتذكر أن الله سيمدهم فهم يعمهون في ضلالتهم منصرفين عن الحق معرضين عن الإيمان لاعبين بما عندهم من شواغل الحياة الدنيا حتى يفاجئهم العذاب أو الساعة وتنكشف لهم حقيقة الأمر من غير أن ينتفعوا به ، وهؤلاء أحد الفريقين في قولهم : ﴿ أي الفريقين خير مقاماً ﴾ الخ

وهذه الآية تبين حال الفريق الأخر وهم المؤمنون وأن الله سبحانه يمد المهتدين منهم وهم المؤمنون بالهدى فينزيدهم هدى على هداهم فيوفقون للأعمال الباقية الصالحة وهي خير أجراً وخير داراً وهي الجنة ، ودائم نعيمها فما عند المؤمنين من أمتعة الحياة وهي النعيم المقيم خير مما عند الكافرين من الزخارف الغارة الفائية .

وفي قبوله : ﴿عند ربك﴾ إشبارة إلى أن الحكم بخيريَّة منا للمؤمنين من ثواب ومرد حكم إلهي لا يخطىء ولا يغلط البتة .

وهاتان الأيتان ـ كما ترى ـ جواب ثان عن حجة الكفار أعني قولهم : ﴿ أَيِ الفريقين خير مقاماً وأحسن نديّاً ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ أَفُرأَيتِ الذي كَفَرِ بآياتنا وقال لأوتينَّ مالاً وولداً ﴾ كما أنّ سياق الآيات الأربع السابقة يعطي أن الحجة الفاسدة المذكورة قول بعض المشركين ممن تلي عليه القرآن فقال ما قال دحضاً لكلمة الحق واستغواء واستخفافاً للمؤمنين كذلك سياق هذه الآيات الأربع وقد افتتحت بكلمة التعجيب واشتملت بقول يشبه القول السابق والمحتمت بما يناسبه من الجواب يعطي أن

۱۰۲ .... الجزء السادس عشر

بعض الناس ممن آمن بالنبي علم الله أو كان في معرض ذلك بعدما سمع قول الكفار مال إليهم ولحق بهم قائلًا لأوتينَّ مالاً وولداً يعني في الدنيا باتباع ملّة الشمرك كأن في الإيمان بالله شؤماً وفي اتخاذ الألهة ميمنة . فردَّه الله سبحانه بقوله : ﴿ أَطُلُع الْغَيْبِ ﴾ النح .

وأما ما ذكره الأكثر بالبناء على ما ورد من سبب النزول أن الجملة قول أحد المتعرّقين في الشرك من قريش خاطب به خبّاب بن الأرت حين طالبه ديناً كان له عليه ، وأن معنى الجملة لاوتين مالاً وولداً في الجنة فأؤدّي ديني فشيء لا يلائم سياق الآيات إذ من المعلوم أن المشركين ما كانوا مذعنين بالبعث أصلاً ، فقوله لاوتين مالاً وولداً إذا بعثت وعند ذلك أؤدّي ديني لا يحتمل إلا الاستهزاء والتهكم ولا معنى لرد الاستهزاء بالاحتجاج كما هو صريح قوله : ﴿ أَطّلع الغيب أم اتخذ عند الرحمن عهداً ﴾ الخ .

ونظير هذا القول في السقوط ما نقل عن أبي مسلم المفسّر أن الآيـة عامـة فيمن له هذه الصفة .

فقوله: ﴿ أَفْرَأَيْتِ الذِي كَفْرِ بَآيَاتِنا﴾ مسوق للتعجيب ، وكلمة ﴿ أَفِرَأَيْتِ ﴾ كلمة تعجيب وقد فرَّعه بفاء التفريع على ما تقدّمه من قولهم : ﴿ أَي الفريقين خير مقاماً وأحسن ندياً ﴾ لأن كفر هذا القائل وقوله : ﴿ لأُوتِينَ مالاً وولداً ﴾ من سنخ كفرهم ومبني على قولهم للمؤمنين لا خير عند هؤلاء وسعادة الحياة وعزّة الدنيا ونعمتها ولا خير إلا ذلك عند الكفار وفي ملتهم .

ومن هنا يظهر أن لقوله: ﴿وقال لاوتينَ مالاً وولداً ﴾ نوع ترتّب على قوله: ﴿كَفُر بَآيَاتِنا﴾ وأنه إنما كَفُر بآيات الله زاعماً أن ذلك طريقة ميمونة مباركة تجلب لسالكها العزة والقدرة وترزقه الخير والسعادة في الدنيا وقد أقسم بذلك كما يشهد به لام القسم ونون التأكيد في قوله: ﴿لأُوتِينَ ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ أُطّلع الغيب أم اتخذ عند الرحمن عهداً ﴾ ردّ سبحانه عليه قوله : ﴿ لاوتين مالاً وولداً بكفري ﴾ بأنه رجم بالغيب لا طريق له إلى العلم فليس بمطّلع على الغيب حتى يعلم بأنه سيؤتى بكفره ما يأمله ولا بمتخذ عهداً عند الله حتى يطمئن إليه في ذلك ، وقد جيء بالنفي في صورة الاستفهام الإنكاري .

قوله تعالى : ﴿كلا سنكتب ما يقول ونمدُّ له من العداب مدأ ﴾ كلا كلمة

ردع وزجر وذيل الآية دليل على أنه سبحانه يردُّ بها ما يتضمنه قول هذا القائل من ترتب إيتاء المال والولد على الكفر بآيات الله ومحصّله أن الذي يترتب على قوله هذا ليس هو إيتاء المال والولد فإن لذلك أسباباً أخر بل هو مدُّ العذاب على كفره ورجمه فهو يطلب بما يقول في الحقيقة عـذاباً ممدوداً يتلو بعضه بعضاً لأنه هـو تبعة قوله لا إيتاء المال والولد وسنكتب قوله ونرتب عليه أثره الذي هو مدُّ العذاب فالآية نظيرة قوله : ﴿فليدع ناديه سندع الزبانية ﴾(١) .

ومن هنا يظهر أن الأقرب أن يكون المراد من كتابة قوله تثبيته ليترتب عليه أثره لا كتابته في صحيفة عمله ليحاسب عليه يـوم القيامـة كما فسّـره به أربـاب التفسير ، على أن قوله الآتي : ﴿ونرثه ما يقـول﴾ لا يخلو على قولهم من شائبة التكرار من غير نكتة ظاهرة .

قوله تعالى : ﴿ونرثه ما يقول ويأتينا فرداً ﴾ المراد بوراثة ما يقول أنه سيموت ويفنى ويترك قوله : لاوتين بكفري مالاً وولداً ، وقد كان خطيئة لازمة له لزوم المال للإنسان محفوظة عند الله كأنه مال ورثه بعده ففي الكلام استعارة لطيفة .

وقوله : ﴿ويأتينا فرداً﴾ أي وحده وليس معه شيء مما كان ينتصر به ويركن إليه بحسب وهمه فمحصّل الآية أنه سيأتينا وحده وليس معه إلا قوله الذي حفظناه عليه فنحاسبه على ما قال ونمدُّ له من العذاب مداً .

هذا ما يقتضيه البناء على كون قوله في أول الأيات ﴿لاوتين مالاً وولداً ﴾ ناظراً إلى الإيتاء في الاخرة كما اختاره الأكثر فمعنى الآيات كما فسروها: تعجب من الذي كفر بآياتنا وهو عاص بن وائل أو وليد بن المغيرة وقال: أقسم لاوتين إذا بعثت مالاً وولداً في الجنة ، أعلم الغيب حتى يعلم أنه في الجنة ؟ وقيسل: أنظر في اللوح المحفوظ أم اتخذ عند الرحمن عهداً بقول لا إله إلا الله حتى يدخل به الجنة وقيل: أقدم عملاً صالحاً كلا وليس الأمر كما قال سنكتب ما يقول بأمر الحفظة أن يثبتوه في صحيفة عمله ونمذ له من العذاب مداً ونرثه ما يقول أي ما عنده من المال والولد بإهلاكنا إياه وإبطالنا ملكه ويأتينا أي يأتي الآخرة فرداً ليس عنده شيء من مال وولد وعدة وعدد .

<sup>(</sup>١) العلق : ١٨ .

١٠٤ ..... الجزء السادس عشر

# ( بحث روائي )

وفي الدر المنثور أخرج أحمد والبخاري ومسلم وسعيد بن منصور وعبد بن حميد والترمذي والبيهقي في الدلائل وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن حبّان وابن مردويه عن خبّاب بن الأرت قال : كنت رجلاً قيناً وكان لي على العاص بن وائل دين فأتيته أتقاضاه فقال : لا والله لا أقضيك حتى تكفر بمحمد فقلت : لا والله لا أكفر بمحمد حتى تموت ثم تبعث . قال : فإني إذا مت ثم بعثت جئتني ولي ثم مال وولد فاعطيك فأنزل الله : ﴿ أفرأيت الذي كفر بآياتنا ﴾ إلى قوله ﴿ ويأتينا فرداً ﴾ .

وقد تقدم أن الروايات لا تنطبق على سياق الأيات فإن الروايات صريحة في أن الكلمة إنما صدرت عن العاص بن وائل على سبيل الاستهزاء والسخرية على أن النقل القطعي أيضاً يؤيد أن المشركين لم يكونسوا قائلين بالبعث والنشور.

ثم الآيات تأخذ في ردَّ كلمته بالاحتجاج ولوكانت كلمة استهزاء من غير جدَّ لم يكن لـلاحتجاج عليهـا معنى إذ الاحتجاج لا يستقيم إلا على قــول جدي وإلا كان هزلًا فالروايات على صراحتها في كونها كلمة استهزاء لا تنطبق على الأية .

ولو حمل على وجه بعيد على أنه إنما قبال : ﴿ لاوتينَ مالًا وولـداً ﴾ على وجه الإلزام والتبكيت لخبّاب من غير أن يعتقده لا على وجه الاستهزاء! لم يكن

للذكر اللولد مع المال وجمه وكفاه أن يقلول: لأوتين مالا مع أن في بعض.هذه الروايات أنه قال لخباب: إنكم تزعمون أنكم ترجعون إلى مال وولد ولم يعهد من مسلمي صدر الإسلام شيوع القول بأن في الجنة توالداً وتناسلاً ولا وقعت في شيء من القرآن إشارة إلى ذلك. هذا أو لا .

ولم يكن للقسم والتأكيد البالغ في قوله : ﴿لاوتينَ﴾ وجه إذ الإلزام والتبكيت لا حاجة فيهما إلى تأكيد . وهذا ثانياً .

ولم يكن لإطلاق الإيتاء في قـولـه : لاوتينّ من دون أن يقيـده بـالجنـة أو الأخرة دفعاً للبس نكتة ظاهرة . وهذا ثالثاً .

ولم يصلح للرد عليه وإبطاله إلا قوله تعالى: كلا سنكتب ما يقول ونمد له من العذاب إلى آخر الآيتين ، وأما قوله: ﴿أطلع الغيب أم اتخذ عند الرحمن عهداً فغير وارد عليه البتة إذ الإلزام والتبكيت لا يتوقف على العلم بصدق ما يلزم به حتى يتوقف عن منشأ علمه بل يجامع غالباً العلم بالكذب وإنما على التزام الخصم الذي يراد إلزامه به أو بما يستلزمه . وهذا رابعاً .

واعلم أنه ورد في ذيل قوله: ﴿والباقيات الصالحات﴾ الآية أخبار عن النبي وأئمة أهل البيت عليهم أفضل الصلاة ، وقد أشرنا إليها في الجزء الثالث عشر من الكتاب في بحث روائي في ذيل الآية ٤٦ من سورة الكهف .

\* \* \*

وَآتَخُذُوا مِنْ دُونِ آللَّهِ آلِهَةً لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزًا (١٨) كَلَّا سَيَكْفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا (٨٢) أَلَمْ تَرَ أَنَّا أَرْسَلْنَا آلشَّيَاطِينَ عَلَىٰ الْكَافِرِينَ تَـُؤُزُّهُمْ أَزًا (٨٣) فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا لَشَّيَاطِينَ عَلَىٰ الْكَافِرِينَ تَـُؤُزُّهُمْ أَزًا (٨٣) فَلَا تَعْجَلْ عَلَيْهِمْ إِنَّمَا نَعُدُّ لَهُمْ عَدًا (٨٤) يَـوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَىٰ آلرَّحْمٰنِ وَفُداً (٥٨) فَعَدُّ اللَّهُ عَدًا (٨٤) يَـوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَىٰ آلرَّحْمٰنِ وَفُداً (٥٨) وَنَسَاوَقُ الْمُجِرْمِينَ إلىٰ جَهَنَّمَ وِرْداً (٨٦) لاَ يَمْلِكُونَ آلشَّفَاعَةَ إِلَّا مَنِ آلَتَحْدَ آلرَّحْمٰنُ عَهْداً (٨٧) وَقَــالُوا آتَخَــذَ آلرَّحْمٰنُ مَنْ اللَّمْخِمْنَ عَهْداً (٨٧) وَقَــالُوا آتَخَــذَ آلرَّحْمٰنُ

١٠٦ ..... الجزء السادس عشر

وَلَداً (٨٨) لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْعًا إِدَّا (٨٩) تَكَادُ آلسَّمْ وَاتُ يَتَفَطَّرْنَ مِنْهُ وَتَنْشَقُ الْأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالُ هَدًا (٩٠) أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمٰنِ وَلَداً (٩١) أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمٰنِ وَلَداً (٩١) إِنْ كُلُّ مَنْ فِي وَلَداً (٩١) إِنْ كُلُّ مَنْ فِي السَّمْ وَاتِ وَالأَرْضِ إِلَّا آتِي آلرَّحْمٰنِ عَبْداً (٩٣) لَقَدْ أَحْصٰهُمْ وَعَدَّهُمْ عَداً (٩٤) وَكُلُّهُمْ آتِيهِ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فَرْداً (٥٥) إِنَّ آلَـٰذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ آلرَّحْمٰنُ وُدًا (٥٥) إِنَّ آلَـٰذِينَ

# (بیان)

هـذا هو الفصـل الثالث مما نقل عنهم وهـو شركهم بـالله بـاتخـاذ الألهـة وقولهم : ﴿اتخذ الله ولداً﴾ سبحانه والجواب عن ذلك .

قوله تعالى : ﴿واتخذوا من دون الله آلهة ليكونـوا لهم عِزّاً ﴾ هؤلاء الآلهـة هم الملائكة والجنّ والقدِّيسون من الإنس وجبابرة الملوك فإن أكثرهم كانوا يرون الملك قداسة سماوية .

ومعنى كونهم لهم عزاً كونهم شفعاء لهم يقرّبونهم إلى الله بالشفاعة فينالون بذلك العزة في الدنيا ينجرُّ إليهم الخيـر ولا يمسّهم الشر ، ومن فسّـر كونهم لهم عزاً بشفاعتهم لهم في الأخرة خفي عليه أن المشركين لا يقولون بالبعث .

قوله تعالى : ﴿كلا سيكفرون بعبادتهم ويكونون عليهم ضداً ﴾ الضد بحسب اللغة المنافي الذي لا يجتمع مع الشيء ، وعن الأخفش أن الضد يطلق على الواحد والجمع كالرسول والعدو وأنكر ذلك بعضهم ووجّه إطلاق الضد في الأية وهي جمع بأنها لما كانت متفقة في عداوة هؤلاء والكفر بعبادتهم كانت في حكم الواحد وصحّ بذلك إطلاق المفرد عليها .

وظاهر السياق أن ضميري ﴿سيفكرون﴾ و ﴿يكونون﴾ للألهة وضميري ﴿بعبادتهم﴾ و ﴿عليهم﴾ للمشركين المتخذين للألهة والمعنى : سيكفر الآلهة بعبادة هؤلاء المشركين ويكون الألهة حال كونهم على المشركين لا لهم ، ضداً

لهم يعادونهم ولو كانوا لهم عزاً لثبتوا على ذلك دائماً وقد وقع ذلك في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَى الذِينَ أَشْرِكُوا شُرِكَاءُهُم قَالُوا رَبْنَا هؤلاء شُركَاؤنا اللّذِينَ كَنَا نَدُعُو مِنْ دُونِكُ فَالْقُبُوا إِلَيْهُم القُولُ إِنْكُم لَكَاذَبُونَ ﴿ () . وأوضح منه قوله : ﴿وَالذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهُ مَا يَمْلُكُونَ مِنْ قَطْمِيرَ ، إِنْ تَدْعُوهُم لا يسمعُوا دعاءكم ولو سمعُوا ما استجابُوا لكم ويوم القيامة يكفرون بشرككم ﴿ () .

وربما احتمل أن يكون بالعكس من ذلك أي سيكفر المشركون بعبادة الألهة ويكونون على الألهة ضداً كما في قوله: ﴿ثم لم تكن فتنتهم إلا أن قالوا والله ربنا ما كنا مشركين﴾ (٣) ، ويبعده أن ظاهر السياق أن يكون ﴿ضداً ﴾ وقد قوبل به ﴿عزاً ﴾ في الأية السابقة ، وصفاً للآلهة دون المشركين ولازم ذلك أن يكون الألهة الذين هم الضد هم الكافرين بعبادة المشركين نظراً إلى خصوص ترتب الضمائر .

على أن التعبير المناسب لهذا المعنى أن يقال : سيكفرون بهم على حد ما يقال : كفر بالله ، ولا يقال : كفر بعبادة الله .

والمراد بكفر الآلهة يوم القيامة بعبادتهم وكونهم عليهم ضداً هو ظهور حقيقة الأمر يومئذ فإن شأن يوم القيامة ظهور الحقائق فيه لأهل الجمع لا حدوثها ولولم تكن الآلهة كافرين بعبادتهم في الدنيا ولا عليهم ضداً بل بدا لهم ذلك يوم القيامة لم تتم حجة الآية فافهم ذلك ، وعلى هذا المعنى يترتب قوله : ﴿ أَلَم تُرَ عَلَى قُولُه : ﴿ كَلَّا سَيَكُفُرُونَ بَعْبَادَتُهُم ﴾ النح .

قوله تعالى : ﴿ أَمَا أَرْسَلْنَا الشّياطينَ عَلَى الْكَافِرِينَ تَؤْرَهُمُ أَرّاً ﴾ الأز والهز بمعنى واحد وهو التحريك بشدة وإزعاج والمراد تهييج الشياطين إياهم إلى الشّر والفساد وتحريضهم على اتباع الباطل وإضلالهم بالتزلزل عن الثبات والاستقامة على الحق .

ولا ضير في نسبة إرسال الشياطين إليه تعالى بعد ما كان على طريق المجازاة فإنهم كفروا بالحق فجازاهم الله بزيادة الكفر والضلال ويشهد بـذلك قوله: ﴿على الكافرين﴾ ولوكان إضلالًا ابتدائياً لقيل: ﴿عليهم﴾ من غير أن يوضع الظاهر موضع المضمر.

(۱) النحل: ۸٦.
 (۲) فاطر: ۱٤.
 (۳) الأنعام: ۲۳.

والآية وهي مصدرة بقوله: ﴿ أَلَم تَرَ ﴾ المفيد معنى الاستشهاد مسوقة لتأييد ما ذكر في الآية السابقة من كون آلهتهم عليهم ضداً ، فإن تهييج الشياطين إياهم للشر والفساد واتباع الباطل معاداة وضدية والشياطين وهم من الجنّ من جملة آلهتهم ولو لم يكن هؤلاء الآلهة عليهم ضداً ما دعوهم إلى ما فيه هلاكهم وشقاؤهم .

فالآية بمنزلة أن يقال: هؤلاء الآلهة الذين يحسبونهم لأنفسهم عزاً هم عليهم ضد وتصديق ذلك أن الشياطين وهم من آلهتهم يحركونهم بإزعاج نحو ما فيه شقاؤهم وليسوا مع ذلك مطلقي العنان بل إنما هو بإذن من الله يسمى إرسالاً وعلى هذا فالآية متصلة بسابقتها وهو ظاهر.

وجعل صاحب روح المعاني هذه الآية مترتبة على مجموع الآيات من قوله: ﴿ويقول الإنسان ءَإذا ما مت لسوف أخرج حياً ﴾ إلى قوله: ﴿ويكونون عليهم ضداً ﴾ ومتصلة به وأطنب في بيان كيفية الاتصال بما لا يجدي نفعاً وأفسد بذلك سياق الآيات واتصال ما بعد هذه الآية بسا قبلها.

قوله تعالى : ﴿فلا تعجل عليهم إنما نعد لهم عداً ﴾ العد هو الإحصاء والعد يفني المعدود وينفده وبهذه العناية قصد به إنفاد أعمارهم والانتهاء إلى آخر أنفاسهم كأن أنفاسهم الممدة لأعمارهم مذخورة بعددها عند الله فينفدها بإرسالها واحداً بعد آخر حتى تنتهى وهو اليوم الموعود عليهم .

وإذ كان مدة بقاء الإنسان هي مدة بلائه وامتحانه كما ينبىء عنه قوله: ﴿إنا جعلنا ما على الأرض زينة لها لنبلوهم أيهم أحسن عملا ﴾(١) كان العد بالحقيقة عداً للأعمال المثبتة في صحيفة العمر، ليتم بذلك بنية الحياة الأخروية الخالدة ويستقصى للإنسان ما يلتئم به عيشه هناك من نعم أو نقم فكما أن مكث الجنين في الرحم مدة يتم به خلقة جسمه كذلك مكث الإنسان في الدنيا لأن يتم به خلقة نفسه وأن يعد الله ما قدر له من العطية ويستقصيه.

وعلى هذا فلا ينبغي للإنسان أن يستعجل الموت لكافر طالح لأن مدة بقائه مدة عدّ ميئاته ليحاسب عليها ويعذب بها ولا لمؤمن صالح لأن مدة بقائه مدة عدّ حسناته ليئاب بها ويتنعم والأية لا تقيد العد وإن فهم من ظاهرها في بادىء النظر عد الأنفاس أو الأيام .

<sup>(</sup>١) الكهف: ٧.

وكيف كان فقوله: ﴿ فلا تعجل عليهم ﴾ تفريع على ما تقدم ، وقوله: ﴿ إنما نعد ﴾ تعليل له وهو في الحقيقة علة التأخير ومحصل المعنى إذ كان هؤلاء لا ينتفعون باتخاذ الآلهة وكانوا هم وآلهتهم منتهين إلينا غير خارجين من سلطاننا ولا مسيرهم في طريقهم بغير إذننا فلا تعجل عليهم بالقبض أو بالقضاء ولا يضيق صدرك عن تأخير ذلك إنما نعد لهم أنفاسهم أو أعمالهم عداً .

قوله تعالى : ﴿يوم نحشر المتقين إلى الرحمان وفداً ﴾ الـوفد هم القـوم الواردون لزيارة أو استنجاز حاجة أو نحو ذلك ولا يسمّون وفداً إلا إذا كانوا ركباناً وهو جمع واحده وافد .

وربما استفيد من مقابلة قوله في هذه الآية ﴿إلى الرحمان﴾ قول في الآية التالية : ﴿إلى الرحمان قول في الآية التالية : ﴿إلى جهنم﴾ أن المراد بحشرهم إلى الرحمان حشرهم إلى الجنة وإنما سمّي حشراً إلى الرحمان لأن الجنة مقام قرب تعالى فالحشر إليها حشر إليه . ومعنى الآية ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ونسوق المجرمين إلى جهنم ورداً ﴾ فسر الورد بالعطاش وكانه مأخوذ من ورود الماء أي قصده ليشرب ولا يكون ذلك إلا عن عطش فجعل بذلك الورد كناية عن العطاش ، وفي تعليق السوق إلى جهنم بوصف الإجرام إشعار بالعلية ونظيره تعليق الحشر إلى الرحمان في الآية السابقة بوصف التقوى . ومعنى الآية ظاهر .

قوله تعالى : ﴿لا يملكون الشفاعة إلا من اتخذ عند الرحمن عهداً ﴾ وهذا جواب ثان عن اتخاذهم الآلهة للشفاعة وهو أن ليس كل من يهوى الإنسان شفاعته فاتخذه إلها ليشفع له يكون شفيعاً بل إنما يملك الشفاعة بعهد من الله ولا عهد إلا لآحاد من مقرّبي حضرته ، قال تعالى : ﴿ولا يملك الذين يدعون من دونه الشفاعة إلا من شهد بالحق وهم يعلمون ﴾(١) .

وقيل: المراد إن المشفع لهم لا يملكون الشفاعة إلا من اتخذ عند الرحمان عهداً والعهد هو الإيمان بالله والتصديق بالنبوة ، وقيل: وعده تعالى له بالشفاعة كما في الأنبياء والأئمة والمؤمنين والملائكة على ما في الأخبار، وقيل: هو شهادة أن لا إله إلا الله وأن يتبرّأ من الحول والقوة وأن لا يرجو إلا الله، والوجه الأول هو الأوجه وهو بالسياق أنسب.

<sup>(</sup>١) الزخرف : ٨٦ .

قوله تعالى: ﴿وقالوا اتخذ الرحمان ولداً ﴾ من قول الوثنيين وبعض خاصتهم، وإن قال ببنوَّة الآلهة أو بعضهم لله سبحانه تشريفاً أو تجليلاً لكن عامتهم وبعض خاصتهم ـ في مقام التعليم ـ قال بذلك تحقيقاً بمعنى الاشتقاق من حقيقة اللاهوت واشتمال الولد على جوهرة والده، وهذا هو المراد بالآية والدليل عليه التعبير بالولد دون الابن، وكذا ما في قوله: ﴿إن كل من في السماوات والأرض ﴾ إلى تمام ثلاث آيات من الاحتجاج على نفيه .

قوله تعالى : ﴿ لقد جنتم شيئاً إِذاً ﴾ إلى تمام ثـلاث آيـات ، الإد بكسر الهمزة : الشيء المنكر الفظيع ، والتفطُّر الانشقاق ، والخرور السقوط ، والهـدّ الهدم .

والآيات في مقام إعظام الذنب وإكبار تبعته بتمثيله بالمحسوس يقول: لقد أتيتم بقولكم هذا أمراً منكراً فظيعاً تكاد السماوات يتفطرن وينشققن منه وتنشقُ الأرض وتسقط الجبال على السهل سقوط انهدام أن دعوا للرحمان ولداً.

قوله تعالى : ﴿ وَهِمَا يَنْبَغِي للرحمانُ أَنْ يَتَخَذُ وَلَداً إِنْ كُلُّ مِنْ فِي السماواتُ وَالأَرْضِ إِلا آتِي الرحمانُ عبداً ﴾ إلى تمام أربع آيات . المراد بإتيان كل منهم عبداً له توجه الكل إليه ومثوله بين يديه في صفة المملوكية المحضة فكل منهم مملوك له لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضراً ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً وذلك أمر بالفعل ملازم له ما دام موجوداً ، ولذا لم يقيد الإتيان في الآية بالقيامة بخلاف ما في الآية الرابعة .

والمراد بإحصائهم وعدَّهم تثبيت العبودية لهم فإن العبيد إنما تتعين لهم أرزاقهم وتتبين وظائفهم والأمور التي يستعملون فيها بعد الإحصاء وعدَّهم وثبتهم في ديوان العبيد وبه تسجل عليهم العبودية .

والمراد بإتيانه له يوم القيامة فرداً إتيانه يومئذ صفر الكف لا يملك شيئاً مما كان يملكه بحسب ظاهر النظر في الدنيا وكان يقال: إن له حولاً وقوة ومالاً وولداً وأنصاراً ووسائل وأسباباً إلى غير ذلك فيظهر يومئذ إذ تتقطع بهم الأسباب أنه فرد ليس معه شيء يملكه وأنه كان عبداً بحقيقة معنى العبودية لم يملك قط ولن يملك أبداً فشأن يوم القيامة ظهور الحقائق فيه .

ويظهر بما تقدم أن الذي تتضمنه الأيات من الحجة على نفي الـولد حجـة

واحدة ومحصلها أن كل من في السماوات والأرض عبد لله مطيع له في عبوديته ليس له من الوجود وآثار الوجود إلا ما آتاه الله فأخذه هو ممتثلًا لأمره تابعاً لإرادته من غير أن يملك من ذلك شيئاً ، وليس من عبوديتها هذا فحسب بل الله أحصاهم وعدهم فسجل عليهم العبودية وأثبت كلا في موضعه وسخره مستعملًا له فيما يريده منه فكان شاهداً لعبوديته ، وليس هذا المقدار فحسب بل سيأتيه كل منهم فرداً لا يملك شيئاً ولا يصاحبه شيء ويظهر بذلك حقيقة عبوديتهم للكل فيشهدون ذلك وإذا كان هذا حال كل من في السموات والأرض فكيف يمكن أن يكون بعضهم ولداً لله واجداً لحقيقة اللاهوت مشتقاً من جوهرتها ، وكيف تجتمع الألوهية والفقر ؟ .

وأما انتهاء وجود الأشياء إليه تعالى وحده كما تضمنته الآية الأولى فمما لا يرتاب فيه مثبتو الصانع سواء في ذلك الموحدون والمشركون وإنما الاختلاف في كثرة المعبود ووحدته وكثرة الربّ بمعنى المدبّر ولو بالتفويض وعدمها .

قوله تعالى : ﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمان ودًا ﴾ الود والمودة المحبة وفي الآية وعد جميل منه تعالى أنه سيجعل للذين آمنوا وعملوا الصالحات مودة في القلوب ولم يقيده بما بينهم أنفسهم ولا بغيرهم ولا بدنياً ولا بآخرة أو جنة فلا موجب لتقييد بعضهم ذلك بالجنة وآخرين بقلوب الناس في الدنيا إلى غير ذلك .

وقد ورد في أسباب النزول من طرق الشيعة وأهل السنة أن الآية نـزلت في علي علي علي النقية، وفي بعضها ما ورد من طـرق أهل السنـة أنهـا نـزلت في مهـاجـري الحبشة وفي بعضها غيرذلك وسيجيء في البحث الروائي الآتي .

وعلى أي حال فعموم لفظ الآية في محله ، والظاهر أن الآية متصلة بقوله السابق : ﴿سيكفرون بعبادتهم ويكونون عليهم ضداً﴾ .

## ( بحث روائي )

في تفسيس القمي بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله سَلَنْهُ في قوله : ﴿ كلا سيكفرون بعبادتهم ويكونـون عليهم ضدّاً ﴾ يـوم القيامـة أي يكـون هؤلاء

الذين اتخذوهم آلهة من دون الله ضداً يوم القيامةويتبرأون منهم ومن عبادتهم إلى يوم القيامة .

وفي الكافي بإسناده عن عبد الأعلى مولى آل سام قال : قلت لأبي عبد الله ما الله عز وجل : ﴿ إِنْمَا نَعَدُ لَهُمَ عَداً ﴾ قال : ما هـو عندك ؟ قلت : عـد الأيام قال الأباء والأمهات يحصون ذلك ولكنه عدد الأنفاس .

وفي نهج البلاغة من كلامه سُنْكُ : نِفُس المرء خطاه إلى أجله .

وفيه قال ﷺ: كل معدود متنقص وكل متوقع آت .

وفي الدر المنثور أخرج عبد بن حميـد عن أبي جعفر محمـد بن علي في قوله : ﴿إنما نعدّ لهم عدّاً﴾ قال : كل شيء حتى النفس .

أقول: وهي أشمل الـروايات ولا يبعـد أن يستفاد منهـا أن ذكر النفس في الروايات من قبيل ذكر المثال.

وفي محاسن البرقي باسناده عن حمّاد بن عثمان وغيره عن أبي عبد الله على محاسن البرقي باسناده عن حمّاد بن عثمان وغيره عن أبي عبد الله على الله عز وجمل : ﴿يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفيداً في قيال : يحشرون على النجائب .

وفي تفسير القميّ بإسناده عن عبد الله بن شريك العامري عن أبي عبد الله المنتقبة عن تفسير قول عبز وجل : ﴿يوم نحشر المتقين إلى الرحمن وفداً في قال : يا علي الوفد لا يكون إلا ركباناً أولئك رجال اتقوا الله عز وجل فأحبهم واختصهم ورضي أعمالهم فسماهم الله متقين . الحديث .

أقول: ثم روى القميّ حديثاً آخر طويلاً يذكر ﴿ لِللهِ فِيهِ تفصيل خروجهم من قبورهم وركوبهم من نـوق الجنة ووفـودهم إلى الجنة ودخـولهم فيها وتنعمهم بما رزقوا من نعمها .

وفي الدر المنثور عن ابن مردويه عن علي عن النبي سَلَمْهُ في الآية قال : أما والله ما يحشرون على أقدامهم ولا يساقون سوقاً ولكنهم يؤتون بنوق من الجنة لم تنظر الخلائق إلى مثلها رحالهم الذهب وأزمتها الزبرجد فيقعدون عليها حتى يقرعوا باب الجنة .

أقول: وروى أيضاً هذا المعنى عن ابن أبي الدنيا وابن أبي حاتم وإبن مردويه من طرق عن علي عن النبي مسنون في حديث طويل يصف فيه ركوبهم ووفودهم ودخولهم الجنة. واستقرارهم فيها وتنعمهم من نعمها. ورواه فيه عن عدة من أرباب الجوامع عن علي مشند.

وفي الكافي بـإسنـاده عن أبي بصيـر عن أبي عبـد الله ﷺ قال : قلت : قوله : ﴿لا يملكون الشفاعة إلا من اتخذ عند الرحمن عهـداً﴾ قال : إلا من دان بولاية أمير المؤمنين والأئمة من بعده فهو العهد عند الله .

أقول: ورُوي في الدر المنشور عن ابن عباس عن النبي المنتوات أن من أدخل على مؤمن سروراً فقد سرني ومن سرني فقد اتخذ عند الله عهداً. الحديث، وروى عن أبي هريرة عنه المنتوات أن المحافظة على العهد هو المحافظة على الصلوات الخمس، وهنا روايات أخر من طرق الخاصة والعامة قريبة مما أوردناه ويستفاد من مجموعها أن العهد المأخوذ عند الله اعتقاد حق أو عمل صالح ينجي المؤمن يوم القيامة وأن ما ورد في الروايات من قبيل المصاديق المتفرقة.

واعلم أيضاً أن الروايات السابقة مبنيّة على كون المراد ممن يملك الشفاعة في الآية هو الـذي ينال الشفاعة أو الأعم من الشفعاء والمشفوع لهم ، وأما لو كان المراد هم الشفعاء فالأخبار أجنبية منها .

وفي تفسير القميّ بإسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله بالشفقلت: قوله عز وجل: ﴿ وقالوا اتخذ الرحمن ولداً ﴾ قال: هذا حيث قالت قريش: إن لله عز وجل ولداً وأن الملائكة إناث فقال الله تبارك وتعالى رداً عليهم ﴿ لقد جئتم شيئاً إذا ﴾ أي عظيماً ﴿ تكاد السماوات يتفطرن منه ﴾ يعني مما قالوه ومما رموه به ﴿ وتنشق الأرض وتخر الجبال هداً ﴾ مما قالوه ومما رموه به ﴿ أن دعوا للرحمن ولداً ﴾ فقال الله تبارك وتعالى: ﴿ وما ينبغي للرحمن أن يتخذ ولداً إن كل من في السماوات والأرض إلا آتي الرحمن عبداً لقد أحصاهم وعدهم عداً وكلهم آتيه وم القيامة فرداً ﴾ واحداً واحداً

وفي تفسير القمي بإسناده عن أبي بصير عن الصادق ﷺ قلت : قولـه عز وجل ﴿إِنَّ الذِينَ آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودَّاً﴾ قال : ولايــة أمير المؤمنين هي الود الذي ذكره الله .

أقول : ورواه في الكافي بإسناده عن أبي بصير عنه عليه .

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردويه والديلمي عن البراء قال: قال رسول الله يُطْلِبُ لعلي قل: اللهم اجعل لي عندك عهداً واجعل لي عندك ودًا واجعل لي ضدور المؤمنين مودة ، فأنزل الله فإن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودًا قال: فنزلت في علي .

وفيه أخرج الطبراني وابن مردويه عن ابن عباس قال : نـزلت في علي بن أبي طـالب : ﴿إِن الذين آمنـوا وعملوا الصـالحـات سيجعـل لهم الـرحمن ودّاً﴾ قال : محبة في قلوب المؤمنين .

وفي المجمع في الآية: قيل فيه أقوال: أحدها أنها خاصة في علي فما من مؤمن إلا وفي قلبه محبة لعلي النخ. عن ابن عباس وفي تفسير أبي حمزة الثمالي: حدثني أبو جعفر الباقر النخفال: قال رسول الله المؤمنين وداً، فقالهما اللهم أجعل لي عندك عهداً، واجعل لي في قلوب المؤمنين وداً، فقالهما فنزلت هذه الآية وروى نحوه عن جابر بن عبد الله.

أقول : قال في روح المعاني : الظاهـر أن الآية على هـذا مدنيّـة ، وأنت خبير بأن لا دلالة في شيء من الأحاديث على وقوع القصة في المدينة أصلًا .

وفي الدر المنثور أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن مردويه عن عبد الرحمن بن عوف أنه لما هاجر إلى المدينة وجد في نفسه على فراق أصحابه بمكة منهم شيبة بن ربيعة وعتبة بن ربيعة وأمية بن خلف فأنزل الله ﴿إن الذين آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن وداً ﴾ .

أقول : صريح الحديث كون الآية مـدنية ويـدفعه اتفـاق الكل على كـون السورة بجميع آياتها مكية وقد تقدم في أول السورة .

وفيه أخرج الحكيم الترمذي وابن مردويه عن علي قال: سألت رسول الله الله عن قوله: ﴿ سيجعل لهم الرحمان وداً ﴾ ما هو؟ قال: المحبة في قلوب المؤمنين والملائكة المقربين، يا علي إن الله أعطى المؤمن ثلاثاً: المقة والمحبة والحلاوة والمهابة في صدور الصالحين.

أقول : المقة المحبة وفي معناه روايات أخر من طرق أهل السنة مبنية على عموم لفظ الآية وهو لا ينافي خصوص مورد النزول .

فَإِنَّمَا يَسَّرْنَاهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنْذِرَ بِهِ قَوْماً لُدًا (٩٨) وَكَمْ أَهْلَكُنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هَلْ تُحِسَّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ أَوْ تَسْمَعُ لَهُمْ رِكْزاً (٩٨) .

#### (بیان)

الآيتان ختام السورة يذكر سبحانه فيهما تنزيل حقيقة القرآن وهي أعلى من أن تنالها أيدي الأفهام العادية أو يمسه غير المطهرين إلى مرتبة الذكر بلسان النبي من المغلق أن تنالها أيدي أن الغاية من هذا التيسير أن يبشر به المتقين من عباده وينذر به قوماً لمداً خصماء ، ثم لخص إنذارهم بتذكير هلاك من هلك من القرون السابقة عليهم .

قوله تعالى : ﴿ فَإِنَّمَا يَسَرَنُاهُ بِلَسَانِكُ لَتَبَشّرُ بِهِ الْمَتَقِينَ وَتَنْدُرُ بِهِ قَوْماً لَداً ﴾ التيسير وهو التسهيل ينبى = عن حال سابقة ما كان يسهل معها تلاوته ولا فهمه وقد أنبأ سبحانه عن مثل هذه الحالة لكتابه في قوله : ﴿ وَالْكَتَابِ الْمَبِينَ إِنَا جَعَلْنَاهُ قَرْآنًا عَرِبياً لَعَلَي حَكِيم ﴾ (١) ، فأخبر أنه لو أبقاه على ما كان عليه عنده \_ وهو الآن كذلك \_ من غير أن يجعله عربياً مقرواً لم يرج أن يعقله الناس وكان كما كان علياً حكيماً أي آبياً متعصياً أن يرقى إليه أفهامهم وينفذ فيه عقولهم .

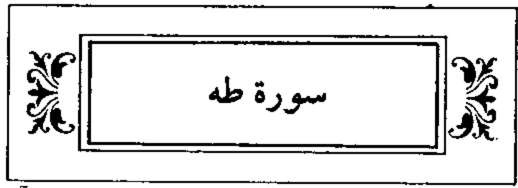
ومن هنا يتأيد أن معنى تيسيره بلسانه تنزيله على اللسان العربي الذي كــان هو لسانه مينين فتنبىء الآية أنه تعالى يسره بلسانه ليتيسر له التبشير والإنذار .

وربما قيل: إن معنى تيسيره بلسانه إجراؤه على لسانه بالوحي واختصاصه بوحي الكلام الإلهي ليبشر به وينذر. وهذا وإن كان في نفسه وجه عميق لكن الوجه الأول مضافاً إلى تأيده بالأيات السابقة وأمثالها أنسب وأوفق بسياق آيات السورة.

<sup>(</sup>١) الزخرف : ٤ .

وقوله : ﴿تنذر به قوماً لداً ﴾ المراد قومه ﴿مُثَنِّهُ ، واللَّذُ جمع ألدٌ من اللدد وهو الخصومة .

قوله تعالى: ﴿وكم أهلكنا قبلهم من قرن هل تحس منهم من أحد أو تسمع لهم ركزاً الإحساس هو الإدراك بالحس، والركز هو الصوت، قيل: والأصل في معناه الحس، ومحصل المعنى أنهم وإن كانوا خصماء مجادلين لكنهم غير معجزي الله بخصامهم فكم أهلكنا قبلهم من قرن فبادوا فلا يحس منهم أحد ولا يسمع لهم صوت.



مكية ، وهي مائة وخمس وثلاثون آية

# بِسُمِ آللَّهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ

طٰهُ (١) مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْآنَ لِتَشْقَىٰ (٢) إِلاَّ تَذْكِرَةً لِمَنْ يَخْشَىٰ (٣) تَنْزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمْ وَاتِ الْعُلَىٰ (٤) يَخْشَىٰ (٣) تَنْزِيلًا مِمَّنْ خَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمْ وَاتِ الْعُلَىٰ (٤) الرَّحْمَٰنُ عَلَىٰ الْعَرْشِ آسْتَوىٰ (٥) لَهُ مَا فِي آلسَّمْ وَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ التَّرَىٰ (٦) وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ الْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ التَّرىٰ (٦) وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السَّمَاءُ اللَّهُ لاَ إِلَهُ لاَ إِلَهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُسَمَاءُ النَّمْ اللهُ اللَّهُ لاَ إِلَهُ اللهُ اللهُ

#### (بیان)

غرض السورة التذكرة من طريق الإنذار تغلب فيها آيات الإنذار والتخويف على آيات التبشير غلبة واضحة ، فقد اشتملت على قصص تختتم بهاك الطاغين والمكذبين لآيات الله وتضمنت حججاً بيّنة تلزم العقول على توحيده تعالى والإجابة لدعوة الحق وتنتهي إلى بيان ما سيستقبل الإنسان من أهوال الساعة ومواقف القيامة وسوء حال المجرمين وخسران الظالمين .

وقد افتتحت الآيات ـ على ما يلوح من السياق ـ بما فيه نـوع تسلية للنبي على أن لا يتعب نفسه الشريفة في حمل الناس على دعوته التي يتضمنها القرآن

فلم ينزل ليتكلف به بل هو تنزيل إلهي يذكّر الناس بالله وآياته رجاء أن تستيقظ غريزة خشيتهم فيتذكروا فيؤمنوا به ويتقوا فليس عليه إلا التبليغ فحسب فإن خشوا وتذكّروا وإلا غشيتهم غاشية عـذاب الاستئصال أو ردّوا إلى ربهم فـأدركهم وبال ظلمهم وفسقهم ووفيت لهم أعمالهم من غير أن يكونوا معجزين لله سبحانه بطغيانهم وتكذيبهم .

وسياق آيات السورة يعطي أن تكون مكية وفي بعض الأثار أن قوله: ﴿واصبر على ما يقولون﴾ الآية ١٣٠ مدنية وفي بعضها الآخر أن قوله: ﴿لا تمدّن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم﴾ الآية ١٣١ مدنية ، ولا دليل على شيء من ذلك من ناحية اللفظ .

ومن غرر الآيات في السورة قوله تعالى : ﴿الله لا إلـه إلا هو لـه الأسماء الحسنى﴾ .

قوله تعالى : ﴿ وَطه مَا أَنْوَلْنَا عَلَيْكُ القَرآنُ لَتَشْقَى ﴾ طه حرفان من الحروف المقطعة افتتحت بهما السورة كسائر الحروف المقطعة التي افتتحت بها سورها نحو ألمّ ألرّ ونظائرهما وقد نقل عن جماعة من المفسرين في معنى الحرفين امور ينبغي أن يجلّ البحث التفسيري عن إيرادها والغور في أمثالها ، وسنلوّح إليها في البحث الروائي الأتي إن شاء الله تعالى .

والشقاوة خلاف السعادة قال الراغب: والشقاوة كالسعادة من حيث الإضافة فكما أن السعادة في الأصل ضربان: سعادة أخروية وسعادة دنيوية ثم السعادة الدنيوية ثلاثة أضرب: سعادة نفسية وبدنية وخارجية كذلك الشقاوة على هذه الأضرب - إلى أن قال - قال بعضهم: قد يوضع الشقاء موضع التعب نحو شقيت في كذا، وكل شقاوة تعب، وليس كل تعب شقاوة، فالتعب أعم من الشقاوة. انتهى، فالمعنى ما أنزلنا القرآن لتتعب نفسك في سبيل تبليغه بالتكلف في حمل الناس عليه.

قوله تعالى: ﴿إِلا تذكرة لمن يخشى تنزيلًا ممن خلق الأرض والسماوات العلى التذكرة هي إيجاد الذكر فيمن نسي الشيء وإذ كان الإنسان بنال حقائق الدين الكلية بفطرته كوجوده تعالى وتوحده في وجوب وجوده وألوهيته وربوبيته والنبوة والمعاد وغير ذلك كانت أموراً مودعة في الفطرة غير أن إخلاد الإنسان إلى الأرض وإقباله إلى الدنيا واشتغاله بما يهواه من زخارفها اشتغالاً لا يدع في قلبه

فراغاً أنساه ما أودع في فطرته وكان إلقاء هذه الحقائق إلفاتاً لنفسه إليها وتذكرة له بها بعد نسيانها .

ومن المعلوم أن ذلك إعراض وإنما سمّي نسياناً بنوع من العناية وهو اشتراكهما في الأثر وهو عدم الاعتناء بشأنه فلا بد في دفع هذا النسيان الذي أوجبه اتبّاع الهوى والانكباب على الدنيا من أمر ينتزع النفس انتزاعاً ويدفعها إلى الإقبال إلى الحق دفعا وهو الخشية والخوف من عاقبة الغفلة ووبال الاسترسال حتى تقع التذكرة موقعها وتنفع في اتباع الحق صاحبها .

وبما تقدم من البيان يظهر وجه تقييد التذكرة بقوله: ﴿لَمَنْ يَخْشَىٰ﴾ وأن المراد بمن يخشى من كان في طبعه ذلك ، بأن كان مستعداً لظهور الخشية في قلبه لو سمع كلمة الحق حتى إذا بلغت إليه التذكرة ظهرت في باطنه الخشية فأمن واتّقَى .

والاستثناء في قوله: ﴿إِلا تذكرة﴾ استثناء منقطع ـ على ما قالوا ـ والمعنى ما أنزلنا عليك القرآن لتتعب به نفسك ولكن ليكون مذكراً يتذكر به من شأنه أن يخشى فيخشى فيؤمن بالله ويتَقى .

فالسياق على رسله يستدعي كون ﴿تذكرة ﴾ مصدراً بمعنى الفاعل ومفعولاً له لقوله: ﴿منزيلاً ﴾ بمعنى الفاعل ومفعول له لقوله: ﴿منزيلاً ﴾ بمعنى اسم المفعول حالاً من ضمير ﴿تذكرة ﴾ الراجع إلى القرآن ، والمعنى ما أنزلنا عليك القرآن لتنعب به نفسك ولكن لتذكّر الخاشعين بكلام إلهي منزّل من عنده .

وقوله: ﴿تنزيلاً ممن خلق الأرض والسماوات العلى ﴾ العلى جمع علياً مؤنث أعلى كفضلى وفضل ، واختيار خلق الأرض والسماوات صلة للموصول وبياناً لإبهام المنزّل لمناسبته معنى التنزيل الذي لا يتم إلا بعلو وسفل يكونان مبدأ ومنتهى لهذا التسيير ، وقد خصصا بالذكر دون ما بينهما إذ لا غرض يتعلق بما بينهما وإنما الغرض بيان مبدأ التنزيل ومنتهاه بخلاف قوله: ﴿له ما في السماوات والأرض وما بينهما ﴾ إذ الغرض بيان شمول الملك للجميع .

قوله تعالى: ﴿الرحمن على العرش استوى﴾ استئناف يذكر فيه مسألة توحيد الربوبية التي هي مخ الغرض من الدعوة والتذكرة وذلك في أربع آيات ﴿الرحمن﴾ إلى قوله ﴿له الأسماء الحسنى﴾ .

وقد تقدم في قسول تعالى: ﴿ثم استوى على العسرش يغشي الليل النهار﴾(١) ، أن الاستواء على العرش كناية عن الاحتواء على الملك والأخذ بزمام تدبير الأمور وهو فيه تعالى ـ على ما يناسب ساحة كبريائه وقدسه ـ ظهور سلطنته على الكون واستقرار ملكه على الأشياء بتدبير أمورها وإصلاح شؤونها .

فاستواؤه على العرش يستلزم إحاطة ملكه بكل شيء وانبساط تدبيره على الأشياء سماويها وأرضيها جليلها ودقيقها خطيرها ويسيرها ، فهو تعالى رب كل شيء المتوحد بالربوبية إذ لا نعني بالرب إلا المالك للشيء المدبر لأمره ، ولذلك عقب حديث الاستواء على العرش بحديث ملكه لكل شيء وعلمه بكل شيء وذلك في معنى التعليل والاحتجاج على الاستواء المذكور .

ومعلوم أن ﴿الرحمن﴾ وهو مبالغة من الـرحمة التي هي الإفـاضة بـالإيجاد والتدبير وهو يفيد الكثرة أنسب بالنسبـة إلى الاستواء من سـائر الأسمـاء والصفات ولذلك اختص من بينها بالذكر .

وقد ظهر بما تقدم أن ﴿الرحمن﴾ مبتدأ خبره ﴿استوى﴾ و ﴿على العرش﴾ متعلق بقوله ﴿استوى﴾ و المستفاد أيضاً متعلق بقوله ﴿استوى﴾ والمراد بيان الاستواء على العرش وهذا هو المستفاد أيضاً من سائر الآيات فقد تكرر فيها حديث الاستواء على العرش كقوله : ﴿ثم استوى على العرش يدبر على العرش يعشي الليل النهار﴾(٢) ، وقوله : ﴿ثم استوى على العرش ما لكم من دونه من وليّ ﴾(٤) ، الأمر﴾(٢) ، وقوله : ﴿ثم استوى على العرش ما لكم من دونه من وليّ ﴾(٤) ، وقوله : ﴿ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الأرض ﴾(٥) ، إلى غير ذلك .

وبذلك يتبين فساد ما نسب إلى بعضهم أن قوله: ﴿الرحمن على العرش﴾ مبتدأ وخبر ثم قوله ﴿استوى﴾ فعل فاعله ﴿ما في السماوات﴾ وقوله: ﴿له﴾ متعلق بقوله: ﴿استوى﴾ والمراد باستواء كل شيء له تعالى جريها على ما يوافق إرادته وانقيادها لأمره.

وقد أشبعنا الكلام في معنى العرش في ذيل الآية ٥٤ من سورة الأعراف في الجزء الشامن من الكتاب ، وسيأتي بعض ما يختص بالمقام في البحث الروائى التالى إن شاء الله تعالى .

(١) الأعراف: ٥٤.
 (٣) يونس: ٣.

(٢) الأعراف: ٥٤ . (٥) الم السجدة: ٤ . (٥) الحديد: ٤ .

سورة طهــ آية ٥ ـ ٦ ...... ٦٠٠٠ سورة طهــ آية ٥ - ٦

قوله تعالى: ﴿له ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى الثرى على ما قيل: هو التراب الرطب أو مطلق التراب ، فالمراد بما تحت الثرى ما في جوف الأرض دون التراب ويبقى حينئذ لما في الأرض ما على بسيطها من أجزائها وما يعيش فيها مما نعلمه ونحس به كالإنسان وأصناف الحيوان والنبات وما لا نعلمه ولا نحس به .

وإذا عمَّ الملك ما في السماوات والأرض ومن ذلك أجزاؤهما عمَّ نفس السماوات والأرض فليس الشيء إلا نفس أجزائه .

وقد بيّن في هذه الآية أحد ركني الربوبية وهو الملك ، فإن معنى الربـوبية كما تقدم آنفاً هو الملك والتدبير .

قوله تعالى : ﴿ وَإِن تَجَهِرُ بِالقُولُ فَإِنْهُ يَعْلَمُ السَّرُ وَأَخْفَى ﴾ الجهر بالقول : رفع الصوت به ، والإسرار خلافه ، قال تعالى : ﴿ وأسرُّوا قولكم أو اجهروا به ﴾ (١) ، والسرّ هو الحديث المكتوم في النفس ، وقوله : ﴿ وأخفى ﴾ أفعل التفضيل من الخفاء على ما يعطيه سياق الترقّي في الآية ولا يصغى إلى قول من قال : إن ﴿ أَخْفَى ﴾ فعل ماض فاعله ضمير راجع إليه تعالى ، والمعنى : إنه يعلم السر وأخفى علمه . هذا . وفي تنكير ﴿ أَخْفَى ﴾ تأكيد للخفاء .

وذكر الجهر بالقول في الآية أولاً ثم إثبات العلم بما هو أدق منه وهو السر والترقي إلى أخفى يدلُّ على أن المراد إثبات العلم بالجميع ، والمعنى : وإن تجهر بقولك وأعلنت ما تريده \_ وكأن المراد بالقول ما في الضمير من حيث إن ظهوره هو بالقول غالباً \_ أو أسررته في نفسك وكتمته أو كان أخفى من ذلك بأن كان خفياً حتى عليك نفسك فإن الله يعلمه .

فالأصل ترديد القول بين المجهور به والسر وأخفى وإثبات العلم بالجميع ثم وضع إثبات العلم بالسر وأخفى موضع الترديد الثاني والجواب إيجازاً. فدل على الجواب في شقي الترديد معا وعلى معنى الأولوية بأوجز بيان كأنه قيل: وإن تسأل عن علمه بما تجهر به من قولك فهو يعلمه وكيف لا يعلمه ؟ وهو يعلم السر وأخفى منه فهو في الكلام من لطيف الصنعة.

وذكر بعضهم أن المراد بالسر ما أسررته من القول إلى غيىرك ولم ترفع

<sup>(</sup>١) الملك : ١٣ .

صوتك به ، والمراد بأخفى منه ما أخطرته ببالك هذا والذي ذكره حق في الإسرار لكن القول لا يسمى سراً إلا من جهة كتمانـه في النفس فالمعـوّل على ما قـدمناه من المعنى .

وكيف كان فالآية تثبت علمه تعالى بكل شيء ظاهر أو خفي فهي في ذكر العلم عقيب الاستواء على العرش نظرة قوله تعالى : ﴿ثم استوى على العرش يعلم ما يلج في الأرض وما يخرج منها﴾(١) ، ومعلوم أن علمه تعالى بما يجري في ملكه ويحدث في مستقر سلطانه من الحوداث يستلزم رضاه بذلك وإذنه وبنظر آخر مشيئته لهذا النظام الجاري وهذا هو التدبير .

فالآية تثبت عموم التدبير كما أن الآية السابقة كانت تثبت عموم الملك ومجموع مدلوليهما هو الملك والتدبير وذلك معنى الربوبية المطلقة فالآيتان في مقام التعليل تثبت بهما ربوبيته تعالى المطلقة .

قوله تعالى: ﴿ الله إلا هو له الأسماء الحسنى ﴾ بمنزلة النتيجة لما تقدم من الآيات ولذلك كان الأنسب أن يكون اسم الجلالة خبراً لمبتدأ محذوف والتقدير هذا المذكور في الآيات السابقة هو الله لا إله إلا هو . . الخ ، وإن كان الأقرب بالنظر إلى استقلال الآية وجامعيتها في مضمونها أن يكون اسم الجلالة مبتدأ وقوله : ﴿ له الأسماء الحسنى ﴾ خبراً بعد خبر ، وقوله : ﴿ له الأسماء الحسنى ﴾ خبراً بعد خبر .

وكيف كان فقوله: ﴿ الله لا إله إلا هو﴾ يمكن أن يعلل بما ثبت في الآيات السابقة من توحده تعالى بالـربوبيـة المطلقـة ويمكن أن يعلل بقولـه بعده: ﴿ له الأسماء الحسنى ﴾ .

أما الأول: فلأن معنى الإله في كلمة التهليل إما المعبود وإما المعبود بالحق موجود غيره بالحق فمعنى الكلام الله لا معبود حق غيره أو لا معبود بالحق موجود غيره والمعبودية من شؤون الربوبية ولواحقها فإن العبادة نوع تمثيل وترسيم للعبودية والمملوكية وإظهار للحاجة إليه فمن الواجب أن يكون المعبود مالكاً لعابده مدبراً أمره أي رباً له وإذ كان تعالى رب كل شيء لا رب سواه فهو المعبود لا معبود سواه .

<sup>. (</sup>١) الحديد : ٤ .

وأما الثاني : فلأن العبادة لأحد ثلاث خصال إما رجماء لما عنـد المعبود من الخير فيعبد طمعاً في الخير الذي عنده لينال بذلك ، وإما خوفاً مما في الإعراض عنه وعدم الإعتناء بأمره من الشر وإما لأنه أهل للعبادة والخضوع .

والله سبحانه هو المالك لكل خير لا يملك شيء شيئاً من الخير إلا ما ملّكه هو إياه وهو المالك مع ذلك لما ملّكه والقادر على ما عليه أقدره وهو المنعم المفضل المحيي الشافي الرازق الغفور الرحيم الغني العزيز وله كل اسم فيه معنى الخير فهو سبحانه المستحق للعبادة رجاء لما عنده من الخير دون غيره .

والله سبحانه هـو العزيـز القاهـر الذي لا يقوم لقهره شيء وهـو المنتقم ذو البطش شديد العقاب لا شرّ لأحد عند أحد إلا بإذنه فهو المستحق لأن يعبد خوفاً من غضبه لو لم يخضع لعظمته وكبريائه .

والله سبحانه هو الأهل للعبادة وحده لأن أهلية الشيء لأن يخضع لـه لنفسه ليس إلا لكمال فالكمال وحده هـو الذي يخضع عنده النقص الملازم للخضوع وهو إما جمال تنجذب إليه النفس انجذاباً أو جلال يخرّ عنده اللبّ ويـذهل دونه القلب وله سبحانه كل الجمال وما من جمال إلا وهو آية لجماله ، وله سبحانه كل الجلال وكل ما دونه آيته . فالله سبحانه لا إلـه إلا هو ولا معبود سواه لأنـه له الأسماء الحسنى .

ومعنى ذلك أن كل اسم هو أحسن الأسماء التي هي نظائره له تعالى ، توضيح ذلك أن توصيف الإسم بالحسن يدل على أن المراد به ما يسمى في اصطلاح الصرف صفة كاسم الفاعل والصفة المشبهة دون الاسم بمعنى علم الذات لأن الاعلام إنما شأنها الإشارة إلى الذوات والاتصاف بالحسن أو القبح من شأن الصفات باشتمالها على المعاني كالعادل والظالم والعالم والجاهل ، فالمراد بالأسماء الحسنى الألفاظ الدالَّة على المعاني الوصفية الجميلة البالغة في الجمال كالحيّ والعليم والقدير ، وكثيراً ما يطلق التسمية على التوصيف ، قال تعالى : ﴿قل سمّوهن ﴾ أي صفوهن .

ويدلُّ على ذلك أيضاً قوله تعالى : ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه﴾(١) ، أي يميلون من الحق إلى الباطل فيطلقون عليه من الأسماء ما لا يليق بساحة قدسه .

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٠ .

فالمراد بالأسماء الحسنى ما دلَّ على معان وصفية كالإله والحيّ والعليم والقدير دون اسم الجلالة الذي هو علم الذات، ثم الأسماء تنقسم إلى قبيحة كالظالم والجائر والجاهل، وإلى حسنة كالعادل والعالم، والأسماء الحسنة تنقسم إلى ما فيه كمال ما وإن كان غير خال عن شوب النقص والإمكان نحو صبيح المنظر ومعتدل القامة وجعد الشعر وما فيه الكمال من غير شوب كالحيّ والعليم والقدير بتجريد معانيها عن شوب المادة والتركيب وهي أحسن الأسماء لبراءتها عن النقص والعيب وهي التي تليق أن تجري عليه تعالى ويتصف بها.

ولا يختص ذلك منها باسم دون اسم بل كل اسم أحسن فله تعالى لمكان الجمع المحلى باللام المفيد للاستغراق في قوله تعالى : ﴿ له الأسماء الحسنى ﴾ وتقديم الخبر يفيد الحصر فجميعها له وحده .

ومعنى كونها له تعالى أنه تعالى يملكها لذاته والذي يوجد منها في غيره فهو بتمليك منه تعالى على حسب ما يريد كما يدل عليه سوق الآيات الآتية سوق الحصر كقوله: ﴿وهو الحي لا إلىه إلا هو﴾(١) ، وقوله: ﴿وهو العليم القدير﴾(١) ، وقوله: ﴿وأن القوة لله جميعاً﴾(١) ، وقوله: ﴿ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء ﴾(١) ، إلى غير ذلك .

ولا محذور في تعميم ملكه بالنسبة إلى جميع أسمائه وصفاته حتى ما كان منها عين ذاته كالحيّ والعليم والقدير وكالحياة والعلم والقدرة فإن الشيء ربما ينسب إلى نفسه بالملك كما في قوله تعالى : ﴿رب إني لا أملك إلا نفسي﴾(٧) .

### ( بحث روائي )

في المجمع في قولـه : ﴿مَا أَنـزَلْنَا عَلَيـكَ القَرآنُ لِتَشْقَى﴾ وروي أن النبي سِينِيُّ كَانَ يَرْفَعُ إحدى رجليه في الصلاة ليـزيد تعبـه فأنـزل الله تعالى : ﴿طـه ما

(١) المؤمن : ٦٥ .

(٢) الروم : ٥٤ . (٤) البقرة : ١٦٥ . (٦) البقرة : ٢٥٥ .

(٣) المؤمن : ٥٦ .
 (٥) النساء : ١٣٩ .
 (٧) المائدة : ٢٥ .

أنزلنا عليك القرآن لتشقى ﴾ وروي ذلك عن أبي عبد الله الله الله الله الله

أقول: ورواه في الدر المنثور عن عبد بن حميد وابن المنذر عن الربيع بن أنس وأيضاً عن ابن مردويه عن ابن عباس.

وفي تفسير القمي بإسناده عن أبي بصير عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليه على أصابع رجليه حتى عليهما السلام قالا: كان رسول الله بينات إذا صلى قام على أصابع رجليه حتى تورّم فأنزل الله تبارك وتعالى: ﴿طه بلغة طيّ يا محمد ﴿ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى إلا تذكرة لمن يخشى ﴾ .

أقول: وروى ما في معناه في الكافي بإسناده عن أبي بصير عن أبي جعفر ما نتف وفي الاحتجاج عن موسى بن جعفر عن آبائه عن علي عليهم السلام، وروى هذا المعنى أيضاً في الدر المنثور عن ابن المنذر وابن مردويه والبيهقي عن ابن عباس.

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردويه عن علي قال: لما نزل على النبي المنتور أخرج ابن مردويه عن علي قال المؤمّل تورّمت قدماه ولي أيها المؤمّل قم الليل إلا قليلا قام الليل كله حتى تورّمت قدماه فجعل يرفع رِجلًا ويضع رِجلًا فهبط عليه جبريل فقال: ﴿طه يعني الأرض بقدميك يا محمد ﴿ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى وأنزل ﴿فاقرأوا ما تيسّر من القرآن ﴾ .

أقول: والمظنون المطابق للاعتبار أن تكون هذه الرواية هي الأصل في القصة بأن يكون النبي شينية قام على قدميه في الصلاة حتى تورّمت قدماه ثم جعل يرفع قدماً ويضع أخرى أو قام على صدور قدميه أو أطراف أصابعه فذكر في كل من الروايات بعض القصة سبباً للنزول وإن كنان لفظ بعض الروايات لا يساعد على ذلك كل المساعدة.

نعم يبقى على الرواية أمران :

أحدهما: أن في انطباق الآيات بما لها من السياق على القصة خفاء.

وثانيهما: ما في الرواية من قوله: ﴿ فقال طه يعني الأرض بقدميك يا محمد ﴾ ونظيره ما مر في رواية القمي ﴿ فأنزل الله : طه بلغة طي يا محمد ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى ﴾ ومعناه أن طه جملة كلامية مركبة من فعل أمر من وطأ

يـطأ ومفعوله ضمير تأنيث راجع إلى الأرض ، إي طإ الأرض وضع قدميك عليها ولا ترفع إحداهما وتضع الأخرى .

فيرد عليه حينئذ أن هذا الذيل لا ينطبق على صدر الرواية فإن مفاد الصدر أنه سنية كان يرفع رجلاً ويضع أخرى في الصلاة إثر تورم قدميه يتوخى به أن يسكن وجع قدمه التي كان يرفعها فيستريح هنيئة ويشتغل بربه من غير شاغل يشغله وعلى هذا فرفع الكلفة والتعب عنه سنية على ما يناسب الحال إنما هو بأن يؤمر بتقليل الصلاة أو بتخفيف القيام لا بوضع القدمين على الأرض حتى يزيد ذلك في تعبه ويشدد وجعه فلا يلائم قوله : ﴿طه﴾ قوله : ﴿ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى ولعل قوله : ﴿يعني الأرض بقدميك من كلام الراوي والنقل بالمعنى .

على أنه مغاير للقراءات المأثورة البانية على كـون ﴿طه﴾ حـرفين مقطعتين لا معنى وضعي لهما كسائـر الحروف المقـطعة التي صـدرت بها عـدة من السور القرآنية .

وذكر قوم منهم أن معنى ﴿طه﴾ يا رجل ثم قال بعضهم: أنه لغة نبطية وقيل: حبشية ، وقيل: عبرانية ، وقيل: سريانية ، وقيل: لغة عكل ، وقيل: لغة عك ، وقيل: لغة عك وأصله لغة عك ، وقيل: هو لغة قريش ، واحتمل الزمخشري أن يكون لغة عك وأصله يا هذا قلبت الياء طاء وحذفت ذا تخفيفاً فصارت طاها ، وقيل: معناه يا فلان ، وقرأ قوم طه بفتح الطاء وسكون الهاء كأنه أمر من وطأ يطأ والهاء للسكت وقيل: إنه من أسماء الله ولا عبرة بشيء من هذه الأقوال ولا جدوى في إمعان البحث عنها .

نعم ورد عن أبي جعفر مشخكما في روح المعاني وعن أبي عبد الله مشخ كما عن معاني الأخبار بإسناده عن الثوري أن طه اسم من أسماء النبي معنى كما ورد في روايات أخرى أن يس من أسمائه وروي الإسمان معاً في الدر المنشور عن ابن مردويه عن سيف عن أبي جعفر.

وإذ كانت تسمية سماوية ما كان شخيش يدعى ولا يعرف به قبل نزول القرآن ولا لطه معنى وصفياً في اللغة ولا معنى لتسميته بعلم ارتجالي لا معنى له إلا الذات مع وجود اسمه واشتهاره به وكان الحق في الحروف المقطعة في فواتح السور أنها تحمل معاني رمزية ألقاها الله إلى رسوله ، وكانت سورة طه مبتدئة

بخطاب النبي والمراب النبي والمدال المن المرسلين بخلاف سائر السور المفتتحة بالحروف والقرآن الحكيم إنك لمن المرسلين بخلاف سائر السور المفتتحة بالحروف المقطعة وظاهر ذلك أن يكون المعنى المرموز إليه بمقطعات فاتحتي هاتين السورتين أمراً راجعاً إلى شخصه والمراب متحققاً به بعينه فكان وصفاً لشخصيته الباطنة مختصاً به فكان اسماً من أسمائه والمراب الملق عليه وقيل : طه أو يسكان المعنى من خُوطب بطه أو يس ثم صار علماً بكثرة الاستعمال .

هذا ما تيسر لنا من توجيه الرواية فيكون باب باب التسمي بمثـل تأبط شـراً ومن قبيل قوله :

أنــا ابـن جـــلا وطــلاًع الــــــايــا إذا أضــع الـعـمــامــة تـعــرفــونـي يريد أنا ابن من كثر فيه قول الناس : جلا جلا حتى سمي جلا .

وفي احتجاج الطبرسي عن الحسن بن راشد قال : سئل أبو الحسن موسى ملى الله : ﴿ الرحمن على ما دق وجل . وجل .

وفي التوحيد بإسناده إلى محمد بن مازن أن أبا عبد الله طلطة سائلة عن قول الله عز وجل : ﴿ السرحمن على العرش استوى ﴿ فقال : استوى من كل شيء فليس شيء أقرب إليه من شيء .

أقول: ورواه القمي أيضاً في تفسيره عنه عليه ورواه أيضاً في التوحيد بإسناده عن مقاتل بن سليمان عنه عليه ورواه أيضاً في الكافي والتوحيد بالإسناد عن عبد الرحمن بن الحجاج عنه عليه وزادا (لم يبعد منه بعيد ولم يقرب منه قريب استوى من كل شيء).

وفي الاحتجاج عن على على على على حديث ﴿الرحمَن على العرش استوى﴾ يعني استوى تدبيره وعلا أمره .

أقول: ما ورد من التفسير في هذه الروايات الشلاث تفسير لمجموع الآية لا لقوله ﴿استوى﴾ وإلا عاد قوله: ﴿الرحمن على العرش﴾ جملة تامة مركبة من مبتدأ وخبر ولا يساعد عليه سياق سائر آيات الاستواء كما تقدمت الإشارة إليه

ويؤيد ذلك ما في الرواية الأخيرة من قـوله : ﴿وعـلا أمره ﴾ بعـد قولـه :

﴿ استـوى تدبيـره ﴾ فإنـه ظاهـر في أن الكـون على العـرش مقصـود في التفسيـر فالروايات مبنية على كون الآية كناية عن الاستيلاء وانبساط السلطان .

وفي التوحيد بإسناده عن المفضل بن عمر عن أبي عبد الله على قال : من زعم زعم أن الله من شيء أو في شيء أو على شيء فقد أشرك . ثم قال : من زعم أن الله من شيء فقد جعله محدثاً ، ومن زعم أنه في شيء فقد زعم أنه محصور ، ومن زعم أنه على شيء فقد جعله محمولاً .

وفيه عن أبي عبد الله العبر اللهبر العبر العبر اللهبر العبر الع

فثبتنا من العرش والكرسي ما ثبته ونفينا أن يكون العرش أو الكرسي حاويـاً وأن يكون عز وجل محتاجاً إلى مكان أو إلى شيء مما خلق بل خلقـه محتاجـون إليه .

أقول: وقوله عليهم السلام في تفسير الآيات المتشابهة من القرآن مما يرجع طريقه أهل البيت عليهم السلام في تفسير الآيات المتشابهة من القرآن مما يرجع إلى أسمائه وصفاته وأفعاله وآياته الخارجة عن الحس وذلك بإرجاعها إلى المحكمات ونفي ما تنفيه المحكمات عن ساحته تعالى وإثبات ما ثبت بالآية وهو أصل المعنى المجرد عن شائبة النقص والإمكان التي نفاها المحكمات.

فالعرش هو المقام الذي يبتدىء منه وينتهي إليه أزمة الأوامر والأحكام الصادرة من الملك وهو سرير مقبّب مرتفع ذو قوائم معمول من خشب أو فلز يجلس عليه الملك ثم إن المحكمات من الآيات كقوله تعالى: ﴿ليس كمثله شيء﴾(١) ، وقوله: ﴿سبحان اللهعمّا يصفون﴾(١) ، تدل على انتفاء الجسم وخواصه عنه تعالى فينفى من العرش الذي وصفه لنفسه في قوله: ﴿الرحمن

(۱) الشورى : ۱۱ . (۲) الصافات : ۱۵۹ .

على العرش استوى ﴿ (١) ، وقوله : ﴿ ورب العرش العظيم ﴾ (٢) ، كونه سريراً من مادة كذا على هيئة خاصة ويبقى أصل المعنى وهو أنه المقام الذي تصدر عنه الأحكام الجارية في النظام الكوني وهو من مراتب العلم الخارج من الذات .

والمقياس في معرفة ما عبرنا عنه بأصل المعنى أنه المعنى الذي يبقى ببقائه الإسم وبعبارة أخرى مداره صدق الإسم وإن تغيرت المصاديق واختلفت الخصوصيات .

مثال ذلك أن السراج ظهر أول يوم وهو آلة الاستضاءة في ظلمة الليل ومصداقه يومئذ إناء يجعل فيه فتيلة على مادة دسمة ويشتعل رأسها فتشعل بما تجذب من الدسومة وتضيء ما حولها مثلاً ، ثم انتقل الاسم إلى مثل الشموع والمصابيج النفطية ولم يزل ينتقل من مصداق حتى استقر اليوم في السراج الكهربائي الذي ليس معه من مادة المصداق الأولي ولا هيئته شيء أصلاً غير أنه الاستضاءة في الظلمة وبذلك يسمَّى سراجاً حقيقة .

ونظيره السلاح الذي كان أول ما ظهر اسماً لمثل الفأس من النحاس أو المجنّ مثلًا وهو اليوم يطلق حقيقة على مثل المدفع والقنبلة الذريّة وقدسرى هذا النوع من التحول والتطور إلى كثير من وسائل الحياة والأعمال التي يعتورها الإنسان في عيشته .

وبالجملة لم يتكلّم الصحابة في غير الأحكام من معارف الدين مما يرجع إلى أسمائه وصفاته وأفعاله وغيرها غير أنهم ينفون عنه لوازم التشبيه بما ورد من آيات التنزيه ويسكتون عن المعنى الإثباتي الذي يبقى بعد النفي فيقولون مثلاً في مثل قوله: ﴿الرحمن على العرش استوى﴾ إن الإستواء بمعنى استقرار الجسم في مكان بالاعتماد عليه منفي عنه تعالى وأما أن المراد بالإستواء ما هو؟ فالله أعلم بمراده ، والأمر مفوض إليه وقد ادعي أجماعهم على ذلك ، بل قال بعضهم : إن أهل القرون الشلائة الأول من الهجرة مجمعون على التفويض ، وهو نفي لوازم التشبيه والسكوت عن البحث في أصل المراد .

لكنه مدفوع بأن طريقة أئمة أهل البيت عليهم السلام المأثـورة منهم هي الإثبات والنفي معاً والإمعان في البحث عن حقائق الـدين دون النفي المجرد عن

(١) طه : ٥ . (٢) المؤمنون : ٨٦ .

۱۳۰ میری البیزه السادس عشر

الإثبات والدليل على ذلك ما حفظ عنهم من الأحاديث الجمة التي لا يسع إنكارها إلا لمكابر .

بل الذي روي(١) عن أم سلمة رضي الله عنها في معنى الإستواء أنها قالت : «الإستواء غير مجهول والكيف غير معقول والإقرار به ايمان والجحود به كفري يدل على أنها كانت ترى هذا الرأي ولو كانت ترى ما نسب إلى الصحابة لقالت : الإستواء مجهول والكيف غير معقول ، الخ .

نعم الأكثرون من الصحابة والتابعين وتابعيهم من السلف على هذه الطريقة وقد نسبه الغزَّالي إلى الأئمة الأربعة : أبي حنيفة ومالك والشافعي وأحمد ، وإلى البخاري والترمذي وأبي داود السجستاني من أرباب الصحاح وإلى عدة من أعيان السلف .

وكان الذي دعاهم إلى السكوت عن الإثبات ـ كما ذكره جمع ـ هو أن الثابت بعد المنفي خلاف ظاهر اللفظ فيكون من التأويل الذي حرَّم الله ابتغاءه في قوله: ﴿وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله ﴾(٦) ، بناء على الوقف على ﴿ إلا الله ﴾ بل تعدى بعضهم إلى مطلق التفسير فمنعه قائلًا ـ كما نقله الألوسي ـ إن كل من فسر فقد أول ومن لم يفسر لم يؤول لأن التأويل هو التفسير .

وقد تقدم في ذيل آية المحكم والمتشاب من سورة آل عمران بيان أن التأويل الذي يذكره ويذمه غير المعنى المخالف لظاهر اللفظ وأن رد المتشابه إلى المحكم وبيانه به ليس من التأويل في شيء وكذا أن التأويل غير التفسير .

ثم إن هؤلاء القوم على احتياطهم في البيانات الدينية الراجعة إلى أسمائه وصفاته تعالى واقتصارهم على النفي من غير إثبات لم يسلكوا هذا المسلك فيما ورد في الكتاب والسنة من وصف أفعاله تعالى كالعرش والكرسي والحجب والقلم واللوح وكتب الأعمال وأبواب السماء وغيرها بل حملوها على ما هو المعهود عندنا من مصاديق العرش والكرسي والقلم واللوح وغير ذلك مع أن الجميع ذو ملاك واحد وهو استلزام ما يجب تنزيهه تعالى عنه من الحاجة والإمكان.

 <sup>(</sup>١) روح المعاني عن اللالكاني في كتاب السنة عن الحسن عن أمه عنها رض .

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧ .

وذلك أن الذي أوجد أمثال العرش والكرسي واللوح والقلم عندنا معاشر البشر هو الحاجة فإنما اتخذنا الكرسي لنستريح عليه أو نتعزّز به واتخذنا العرش لنستريح عليه ونتعزز به ونظهر التفرّد بالعزة والعظمة ونمثل به التعيين بالملك والسلطان واتخذنا اللوح والقلم والكتابة لمسيس الحاجة إلى حفظ ما غاب عن الحس والتحرز عن النسيان ونحو ذلك وعلى هذا النمط.

فأي فرق بين الآيات المتشابهة التي تثبت له تعالى السمع والبصر واليد والساق والرضا والأسف التي توهم التجسم المنتهي إلى الحاجة ، والإمكان وبين الآيات التي تثبت له عرشاً وكرسياً وملاءً وحملة لعرشه ولوحاً وقلماً وهي توهم الحاجة والإمكان ؟ ثم أي فرق بين المحكم الذي يرفع التشابه في الطائفة الأولى وهو قوله : وليس كمثله شيء وبين المحكم الذي يرفع تشابه الطائفة الثانية وهو قوله : ووائلة هو الغني فه مثلاً .

نعم ذكر الإمام الرازي اعتذاراً عن ذلك أن لو فتحنا باب التأويل في هذه الأمور أدّى ذلك إلى جواز تأويل جميع معارف الدين وأحكام الشرع وهو قول الباطنية . وأنت خبير بأن تأويل الجميع حتى الأحكام التي تضمنتها الدعوة الدينية وأجراها بين الناس تعليم النبي والمنت وتربيته دفع للضرورة ومكابرة مع البداهة وليس من هذا القبيل ما قام الدليل على تشابهه وكانت هناك آية محكمة يمكن أن يرد إليها ويرتفع بها تشابهه فإبقاؤه على ظاهره سداً لباب التأويل في سائر المعارف المحكمة غير المتشابهة من قبيل إماتة حق لإماتة باطل وإن شئت فقل إماتة باطل بإحياء باطل آخر على أنك عرفت أن رد المتشابه إلى المحكم ليس من التأويل في شيء .

وألجأ الاضطرار بعض هؤلاء أن قالوا إن خلق هذا الجسم النوراني العظيم اللذي يدهش العقول بعظمته على هيئة سرير ذي قوائم وحملة ووضعه فوق السماوات السبع من غير جالس يجلس عليه أو حاجة تدعو إليه وحفظه كذلك في أزمنة لا نهاية لها إنما هو من باب اللطف خلقه الله ليخبر به المؤمنين فيؤمنوا به بالغيب فيؤجروا ويئابوا في الأخرة ، ونظيره اللوح والقلم وسائر الآيات العظام الغائبة عن الحس . وسقوط هذا القول غنى عن البيان .

وبعد هذه الطائفة المسماة بالمفوّضة الطبقة المسماة بالمؤوّلة وهم الذين بجمعون في تفسير المتشابهات من آيات الأسماء والصفات بين الإثبات والنفي

فينزّهونه عن لوازم الحاجة والإمكان بتأويلها ـ بمعنى الحمل على خلاف الظاهر ـ إلى معان توافق الأصول المسلّمة من الدين أو المذهب ، وهؤلاء منشعبون على شعب :

منهم من أكتفى في الإثبات بعين ما نفاه بالدليل وهم الذين يفسّرون الأسماء والصفات بنفي النقائص ، فمعنى العلم عندهم عدم الجهل ومعنى العالِمَ من ليس بجاهل وعلى هذا السبيل .

ولازمه تعطيل الذات المتعالية عن صفات الكمال والبراهين العقلية وظواهر الكتاب والسنة ونصوصهما تدفعه ، وهو من أقوال الصابئة المتسرِّبة في الإسلام .

ومُنهم من فسُّرها بمعان مخالفة لظواهرها من كل ما احتمله عقل أو نقل لا يخالف الأصول المسلّمة وهو المسمّى عندهم بالتأويل .

ومنهم من أكتفي بالمحتملات النقلية ولم يعتبر العقل .

وقد عرفت مما تقدم من أبحاثنا في المحكم والمتشابه أن تفسير الكتاب العـزيز بغيـر الكتاب والسنـة القطعيـة من التفسير بـالـرأي الممنـوع في الكتـاب والسنة .

وجل هؤلاء الطوائف الثلاث المسمين بالمؤوّلة يسلكون في أفعناله تعالى مما لا يرجع إلى الصفة مسلك السلف المسمين بالمفوضة في إبقائها على ظواهرها من المصاديق المعهودة عندنا ، وأما ما يرجع منها بنحو إلى الصفة فيؤوّلونه ، ففي قوله : ﴿الرحمن على العرش استوى ﴾ يؤوّلون الاستواء إلى مثل الاستيلاء والاستعلاء ويبقون العرش ، وهو فعل له تعالى غير راجع إلى الصفة على ظاهره المعهود وهو الجسم المخلوق على هيئة سرير مقبّب ذي قوائم ، وفيما ورد من طرق الجماعة أن الله ينزل كل ليلة جمعة إلى السماء الدنيا يؤوّلون نزوله بنزول رحمته ويفسّرون السماء الدنيا بفلك القمر ، وهكذا .

وقد عرفت فيما مرّ أن حمل الآية على خلاف ظاهرها لا مسوّغ له ولا دليل يبدلُّ عليه فلم ينزل الكتاب ألغازاً وتعمية ثم الحديث فيه المحكم والمتشابه كالقرآن وإبقاء المتشابه من القرآن على ظاهره بالاستناد إلى ظاهر مثله الوارد في الحديث هو في الحقيقة ردّ لمتشابه القرآن إلى متشابه الحديث وقد أمرنا بودّ

متشابه القرآن إلى محكمه .

ثم إن في عملهم بهذه الروايات وتحكيمها على ظاهر الكتاب مغمضاً آخر وذلك أنها أخبار آحاد ليست بمتواترة ولا قطعية الصدور ، وما هذا شأنه يحتاج في العمل بها حتى في صحاحها إلى حجية شرعية بالجعل أو الإمضاء ، وقد اتضح في علم الأصول اتضاحاً يتلو البداهة أن لا معنى لحجية أخبار الآحاد في غير الأحكام كالمعارف الاعتقادية والموضوعات الخارجية .

نعم الخبر المتواتر والمحفوف بالقرائن القطعية كالمسموع من المعصوم مشافهة حجة وإن كان في غير الاحكام لأن الدليل على العصمة بعينه دليل على صدقه وهذه كلها مسائل مفروغ عنها في محلها من شاء الوقوف فليراجع .

وفي سنن أبي داود عن جبير بن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه عن جده قال : أتى رسول الله منظم المرابي فقال : يا رسول الله جهدت الأنفس ونهكت الأموال أو هلكت فاستسق لنا فإنا نستشفع بك إلى الله تعالى ونستشفع بالله تعالى عليك . فقال رسول الله منظم ويحك أتدري ما تقول ؟ وسبّح رسول الله منظم فما زال يسبّح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه .

ثم قال : ويحك إنه لا يستشفع بالله تعالى على أحـد من خلقه شأن الله أعظم من ذلك . ويحك أتدري ما الله ؟ إن الله فوق عرشه وعرشه فوق سماواته لهكذا وقال بأصابعه مثل القبة ، وإنه ليئط به أطيط الرحل الجديد بالراكب .

أقول: ومتنه لا يخلو من اختلال، وإنما أوردناه لكونه من أصرح الأخبار في جسمية العرش، وهنا روايات تدل على أن له قوائم، وأخرى تدل على أن له حملة أربع، وأخرى تدل على أنه فوق السماوات بحذاء الكعبة، وأخرى تدل على أن الكرسي عنده كحلقة ملقاة في ظهريّ فلاة السماوات والأرض بالنسبة إلى الكرسي كذلك، وقد تقدم طريقة أئمة أهل البيت عليهم السلام في تفسير أمثال هذه الأخبار وقد أوردنا في تفسير سورة الأعراف في الجزء الثامن من الكتاب ما يستفاد منه محصل نظرهم عليهم السلام.

وفي معاني الأخبار بإسناده عن محد بن مسلم قال : سألت أبا عبد الله على عن قول الله على الله على عن قول الله عز وجل : ﴿ يَعْلَمُ السّرِ وَأَخْفَى ﴾ قال : السّر ما أكننته في نفسك وأخفى ما خطر ببالك ثم أنسيته .

وفي المجمع روي عن السيدين الباقر والصادق عليهما السلام : ﴿السر﴾ ما أخفيته في نفسك و ﴿أخفى﴾ ما خطر ببالك ثم أنسيته .

وَهَلْ أَتْنَكَ حَدِيثُ مُوسىٰ (٩) إِذْ رَآ نَاراً فَقَالَ لِأَهْلِهِ امْكُثُوا إِنِّي آنَسْتُ نَاراً لَعَلِّي آتِيكُمْ مِنْهَا بِقَبَسِ أَوْ أَجِـدُ عَلَىٰ ٱلنَّارِ هُديَّ (١٠) فَلَمَّا أَتْمَهَا نُودِيَ يَـا مُوسىٰ (١١) إِنِّي أَنَـا رَبُّكَ فَـاخْلَعْ نَعْلَيْكَ إِنَّكَ بِالْوَادِ الْمُقَـدِّس طُوىً (١٢) وَأَنَـا اخْتَرْتُـكَ فَاسْتَمِـمُّ لِمَا يُوحَىٰ (١٣) إِنَّنِي أَنَا ٱللَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِم ٱلصَّلُوةَ لِذِكْرِي (١٤) إِنَّ ٱلسَّاعَةَ آتِيَةً أَكَادُ أَخْفِيهَا لِتُجْزِي كُلَّ نَفْس بِمَا تَسْعَىٰ (١٥) فَلَا يَصُدُّنَّكَ عَنْهَا مَنْ لَا يُؤْمِنُ بِهَا وَٱتَّبَعَ هَـوْلُه فَتَـرُدىٰ (١٦) وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِـكَ يَـا مُـوسىٰ (١٧) قَـالَ هِيَ عَصَــايَ أَتَوَكُّوا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِي وَلِيَ فِيهَا مَـأُرِبُ أَخْرَىٰ (١٨) قَالَ أَلْقِهَا يَـا مُوسَىٰ (١٩) فَـأَلْقُمهَا فَـإِذَا هِي حَيَّةً تَسْعَىٰ (٢٠) قَـالَ خُذْهَا وَلَا تَخَفُّ سَنُعِيدُهَا سِيرَتَهَا الْأُولِيٰ (٢١) وَٱضْمُمْ يَـذَكَ إِلَىٰ جَنَاحِكَ تَخْرُجْ بَيْضَاءَ مِنْ غَيْـر سُوءٍ آيَـةً أَخْرَىٰ (٢٢) لِنَــرِيَكَ مِنْ آيَاتِنَا الْكَبْرِيٰ (٢٣) إِذْهَبْ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَيٰ (٢٤) قَالَ رَبّ اشْرَحْ لِي صَدْرِي (٢٥) وَيَسِّرْ لِي أَمْرِي (٢٦) وَاحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لِسَانِي (٢٧) يَفْقَهُوا قَـوْلِي (٢٨) وَاجْعَلْ لِي وَزِيـراً مِنْ أَهْلِي (٢٩) هْرُونَ أَخِي (٣٠) أَشْدُدْ بِهِ أَزْرِي (٣١) وَأَشْرِكُهُ فِي أَمْرِي (٣٢) كَيْ سَبِّحَكَ كَثِيراً (٣٣) وَنَذْكُرَكَ كَثِيراً (٣٤) إِنَّكَ كَنْتَ بِنَـا بَصِيراً (٥

فَالَ قَدْ أُوتِيتَ سُؤْلَكَ يَا مُوسىٰ (٣٦) وَلَقَدْ مَنَنَا عَلَيْكَ مَرَّةً أَخْـرِيٰ (٣٧) إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَمِّـكَ مَا يُـوحيٰ (٣٨) أَنِ اقْـذِفِيـهِ فِي آلتَّابُوتِ فَاقْذِفِيهِ فِي الْيَمِ فَلْيُلْقِهِ الْيَمُّ بِٱلسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوٌّ لِي وَعَـٰدُوًّ لَهُ وَأَلْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِّي وَلِتُصْنَعَ عَلَىٰ عَيْنِي (٣٩) إِذْ تَمْشِي أَخْتُكُ فَتَقُولُ هَلْ أَدُلَّكُمْ عَلَىٰ مَنْ يَكْفُلُهُ فَرَجَعْنَاكَ إِلَىٰ أُمِّكَ كَيْ تَقَرُّ عَيْنُهَا وَلَا تَحْزَنَ وَقَتَلْتَ نَفْساً فَنَجَّيْنَاكَ مِنَ الْغَمّ وَفَتَنَّاكَ فُتُوناً فَلَبِثْتَ سِنِينَ فِي أَهْلِ مَـدْيَنَ ثُمَّ جِئْتَ عَلَىٰ قَدَرِ يَـا مُوسىٰ (٤٠) وَأَصْطَنَعْتُكَ لِنَفْسِي (٤١) إِذْهَبْ أَنْتَ وَأَخُوكَ بِـآيَاتِي وَلَا تَنِيَا فِي ذِكْرِي (٤٣) إِذْهَبَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ إِنَّهُ طَغَىٰ (٤٣) فَقُـولَا لَهُ قَوْلًا لَيِّناً لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَىٰ (٤٤) قَالًا رَبُّنَا إِنَّنَا نَخَافُ أَنْ يَفْرُطَ عَلَيْنَا أَوْ أَنْ يَطْعَىٰ (٥٥) قَالَ لاَ تَخَافَا إِنِّنِي مَعَكُمَا أَسْمَعُ وَأُرِيٰ (٤٦) فَأَتِيَاهُ فَقُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبُّكَ فَأَرْسِلْ مَعَنَا بَنِي إِسْرَائِيــلَ وَلَا تُعَـذِّبْهُمْ قَدْ جِئْنَـاكَ بآيَـةٍ مِنْ رَبُّكَ وَٱلسَّـلَامُ عَلَىٰ مَن آتَبَـعَ الْهُدَىٰ (٤٧) إِنَّا قَدْ أُوحِيَ إِلَيْنَا أَنَّ الْعَذَابَ عَلَىٰ مَنْ كَـذَّبَ وَتُولِيُّ (٤٨) .

#### (بیان)

شروع في قصة موسى الشخارة فكرت في السورة فصول أربعة منها وهي : اختيار موسى للرسالة في جبل طور في وادي طوى وأمره بدعوة فرعون . ثم دعوته بشركة من أخيه فرعون إلى التوحيد وإرسال بني إسرائيل معه وإقامته الحجة وإيتاؤه المعجزة . ثم خروجه مع بني إسترائيل من مصر وتعقيب فرعون وغرقه ونجاة بني إسرائيل . ثم عبادة بني إسرائيل العجل وما انتهى إليه أمرهم

وأمر السامري وعجله ، وقد تعرضت الأيات التي نقلناها للفصل الأول منها .

ووجه اتصال القصة بما قبلها أنها تذكرة بالتوحيد ووعيد بالعذاب فالقصة تبتدىء بوحي التوحيد وتنتهي بقول موسى : ﴿إنما إلهكم الله الذي لا إله إلا هو الآية وتذكر هلاك فرعون وطرد السامري وقد ابتدأت الآيات السابقة بأن القرآن المشتمل على الدعوة الحقة تذكرة لمن يخشى وانتهت إلى مثل قوله : ﴿الله لا إله إلا هو له الأسماء الحسنى ﴾ .

قوله تعالى : ﴿وهل أتاك حديث موسى﴾ الإستفهام للتقرير والحديث ، القصة .

قوله تعالى: ﴿إِذْ رآى ناراً فقال لأهله امكثوا إني آنست ناراً ﴾ إلى آخر الآية المكث اللبث ، والإيناس إبصار الشيء أو وجدانه وهو من الإنس خلاف النفور ولذا قيل: إنه إبصار شيء يؤنس به فيكون إبصاراً قوياً ، والقبس بفتحتين هو الشعلة المقتبسة على رأس عود ونحوه والهدى مصدر بمعنى اسم الفاعل أو مضاف إليه لمضاف مقدر أي ذا هداية ، والمراد على أي حال من قام به الهداية .

وسياق الآية وما يتلوها يشهد أنه كان في منصرفه من مدين إلى مصر ومعه أهله وهم بالقرب من وادي طوى في طور سيناء في ليلة شاتية مظلمة وقد ضلوا الطريق إذ رأى ناراً فرأى أن يذهب إليها فإن وجد عندها أحداً سأله الـطريق وإلا أخذ قبساً من النار ليضرموا به ناراً فيصطلوا بها .

وفي قوله: ﴿قال لأهله امكثوا﴾ إشعار بل دلالة على أنه كان مع أهله غيره كما أن في قوله: ﴿إِنِّي آنست ناراً﴾ مع ما يشتمل عليه من التأكيد والتعبير بالإيناس دلالة على أنه إنما رآها هو وحده وما كان يراها غيره من أهله ويؤيد ذلك قوله أيضاً أولاً: ﴿إِذْ رأى ناراً﴾ ، وكذا قوله: ﴿لعلي آتيكم﴾ النح يدل على أن في الكلام حذفاً والتقدير امكثوا لأذهب إليها لعليّ آتيكم منها بقبس أو أجد على النار هادياً نهتدي بهداه .

قوله تعالى : ﴿ فلما أتاها نودي يا موسى إني أنا ربك ﴾ إلى قوله ﴿ طوى ﴾ طوى ﴾ طوى اسم لواد بطور وهو الذي سمّاه الله سبحانه بالوادي المقدس ، وهذه التسمية والتوصيف هي الدليل على أن أمره بخلع النعلين إنما هو لاحترام الوادي

أن لا يُداس بالنعل ثم تفريع خلع النعلين مع ذلك على قوله: ﴿إِنِي أَنَا رَبِكِ ﴾ يبدلُ على قوله: ﴿إِنِي أَنَا رَبِكِ ﴾ يبدلُ على أن تقديس الوادي إنما هو لكونه حظيرة لقرب وموطن الحضور والمناجاة فيؤول معنى الآية إلى مثل قولنا نودي يا موسى ها أنا ذا ربك وأنت بمحضر مني وقد تقدَّس الوادي بذلك فالتزم شرط الأدب واخلع نعليك .

وعلى هذا النحو يقدّس ما يقدّس من الأمكنة والأزمنة كالكعبة المشرّفة والمسجد الحرام وسائر المساجد والمشاهد المحترمة في الإسلام والأعياد والأيام المتبركة فإنما ذلك قدس وشرف اكتسبته بالانتساب إلى واقعة شريفة وقعت فيها أو نسك وعبادة مقدّسة شرّعت فيها وإلا فلا تفاضل بين أجزاء المكان ولا بين أجزاء الزمان.

ولما سمع موسى الشخاء قوله تعالى: ﴿ وَيا موسى إني أنا ربك ﴾ فهم من ذلك فهم يقين أن الذي يكلمه هو ربه والكلام كلامه وذلك أنه كان وحياً منه تعالى وقد صرّح تعالى بقوله: ﴿ وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء ﴾ (١) ، أن لا واسطة بينه تعالى وبين من يكلمه من حجاب أو رسول إذا كان تكليم وحي وإذ لم يكن هناك أي واسطة مفروضة لم يجد الموحى إليه مكلماً لنفسه ولا توهمه إلا الله ولم يجد الكلام إلا كلامه ولو احتمل أن يكون المتكلم غيره أو الكلام كلام غيره لم يكن تكليماً ليس بين الإنسان وبين ربه غيره .

وهذا حال النبي والرسول في أول ما يوحى إليه بالنبوة والرسالة لم يختلجه شك ولا اعترضه ريب في أن الذي يوحي إليه هو الله سبحانه من غير أن يحتاج إلى إعمال نظر أو التماس دليل أو إقامة حجة ولو افتقر إلى شيء من ذلك كان اكتسابا بواسطة القوة النظرية لا تلقياً من الغيب من غير توسط واسطة .

فإن قلت : قوله تعالى في القصة في موضع آخر من كلامه : ﴿وناديناه من جانب الطور الأيمن وقرَّ بناه نجيًّا ﴾ .

وقـوله: في مـوضع آخـر: ﴿من جانب الـطور الأيمن من الشجرة﴾ يثبت الحجاب في تكليمه ﷺ.

قلت : نعم لكن ثبوت الحجاب أو الرسول في مقام التكليم لا ينافي

<sup>(</sup>١) الشوري : ٥١ .

تحقق التكليم بالوحي فإن الوحي كسائر أفعاله تعالى لا يخلو من واسطة وإنما يدور الأمر مدار التفات المخاطب الذي يتلقى الكلام فإن التفت إلى الواسطة التي تحمل الكلام واحتجب بها عنه تعالى كان الكلام رسالة أرسل إليه بملك مثلا ووحيا من الملك ، وإن التفت إليه تعالى كان وحياً منه وإن كان هناك واسطة لا يلتفت إليها ، ومن الشاهد على ما ذكرنا قوله في الآية التالية خطاباً لموسى : ﴿ فاستمع لما يوحى ﴾ فسمّاه وحياً ، وقد أثبت في سائر كلامه فيه الحجاب .

وبالجملة قوله: ﴿إِنِي أَنَا رَبِكُ فَاخِلَعُ نَعَلَيْكُ﴾ الْخ ، تنبيه لموسى على أن الموقف موقف الحضور ومقام المشافهة وقد خلى به وخصّه من نفسه بمنزيد العناية ، ولذا قيل: إني أنا ربك ، ولم يقل: أنا الله أو أنا رب العالمين ، ولذا أيضاً لم يلزم من قوله ثانياً: ﴿إِنِي أَنَا الله ﴾ تكرار ، لأن الأول تخلية للمقام من الأغيار لإلقاء الوحي والثاني من الوحي .

وفي قوله : ﴿نودي﴾ حيث طوي ذكر الفاعل ولم يقل : ناديناه أو ناداه الله من اللطف ما لا يقدّر بقدر، وفيه تلويح أن ظهور هذه الآية لموسى كان على سبيل المفاجأة .

قوله تعالى: ﴿وأنا اخترتك فاستمع لما يوحى﴾ الاختيار مأخوذ من الخير، وحقيقته أن يتردد أمر الفاعل مثلاً بين أفعال يجب أن يترجح واحداً منها ليفعله فيميز ما هو خيرها ثم يبني على كونه خيراً من غيره فيفعله، فبناؤه على كونه خيراً من غيره هو اختيار فالاختيار دائماً لغاية هو غرض الفاعل من فعله.

فاختياره تعالى لموسى إنما هو لغاية إلهية وهي إعطاء النبوَّة والرسالة ويشهد بذلك قوله على سبيل التفريع على الإختيار ﴿فاستمع لما يـوحى﴾ فقد تعلقت المشيئة الإلهية ببعث إنسان يتحمل النبوَّة والرسالة وكان موسى في علمه تعالى خيراً من غيره وأصلح لهذا الغرض فاختاره مائنات.

وقوله: ﴿وأنا اخترتك﴾ على ما يعطيه السياق من قبيل إصدار الأمر بنبوته ورسالته فهو إنشاء لا إخبار، ولو كان إخباراً لقيل: وقد اخترتك لكنه إنشاء الإختيار للنبوة والرسالة بنفس هذه الكلمة ثم لما تحقق الإختيار بإنشائه فرع عليه الأمر بالإستماع للوحي المتضمن لنبوته ورسالته فقال: ﴿فاستمع لما يوحى﴾ والإستماع لما يوحى الإصغاء إليه.

سورة طه ـ آية ١٣ .....١٣٠ .... ١٣٩

قوله تعالى : ﴿إِننِي أَنَا الله لا إِله إِلا أَنَا فَاعِبدنِي وَأَقْمِ الصلاة لذكري﴾ هذا هو الوحي الذي أمر مَشَّنَه بالإستماع له في إحدى عشرة آية تشتمل على النبوة والرسالة معاً أما النبوة ففي هذه الآية والآيتين بعده ، وأما الرسالة فتأخذ من قوله : ﴿وَمَا تَلْكُ بِيمِينَكُ يَا مُوسَى ﴾ وتنتهي في قوله : ﴿إِذَهِب إِلَى فَرعُونَ إِنه طَغَى ﴾ وقد نصَّ تعالى أنه كان رسولاً نبياً معاً في قوله : ﴿واذكر في الكتاب موسى إنه كان مخلصاً وكان رسولاً نبياً ﴾ (١) .

وقد ذكر في الأيات الثلاث المشتملة على النبوة الركنان معاً وهما ركن الإعتقاد وركن العمل ، وأصول الاعتقاد ثلاثة : التوحيد والنبوة والمعاد وقد ذكر منها التوحيد والمعاد وطوي عن النبوة لأن الكلام مع النبي نفسه وأما ركن العمل فقد لخص على ما فيه من التفصيل في كلمة واحدة هي قوله : ﴿فاعبدني﴾ فتمت بذلك أصول الدين وفروعه في ثلاث آيات .

فقوله: ﴿إنني أنا الله لا إله إلا أنا عرّف المسمّى بالاسم بنفسه حيث قال: إنني أنا الله ولم يقل: إن الله هو أنا لأن مقتضى الحضور أن يعرف وصف الشيء بذاته لا ذاته بوصفه كما قال إخوة يوسف لما عرفوه: ﴿إنك لأنت يوسف قال أنا يوسف وهذا أخي ﴾ واسم الجلالة وإن كان علماً للذات المتعالية لكنه يفيد معنى المسمّى بالله إذ لا سبيل إلى الذات المقدسة فكأنه قيل: أنا الذي يسمّى ﴿الله ﴾ فالمتكلم حاضر مشهود والمسمى باسم ﴿الله ﴾ كأنه مبهم أنه من هو؟ فقيل أنا ذاك على أن اسم الجلالة علم بالغلبة لا يخلو من أصل وصفي .

وقوله : ﴿لا إله إلا أنا فاعبدني﴾ كلمة التوحيد مرتبة على قوله : ﴿إنني أنا الله ﴾ لفظاً لترتبها عليه حقيقة فإنه إذا كان هو الذي منه يبدأ كل شيء وبه يقوم وإليه يرجع فلا ينبغي أن يخضع خضوع العبادة إلا له فهو الإله المعبود بالحق لا إله غيره ولذا فرّع على ذلك الأمر بعبادته حيث قال : ﴿فاعبدني ﴾ .

وقوله : ﴿وأقم الصلاة لذكري﴾ خص الصلاة بـالذكـر ـ وهو من بـاب ذكر الخاص بعد العام اعتناء بشأنه ـ لأن الصلاة أفضل عمل يمثل به الخضوع العبودي ويتحقق بها ذكر الله سبحانه تحقق الروح بقالبه .

وعلى هـذا المعنى فقولـه: ﴿لذكـري﴾ من إضافـة المصدر إلى مفعـولـه

<sup>(</sup>١) مريم : ٥١ .

والـلام للتعليل وهـو متعلق بـأقم محصله أن : حقق ذكـرك لي بـالصـلاة ، كمـا يقال : كل لتشبع واشرب لتروى وهذا هو المعنى السابق إلى الذهن من مثل هذا السياق .

وقد تكاثرت الأقوال في قوله: ﴿لذكري﴾فقيل: إنه متعلق بأقم كما تقدم وقيل: بالصلاة ، وقيل: بقوله: ﴿فاعبدني﴾ ثم اللام قيل: للتعليل ، وقيل للتوقيت والمعنى أقم الصلاة عند ذكري أو عند ذكرها إذا نسيتها أو فاتت منك فهي كاللام في قوله: ﴿أقم الصلاة لدلوك الشمس﴾(١).

ثم الذكر قيل: المراد به الذكر اللفظي الذي تشتمل عليه الصلاة ، وقيل الذكر القلبي الذي يقارنها ويتحقق بها أو يترتب عليها ويحصل بها حصول المسبب عن سببه أو الذكر اللذي قبلها ، وقيل: المراد الأعم من القلبي والقالبي .

ثم الاضافة قيل: إنها من إضافة المصدر إلى مفعوله ، وقيل: من إضافة المصدر إلى مفعوله ، وقيل: من إضافة المصدر إلى فاعله والمراد صل لأن أذكرك بالثناء والإثابة أو المراد صل لذكري إياها في الكتب السماوية وأمري بها .

وقيل: إنه يفيد قصر الإقامة في الـذكر، والمعنى: أقم الصـلاة لغرض ذكـري لا لغرض آخـر غير ذكـري كثواب تـرجوه أو عقـاب تخـافـه، وقيـل: لا قصر.

وقيل: إنه يفيد قصر المضاف في المضاف إليه ، والمراد: أقم الصلاة لذكري خاصة من غير أن ترائي بها أو تشوبها بذكر غيري ، وقيل: لا دلالة على ذلك من جهة اللفظ وإن كان حقاً في نفسه .

وقيل: المراد بالذكر ذكر الصلاة أي أقم الصلاة عند تذكّرها أو لأجل ذكرها والكلام على تقدير مضاف والأصل لذكر صلاتي أو على أن ذكر الصلاة سبب لذكر الله فاطلق المسبب وأريد به السبب إلى غير ذلك والوجوه الحاصلة بين غتّ وسمين. والذي يسبق إلى الفهم هو ما قدمناه.

قوله تعالى : ﴿إِن الساعة آتية أكاد أُخفيها لتجزى كل نفس بما تسعى ﴾ تعليل لقوله في الآية السابقة : ﴿فاعبدني ﴾ ولا يناقض ذلك كون ﴿فاعبدني ﴾

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٧٨ .

سورة طه ـ آیة ۱۶ ـ ۱۵ ...... ۱۰۰۰ ... ۱۴۱

متفرَّعاً على كلمة التوحيد المذكورة قبله لأن وجوب عبادته تعالى وإن كان بحسب نفسه متفرَّعاً على توحده لكنه لا يؤثر أثراً لولا ثبوت يوم يجزى فيه الإنسان بما عمله ويتميز فيه المحسن من المسيء والمطيع من العاصي فيكون التشريع لغواً والأمر والنهي سدى لا أثر لهما ، ولذلك كانت مقضية قضاء حتماً وتكرّر في كلامه تعالى نفي الريب عنها .

وقوله: ﴿ أَكَادُ أَخْفِيها ﴾ ظاهر إطلاق الإخفاء أن المراد يقرب أن أخفيها وأكتمها فلا أخبر أصلًا حتى يكون وقوعها أبلغ في المباغتة وأشد في المفاجأة ولا تأتي إلا فجأة كما قال تعالى: ﴿لا تأتيكم إلا بغته ﴾ (١) ، أو يقرب أن لا أخبر بها حتى يتميز المخلصون من غيرهم فإن أكثر الناس إنما يعبدونه تعالى رجاء في ثوابه أو خوفاً من عقابه جزاء للطاعة والمعصية ، وأصدق العمل ما كان لوجه الله لا طمعاً في جنة أو خوفاً من نار ولو أخفي وكتم يوم الجزاء تميز عند ذلك من يأتى بحقيقة العبادة من غيره .

وقيل: معنى أكاد أخفيها أقرب من أن أكتمها من نفسي وهو مبالغة في الكتمان إذا أراد أحدهم المبالغة في كتمان شيء، قال: كدت أخفيه من نفسي أي فكيف أطهره لغيري ؟ وعزي إلى الرواية .

وقوله : ﴿لتجزى كل نفس بما تسعى﴾ متعلق بقوله : ﴿آتيــة﴾ والمعنى واضح .

قوله تعالى: ﴿ فلا يصدّنك عنها من لا يؤمن بها واتّبع هواه فتردى ﴾ الصدّ الصرف ، والردى الهلاك ، والضميران في ﴿ عنها ﴾ و ﴿ بها ﴾ للساعة ، ومعنى الصدّ عن الساعة الصرف عن ذكرها بما لها من الشأن وهو أنها يوم تجزى فيه كل نفس بما تسعى ، وكذا معنى عدم الإيمان بها هو الكفر بها بما لها من الشأن .

وقوله: ﴿واتبع هواه﴾ كعطف التفسير بالنسبة إلى قوله: ﴿من لا يؤمن بها﴾ أي إن عدم الإيمان بها مصداق اتباع الهوى وإذ كان مع ذلك صالحاً للتعليل أفاد الكلام علية الهوى لعدم الإيمان بها ، واستفيد من ذلك بالالتزام أن الإيمان بالساعة هو الحق المخالف للهوى والمنجي من الردى .

فمحصّل معنى الآية أنه إذا كانت الساعة آتية والجزاء واقعاً فلا يصرفنّك عن

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٨٧ .

الإيمان بها وذكرها بما لها من الشأن الذين اتبعـوا أهواءهم فصــاروا يكفرون بهــا ويعرضون عن عبادة ربهم فلا يصرفنّك عنها حتى تنصرف فتهلك .

ولعل الإتيان في قوله : ﴿واتبع هواه﴾ بصيغة الماضي مع كون المعطوف عليه بصيغة المضارع للتلويح إلى علّية اتباع الهوى لعدم الإيمان .

قوله تعالى: ﴿وما تلك بيمينك يا موسى شروع في وحي الرسالة وقد تمَّ وحي الرسالة وقد تمَّ وحي النبوة في الآيات الثلاث الماضية والاستقهام للتقرير، سُئل الشيئة عما في يده اليمنى وكانت عصاه، ليسمّيها ويـذكر أوصافها فيتبين أنها جماد لا حياة له حتى يأخذ تبديلها حيَّة تسعى مكانه في نفسه الشيئة.

والنظاهر أن المشار إليه بقوله: ﴿تلك﴾ العودة أو الخشبة ، ولولا ذلك لكان من حق الكلام أن يقال: وما ذلك بجعل المشار إليه هو الشيء لمكان التجاهل بكونها عصا وإلا لم يستقم الاستفهام كما في قوله: ﴿فلما رأى الشمس بازغة قال هذا ربي هذا أكبر﴾(١).

ويمكن أن تكون الإشارة بتلك إلى العصا لكن لا بداعي الاطّلاع على اسمها وحقيقتها حتى يلغو الاستفهام بل بداعي أن يذكر ما لها من الأوصاف والخواص ويؤيده ما في كلام موسى طُنْتُهُ من الاطناب بذكر نعوت العصا وخواصها فإنه لما سمع السؤال عما في يمينه وهي عصا لا يرتاب فيها فهم أن المطلوب ذكر أوصافها فأخذ يذكر اسمها ثم أوصافها وخواصها ، وهذه طريق معمولة فيما إذا سئل عن أمر واضح لا يتوقع الجهل به ومن هذا الباب بوجه قوله تعالى : ﴿القارعة ما القارعة وما أدراك ما القارعة يـوم يكون الناس كالفراش المبثوث﴾(٢) ، وقوله : ﴿الحاقة ما الحاقة وما أدراك ما الحاقة ﴾(٢) .

قوله تعالى : ﴿قال هي عصاي أتوكاً عليها وأهش بها على غنمي ولي فيها مآرب أخرى ﴾ العصا معروفة وهي من المؤنثات السماعية ، والتوكي والاتكاء على العصا الاعتماد عليها ، والهش هو خبط ورق الشجرة وضربه بالعصا لتساقط على الغنم فيأكله ، والمآرب جمع مأربة مثلثة الراء وهي المحاجة ، والمراد بكون مآربه فيها تعلق حوائجه بها من حيث إنها وسيلة رفعها . ومعنى الآية ظاهر .

وإطنابه ﷺ بالإطالة في ذكر أوصاف العصا وخواصها قيـل : لأن المقام

(١) الأنعام : ٧٨ .

وهـو مقام المناجاة والمسارّة مع المحبـوب يقتضي ذلك لأن مكـالمة المحبـوب لذيذة ولذا ذكر أولاً أنه عصاه ليرتب عليه منافعها العامة وهذه هي النكتة في ذكـر أنها عصاه

وقد قدمنا في ذيل الآية السابقة وجهاً آخر لهذا الاستفهام وجوابه وليس الكلام عليه من بإب الاطناب وخاصة بالنظر إلى جمعه سائـر منافعهـا في قولـه : ﴿ولِي فيها مآرب أخرى﴾ .

قوله تعالى : ﴿قال ألقها يا موسى﴾ إلى قوله ﴿سيرتها الأولى﴾ السيرة الحالة والطريقة وهي في الأصل بناء نوع من السير كجلسة لنوع من الجلوس .

أمر سبحانه موسى أن يلقي عصاه عن يمينه وهو قوله: ﴿قَالَ أَلَقُهَا يَا مُوسَى ﴾ فلما ألقى العصا صارت حية تتحرك بجد وجلادة وذلك أمر غير مترقب من جماد لا حياة له وهو قوله: ﴿فَأَلْقَاهَا فَإِذَا هِي حَيْة تَسْعَى ﴾ وقد عبر تعالى عن سعيها في موضع آخر من كلامه بقوله: ﴿رآها تَهْتَزُ كَأَنْهَا جَانَ ﴾(١) ، وعبر عن الحية أيضاً في موضع آخر بقوله: ﴿فألقى عصاه فإذا هي ثعبان مبين ﴾(٢)(٣) والثعبان: الحية العظيمة.

وقوله: ﴿قال خذها ولا تخف سنعيدها سيرتها﴾ أي حالتها ﴿الأولى﴾ وهي أنها عصا فيه دلالة على خوفه النظيمها شاهده من حية ساعية وقد قصه تعالى في موضع آخر إذ قال: ﴿فلما رآها تهتز كأنها جان ولى مدبراً ولم يعقب يا موسى أقبل ولا تخف﴾ (٤) ، والخوف وهو الأخذ بمقدمات التحرز عن الشر غير الخشية التي هي تأثر القلب واضطرابه فإن الخشية رذيلة تنافي فضيلة الشجاعة بخلاف الخوف والأنبياء عليهم السلام يجوز عليهم الخوف دون الخشية كما قال الله تعالى: ﴿الذين يبلغسون رسالات الله ويخشونه ولا يخشون أحداً إلا الله ﴿ وَالْ الله ﴾ (٥) .

قوله تعالى : ﴿واضمم يدك إلى جناحك تخرج بيضاء من غير سوء آية الخرى الضم الجمع ، والجناح جناح الطائر واليد والعضد والابط ولعل المراد به المعنى الأخير ليؤول إلى قوله في موضع آخر : ﴿ادخل يدك في جيبك﴾

القصص : ۳۱ . (۳) الشعراء : ۳۲ .

(٢) الأعراف : ١٠٧ . (٤) القصص : ٣١ . (٥) الأحزاب : ٣٩ .

والسوء كل رداءة وقبح قيل : كني به في الآية عن البرص والمعنى اجمع بدك تحت ابطك أي أدخلها في جيبك تخرج بيضاء من غير بـرص أو حـالـة سيئـة أخرى .

وقوله: ﴿ آیــة أُخرى ﴾ حال من ضمیر تخـرج وفیه إشــارة إلى أن صیرورة العصــا حیة آیــة أُولى والید البیضــاء آیة أخـری وقال تعــالی في ذلك: ﴿ فـــٰـذانك برهانان من ربك إلى فرعون وملائه ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿ لنريك من آياتنا الكبرى ﴾ الـلام للتعليل والجملة متعلقة بمقدر كأنه قيل : أجرينا ما أجرينا على يدك لنريك بعض آياتنا الكبرى .

قوله تعالى : ﴿ اذهب إلى فرعون إنه طغى ﴾ هـذا هو أمـر الرسـالة وكــانت السابقة : ﴿ وما تلك بيمينك ﴾ الخ . مقدمة له .

قوله تعالى : ﴿قال رب اشرح لي صدري﴾ إلى قوله ﴿إنك كنت بنا بصيراً﴾ الآيات ـ وهي إحدى عشرة آية ـ متن ما سأله موسى عشش ربه حين سجل عليه حكم الرسالة وهي بظاهرها مربوطة بأمر رسالته لأنه أحوج ما يكون إليها في تبليغ الرسالة إلى فرعون وملائه وإنجاء بني إسرائيل وإدارة أمورهم لا في أمر النبوة .

ويؤيد ذلك أنه لم يسال بعد إتمام أمر النبوة في الآيات الثلاث السابقة بل إنما بادر إلى ذلك بعد ما ألقي إليه قوله : ﴿إذهب إلى فنرعون إنه طغى﴾ وهو أمر الرسالة .

نعم الأيات الأربع الأوَل : ﴿ رَبِ اشْـرِح لِي صَدْرِي﴾ البخ ، لا يخلو من ارتباط في الجملة بأمر النبوة وهي تلقّي عقائد الدين وأحكامه العملية عن ساحة الربوبية .

فقوله: ﴿ رَبِ السَّرِحُ لِي صَدِرِي ﴾ والشَّرِحُ البِسطُ والجَملةُ مِن الاستعارة التخييلية والاستعارة بالكناية كأن صدر الإنسان وقد استكن فيه القلب وعاء يعي ما يرد عليه من طريق المشاهدة والإدراك ثم يختزن فيه السر وإذا كان أمراً عظيماً يشقُّ على الإنسان أو هو فوق طاقته ضاق عنه الصدر فلم يسعه واحتاج إلى انشراح حتى يسعه.

<sup>(</sup>١) القصص : ٣٢ .

سورة طه ـ آیة ۱۹ ـ ۲۵ ..... ۲۵ ... ۱۴۵ ... ۱۴۵

وقد استعظم موسى ما سجّل عليه ربه من أمر السرسالة وقد كان على علم بما عليه أمة القبط من الشوكة والقوة وعلى رأس هذه الأمة المتجبسرة فرعون الطاغي الذي كان ينازع الله في ربوبيته وينادي أنا ربكم الأعلى ، وكان يذكر ما عليه بنو إسرائيل من الضعف والأسارة بين آل فرعون ثم الجهل وانحطاط الفكر ، وكان كأنه يرى ما ستجرَّه إليه هذه الدعوة من الشدائد والمصائب ويشاهد ما سيعقبه تبليغ هذه الرسالة من الفظائع والفجائع وهو رجل قليل التحمّل سريع الانقلاب في ذات الله ينكر الظلم ويأبى الضيم كما يشهد به قصة قتله القبطي واستقائه في ماء مدين وفي لسانه ـ وهو السلاح الوحيد لمن أراد الدعوة والتبليغ - عقدة ربما منعته بيان ما يريد بيانه .

فلذلك سأل ربه حلّ هذه المشكلات فسأل أولاً أن يوسّع صدره لما يحمّله ربه من أعباء الرسالة ولما ستستقبله من العظائم والشدائـد في مسيره في الـدعوة فقال : ﴿رب اشرح لي صدري﴾ .

ثم قال : ﴿ويسِّر لِي أمري﴾ وهو الأمر الذي قلَّده من الرسالة ولم يسأله تعالى أن يخفف في رسالته ويتنزل بعض التنزل عما أمره به أولاً فيقنع بما هو دونه فتصير رسالة يسيرة في نفسها بعد ما كانت خطيرة وإنما سأل أن يجعلها على ما بها من العسر والخطر يسيرة بالنسبة إليه هينة عنده والدليل على ذلك قوله : ﴿ويسِّر لِي﴾ .

ووجه الدلالة أن قوله: ﴿لَي ﴾ والمقام هذا المقام يفيد الاختصاص فيؤدي ما هو معنى قولنا: ويسر لي ، وأنا الذي أوقفتني هذا الموقف وقلدتني ما قلدتني أمري الذي قلدتنيه ومن المعلوم أن مقتضى هذا السؤال تيسير الأمر بالنسبة إليه لا تيسيره في نفسه ، ونظير الكلام يجري في قوله: ﴿اشرح لي ﴾ فمعناه اشرح لي وأنا الذي أمرتني بالرسالة وقبالها شدائد ومكاره ﴿صدري ويسر أمري فاتت هذه الذكتة .

وقوله : ﴿واحلل عقدة من لساني يفقهوا قولي﴾ سؤال لـه آخر يـرجع إلى عقدة في لسانه والتنكير في ﴿عقـدة﴾ للدلالة على النوعبة فله وصف مقـدّر وهو الذي يلوح من قوله : ﴿يفقهوا قولي﴾ أي عقدة تمنع من فقه قولي .

وقوله: ﴿واجعل لي وزيراً من أهلي هارون أخي﴾ سؤال له آخر وهو رابع الأسئلة وآخرها ، والوزير فعيل من الوزر بالكسر فالسكون بمعنى الحصل الثقيل سمّي الوزير وزيراً لأنه يحمل ثقل حمل الملك ، وقيل : من الوزر بفتحتين بمعنى الجبل الذي يلتجا إليه سمّي به لأن الملك يلتجىء إليه في آرائسه وأحكامه .

وبالجملة هو يسأل ربه أن يجعل له وزيـراً من أهله ويبيّنه أنه هارون أخي وإنما يسأل ذلك لأن الأمر كثير الجوانب متباعد الأطراف لا يسع مـوسى أن يقوم به وحده بل يحتاج إلى وزير يشاركه في ذلك فيقوم ببعض الأمر فيخفف عنه فيما يقوم به هذا الوزير ويكون مؤيداً لموسى فيما يقوم به موسى وهـذا معنى قوله \_ وهو بمنزلة التفسير لجعله وزيراً \_ ﴿أَشدد به أزري وأشركه في أمري﴾ .

فمعنى قوله: ﴿وأشركه في أمري﴾ سؤال الإشراك في أمركان يخصه وهو تبليغ ما بلغه من ربه بادي مرة فهو الذي يخصه ولا يشاركه فيه أحد سواه ولا له أن يستنيب فيه غيره وأما تبليغ الدين أو شيء من أجزائه بعد بلوغه بتوسط النبي فليس مما يختص بالنبي بل هو وظيفة كل من آمن به ممن يعلم شيئاً من الدين وعلى العالم أن يبلغ الجاهل وعلى الشاهد أن يبلغ الغائب ولا معنى لسؤال إشراك أخيه معه في أمر لا يخصه بل يعمه وأخاه وكل من آمن به من الإرشاد والتعليم والبيان والتبليغ فتبين أن معنى إشراكه في أمره أن يقوم بتبليغ بعض ما يوحى إليه من ربه عنه وسائر ما يختص به من عند الله كافتراض الطاعة وحجية الكلمة .

وأما الإشراك في النبوة خاصة بمعنى تلقّي الوحي من الله سبحانه فلم يكن موسى يخاف على نفسه التفرّد في ذلك حتى يسأل الشريك وإنما كان يخاف التفرّد في التبليغ وإدارة الأمور في إنجاء بني إسرائيل وما يلحق بذلك ، وقد نقل ذلك عن موسى نفسه في قوله : ﴿وأخي هارون هو أفصح مني لساناً فأرسله معي ردءاً يصدقني ﴾(١) .

<sup>(</sup>١) القصص : ٣٤ .

وقوله: ﴿ كَي نسبحك كثيراً ونذكرك كثيراً وظاهر السياق وقد ذكر في الغاية تسبيحهما معاً وذكرهما معاً أن الجملة غاية لجعل هارون وزيراً له إذ لا تعلق لتسبيحهما معاً وذكرهما معاً بمضامين الأدعية السابقة وهي شرح صدره وتيسير أمره وحلّ عقدة من لسانه ويترتب على ذلك أن المراد بالتسبيح والذكر تنزيههما معاً لله سبحانه وذكرهما له بين الناس علناً لا في حال خلوتهما أو في قلبيهما سراً إذ لا تعلّق لذلك أيضاً بجعله وزيراً بل المراد أن يسبّحاه ويذكراه معاً بين الناس في مجامعهم ونواديهم وأي مجلس منهم حلا فيه وحضراً فتكثر الدعوة إلى الإيمان بالله ورفض الشركاء.

وبذلك يرجع ذيل السياق إلى صدره كأنه يقول: إن الأمر خطير وقد عزَّ هذا الطاغية وملأه وأمته عزهم وسلطانهم ونشب الشرك والوثنية بأعراقه في قلوبهم وأنساهم ذكر الله من أصله وقد امتلئت أعين بني إسرائيل بما يشاهدونه من عزَّة فرعون وشوكة ملإه واندهشت قلوبهم من سطوة آل فرعون وارتاعت نفوسهم من سلطتهم فنسوا الله ولا يذكرون إلا الطاغية ، فهذا الأمر أمر الرسالة والدعوة في نجاحه ومضيه في حاجة شديدة إلى تنزيهك بنفي الشريك كثيراً وإلى ذكرك بالربوبية والألوهية بينهم كثيراً ليتبصروا فيؤمنوا وهذا أمر لا أقوى عليه وحدي فاجعل هارون وزيراً لي وأيدني به وأشركه في أمري كي نسبحك كثيراً ونذكرك كثيراً لعل السعي ينجع والدعوة تنفع .

وبهـذا البيان يـظهر وجـه تعلُّق هذه الغـاية أعني قـوله : ﴿كي نسبحـك﴾ الخ ، بما تقدُّمه .

وثانياً: وجه ورود قوله: ﴿كثيراً﴾ مرتين وأنه ليس من التكرار في شيء إذ كل من التسبيح والذكر يجب أن يكون في نفسه كثيـراً، ولو قيــل: كي نسبحك ونذكرك كثيراً أفاد كثرتهما مجتمعين وهو غير مراد.

وثالثاً: وجه تقديم التسبيح على الذكر فإن المراد بالتسبيح تنزيهه تعالى عن الشربك بدفع ألموهية الآلهة من دون الله وإبطال ربوبيتها لتقع الدعوة إلى الإيمان بالله وحده ، وهو المراد بالذكر ، موقعها . فالتسبيح من قبيل دفع المانع المتقدم على تأثير المقتضي ، وقد ذكر لهذه الخصوصيات وجوه أخر مذكورة في المطوّلات لا جدوى فيها ولا في نقلها .

وقوله : ﴿إِنْكَ كُنْتُ بِنَا بِصِيْرًا ﴾ هو بـظاهره تعليـل كالحجـة على قولـه :

وكي نسبحك كثيراً الغ ، أي إنك كنت بصيراً بي وبأخي منذ خلقتنا وعرقتنا فلفسك وتعلم أنًا لم نزل نعبدك بالتسبيح والذكر ساعيين مجدّين في ذلك فإن جعلته وزيراً لي وأيدتني به وأشركته في أمري تم أمر الدعوة وسبّحناك كثيراً وذكرناك كثيراً ، والمراد بقوله وبنا على هذا هو وأخوه . ويمكن أن يكون المراد بالضمير في وبنا أهله ، والمعنى : إنك كنت بصيراً بنا أهل البيت أنا أهل تسبيح وذكر فإن جعلت هارون أخي ، وهو من أهلي ، وزيراً لي سبّحناك كثيراً وذكرناك كثيراً ، وهذا الوجه أحسن من سابقه لأنه يفي ببيان النكتة في ذكر الأهل في قوله السابق : وواجعل لي وزيراً من أهلي هارون أخي ايضاً فافهم ذلك .

قوله تعالى : ﴿قال قد أُوتيت سؤلك يا موسى﴾ إجابة لأدعيته جميعاً وهـو إنشاء نظير ما مرَّ من قوله : ﴿وأنا اخترتك فاستمع لما يوحى﴾ .

قوله تعالى : ﴿ولقد مننا عليك مرة أخرى ﴾ إلى قوله ﴿كي تقرّ عينها ولا تحزن ﴾ يذكّره تعالى بمنّ آخر له عليه قبل أن يختاره للنبوة والرسالة ويؤتي سؤله وهو منه عليه حينما تولد فقد كان بعض الكهنة أخبر فرعون أن سيولد في بني إسرائيل مولود يكون بيده زوال ملكه فأمر فرعون بقتل كل مولود يولد فيهم فكانوا يقتلون المواليد الذكور حتى إذا ولد موسى أوحى الله إلى أمه أن لا تخاف وترضعه فإذا خافت عليه من عمال فرعون وجلاوزته تقذفه في تابوت فتقذفه في النيل فيلقيه اليم إلى الساحل حيال قصر فرعون فيأخذه فيتخذه ابناً له وكان لا عقب له ولا يقتله ثم إن الله سيرده إليها .

ففعلت كما أُوحي إليها فلما جرى التابوت بجريان النيل أرسلت بنتاً لها وهي أخت موسى أن تجس أخباره فكانت تطوف حول قصر فرعون حتى وجدت نفراً يطلبون بأمر فرعون مرضعاً ترضع موسى فدلتهم أخت موسى علي أمها فاسترضعوها له فأخذت ولدها وقرَّت به عينها وصدق الله وعده وقد عظم منه على موسى .

فقوله: ﴿ولقد مننا عليك مرة أخرى﴾ امتنان بما صنعه به أول عمره وقد تغير السياق من التكلم وحده إلى التكلم بالغير لأن المقام مقام إظهار العظمة وهي ينبىء عن ظهور قدرته التامة بتخييب سعي فرعون الطاغية وإبطال كيده لإخماد نور الله ورد مكره إليه وتربية عدوه في حجره ، وأما موقف نداء موسى

وتكليمه إذ قال : ﴿ يَا مُوسَى إِنِّي أَنَا رَبُّكَ ﴾ النَّح فسياق التكلم وحده أنسب له .

وقوله: ﴿إِذْ أُوحِينا إلى أمك ما يوحى ﴾ المراد به الإلهام وهو نوع من القذف في القلب في يقظة أو نوم ، والوحي في كلامه تعالى لا ينحصر في وحي النبوة كما قال تعالى: ﴿ وأوحى ربك إلى النحل ﴾(١) ، وأما وحي النبوة فالنساء لا يتنبأن ولا يوحى إليهن بذلك قال تعالى: ﴿ وما أرسلنا من قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم من أهل القرى ﴾(١) وقوله: ﴿أن اقذفيه في التابوت ﴾ إلى آخر الآية هو مضمون ما أوحي إلى أم موسى و ﴿أن المتفسير ، وقيل : مصدرية متعلق بأحوي والتقدير أوحي بأن اقذفيه ، وقيل : مصدرية والجملة بدل من ﴿ما يُوحى ﴾ .

والتابوت الصندوق وما يشبهه والقذف الوضع والإلقاء وكأن القذف الأول في الآية بالمعنى الأول والقذف الثاني بالمعنى الثاني ويمكن أن يكونا معاً بالمعنى الثاني بعناية أن وضع الطفل في التابوت وإلقاءه في اليم إلقاء وطرح له من غير أن يعبأ بحاله ، واليم البحر : وقيل : البحر العذب ، والساحل شاطىء البحر وجانبه من البر ، والصنع والصنيعة الإحسان .

وقوله: ﴿ فليلقه اليم ﴾ أمر عبر به إشارة إلى تحقق وقوعه ومفاده أنَّا أمرنا اليم بذلك أمراً تكوينياً فهو واقع حتماً مقضياً ، وكذا قبوله: ﴿ يَأْخُذُهُ عَدُو لَي ﴾ النح وهو جزاء مترتب على هذا الأمر .

ومعنى الآيتين إذ أوحينا وألهمنا أمك بما يوحى ويلهم وهو أن ضعيه - أو ألقيه \_ في التابوت وهو الصندوق فألقيه في اليم والبحر وهو النيل فمن المقضي من عندنا أن يلقيه البحر بالساحل والشاطىء يأخذه عدو لي وعدو له وهو فرعون لأنه كان يعادي الله بدعوى الألوهية ويعادي موسى بقتله الأطفال وكان طفلاً هذا ما أوحيناه إلى أمك .

وقوله: ﴿وأَلقيت عليك محبة مني ولتصنع على عيني﴾ ظاهر السياق أن هـذا الفصل إلى قـوله: ﴿ولا تحـزن﴾ فصل ثـان تال للفصـل السـابق متمم لـه والمجموع بيان للمن المشار إليه بقوله: ﴿ولقد مننا عليك مرة أخرى﴾.

فالفصل الأول يقص الوحي إلى أمه بقذفه في التابوت ثم في البحر لينتهي

(١) النحل : ٦٨ .

(٢) يوسف : ١٠٩ .

• ١٥٠ ..... الجزء السادس عشر

إلى فرعون فيأخذه عدو الله وعدوه والفصل الشاني يقص إلقاء المحبة عليه لينصرف فرعون عن قتله ويحسن إليه حتى ينتهي الأمر إلى رجوعه إلى أمه واستقراره في حجرها لتقرّ عينها ولا تحزن وقد وعدها الله ذلك كما قال في سورة القصص : ﴿فرددنه إلى أمه كي تقرّ عينها ولا تحزن ولتعلم أن وعسد الله حق﴾ (١) ، ولازم هذا المعنى كون الجملة أعني قوله : ﴿وألقيت عليك﴾ النح ، معطوفاً على قوله : ﴿أوحينا إلى أمك﴾ .

ومعنى إلقاء محبة منه عليه كونه بحيث يحبه كل من يـراه كـأن المحبة الإلهية استقرت عليه فلا يقع عليه نظر ناظر إلا تعلقت المحبة بقلبه وجذبته إلى موسى ، ففي الكلام استعارة تخييلية وفي تنكير المحبة إشارة إلى فخامتها وغرابة أمرها .

واللام في قوله: ﴿ولتصنع على عيني﴾ للغرض ، والجملة معطوفة على مقدَّر والتقدير القيت عليك محبة مني لأمور كذا وكذا وليحسن إليك على عيني أي بمرأى مني فإني معك أراقب حالك ولا أغفل عنك لمزيد عنايتي بك وشفقتي عليك . وربما قيل : إن المراد بقوله : ﴿ولتصنع على عبني﴾ الإحسان إليه بإرجاعه إلى أمه وجعل تربيته في حجرها .

وكيف كان فهذا اللسان وهو لسان كمال العناية والشفقة يناسب سياق التكلم وحده ولذا عدل إليه من لسان التكلم بالغير .

وقوله: ﴿إِذْ تَمْشِي أُخْتَكَ فَتَقُولُ هِلَ أُدَلَّكُمْ عَلَى مَن يَكْفُلُهُ فَرجَعَنَاكَ إِلَى أُمُكُ كَي تَقَرَّ عِينِهَا وَلا تَحْزَنَ ﴾ الظرف على ما يعطيه السياق متعلق بقوله: ﴿ولتصنع ﴾ والمعنى: وألقيت عليك محبة مني يحبك كل من يراك لكذا وكذا وليحسن إليك بمرأى مني وتحت مراقبتي في وقت تمشي اختك لتجوس خبرك وترى ما يصنع بك فتجد عمال فرعون يطلبون مرضعاً ترضعك فتقول لهم والاستقبال في الفعل لحكاية الحال الماضية عارضة عليهم: هل أدلكم على من يكفله بالحضانة والإرضاع فرددناك إلى أمك كي تسرّ ولا تحزن.

وقوله : ﴿فرجعناك﴾ بصيغـة المتكلم مع الغيــر رجوع إلى السيــاق السابق وهو التكلم بالغير وليس بالتفات .

<sup>(</sup>١) القصص : ١٣ .

سورة طهــ آية ٣٩ــ \* ٤٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ ، ١٥١

قوله تعالى : ﴿ وقتلت نفساً فنجيناك من الغم ﴾ إلى آخر الآية ، إشارة إلى من أو منن أخرى ملحقة بالمنين السابقين وهو قصة قتله الشيخ القبطي وائتمار الملأ أن يقتلوه وفراره من مصر وتزوّجه هناك ببنت شعيب النبي وبقائه عنده بين أهل مدين عشر سنين أجيراً يرعى غنم شعيب ، والقصة مفصّلة مذكورة في سورة القصص .

فقوله : ﴿وقتلت نفساً ﴾ هو قتله القبطي بمصر ، وقوله : ﴿فنجَّيناكُ من الغمّ ﴾ وهو ما كان يخاف أن يقتله الملأ من آل فرعون فأخرجه الله إلى أرض مدين فلما أحضره شعيب وورد عليه وقصً عليه القصص قال لا تخف نجوت من القوم الظالمين .

وقوله: ﴿وفتنّاكُ فتوناً ﴾ أي ابتليناكُ واختبرناكُ ابتلاء واختباراً ، قال الراغب في المفردات: أصل الفتن إدخال الذهب النار لتظهر جودته من رداءته ، واستعمل في إدخال الإنسان النار ، قال: ﴿يوم هم على النار يفتنون ﴾ ﴿ ذوقوا فتنتكم ﴾ أي عذابكم ، قال: وتارة يسمّون ما يحصل عنه العذاب فتنة فيستعمل فيه نحو قوله: ﴿ ألا في الفتنة سقطوا ﴾ وتارة في الاختبار ، نحو: ﴿ وفتنّاكُ فتوناً ﴾ وجعلت الفتنة كالبلاء في أنهما تستعملان فيما يدفع إليه الإنسان من شدة ورخاء وهما في الشدة أظهر معنى وأكثر استعمالاً وقد قال فيهما: ﴿ ونبلوكم بالشر والخير فتنة ﴾ انتهى موضع الحاجة من كلامه .

وقوله: ﴿ فلبثت سنين في أهل مدين ﴾ متفرّع على الفتنة . وقوله: ﴿ ثم جئت على قدريا موسى ﴾ لا يبعد أن يستفاد من السياق أن المراد بالقدر هو المقدر وهو ما حصّله من العلم والعمل عن الإبتلاءات الواردة عليه في نجاته من الغمّ بالخروج من مصر ولبثه في أهل مدين .

وعلى هذا فمجموع قوله : ﴿وقتلت نفساً فنجيناك﴾ إلى قوله ﴿يا موسى﴾ من واحد وهو أنه ابتلي ابتلاء بعـد إبتلاء حتى جـاء على قدر وهــو ما أكتسبه من فعلية الكمال .

وربما أجيب عن الإستشكال في عدّ الفتن من المن بأن الفتن ههذا بمعنى التخليص كتخليص الذهب بالنار ، وربما أجيب بأن كونه مناً باعتبار الشواب المترتب على ذلك ، والوجهان مبنيان على فصل قوله : ﴿فلبثت﴾ إلى آخر الآية

عما قبله ولذا قال بعضهم: إن المراد بالفتنة هو ما قاساه موسى من الشدّة بعد خروجه من مصر إلى أن استقر في مدين لمكان فاء التفريع في قوله: ﴿فلبثت سنين في أهل مدين ﴾ الدال على تأخر اللبث عن الفتنة زماناً ، وفيه أن الفاء إنما تدل على التفرع فحسب وليس من الواجب أن يكون تفرعاً زمانياً دائماً .

وقال بعضهم: إن القدر بمعنى التقدير والمراد ثم جئت إلى أرض مصر على ما قدّرنا ثم اعترض على أخذ القدر بمعنى المقدار بأن المعروف من القدر بهذا المعنى هو ما كان بسكون الدال لا بفتحها وفيه أن القدر والقدر بسكون الدال وفتحها ـ كما صرحوا به كالنعل والنعل بمعنى واحد . على أن القدر بمعنى المقدار كما قدمناه ـ أكثر ملاءمة للسياق أو متعين . وذكر لمجيئه على مقدار بعض معان أخر وهي سخيفة لا جدوى فيها .

وختم ذكر المنّ بنداء موسى النعظريادة تشريف له .

قوله تعالى : ﴿واصطنعتك لنفسي﴾ الاصطناع افتعال من الصنع بمعنى الإحسان ـ على ما ذكروا ـ يقال : صنعه أي أحسن إليه واصطنعه أي حقق إحسانه إليه وثبته فيه ، ونقل عن القفال أن معنى الاصطناع أنه يُقال : اصطنع فلان فلاناً إذا أحسن إليه حتى يضاف إليه فيقال : هذا صنيع فلان وخريجه . انتهى .

وعلى هذا يؤول معنى اصطناعه إياه إلى اخلاصه تعالى إياه لنفسه ويظهر موقع قوله: ﴿لنفسي﴾ أتم ظهور وأما على المعنى الأول فالأنسب بالنظر إلى السياق أن يكون الاصطناع مضمناً معنى الاخلاص، والمعنى على أي حال وجعلتك خالصاً لنفسي فيما عندك من النعم فالجميع مني وإحساني ولا يشاركني فيك غيري فأنت لي مخلصاً وينطبق ذلك على قوله: ﴿واذكر في الكتاب موسى انه كان مخلصاً ﴾(١).

ومن هنا يظهر أن قول بعضهم: المراد بالاصطناع الاختيار، ومعنى اختياره لنفسه جعله حجة بينه وبين خلقه كلامه كلامه ودعوته دعوته وكذا قول بعضهم إن المراد بقول أخرين : ولنفسي للوحيي ورسالتي، وقول أخرين : لمحبتي، كل ذلك من قبيل التقييد من غير مقيد.

ويظهر أيضاً أن اصطناعه لنفسـه منظوم في سلك المنن المـذكورة بـل هو

<sup>(</sup>١) مريم : ٥١ .

أعظم النعم ومن الممكن أن يكون معطوفاً على قوله : ﴿جَنْتَ عَلَى قَدْرَ﴾ عطف تفسير .

والاعتراض على هذا المعنى بأن توسيط النداء بينه وبين المنن السذكورة لا يلائم كونه منظوماً في سلكها ـ على ما ذكر الفخر الرازي في تفسيـره ـ فالاولى جعله تمهيداً لإرساله إلى فرعون مع شركة من أخيه في أمره .

فيه أن توسيط النداء لا ينحصر وجهه فيما ذكر فلعل الوجه فيه تشريفه بمزيد اللطف وتقريبه من موقف الإنس ليكون ذلك تمهيداً للالتفات ثانياً من التكلم بالغير إلى التكلم وحده بقوله : ﴿واصطنعتك لنفسي﴾ .

قوله تعالى : ﴿اذهب أنت وأخوك بآياتي ولا تنيا في ذكري﴾ تجديد لـلأمر السابق خطاباً لموسى وحده في قوله : ﴿ إذهب إلى فرعون إنه طغى ﴾ بتغيير ما فيه بإلحاق أخيموسى به لتغيّر ما في المقام بإيتاء سؤال موسى أن يشرك هارون في أمره فوجّه الخطاب ثانياً إليهما معاً .

وأمرهما أن يـذهبا بـآياتـه ولم يؤت وقتئذ إلا آينين وعـد جميل بـأنه مؤيـد بغيرهما وسيؤتاه حين لزومـه ، وأما القـول بأن المـراد هما الآيتـان والجمع ربمـا يطلق على الإثنين ، أو أن كـلاً من الآيتين ينحـل إلى آيات كثيرة ممـا لا ينبغي الركون إليه .

وقوله: ﴿ولا تَنِيا في ذكري﴾ نهي عن الوني وهو الفتور، والأنسب للسياق السابق أن يكون المراد بالذكر الدعوة إلى الإيمان به تعالى وحده لا ذكره بمعنى التوجه إليه قلباً أو لساناً كما قيل.

قوله تعالى : ﴿ اذهبا إلى فرعون إنه طغى وقولا له قولاً ليناً لعله يتذكر أو يخشى به جمعهما في الأمر ثانياً فخاطب موسى وهارون معاً وكذلك في النهي الذي قبله في قوله : ﴿ ولا تنيا به وقد مهد لذلك بإلحاق هارون بموسى في قوله : ﴿ إذهب أنت وأخوك به وليس ببعيد أن يكون نقلاً لمشافهة أخرى وتخاطب وقع بينه تعالى وبين رسوليه مجتمعين أو متفرقين بعد ذاك الموقف ويؤيده سياق قوله بعد : ﴿ قالا ربنا إنا نخاف أن يفرط علينا به الخ .

والمراد بقوله : ﴿وقولا له قولاً ليّناً﴾ المنع من أن يكلماه بخشونـة وعنف وهو من أوجب آداب الدعوة . وقوله: ﴿لعله يتذكر أو يخشى﴾ رجاء لتذكره أو خشيته وهو قائم بمقام المحاورة لا به تعالى العالم بما سيكون ، والتذكر مطاوعة التذكير فيكون قبولاً والتزاماً لما تقتضيه حجة المذكر وإيمانه به والخشية من مقدمات القبول والإيمان فمآل المعنى لعله يؤمن أو يقرب من ذلك فيجيبكم إلى بعض ما تسألانه .

واستدل بعض من يرى قبول إيمان فرعون حين الغرق على إيمانه بالآية استناداً إلى أن ﴿لعل﴾ من الله واجب الوقوع كما نسب إلى ابن عباس وقدماء المفسرين فالآية تدل على تحتم وقوع أحد الأمرين التذكر أو الخشية وهو مدار النجاة.

وفيه أنه ممنوع ولا تدل عسى ولعل في كلامه تعالى إلا على ما يدل عليه في كلام غيره وهو الترجّي غير أن معنى الترجّي في كلامه لا يقوم به ، تعالى عن الجهل وتقدس وإنما يقوم بالمقام بمعنى أن من وقف هذا الموقف واطلع على أطراف الكلام فهم أن من المرجو أن يقع كذا وكذا وأما في كلام غيره فربما قام التخاطب .

وقال الإمام الرازي في تفسيره أنه لا يعلم سر إرساله تعالى إلى فرعـون مع علمه بأنـه لا يؤمن إلا الله ، ولا سبيل في المقـام وأمثالـه إلى غير التسليم وتـرك الإعتراض .

وهو عجيب فإنه إن كان المراد بسر الإرسال وجه صحة الأمر بالشيء مع العلم باستحالة وقوعه في الخارج فاستحالة وقوع الشيء أو وجوب وقوعه إنما ذلك حال الفعل بالقياس إلى علته التامة التي هي الفاعل وسائر العوامل الخارجة عنه في وجوده والأمر لا يتعلق بالفعل من حيث حاله بالقياس إلى جميع أجزاء علته التامة وإنما يتعلق به من جهة حاله بالقياس إلى الفاعل الذي هو أحد أجزاء علته التامة ونسبة الفعل وعدمه إليه بالإمكان دائماً لكونه علة ناقصة لا تستوجب وجود الفعل ولا عدمه فالإرسال والدعوة وكذا الأمر صحيح بالنسبة إلى فرعون لكون الإجابة والإثتمار بالنسبة إليه نفسه اختيارية ممكنة وإن كانت بالنسبة إليه مع انضمام سائر العوامل المانعة مستحيلة ممتنعة . هذا جواب القائلين بالاختيار ، وأما المجبرة - وهو منهم - فالشبهة تسري عندهم إلى جميع موارد التكاليف لعموم الجبر وقد أجابوا عنها على زعمهم بأن التكليف صوري يترتب عليه تمام الحجة وقطع المعذرة .

وإن كان المراد بسر الإرسال مع العلم بأنه لا يؤمن الفائدة المترتبة عليه بحيث يخرج بها عن اللغوية فالدعوة الحقة كما تؤثر أثرها في قوم بتكميلهم في جانب السعادة كذلك تؤثر أثرها في آخرين بتكميل شقائهم ، قال تعالى : ﴿وننزّل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يريد الطالمين إلا خساراً ﴾(١) ، ولو ألغي التكميل في جانب الشقاء لغى الامتحان فيه ، فلم تتم الحجة فيه ولا انقطع العذر ، ولو لم تتم الحجة في جانب وانتقضت لم تنجع في الجانب الآخر وهو ظاهر .

قوله تعالى : ﴿قالا رَبِنا إِننَا نَحَافَ أَنْ يَفُرِطُ عَلَيْنَا أُو أَنْ يَطْعَى﴾ الفرط التقدم والمراد به بقرينة مقابلته الطغيان أن يعجّل بالعقوبة ولا يصبر إلى إتمام الدعوة وإظهار الآية المعجزة ، والمراد بأن يطغى أن يتجاوز حدّه في ظلمه فيقابل الدعوة بتشديد عذاب بني إسرائيل والإجتراء على ساحة القدس بما كان لا يجترىء عليه قبل الدعوة ونسبة الخوف إليهما لا بأس بها كما تقدم الكلام فيها في تفسير قوله تعالى : ﴿قال خذها ولا تخف﴾ .

واستشكل على الآية بأن قوله تعالى في موضع آخر لموسى في جواب سؤاله إشراك أخيه في أمره قال: ﴿سنشد عضدك بأخيك ونجعل لكما سلطاناً فلا يصلون إليكما ﴿ (٢) ، يدل على إعطاء الأمن لهما في موقف قبل هذا الموقف لقوله ﴿سنشد عضدك بأخيك ﴾ فلا معنى لإظهارهما الخوف بعد ذلك .

وأجيب بأن خوفهما قبل كان على أنفسهما بدليل قول موسى هناك : ﴿ولهم عليّ ذنب فأخاف أن يقتلون﴾ (٣) ، والذي في هذه الآية خوف منهما على الدعوة كما تقدم .

على أن من الجائز أن يكون هذا الخوف المحكي في الآية هو خوف موسى قبل في موقف المناجاة وخوف هارون بعد بلوغ الأمر إليه فالتقطا وجمعا معاً في هذا المورد، وقد تقدم احتمال أن يكون قوله: ﴿إذهبا إلى فرعون﴾ إلى أخر الآيات، حكاية كلامهما في غير موقف واحد.

قوله تعالى : ﴿قال لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى﴾ أي لا تخافا من فرطه وطغيانه إنني حاضر معكما أسمع ما يقال وأرى ما يفعل فأنصركما ولا

الإسترأء: ۸۲.
 القصص: ۳۵.
 الشعراء: ۱٤.

أخذلكما فهو تأمين بوعد النصرة ، فقوله : ﴿لا تخافا﴾ تأمين ، وقوله : ﴿إنني معكما أسمع وأرى﴾ تعليل للتأمين بالحضور والسمع والرؤية ، وهو الدليل على إ أن الجملة كناية عن المراقبة والنصرة وإلا فنفس الحضور والعلم يعمُّ جميع الأشياء والأحوال .

وقد استدلَّ بعضهم بالآية على السمع والبصر صفتان زائدتان على العلم بناء على أن قوله : ﴿إنني معكما﴾ دالَ على العلم ولو دلَ ﴿اسمع وأرى﴾ عليه أيضاً لزم التكرار وهو خلاف الأصل .

وهو من أوهن الاستدلال ، أما أولاً : فلما عرفت أن مفاد ﴿إنني معكمًا﴾ هو الحضور والشهادة وهو غير العلم .

وأما ثانياً: فلقيام البراهين اليقينية على عينية الصفات الـذاتية وهي الحيـاة والقدرة والعلم والسمع والبصر بعضها لبعض والمجمـوع للذات ، ولا ينعقد مـع اليقين ظهور لفظي ظني مخالف البتة .

وأما ثالثاً: فلأن المسألة من أصول المعارف لا يركن فيها إلى غير العلم ، فتتميم الدليل بمثل أصالة عدم التكرار كما ترى .

قوله تعالى : ﴿ فَأَتِياه فقولا إنا رسولا ربك ﴾ إلى آخر الآية ، جدّد أمرهما بالذهاب إلى فرعون بعد تأمينهما ووعدهما بالحفظ والنصر وبيّن تمام ما يكلفان به من الرسالة وهو أن يدعوا فرعون إلى الإيمان وإلى رفع اليد عن تعذيب بني إسرائيل وإرسالهم معهما فكلما تحوَّل حال في المحاورة جدّد الأمر حسب ما يناسبه وهو قوله أولاً لموسى : ﴿ إذهب إلى فرعون إنه طغى ﴾ ، ثم قوله ثانياً لما ذكر أسئلته وأجيب إليها : ﴿ إذهب أنت وأخوك ﴾ إذهبا إلى فرعون إنه طغى ﴾ ، ثم قوله النح ، وفيه طغى ﴾ ، ثم قوله لما ذكرا خوفهما وأجيبا بالأمن : ﴿ فأتياه فقولا ﴾ النح ، وفيه تفصيل ما عليهما أن يقولا له .

فقوله : ﴿فأتياه فقولا إنا رسولا ربك﴾ تبليخ أنهما رسولا الله ، وفي قولـه بعد : ﴿والسلام على من اتبع الهدى﴾ الخ ، دعوته إلى بقية أجزاء الإيمان .

وقوله : ﴿فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعذبهم﴾ تكليف فرعي متوجــه إلى فرعون .

وقوله : ﴿قد جئناك بآية من ربك﴾ استناد إلى حجـة تثبيت رسالتهمـا وفي

تنكير الآية سكوت عن العدد وإشارة إلى فخامة أمرها وكبر شأنها ووضوح دلالتها .

وقوله: ﴿والسلام على من اتبع الهدى﴾ كالتحية للوداع يشار به إلى تمام الرسالة ويبين به خلاصة ما تتضمنه الدعوة الدينية وهو أن السلامة منبسط على من اتبع الهدى والسعادة لمن اهتدى فلا يصادف في مسير حياته مكروها يكرهه لا في دنيا ولا في عقبى .

وقوله: ﴿إِنَا قَد أُوحِي إلينا أَن العذاب على من كذّب وتولى ﴾ في مقام التعليل لسابقه إي إنما نسلم على المهتدين فحسب لأن الله سبحانه أوحى إلينا أن العذاب وهو خلاف السلام على من كذّب بآيات الله ـ أو بالدعوة الحقة التي هي الهدى ـ وتولى وأعرض عنها.

وفي سياق الآيتين من الاستهانة بأمر فوعون وبما تزيّن به من زخارف الدنيا وتظاهر به من الكبر والخيلاء ما لا يخفى ، فقد قيل : ﴿فأتياه﴾ ولم يقل : إذهبا إليه وإتيان الشيء أقرب مساساً به من المذهاب إليه ولم يكن إتيان فرعون وهو ملك مصر وإله القبط بذاك السهل الميسور ، وقيل : ﴿فقولا ﴾ ولم يقل : فقولا له كأنه لا يعتني به ، وقيل : ﴿إنا رسولا ربك ﴾ و ﴿بآية من ربك ﴾ فقرع سمعه مرتين بأن له ربّاً وهو الذي كان ينادي بقوله : وأنا ربكم الأعلى » ، وقيل : ﴿والسلام على من اتبع الهدى ﴾ ولم يورد بالخطاب إليه ، ونظيره قوله : ﴿أن العذاب على من كذّب وتولى ﴾ من غير خطاب .

وهذا كله هو الأنسب تجاه ما يلوح من لحن قوله تعالى : ﴿لا تخافا إنني معكما أسمع وأرى﴾ من كمال الإحاطة والعزة والقدرة التي لا يقوم لها شيء .

وليس مع ذلك فيما أمرا أن يخاطباه به من قولهما : ﴿إِنَّا رَسُولاً رَبِكَ ﴾ إلى آخر الآيتين خشونة في الكلام وخروج عن لين القول الذي أمرا به أولاً فإن ذلك حق القول الذي لا مناص من قرعه سمع فرعون من غير تملق ولا احتشام وتأثر من ظاهر سلطانه الباطل وعزته الكاذبة .

## ( بحث روائي )

في تفسيـر القمي في روايـة أبي الجـارود عن أبي جعفـر ﷺ في قـوكـه :

﴿آتيكم منهـا بقبس﴾ يقول : آتيكم بقبس من النـار تصطلون من البـرد ﴿أو أجد على النار هدى﴾ كان قد أخطأ الطريق يقول : أو أجد على النار طريقاً .

وفي الفقيه سئل الصادق مُالْنَةُ عن قول الله عز وجل : ﴿فَاخِلْعُ نَعْلَيْكُ إِنْـكُ بِالْوَادِ الْمُقَدِّسُ طُوى﴾ قال : كانتا من جلد حمار ميت .

أقول: ورواه أيضاً في تفسير القميّ مرسلًا ومضمراً ، وروى هـذا المعنى في الدر المنثور عن عبد الرزاق والفاريابي وعبد بن حميد وابن أبي حـاتم عن علي . وقد ورد ذلك في بعض الروايات ، وسياق الآية يعـطي أن الخلع لاحترام الموقف .

وفي المجمع في قول تعالى : ﴿أقم الصلاة لذكري﴾ قيل : معناه أقم الصلاة متى ذكرت أن عليك صلاة كنت في وقتها أم لم تكن . عن أكثر المفسرين ، وهو المروي عن أبي جعفر شخف، ويعضده ما رواه أنس عن النبي المفسرين ، من نسي صلاة فليصلها إذا ذكرها لا كفارة لها غير ذلك ، رواه مسلم في الصحيح .

أقول: والحديث مروي بطرق أخرى مسندة وغيىر مسندة عن النبي شلطة من طرق أهل السنة وعن النبي المسلم من طرق الشيعة.

وفي المجمّع في قوله تعالى : ﴿أَكَادَ أَخْفِيهَا﴾ روي عن ابن عبـاس ﴿أَكَادُ أَخْفِيهَا عَنْ نَفْسِي﴾ وهي كذلك في قراءة أُبِيّ ، وروي ذلك عن الصادق ﷺ.

وفي الدر المنثور أخرج ابن مردويه والخطيب وابن عساكر عن أسماء بنت عميس قالت: رأيت رسول الله سلام بإزاء ثبير وهو يقول: أشرق ثبير أشرق ثبير اللهم إني أسألك بما سألك أخي موسى أن تشرح لي صدري ، وأن تيسر لي أمري وأن تحل عقدة من لساني يفقهوا قولي ، واجعل لي وزيراً من أهلي علياً أخي أشدد به أزري وأشركه في أمري كي نسبحك كثيراً ونذكرك كثيراً إنك كنت بنا بصيراً .

أقـول : وروي قريباً من هـذا المعنى عن السلفي عن البـاقـر ﷺ وروي أيضاً في المجمع عن ابن عباس عن أبي ذر عن النبي ﷺ قريباً منه .

وقال في روح المعاني بعد إيراد الحديث المذكور ما لفظه : ولا يخفى أنه يتعين هنا حمل الأمـر على أمر الإرشـاد والدعـوة إلى الحق ولا يجوز حمله على

النبوة ولا يصح الإِستدلال به على خلافة على كرَّم الله وجهه بعــد النبي ﷺ بلا فصل .

ومثله فيما ذكر ما صح من قوله عليه الصلاة والسلام له حين استخلفه في غزوة تبوك على أهل بيته ﴿أما ترضى أن تكون مني بمنزلـة هارون من مـوسى إلا أنه لا نبي بعدي﴾ انتهى .

قلت: أما الإستدلال بالحديث أو بحديث المنزلة على خلافته طلحة بالخوال المنزلة على خلافته طلحة بالمنزلة في في في في المراد بقوله المنزلة لعلى المنزلة المحكي في أمري طبقاً لدعاء موسى المنتزلة المحكي في الكتاب العزيز فإن له مساساً بما فهمه المنزلة الفظ الآية والحديث صحيح مؤيد بحديث المنزلة المتواتر(۱).

فمراده سَلَمْتُ بِالأمر في قوله : ﴿وأشركه في أمري﴾ ليس هو النبوَّة قطعاً لنص حديث المنزلة باستثناء النبوة ، وهو الدليل القاطع على أن مراد موسى بالأمر في قوله : ﴿وأشركه في أمري﴾ ليس هو النبوَّة وإلا بقي قول النبي سَلَمُولَة ؛ ﴿أمري﴾ بلا معنى يفيده .

وليس المراد بالأمر هو مطلق الإرشاد والدعوة إلى الحق ـ كما ذكره ـ قسطعاً لأنه تكليف يقوم به جميع الأمة ويشاركه فيه غيره وحجّة الكتاب والسنة قائمة فيه كأمثال قول ه تعالى : ﴿قل هذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ﴾ (٢) ، وقوله مَشِيَّتُ ـ وقد رواه العامة والخاصة ـ : فليبلغ الشاهد الغائب ، وإذا كان أمراً مشتركاً بين الجميع فلا معنى لسؤال إشراك عليّ فيه .

على أن الإضافة في قوله : ﴿أمري﴾ تفيد الاختصاص فلا يصدق على ما هو مشترك بين الجميع ، ونظير الكلام يجري في قول مـوسى المحكي في الآية

نعم التبليغ الابتدائي وهو تبليغ الوحي لأول مرة أمر يختص بالنبي فليس له أن يستنيب لتبليغ أصل الوحي رجلًا آخر ، فالإشراك فيه إشراك في أمره وفي قول

<sup>(</sup>١) نقل البحراني الحديث في غاية المرام بمائة طريق من طرق أهل السنة وسبعين طريقاً من طرق الشيعة .

<sup>(</sup>۲) يوسف : ۱۰۸ .

موسى ما يشهد بذلك إذ يقول: ﴿وأخي هارون هو أفصح مني لساناً فأرسله معي ردءاً يصدّقني﴾ إذ ليس المراد بتصديقه إياه أن يقول: صدق أخي بل أن يـوضح ما أبهم من كلامه ويفصّل ما أجمل ويبلّغ عنـه بعض الوحي الـذي كان عليـه أن يبلّغه.

فهذا النوع من التبليغ وما معه من آثار النبوة كافتـراض الطاعـة مما يختص بالنبي والإشراك فيها إشراك في أمـره ، فهذا المعنى هـو المراد بـالأمر في دعـائه سلما وهو المراد أيضاً مضافة إليه النبوة في دعاء موسى .

وقد تقدم ما يتعلق بهذا البحث في تفسير أول سورة براءة في حديث بعث النبي عَشِيْتُ علياً بآيات أول براءة إلى مكة بعد عزل أبي بكر عنها استناداً إلى ما أوحي إليه أنه لا يبلغها عنك إلا أنت أو رجل منك ، في الجزء التاسع من الكتاب .

وفي تفسير القمي حدثني أبي عن الحسن بن محبوب عن العلاء بن رزين عن محمد بن مسلم عن أبي جعفر سنة قال : لما حملت به أمه لم يظهر حملها إلا عند وضعها له ، وكان فرعون قد وكل بنساء بني إسرائيل نساءه من القبط يحفظنهن وذلك لما كان بلغه عن بني إسرائيل أنهم يقولون : إنه يولد فينا رجل يُقال له : موسى بن عمران يكون هلاك فرعون وأصحابه على يده ، فقال فرعون عند ذلك : لأقتلن ذكور أولادهم حتى لا يكون ما يريدون ، وفرق بين الرجال والنساء وحبس الرجال في المحابس .

فلما وضعت أم موسى بموسى نظرت إليه وحزنت عليه واغتمّت وبكت وقالت : يذبح الساعة ، فعطف الله الموكلة بها عليه فقالت لام موسى : ما لك قد اصفر لونك ؟ فقالت : أخاف أن يذبح ولدي ، فقالت : لا تخافي ، وكان موسى لا يراه أحد إلا أحبه وهو قول الله : ﴿وألقيت عليك محبة مني ﴾ فأحبته القبطية الموكلة بها .

وفي العلل بإسناده عن ابن أبي عمير قال: قلت لموسى بن جعفر عليه: أخبرني عن قول الله عز وجل لموسى ﴿إذهبا إلى فرعون إنه طغى وقولا له قولاً ليناً لعله يتذكر أو يخشى ﴿ فقال: أما قوله: ﴿ فقولا له قولاً ليناً ﴾ أي كنياه وقولا له: يا أبا مصعب وكان كنية فرعون أبا مصعب الوليد بن مصعب ، أما قوله: ﴿ لعله يتذكر أو يخشى ﴾ فإنما قال ليكون أحرص لموسى على الذهاب وقد علم

الله عز وجل أن فرعون لا يتذكر ولا يخشى إلا عند رؤية البأس ، ألا تسمع الله عز وجل يقول : وحتى إذا أدركه الغرق قال آمنت أنه لا إله إلا الذي آمنت به بنو إسرائيل وأنا من المسلمين ؟ فلم يقبل الله إيمانه وقال : والآن وقد عصيت قبل وكنت من المفسدين .

أقول: وروى صدر الحديث في الدرّ المنشور عن ابن أبي حاتم عن علي ، وتفسير القول الليّن بالتكنية من قبيل ذكر بعض المصاديق لضرورة أنـه لا ينحصر فيه .

وروى ذيل الحديث أيضاً في الكافي بـإسناده عن عــديّ بن حاتم عن علي ﷺوفيه تأييد ما قدّمنا أن ﴿لعلُّ﴾ مستعملة في الآية للترجّي .

\* \* \*

قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمٰا يَا مُوسىٰ (٤٩) قَالَ رَبُنَا ٱلَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ (٥٠) قَالَ فَمَا بَالُ الْقُرُونِ الْأُولَىٰ (٥٥) قَالَ هَمْ عَلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابِ لاَ يَضِلُّ رَبِّي وَلاَ يَنْسَىٰ (٢٥) ٱلَّذِي عَلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابِ لاَ يَضِلُّ رَبِّي وَلاَ يَنْسَىٰ (٢٥) ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ مَهْداً وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْ نَبَاتٍ شَتَىٰ (٣٥) كُلُوا وَارْعَوْا أَنْعَامَكُمْ أَوْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنْزَلَ مِنَ ٱلسَّمَاءِ لَنَّ فِي ذٰلِكَ لاَيَاتٍ لأُولِي ٱلنَّهِىٰ (٤٥) مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا لَا فِي ذُلِكَ لاَيَاتٍ لأُولِي ٱلنَّهِىٰ (٥٥) مِنْهَا خَلَقْنَاكُمْ وَفِيهَا لَنَّهُىٰ وَهِيهَا فَكَدُّرَجْنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا لَكُمْ وَمِنْهَا نُحْرِجُكُمْ تَارَةً أَخْرَىٰ (٥٥) وَلَقَدْ أَرَيْنَاهُ آيَاتِنَا كُلَّهَا فَكَذَّبَ وَأَبَىٰ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا فَكَذَلَبَ وَأَبَىٰ وَمِنْهَا نَحْرِجُكُمْ يَوْمُ آلزِينَةِ وَأَنْ فَوَعِدًا لاَ يُعْرَفِي وَلا أَنْتَ مَكَاناً سُوعً (٨٥) قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ آلزِينَةِ وَأَنْ فَخُرَا أَنْتَ مَكَاناً سُوعً (٨٥) قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ آلزِينَةِ وَأَنْ يُخْلِفُهُ نَحْنُ وَلا أَنْتَ مَكَاناً سُوعً (٨٥) قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ آلزِينَةٍ وَأَنْ يُخْشِرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى وَلا أَنْتَ مَكَاناً سُوعً (٨٥) قَالَ مَوْعِدُكُمْ يَوْمُ آلزِينَةٍ وَأَنْ يُحْشَرَ ٱلنَّاسُ ضُحَى (٩٥) فَتَولَىٰ فِرْعَوْنُ فَجَمَعَ كَيْسَدَهُ ثُمَّ

أَتَىٰ (٦٠) قَــالَ لَهُمْ مُــوسَىٰ وَيْلَكُمْ لَا تَفْتَــرُوا عَلَىٰ ٱللَّهِ كَــذِبــأَ فَيُسْجِتَكُمْ بِعَـٰذَابِ وَقَدْ خَـابَ مَن افْتَرِىٰ (٦١) فَتَنَـازَعُـوا أَمْـرَهُمْ بَيْنَهُمْ وَأَسَرُّوا ٱلنَّجُوىٰ (٦٣) قَالُوا إنَّ لهٰذَانِ لَسَاحِرَانِ يُسريدَانِ أَنْ يُخْرِجَاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسْجِرهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ الْمُثْلَىٰ (٦٣) فَأَجْمِعُوا كَيْدَكُمْ ثُمَّ أَنُّتُوا صَفًّا وَقَدْ أَفْلَحَ الْيَـوْمَ مَن ٱسْتَعْلَىٰ (٦٤) قَالُوا يَا مُوسَىٰ إِمَّا أَنْ تُلْقِىَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ أَوَّلَ مَنْ أَلْقَىٰ (٦٥) قَالَ بَلُّ أَلْقُوا فَإِذَا حِبَالُهُمْ وَعِصِيُّهُمْ يُخَيِّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَىٰ (٦٦) فَـأَوْجَسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَـةً مُـوسَىٰ (٦٧) قَلْنَـا لَا تَخَفْ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَىٰ (٦٨) وَأَلَّقَ مَا فِي يَمِينِكَ تَلْقَفْ مَا صَنَعُوا إِنَّمَا صَنَعُوا كَيْدُ سَاحِر وَلاَ يُفْلِحُ ٱلسَّاحِرُ حَيْثَ أَتَىٰ (٦٩) فَأَلْقِيَ آلسَّحَرَةُ سُجَّداً قَالُوا آمَنَّا بِرَبِّ هُـرُونَ وَمُوسىٰ (٧٠) قَالَ آمَنْتُمْ لَـهُ قَبْلَ أَنْ آذَنَ لَكُمْ إِنَّهُ لَكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِي عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ فَلْأَقَطِّعَنَّ أَيْـدِيَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ مِنْ خِـلافٍ وَلاصَلِّبَنَّكُمْ فِي جُـذُوع ٱلنَّخـلِ وَلَتَعْلَمُنَّ أَيُّنَا أَشَدُّ عَذَاباً وَأَبْقَىٰ (٧١) قَـالُوا لَنْ نُـوَّثِـرَكَ عَلَىٰ مَا جَاءَنَا مِنَ الْبَيّنَاتِ وَٱلَّذِي فَطَرَنَا فَاقْضِ مَا أَنْتَ قَاضِ إِنَّمَا تَقْضِى هٰذِهِ الْحَيْوٰةَ ٱلدُّنْيَا (٧٢) إنَّا آمَنَّا بِرَبِّنَا لِيَغْفِرَ لَنَا خَطَايَانَا وَمَا أَكْرَهْتَنَا عَلَيْهِ مِنَ ٱلسِّحْرِ وَٱللَّهُ خَيْـرٌ وَأَبْقَىٰ (٧٣) إِنَّهُ مَنْ يَـأْتِ رَبَّهُ مُجْرِماً فَإِنَّ لَـهُ جَهَنَّمَ لاَ يَمُوتُ فِيهَا وَلاَ يَحْيَىٰ (٧٤) وَمَنْ يَأْتِـهِ مُوْمِناً قَدْ عَمِلَ ٱلصَّالِحَاتِ فَأُولَٰئِكَ لَهُمُ ٱلدَّرَجَاتُ الْعُلَىٰ (٧٥) جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحِتْهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذٰلِكَ جَزَاؤًا

مَنْ تَزَكَّىٰ (٧٦) وَلَقَدْ أَوْحَيْنَا إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِي فَاضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقاً فِي الْبَحْرِ يَبَساً لَا تَخَافُ دَرَكاً وَلَا تَخْشَىٰ (٧٧) فَأَتْبَعَهُمْ فِرْعَوْنُ بِجُنُودِهِ فَغَشِيَهُمْ مِنَ الْيَمِّ مَا غَشِيَهُمْ (٨٨) وَأَضَلَّ فِرْعَوْنُ قَوْمَهُ وَمَا هَدىٰ (٧٩).

## (بیان)

فصل آخر من قصة موسى الشخريذكر فيه خبر ذهاب موسى وهارون عليهما السلام إلى فرعون وتبليغهما رسالة ربهما في نجاة بني إسرائيل ، وقد فصّل في الأيات خبر ذهابهما إليه وإظهارهما آيات الله ومقابلة السحرة وظهور الحق وإيمان السحرة واشير إجمالاً إلى إسراء بني إسرائيل وشق البحر وإتباع فرعون لهم بجنوده وغرقهم .

قوله تعالى : ﴿قَالَ فَمَنَ رَبِكُما يَا مُوسَى ﴾ حكاية لمحاورة موسى وفرعون وقد علم مما نقله تعالى من أمره تعالى لهما أن يذهبا إلى فرعون ويدعواه إلى التوحيد ويكلماه في إرسال بني إسرائيل معهما ، ما قالا له فهو محذوف وما نقل من كلام فرعون جواباً دال عليه .

ويظهر مما نقل من كلام فرعون أنه علم بتعريفهما أنهما معاً داعيان شريكان في الدعوة غير أن موسى هو الأصل في القيام بها وهارون وزيره ولذا خاطب موسى وحده وسأل عن ربهما معاً. وقد وقع في كلمة الدعوة التي امرا بأن يكلماه بها ﴿إنّا رسولا ربك فأرسل معنا بني إسرائيل ولا تعذبهم قد جئناك بآية من ربك الخ ، لفظ ﴿ربك خطاباً لفرعون مرتين وهو لا يرى لنفسه رباً بل يرى نفسه رباً لهما ولغيرهما كما قال في بعض كلامه المنقول منه : ﴿أنا ربكم الأعلى ﴾(١) ، وقال : ﴿لئن اتخذت إلهاً غيري لأجعلنك من المسجونين ﴾(٢) ، فقوله : ﴿فمن ربكما ﴾ ـ وكان الحري بالمقام أن يقول : فمن ربي الذي تدعيانه رباً لي ؟ أو ما يقرب من ذلك \_ يلوح إلى أنه يتغافل عن كونه سبحانه رباً له كأنه

(٢) الشعراء : ٢٩ .

(١) النازعات : ٢٤ .

لم يسمع قولهما ﴿ربك﴾ ويسأل عن ربهما الذي هما رسولان من عنده .

وكان من المسلم المقطوع عند الأمم الوثنيين أن خالق الكل حقيقة هو أعلى من أن يقدر بقدر وأعظم من أن يحيط به عقل أو وهم فمن المستحيل أن يتوجه إليه بعبادة أو يتقرّب إليه بقربان فلا يؤخذ إلها ورباً بل الواجب التوجه إلى بعض مقرّبي خلقه بالعبادة والقربان ليقرب الإنسان من الله زلفي ويشفع له عنده فهؤلاء هم الآلهة والأرباب وليس الله سبحانه بإله ولا رب وإنما هو إله الآلهة ورب الأرباب فقول القائل: إن لي رباً إنما يعني به أحد الآلهة من دون الله وليس يعني به الله سبحانه ولا يفهم ذلك من كلامه في محاوراتهم.

فقول فرعون: ﴿فمن ربكما ﴾ ليس إنكاراً لوجود خالق الكيل ولا إنكار أن يكون له إله كما يظهر من قوله: ﴿ويدرك وآلهتك ﴾(١) ، وإنما هو طلب منه للمعرفة بحال من اتخذاه إلهاً ورباً من هو غيره ؟ وهذا معنى ما تقدم أن فرعون يتغافل في قوله هذا عن دعوتهما إلى الله سبحانه وهما في أول الدعوة فهو يقدر ولو كتقدير المتجاهل أن موسى وأخاه يدعوانه إلى بعض الآلهة التي يتخذ فيما بينهم رباً من دون الله فيسأل عنه ، وقد كان من دأب الوثنيين التفنن في اتخاذ الآلهة يتخذ كل منهم من يهواه إلهاً وربما بدل إلهاً من إله فتلك طريقتهم وسيأتي قول الملاء: ﴿ويذهبا بطريقتكم المثلى ﴾ نعم ، ربما تفوه عامتهم ببعض ما لا يوافق اصولهم كنسبة الخلق والتدبير إلى نفس الأصنام دون أربابها .

فمحصل مذهبهم أنهم ينزّهون الله تعالى عن العبادة والتقرب وإنما يتقربون استشفاعاً إليه ببعض خلقه كالملائكة والجن والقديسين من البشر ، وكان منهم الملوك العظام عند كثير منهم يرونهم مظاهر لعظمة اللاهوت فيعبدونهم في عرض سائر الآلهة والأرباب وكان لا يمنع ذلك الملك الرب أن يتخذ إلها من الآلهة فيعبده فيكون عابداً لربه معبوداً لغيره من الرعية كما كان رب البيت يعبد في بيته عند الروم القديم وكان أكثرهم من الوثنية الصابئة ، فقد كان فرعون موسى ملكاً متألهاً وهو يعبد الأصنام وهو الظاهر من خلال الآيات الكريمة .

ومن هنا يظهر ما في أقوال كثير من المفسرين في أمره قال في روح المعاني : ذهب بعضهم إلى أن فرعون كان عارفاً بالله تعالى إلا أنه كان معانداً واستدلوا عليه بعدة من الآيات . وبأن ملكه لم يتجاوز القبط ولم يبلغ الشام ألا

<sup>(</sup>١) الأعراف: ١٢٧.

سورة طه آية ٤٩ ...... ١٦٥

ترى أن موسى على الله المرب إلى مدين قال له شعيب على الله نخف نجوت من القوم الظالمين فكيف يعتقد أنه إلى العالم ؟ وبأنه كان عاقلًا ضرورة أنه كان مكلفاً وكل عاقلٍ يعلم بالضرورة أنه وجد بعد العدم ومن كان كذلك افتقر إلى مدبر فيكون قائلًا بالمدبر .

ومن الناس من قال: إنه كان جاهلًا بالله تعالى بعد اتفاقهم على أن العاقل لا يجوز أن يعتقد في نفسه أنه خالق السماوات والأرض وما بينهما واختلفوا في كيفية جهله. فيحتمل أنه كان دهرياً نافياً للصانع أصلاً ، ولعله كان يقول بعدم احتياج الممكن إلى مؤثر وأن وجود العالم اتفاقي كما نقل عن ذي مقراطيس وأتباعه.

ويحتمل أنه كان فلسفياً قبائلاً بالعلة الموجبة ويحتمل أنه كان من عبدة الكواكب ويحتمل أنه كان من عبدة الأصنام ، ويحتمل أنه كان من الحلولية المجسمة ، وأما دعاؤه لنفسه بالربوبية فبمعنى أنه يجب على من تحت يده طاعته والإنقياد له وعدم الإشتغال بطاعة غيره . انتهى بنحو من التلخيص .

وأنت بالرجوع إلى حاق مذهب القوم تعرف أن شيئًا من هذه الأقوال والمحتملات ولا ما استدلوا عليه لا يوافق واقع الأمر .

قوله تعالى: ﴿قال ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى سياق الآية \_ وهي واقعة في جواب سؤال فرعون: ﴿فمن ربكما يا موسى ﴾ \_ يعطي أن ﴿خلقه ﴾ بمعنى اسم المصدر والضمير للشيء فالمراد الوجود الخاص بالشيء .

والهداية إراءة الشيء الطريق الموصل إلى مطلوبه أو إيصاله إلى مطلوبه ويعود المعنيان في الحقيقة إلى معنى واحد وهو نوع من إيصال الشيء إلى مطلوبه إما بإيصاله إليه نفسه أو إلى طريقه الموصل إليه . وقد اطلق الهداية من حيث المهدي والمهدي إليه ، ولم يسبق في الكلام إلا الشيء الذي اعطي خلقه فالظاهر أن المراد هداية كل شيء - المذكور قبلا - إلى مطلوبه ومطلوبه هو الغاية التي يرتبط بها وجوده وينتهي إليها والمطلوب هو مطلوبه من جهة خلقه الذي اعطيه ومعنى هدايته له إليها تسييره نحوها كل ذلك بمناسبة البعض للعض .

فيؤول المعنى إلى إلقائه الرابطة بين كــل شيء بما جهــز به في وجــوده من

القوى والآلات وبين آثاره التي تنتهي به إلى غاية وجوده فالجنين من الإنسان مثلاً وهو نطفة مصورة بصورته مجهز في نفسه بقوى وأعضاء تناسب من الأفعال والآثار ما ينتهي به إلى الإنسان الكامل في نفسه وبدنه فقد اعطيت النطفة الإنسانية بما لها من الإستعداد خلقها الذي يخصها وهو الوجود الخاص بالإنسان ثم هديت وسيّرت بما جهزت به من القوى والأعضاء نحو مطلوبها وهو غاية الوجود الإنساني والكمال الأخير الذي يختص به هذا النوع .

ومن هنا يظهر معنى عطف قوله : ﴿هدى﴾ على قوله : ﴿أعطى كل شيء خلقه﴾ بثم وأن المراد التأخر الرتبي فإن سير الشيء وحركته بعد وجوده رتبة وهذا التأخر في الموجودات الجسمانية تدريجي زماني بنحو .

وظهر أيضاً أن المراد بالهداية العامة الشاملة لكل شيء دون الهداية الخاصة بالإنسان ، وذلك بتحليل الهداية الخاصة وتعميمها بإلقاء الخصوصيات فإن حقيقة هداية الإنسان بإراءته الطريق الموصل إلى المطلوب والطريق رابطة القاصد بمطلوبه فكل شيء جهز بما يربطه بشيء ويحركه نحوه فقد هدي إلى ذلك الشيء فكل شيء مهدي نحو كماله بما جهز به من تجهيز والله سبحانه هو الهادي .

فنظام الفعل والانفعال في الأشياء وإن شئت فقل: النظام الجزئي الخاص بكل شيء والنظام العام الجامع لجميع الأنظمة الجزئية من حيث ارتباط أجزائها وانتقال الأشياء من جزء منها إلى جزء مصداق هدايته تعالى وذلك بعناية أخرى مصداق لتدبيره، ومعلوم أن التدبير ينتهي إلى الخلق بمعنى أن الذي ينتهي وينتسب إليه تدبير الأشياء هو الذي أوجد نفس الأشياء فكل وجود أو صفة وجود ينتهى إليه ويقوم به.

فقد تبين أن الكلام أعني قوله : ﴿الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هـ دى﴾ مشتمل على البرهان على كونه تعالى رب كل شيء لا رب غيره فإن خلقه الأشياء وإيجاده لها يستلزم ملكه لوجوداتها ـ لقيامها به ـ وملك تدبير أمرها .

وعند هذا يظهر أن الكلام على نظمه الطبيعي والسياق جار على مقتضى المقام فإن المقام مقام الدعوة إلى التوحيد وطاعة الرسول وقد أتى فرعون بعد استماع كلمة الدعوة بما حاصله التغافل عن كونه تعالى رباً له ، وحمل كلامهما على دعوتهما له إلى ربهما فسأل: من ربكما ؟ فكان من الحري أن يجاب بأن

ربنا هو رب العالمين ليشملهما وإياه وغيرهم جميعاً فأجيب بما هو أبلغ من ذلك فقيل: ﴿ ربنا الذي أعطى كل شيء خلقه ثم هدى ﴿ فأجيب بأنه رب كل شيء وأفيد مع ذلك البرهان على هذا المدعى ، ولو قيل: ربنا رب العالمين أفاد المدعى فحسب دون البرهان ، فافهم ذلك .

وإنما أثبت في الكلام الهداية دون التدبير مع كون موردهما متحداً كما تقدَّمت الإشارة إليه لأن المقام مقام الدعوة والهداية ، والهداية العامة أشد مناسبة له .

هذا هو الذي يرشد إليه التدبر في الآية الكريمة ، وبذلك يعلم حال سائر التفاسير التي أوردت للآية :

كقول بعضهم: إن المراد بقوله: ﴿خلقه﴾ مثل خلقه وهو الـزوج الذي يماثل الشيء، والمعنى: الذي خلق لكل شيء زوجاً، فيكون في معنى قوله: ﴿وَمَنْ كُلُّ شَيْءَ خَلَقْنَا زُوجِينَ﴾.

وقول بعضهم : إن المراد بكل شيء أنواع النعم وهـو مفعول ثـان لأعطى وبالخلق المخلوق وهو مفعول أول لأعطى ، والمعنى : اللذي أعطى مخلوقاته كل شيء من النعم .

وقـول بعضهم : إن المراد بالهدايـة الإرشاد والـدلالة على وجـوده تعـالى ووحدته بلا شريك ، والمعنى : الذي أعطى كل شيء من الوجود ما يطلبه بلسان استعداده ثم أرشد ودلَّ بذلك على وجود نفسه ووحدته .

والتأمُّل فيما مرَّ يكفيك للتنبُّه على فساد هذه الوجوه فـإنما هي معـانٍ بعيدة عن السياق وتقييدات للفظ الآية من غير مقيَّد .

قوله تعالى : ﴿قَالَ فَمَا بِالَ القرونَ الْأُولِي﴾ قيل : البالُ في الأصل بمعنى الفكر ومنه قولهم : خطر ببالي كذا ، ثم استعمل بمعنى الحال ، ولا يثنّى ولا يجمع ، وقولهم : بالات ، شاذ .

لما كان جواب موسى المنظم مشتملًا على معنى الهداية العامة التي لا تتم في الإنسان إلا بنبوَّة ومعاد إذ لا يستقيم دين التوحيد إلا بحساب وجزاء يتميز به المحسن من المسيء ولا يتم ذلك إلا بتمييز ما يأمر تعالى به مما ينهى عنه وما يرتضيه مما يسخطه ، على أن كلمة الدعوة التي أمرا أن يؤدِّياها إلى فرعون

مشتملة على الجزاء صريحاً ففي آخرها: ﴿إِنَا قَـد أُوحِي إِلَيْنَا أَنَ العَـذَابِ عَلَى مِنْ كَذَّبِ وَتُولَى ﴾ والوثنيون منكرون لذلك عدل فرعون عن الكلام في الربوبية ـ وقد انقطع بما أجاب به موسى ـ إلى أمر المعاد والسؤال عنه بانياً على الاستبعاد .

فقوله: ﴿ فَمَا بَالُ القَرُونَ الْأُولَى ﴾ أي ما حال الأمم والأجيال الإنسانية الماضية الذين ماتوا وفنوا لا خبر عنهم ولا أثر كيف يجزون بأعمالهم ولا عامل في الوجود ولا عمل وليسوا اليوم إلا أحاديث وأساطير ؟ فالآية نظيرة ما نقل عن المشركين في قوله: ﴿ وقالوا عإذا ضللنا في الأرض عإنا لفي خلق جديد ﴾ (١) ، وظاهر الكلام أنه مبني على الاستبعاد من جهة انتفاء العلم بهم وبأعمالهم للموت والفوت كما يشهد به جواب موسى شند.

قوله تعالى: ﴿قال علمها عند ربي في كتاب لا يضل ربي ولا ينسى ﴾ أجاب عند سؤاله بإثبات علمه تعالى المطلق بتفاصيل تلك القرون الخالية فقال: ﴿علمها عند ربي ﴾ فأطلق العلم بها فلا يفوته شي، من أشخاصهم وأعمالهم وجعلها عند الله فلا تغيب عنه ولا تفوته، وقد قال تعالى: ﴿وما عند الله باق ﴾ ثم قيد ذلك بقوله: ﴿في كتاب ﴾ وكأنه حال من العلم ليؤكد به أنه مثبت محفوظ من غير أن يتغير عن حاله وقد نكر الكتاب ليدلَّ به على فخامة أمره من جهة سعة إحاطته ودقًتها فلا يغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها.

فيؤول معنى الكلام إلى أن جزاء القـرون الأولى إنما يشكـل لو جهـل ولم يعلم بها لكنها معلومة لربي محفوظة عنده في كتاب لا يتطرق إليه خـطأ ولا تغيير ولا غيبة وزوال .

وقوله: ﴿لا يضل ربي ولا ينسى ﴾ نفي للجهل الإبتدائي والجهل بعد العلم على ما نقل عن بعضهم ولكن الظاهر أن الجملة مسوقة لنفي الجهل بعد العلم بقسميه فإن الضلال هو قصد الغاية بسلوك سبيل لا يؤدي إليها بل إلى غيرها فيكون الضلال في العلم هو أخذ الشيء مكان غيره وإنما يتحقق ذلك بتغير المعلوم من حيث هو معلوم عما كان عليه في العلم أولاً ، والنسيان خروج الشيء من العلم بعد دخوله فيه فهما معاً من الجهل بعد العلم ، ونقيه هو

<sup>(</sup>١) الم السجدة : ١٠ .

المناسب لإثبات العلم أولاً فيفيد مجموع الآية أنه عالم بالقرون الأولى ولا سبيل إليه للجهل بعد العلم فيجازيهم على ما علم .

ومن هنا يظهر أن قوله : ﴿لا يضل ربي ولا ينسى ﴾ من تمام بيان الآية كأنه دخل مقدر كأنما قيل : إنها وإن علم بها يوماً قهي اليوم باطلة الذوات معفوة الآثار لا يتميز شيء منها من شيء فاجيب بأن شيئاً منها ومن آثارها وأعمالها لا يختلط عليه تعالى بتغير ضلال ولا يغيب عنه بنسيان ، ولذا أوردت الجملة مفصولة غير معطوفة .

وقد أثبت العلم ونفى الجهل عنه تعالى بعنوان أنه رب لتكون فيه إشارة إلى برهان المدَّعى وذلك أن فرض الربوبية لا يجامع فرض الجهل بالمربوب إذ فرض ربوبيته المطلقة لكل شيء \_ والرب هو المالك للشيء المدبر لأمره \_ يستلزم كون الأشياء مملوكة له قائمة الوجود به من كل جهة وكونها مدبرة له كيفما فرضت فهي معلومة له ، ولو فرض شيء منها مجهولاً له عن ضلال أو نسيان أو جهل ابتدائي فذلك الشيء أياً ما كان وأينما تحقق مملوك له قائم الوجود به مدبر بتدبيره لا حاجب بينهما ولا فاصل وهو الحضور الذي نسميه علماً وقد فرضناه مجهولاً أي غائباً عنه هذا خلف .

وقد أضاف الرب إلى نفسه في الآية في موضعين ثانيهما من وضع الظاهر موضع المضمر على ما قيل ولم يقل: ﴿ ربنا ﴾ كما في الآية السابقة لأن السؤال السابق إنما كان عن ربهما الذي يدعوان إليه فأجيب بما يطابقه فكان معناه بحسب المقام: الرب الذي أدعو أنا وأخي إليه هو كذا وكذا، وأما في هذه الآية فقد سئل عن أمر يرجع إلى القرون الأولى والذي يصفه هو موسى فكان المعنى الرب الذي أصفه عليم بها، والذي يفيد هذا المعنى هو ﴿ ربي ﴾ لا غير فتأمل فيه فهو لطيف.

والنكتة في ﴿ربي﴾ الثاني هي نـظيرة مـا في ﴿ربي﴾ الأول وفي كونـه من قبيل وضع الظاهر موضع المضمر تأمل لفصل الجملة .

وقد اختلفت أقوال المفسرين في تفسير الآيتين بالوجوه والاحتمالات اختلافاً كثيراً أضربنا عن ذكرها لعدم جدوي فيها ومن أعجبها قول كثير منهم أن قول فرعون لموسى : ﴿فما بال القرون الأولى ﴾ سؤال عن تاريخ الأمم الأولى المنقرضة سأل موسى عن ذلك ليصرف عن ما هو فيه من التكلم في أصول

المعارف الإلهية وإقامة البرهان على صريح الحق في مسائل المبدأ والمعاد مما ينكره الوثنية ويشغله بما لا فائدة فيه من تواريخ الأولين وأخبار الماضين ، وجواب موسى : ﴿علمها عند ربي﴾ الخ ، محصله إرجاع العلم بها إلى الله وأنه من الغيب الذي لا يعلمه إلا علام الغيوب .

قوله تعالى : ﴿الذي جعيل لكم الأرض مهداً ﴾ إلى قوله ﴿لآيات لأولى النهى قد عرفت أن لسؤاله ﴿فما بال القرون الأولى ﴾ ؟ إرتباطاً بما وصف الله به من الهداية العامة التي منها هداية الإنسان إلى سعادته في الحياة وهو الحياة الخالدة الأخروية وكذا الجواب عنه بقوله : ﴿علمها عند ربي ﴾ الخ مرتبط فقوله : ﴿الذي جعل لكم الأرض مهداً ﴾ مضي في الحديث عن الهداية العامة وذكر شواهد بارزة من ذلك .

فالله سبحانه أقر الإنسان في الأرض يحيى فيها حياة أرضية ليتخذ منها زاداً لحياته العلوية السماوية كالصبي يقر في المهد ويربى لحياة هي أشرف منه وأرقى ، وجعل للإنسان فيها سبلاً ليتنبه بذلك أن بينه وبين غايته وهو التقرب منه تعالى والدخول في حظيرة الكرامة سبيلاً يجب أن يسلكها كما يسلك السبل الأرضية لمآربه الحيوية وأنزل من السماء ماء وهو ماء الأمطار ومنه مياه عيون الأرض وأنهارها وبحارها فأنبت منه أزواجاً أي أنواعاً وأصنافاً متقاربة شتى من نبات يهديكم إلى أكلها ففي ذلك آيات تدلُّ أرباب العقول إلى هدايته وربوبيته تعالى .

فقوله: ﴿الذي جعل لكم الأرض مهداً ﴾ إشارة إلى قرار الإنسان في الأرض لإدامة الحياة وهو من الهداية ، وقوله: ﴿وسلك لكم فيها سبلاً ﴾ إشارة إلى مسالك الإنسان التي يسلكها في الأرض لإدراك مآربه وهو أيضاً من الهداية ، وقوله: ﴿وأنزل من السماء ماءً فأخرجنا به أزواجاً من نبات شتى كلوا وارعوا أنعامكم ﴾ إشارة إلى هداية الإنسان والأنعام إلى أكل النبات لإبقاء الحياة ، وفيه هداية المي الأمطار وماء الأمطار إلى النزول والنبات إلى الخروج .

والباء في ﴿به﴾ للسبية وفيه تصديق السبية والمسببية بين الأمور الكونية ، والمراد بكون النبات أزواجاً كونها أنواعاً وأصنافاً متقاربة كما فسره القوم أو حقيقة الازدواج بين الذكور والإناث من النبات وهي من الحقائق التي نبه عليها الكتاب العزيز .

وقوله: ﴿ وَفَاخِرِجِنَا بِهِ أَزُواجًا مِن نَبَاتَ شَتَى ﴾ فيه التفات من الغيبة إلى التكلم بالغير، قيل: والوجه فيه ما في هذا الصنع العجيب وإبداع الصور المتشتتة والأزواج المختلفة على ما فيها من تنوع الحياة من ماء واحد، من العظمة والصنع العظيم لا يصدر إلا من العظيم والعظماء يتكلمون عنهم وعن غيرهم من أعوانهم وقد ورد الالتفات في معنى إخراج النبات بالماء في مواضع من كلامه تعالى كقوله: ﴿ أَلُم تَرَ أَنَ اللهُ أَنْزَلُ مِنَ السماء ماءً فَأَخِرِجِنَا بِهِ ثَمْرات مختلفاً ألوانها ﴾ (١) ، وقوله: ﴿ وأَنْزَلُ لَكُم مِن السماء ماءً فَأَخِرِجِنَا بِهِ خِدائق ذات بهجية ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ وأَنْزَلُ لَكُم مِن السماء ماءً فَأَخِرِجِنَا بِهِ نِبَاتَ كُلُ مِن السماء ماءً فَأَخْرِجِنَا بِهُ نِبَاتَ كُلُ مِن السماء ماءً فَأَخْرِجِنَا بِهُ نِبَاتَ كُلُ مِنْ السماء ماءً فَأَخْرِجِنَا بِهُ نِبَاتَ كُلُ شَيْءٍ وَالْخُولُ الْمُنْ الْوَلُولُ الْمُنْ السماء ماءً فَأَخْرِجِنَا بِهُ نِبَاتَ كُلُ مِنْ الْمُنْ الْم

وقوله : ﴿إِن في ذلك لآيات لأولى النهي﴾ النهى جمع نهية بالضم فالسكون : وهو العقل سمّي به لنهيه عن اتباع الهوى .

قوله تعالى : ﴿منها خلقناكم وفيها نعيدكم ومنها نخرجكم تارة أخرى ﴾ الضمير للأرض والآية تصف ابتداء خلق الإنسان من الأرض ثم إعادته فيها وصيرورته جزءاً منها ثم إخراجه منها للرجوع إلى الله ففيها الدورة الكاملة من هداية الإنسان .

قبوله تعالى : ﴿ولقد أريناه آياتنا كلها فكذَّب وأبى ﴾ الظاهر أن المراد بالآيات العصا واليد وسائر الآيات التي أراها موسى فرعون أيام دعوته قبل الغرق كما مرَّ في قوله : ﴿إذهب أنت وأخوك بآياتي ﴾ فالمراد جميع الآيات التي أريها وإن لم يؤت بها جميعاً في أول الدعوة كما أن المراد بقوله : ﴿فكذَّب وأبى ﴾ مطلق تكذيبه وإبائه لا ما أتى به منهما في أول الدعوة .

قوله تعالى : ﴿قَالَ أَجَنَتُنَا لَتَخْرَجُنَا مِن أَرْضَنَا بِسَحَرِكُ يَا مُوسَى ﴾ الضمير لفرعون وقد أتهم موسى أولاً بالسحر لئلا يلزمه الاعتبراف بصدق ما جاء به من الآيات المعجزة وحقية دعوته ، وثانياً بأنه يريد إخراج القبط من أرضهم وهي أرض مصر ، وهي تهمة سياسية يريد بها صرف الناس عنه وإثارة أفكارهم عليه بأنه عدو يريد أن يطردهم من بيئتهم ووطنهم بمكيدته ولا حياة لمن لا بيئة له .

قوله تعالى : ﴿فَلَنَأْتَيْنُكُ بِسَحْرُ مِثْلُهُ فَاجْعُلُ بِينِنَا وَبِينُكُ مُوعِداً لا نَخْلُفُهُ

(۱) فاطر: ۲۷ .
 (۲) النمل: ۲۰ .
 (۳) الأنعام: ۹۹ .

نحن ولا أنت مكاناً سوى الظاهر كما تشهد به الآية التالية أن الموعد اسم زمان وإخلاف الوعد عدم العمل بمقتضاه ، ومكان سُوى بضم السين أي واقع في المنتصف من المسافة أو مستوى الأطراف من غير ارتفاع وانخفاض ، قال في المفردات : ومكان سوى وسواء وسط ، ويقال : سواء وسُوى وسوى ـ بضم السين وكسرها ـ أي يستوى طرفاه ، ويستعمل ذلك وصفاً وظرفاً ، وأصل ذلك مصدر . انتهى .

والمعنى : فاقسم لنأتينك بسحر يماثىل سحرك لقطع حجّتك وإبطال إرادتك فاجعل بيننا وبينك زمان وعد لا نخلفه في مكان بيننا أو في مكان مستوي الأطراف أو اجعل بيننا وبينك مكاناً كذلك .

قوله تعالى: ﴿قال موعدكم يوم الزينة وأن يُحشر الناس ضحى﴾ الضمير لموسى وقد جعل الموعد يوم الزينة ، ويظهر من السياق أنه كان يوماً لهم يجري بينهم مجرى العيد ، ويظهر من لفظه أنهم كانوا يتزيّنون فيه ويزيّنون الأسواق ، وحشر الناس ـ على ما ذكره الراغب \_ إخراجهم عن مقرهم وإزعاجهم عنه إلى الحرب ونحوها ، والضحى وقت انبساط الشمس من النهار .

وقوله: ﴿وأن يحشر الناس ضحى معطوف على الزينة أو على يسوم بتقدير اليوم أو الوقت ونحوه والمعنى قال موسى موعدكم يوم الزينة ويوم حشر الناس في الضحى ، وليس من البعيد أن يكون مفعولاً معه والمعنى موعدكم يوم الزينة مع حشر الناس في الضحى ويرجع إلى الإشتراط . وإنما اشترط ذلك ليكون ما يأتي به ويأتون به على أعين الناس في ساعة مبصرة .

قوله تعالى : ﴿فتولى فرعون فجمع كيده ثم أتى ﴾ ظاهر السياق أن المراد بتولى فرعون انصرافه عن مجلس المواعدة للتهيؤ لما واعد ، والمراد بجمع كيده جمع ما يكاد به من السحرة وسائر ما يتوسل به إلى تعمية الناس والتلبيس عليهم ويمكن أن يكون المراد بجمع كيده جمع ذوي كيده بحذف المضاف والمراد بهم السحرة وسائر عماله وأعوانه وقوله : ﴿ثم أتى ﴾ أي ثم أتى الموعد وحضره .

قوله : تعالى : ﴿قال لهم موسى ويلكم لا تفتروا على الله كذباً فيسحتكم بعذاب وقد خاب من افترى﴾ الـويل كلمـة عذاب وتهـديد ، والأصـل فيه معنى العذاب ومعنى ويلكم عذّبكم الله عذاباً ، والسحت بفتح السين استيصال الشعـر

بالحلق والإسحات الإستئصال والإهلاك .

وقوله: ﴿قال لهم موسى ويلكم لا تفتروا على الله كذباً في ضمائر الجمع غيبة وخطاباً لفرعون وكيده وهم السحرة وسائر أعوانه على موسى النخاء وقد مر ذكرهم في الآية السابقة ، وأما رجوعها إلى السحرة فقط فلم يسبق لهم ذكر ولا دلّ عليهم دليل من جهة اللفظ .

وهذا القول من موسى الشخ موعظة لهم وإنذار أن يفتروا على الله الكذب ، وقد ذكر من افترائهم فيما مر تسمية فرعون الآيات الإلهية سحراً ، ورمي الدعوة الحقة بأنها للتوسل إلى إخراجهم من أرضهم ومن الإفتراء أيضاً السحر لكن افتراء الكذب على الله وهو اختلاق الكذب عليه إنما يكون بنسبة ما ليس من االله إليه ، وعد الآية المعجزة سحراً والدعوة الحقة كيداً سياسياً قطع نسبتهما إلى الله وكذا إتيانهم بالسحر قبال المعجزة مع الاعتراف بكونه سحراً لا واقع له فلا يعد شيء منها افتراء على الله .

فالظاهر أن المراد بافتراء الكذب على الله الاعتقاد باصول الوثنية كالوهية الآلهة وشفاعتها ورجوع تدبير العالم إليها كما فسروا الآية بذلك ، وقد عدّ ذلك افتراء على الله في مواضع من القرآن كقوله : ﴿قد افترينا على الله كذباً إن عدنا في ملّتكم ﴾(١) .

وقوله : ﴿ فيسحتكم بعـذاب ﴾ تفريع على النهي أي لا تشركـوا بالله حتى يستأصلكم ويهلككم بعذاب بسبب شرككم ، وتنكير العذاب للدلالة على شـدته وعظمته .

قوله: ﴿وقد خاب من افترى﴾ الخيبة اليأس من بلوغ النتيجة المأمولة وقد وضعت الجملة في الكلام وضع الأصل الكلي الذي يتمسك به وهو كذلك فإن الإفتراء من الكذب وسببيته سببية كاذبة والأسباب الكاذبة لا تهتدي إلى مسبسات حقة وآثار صادقة فنتائجها غير صالحة للبقاء ولا هي تسوق إلى سعادة فليس في عاقبتها إلا الشؤم والخسران فالآية أشمل معنى من قوله تعالى: ﴿إن الذين يفترون على الله الكذب لا يفلحون﴾ (٢). لإثباتها الخيبة في مطلق الإفتراء بخلاف الأية الثانية وقد تقدم كلام في أن الكذب لا يفلح في ذيل قوله: ﴿وجاءوا على قميصه بدم كذب﴾ (٣) في الجزء الحادي عشر من الكتاب.

(۱) الأعراف: ۸۹.
 (۲) يونس: ۱۹.
 (۳) يوسف: ۱۸.

قوله تعالى : ﴿ فتنازعوا أمرهم بينهم وأسرّوا النجوى ﴾ إلى قوله ﴿ من استعلى ﴾ التنازع قريب المعنى من الاختلاف ، من النزع بمعنى جـذب الشيء من مقرّه لينقلع منه والتنازع يتعدى بنفسه كما في الآية وبفي كقوله : ﴿ فَإِن تنازعتم في شيء ﴾ (١) .

والنجوى الكلام الذي يسار به ، وأصله مصدر بمعنى المناجاة وهي المسارة في الكلام ، والمثلى مؤنث أمثل كفضلى وأفضل وهو الأقرب الأشبه والطريقة المثلى السنة التي هي أقرب من الحق أو من امنيتهم وهي سنة الوثنية التي كانت مصر اليوم تدار بها وهي عبادة الألهة وفي مقدمتها فرعون إله القبط ، والإجماع - على ما ذكره الراغب - جمع الشيء عن فكر وترو ، والصف جعل الأشياء على خط مستو كالإنسان والأشجار ونحو ذلك ويستعمل مصدراً واسم مصدر وقوله : ﴿ثم ائتوا صفاً ويحتمل أن يكون مصدراً ، وأن يكون بمعنى صافين أي ائتوه باتحاد واتفاق من دون أن تختلفوا وتتفرقوا فتضعفوا وكونوا كيد واحدة عليه .

ويظهر من تفريع قوله: ﴿ فتنازعوا أمرهم ﴾ على ما في الآية السابقة من قوله: ﴿ قَالَ مُوسَى ﴾ النخ أن التنازع والاختلاف إنما ظهر بينهم عن موعظة وعظهم بها موسى فأثرت فيهم بعض أثرها ومن شأنها ذلك إذ ليست إلا كلمة حق ما فيها مغمض وكان محصلها أن لا علم لكم بما تدعونه من ألوهية الآلهة وشفاعتها فنسبتكم الشركاء والشفعاء إلى الله افتراء عليه وقد خاب من افترى وهذا برهان واضح لا ستر عليه ولا غبار.

ويظهر من قوله الآتي الحاكي لقول السحرة : ﴿إِنَا آمنا بربنا ليغفر لنا خطايانا وما أكرهتنا عليه من السحر﴾ أن الاختلاف إنما ظهر أول ما ظهر بين السحرة ومنهم وربما أشعر قوله الآتي : ﴿ثم اثنوا صفاً﴾ أن المترددين في مقابلة موسى منهم أو العازمين على ترك مقابلته أصلا كانوا بعض السحرة إن كان الخطاب متوجها إليهم ولعل السياق يساعد على ذلك .

وكيف كان لما رأى فرعون وأياديه تنـازع القوم ـ وفيـه خزيهم وخــذلانهم ـ أسروهم النجوى ولم يكلموهم فيما ألقاه إليهم موسى من الحكمـة والموعـظة بل

<sup>(</sup>١) النساء: ٥٩ .

سورة طه ـ. آية ٦٢ 140

عدلوا عن ذلك إلى ما اتهمه فرعون بالسحر وطرح خطة سياسية لاخراج أمة القبط من أرضهم ولا ترضى الامة بذلك ففيه خروج من ديارهم وأموالهم وسقوط من أوج سعادتهم إلى حضيض الشقاء وهم يرون ما يقاسيه بنو إسرائيل بينهم .

وأضافوا إلى ذلك أمراً آخـر أمر من الجـلاء والخروج من الـديار والأمـوال وهو ذهاب طريقتهم المثلى وسنتهم القومية التي هي ملة الوثنية الحاكمة فيهم قرنأ بعد قرن وجيلا بعد جيل وقد اشتـد بها عـظمهم ونبت عليها لحمهم والعـامة تقدس السنن القومية وخاصة ما اعتادت عليها وأذعنت بأنها ظاهرة سماوية . وهذا بالحقيقة إغراء لهم على التثبت والاستقامة على ملة الوثنية لكن لا لأنها دين حق لا شبهة فيه فإن حجة موسى أوضحت فسادها وكشفت عن بطلانها بل بعنوان أنها سنة ملية مقدسة تعتمد عليها مليتهم وتستند إليها شوكتهم وعظمتهم وتعتصم بهسا حياتهم فلو اختلفوا وتركوا مقابلة موسى واستعلى هو عليهم كان في ذلـك فناؤهم بالمرة

فالرأي هو أن يجمعوا كمل كيد لهم ثم يـدعوا الاختـلاف ويأتـوا صفاً حتى يستعلوا وقد أفلح اليوم من استعلى .

فأكدوا عليهم القول بالتسويل أن يتحدوا ويتفقوا ولا يهنوا في حفظ ملتهم ومـدينتهم ويكرُّوا على عـدوهم كرَّة رجـل واحد ، وشفَّـع ذلك فـرعون بمـواعــد جميلة وعدهم إياها كما يظهر من قوله تعالى في موضع آخر : ﴿قالوا لفرعون أئنَّ لنا لأجراً إن كنا نحن الغالبين ، قال نعم وإنكم إذاً لمن المقرِّبين﴾(١) . وبأي وجه كان من ترغيب وترهيب حملوهم على أن يثبتوا ويواجهوا موسى بمغالبته .

هـذا ما يعـطيه التـدبر في معنى الآيـات بالاستمـداد من السيـاق والقـرائن المتصلة والشواهد المنفصلة ، وعلى ذلك فقوله : ﴿فتنازعُوا أمرهم بينهم﴾ إشارة إلى اختلافهم إثر موعظة موسى وما أوماً إليه من الحجة .

وقوله : ﴿وأسرُّوا النجوي﴾ إشارة إلى مسارَّتهم في أمر موسى واجتهادهم في رفع الاختلاف الناشيء من استماعهم وعظ موسى ﴿ لَلْكُنَّهُ ، وقول ، ﴿ قَالُـوا إِنْ هذان لساحـران يريـدان﴾ الخ ، بيـان النجوى الـذي أسرُّوه فيمـا بينهم وقد مـرّ توضيح معناه . (۱) الشعراء : ٤٢ .

وقوله : ﴿إِن هـذان لساحـران﴾ القـراءة المعـروفة ﴿إِنَ المُعـر الهمـزة وسكـون النون وهي ﴿إِنْ المشبهـة بـالفعـل خففت فـالغيت عن العمـل بنصب الاسم ورفع الخبر .

قوله تعالى: ﴿قالوا يا موسى إما أن تلقي وإما أن نكون أول من ألقى ﴾ إلى آخر الآية التالية ، الحبال جمع حبل والعصيّ جمع عصا ، وقد كان السحرة استعملوها ليصوّروا بها في أعين الناس حيّات وثعابين أمثال ما كان يظهر من عصا موسى مشتني .

وهنا حذف وإيجاز كأنه قيل: فأتوا الموعد وقد حضره موسى فقيل: فما فعلوا ؟ فقيل: ﴿ وَالوا يا موسى إما أن تلقي ﴾ أي عصاك ﴿ وإما أن نكون أول من القي ﴾ وهذ تخيير منهم لموسى بين أن يبدأ بالإلقاء أو يصبر حتى يلقوا ثم يأتي بما يأتي ، ﴿ قَالَ ﴾ موسى: ﴿ بِل أَلقوا ﴾ فأخلى لهم الظرف كي يأتوا بما يأتون به وهو معتمد على ربه واثق بوعده من غير قلق واضطراب وقد قال له ربه فيما قال: ﴿ إنني معكما أسمع وأرى ﴾ .

وقوله: ﴿فَإِذَا حَبَالُهُمْ وَعَصِيهُمْ يَخَيِّلُ إِلَيْهُ مِنْ سَحَرَهُمْ أَنْهَا تَسْعَى﴾ فيه حَدْف ، والتقدير: فألقوا وإذا حبالهم وعصيهم النخ ، وإنما حذف لتأكيد المفاجأة كأنه على لما قال لهم: بل ألقوا ، لم يلبث دون أن شاهد ما شاهد من غير أن يتوسط هناك إلقاؤهم الحبال والعصي .

والذي خيّل إلى موسى خيّل إلى غيره من الناظرين من الناس كما ذكره في موضع آخر : ﴿سحروا أعين الناس واسترهبوهم﴾(١)، غيرأنه ذكر ههنا موسى من بينهم وكأن ذلك ليكون تمهيداً لما في الآية التالية .

قوله تعالى: ﴿ فَأُوجِسَ فِي نَفْسِهُ خَيْفَةً مُوسِى ﴾ قال السراغب في المفردات: الوجس الصوت الخفي، والتوجُس التسمَّع، والإيجاس وجود ذلك في النفس، قال: ﴿ فَأُوجِسَ مَنْهُمْ خَيْفَةً ﴾ فالوجس هو حالة تحصل من النفس بعد الهاجس لأن الهاجس مبتدأ التفكير ثم يكون الواجس الخاطر. انتهى .

فإيجاس الخيفة في النفس إحساسها فيها ولا يكون إلا خفيفاً خفيًا لا يظهر أثره في ظاهر البشرة ويتبع وجوده في النفس ظهور خاطر سوء فيها من غير إذعــان

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١١٦ .

بما يوجبه من تحذّر وتحرّز وإلا لظهر أثره في ظاهر البشرة وعمل الإنسان قطعاً ، وإلى ذلك يومىء تنكير الخيفة كأنه قيل : أحسّ في نفسه نوعاً من الخوف لا يعبأ به ، ومن العجيب قول بعضهم : إن التنكير للتفخيم وكان الخوف عظيماً وهو خطأ ولو كان كذلك لظهر أثره في ظاهر بشرته ولم يكن لتقييد الخيفة بكونها في نفسه وجه .

فظهر أن الخيفة التي أوجسها في نفسه كانت إحساساً آنيًا لها نظيرة الخاطر الذي عقبها فقد خطرت بقلبه عظمة سحرهم وأنه بحسب التخيّل مماثل أو قريب من آيته فأوجس الخيفة من هذا الخطور وهو كنفس الخطور لا أثر له .

وقيل: إنه خاف أن يلتبس الأمر على الناس فلا يميزوا بين آيته وسحرهم للتشابه فيشكّـوا ولا يؤمنـوا ولا يتبعـوه ولم يكن يعلم بعـد أن عصـاه ستلقف مـا يأفكون.

وفيه أن ذلك ينافي اطمئنانه بالله ووثوقه بأمره وقد قال لــه ربه قبــل ذلك : ﴿ بِآيَاتِنَا أَنْتُمَا وَمَنَ اتْبَعَكُمَا الْغَالْبُونَ ﴾ (١) .

وقيل : إنه خياف أن يتفرّق النياس بعد رؤيـة سحرهم ولا يصبـروا إلى أن يلقي عصاه فيدَّعى التساوي ويخيب السعي .

وفيه: أنه خلاف ظاهر الآية فإن ظاهر تفريع قوله: ﴿ فأوجس في نفسه خيفة ﴾ الخ ، على قوله: ﴿ فإذا حبالهم وعصيهم يخيس إليه ﴾ الخ ، أنه إنسا خاف ما خيل إليه من سحرهم لا أنه خاف تفرَّق الناس قبل أن يتبين الأمر بإلقاء العصا ، ولو خاف ذلك لم يسمح لهم بأن يلقوا حبالهم وعصيهم أولاً ، على أن هذا الوجه لا يلائم قوله تعالى في تقوية نفسه عن (قلنا لا تخف إنك أنت الأعلى ﴾ ولقيل : لا تخف لا ندعهم يتفرقون حتى تلقي العصا .

وكيفما كان يظهر من إيجاسه النشخيفة في نفسه أنهم أظهروا للناس من السحر ما يشابه آيته المعجزة أو يقرب منه وإن كان ما أتوا به سحراً لا حقيقة له وما أتى به آية معجزة ذات حقيقة وقد استعظم الله سحرهم إذ قال : ﴿ فلما ألقوا سحروا أعين الناس واسترهبوهم وجاءوا بسحر عظيم ﴿ (٢) . ولذا أيّده الله ههنا بما لا يبقى معه لبس لناظر البتة وهو تلقّف العصا جميع ما سحروا به .

(٢) الأعراف : ١١٦ .

(١) القصص: ٣٥.

۱۷۸ .... ۱۷۸ الجزء السادس عشر

قوله تعالى : ﴿قلنا لا تخف إنك أنت الأعلى ﴾ إلى قول وحيث أتى ﴾ نهي بداعي التقوية والتأييد وقد علله بقوله : ﴿إنك أنت الأعلى ﴾ فالمعنى : إنك فوقهم من كل جهة وإذا كان كذلك لم يضرك شيء من كيدهم وسحرهم فلا موجب لأن تخاف .

وقوله: ﴿ وَأَلَقُ مَا فِي يَمِينُكُ تَلْقَفُ مَا صَنَعُوا﴾ النّج أمر بإلقاء العصا لتكون حية وتلقف ما صنعوا بالسحر والتعبير عن العصا بما في يمينك من ألطف التعبير وأعمقه فإن فيه إشارة إلى أن ليس للشيء من الحقيقة إلا ما أراد الله فإن أراد لما في اليمين أن يكون عصا كان عصاً وإن أراد أن يكون حية كان حية فما له من نفسه شيء ثم التعبير عن حياتهم وثعابينهم بقوله: ﴿ مَاصَنَعُوا ﴾ يشير إلى أن المغالبة واقعة بين تلك القدرة المطلقة التي تتبعها الأشياء في أساميها وحقائقها وبين هذا الصنع البشري الذي لا يعدو أن يكون كيداً باطلاً وكلمة الله هي العليا والله غالب على أمره فلا ينبغي له أن يخاف .

وفي هذه الجملة أعني قوله : ﴿وَأَلَقَ مَا فَي يَمِينُكُ تَلَقَفَ مَا صَنْعُـوا﴾ بيان لكونه عَنْ<sup>الْكُثْ</sup>هِ أَعْلَى بحسب ظاهر الحسّ كما أن في ذيله بياناً لكونـه أعلى بحسب الحقيقة إذلا حقيقة للباطل فمن كان على الحق فلا ينبغي لـه أن يخاف الباطل على حقه .

وقوله: ﴿إِنْ مَا صَنْعُوا كَيْدُ سَاحُرُ وَلَا يَفْلُحُ الْسَاحُرُ حَيْثُ أَتَى ﴾ تعليل بحسب اللفظ لقوله: ﴿تلقف مَا صَنْعُوا ﴾ و ﴿مَا ﴾ مصدرية أو موصولة وبيان بحسب الحقيقة لكونه ﷺ أعلى لأن ما معهم كيد ساحر لا حقيقة له وما معه آية معجزة ذات حقيقة والحق يعلو ولا يعلى عليه .

وقوله : ﴿ولا يفلح الساحر حيث أتى﴾ بمنزلة الكبرى لقوله : ﴿ما صنعـوا كيد ساحر﴾ فإن الذي يناله الساحر بسحره خيال من الناظرين باطـل لا حقيقة لـه ولا فلاح ولا سعادة حقيقية يظفر بها في أمر موهوم لا واقع له .

فقوله: ﴿ولا يفلح الساحر حيث أتى﴾ نـظير قـوله: ﴿إِنَّ الله لا يهـدي القوم الظالمين﴾(١) ، ﴿والله لا يهـدي القوم الظالمين﴾(١) ، وغيرها والجميع من فسروع ﴿إِن الباطــل كـان زهــوقـاً﴾(١) ، ﴿ويمــح الله البـاطــل ويحق الحق

(١) الأنعام : ١٤٤ .

(٢) المائدة : ١٠٨ .

(٣) الإسراء : ٨١ .

بكلماته (١) ، فلا يزال الباطل يزين أموراً ويشبّهها بالحق ولا يـزال الحق يمحوه ويلقف ما أظهره لوهم الناظرين سريعاً أوبطيئاً فمثل عصا موسى وسحر السحرة يجري في كل باطل يبدو وحق يلقفه ويزهقه ، وقد تقدَّم في تفسير قوله : ﴿أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها ﴾ (٢) ، كلام نافع في المقام .

قوله تعالى: ﴿ فَالقي السحرة سجداً قالوا آمنا برب هارون وموسى ﴾ في الكلام حذف وإيجاز والتقدير فألقى ما في يمينه فتلقف ما صنعوا فالقي السحرة وفي التعبير بقوله: ﴿ فَالقي السحرة ﴾ بالبناء للمفعول دون أن يُقال: فسجد السحرة إشارة إلى إذلال القدرة الإلهية لهم وغشيان الحق بظهوره إياهم بحيث لم يجدوا بداً دون أن يخروا على الأرض سجداً كأنهم لا إرادة لهم في ذلك وإنما ألقاهم ملق غيرهم دون أن يعرفوه من هو؟.

وقولهم : ﴿ آمنا برب هارون وموسى ﴾ شهادة منهم بالإيمان وإنما أضافوه تعالى موسى وهارون ليكون فيه الشهادة على ربوبيته تعالى ورسالة موسى وهارون معاً وفصل قوله : ﴿ قَالُوا ﴾ النح من غير عطف لكونه كالجواب لسؤال مقدَّر كأنه قيل : فما قالوا فقيل : قالوا النح .

قوله تعالى: ﴿قال آمنتم لَهُ قبل أَنْ آذَنُ لَكُم﴾ إلى آخر الآية ، الكبير الرئيس وقطع الأيدي والأرجل من خلاف أن يقطع اليد اليمنى والرجل اليسرى والتصليب تكثير الصلب وتشديده كالتقطيع الذي هو تكثير القطع وتشديده والجذوع جمع جذع وهو ساقة النخل .

وقوله: ﴿ آمنتم له قبل أن آذن لكم ﴾ تهديد من فرعون للسحرة حيث آمنوا والجملة استفهامية محذوفة الأداة والاستفهام للإنكار أو خبرية مسوقة لتقرير الجرم، وقوله: ﴿ إنه لكبيركم الذي علمكم السحر ﴾ رمي لهم بتوطئة سياسية على المجتمع القبطي في أرض مصر كأنهم تواطؤوا مع رئيسهم أن يتنبأ موسى فيدعو أهل مصر إلى الله ويأتي في ذلك بسحر فيستنصروا بالسحرة حتى إذا حضروه واجتمعوا على مغالبته تخاذلوا وانهزموا عنه وآمنوا واتبعتهم العامة فذهبت طريقتهم المثلى من بينهم وأخرج من لم يؤمن منهم قال تعالى في موضع آخر: ﴿ إن هذا لمكر مكرتموه في المدينة لتخرجوا منها أهلها ﴾ (٣)، وإنما رماهم بهذا القول تهييجاً للعامة عليهم كما رمى موسى شنت مثله في أول يوم .

الشوري : ٢٤ . (٣) الرعد : ١٧ . (٣) الأعراف : ١٢٣ .

۱۸۰ الجزء السادس عشر

وقوله: ﴿فلأقطّعنَّ أيديكم وأرجلكم من خلاف﴾ إلى آخر الآية، إيعاد لهم وتهديد بالعذاب الشديد ولم يـذكر تعـالى في كلامـه أنجز فيهم ذلـك أم لا ؟.

قوله تعالى: ﴿قالوا لن نؤثرك على ما جاءنا من البينات والذي فطرنا فاقض ما أنت قاض إنما تقضي هذه الحياة الدنيا كلام بليغ في منطوقه بالغ في مفهومه بعيد في معناه رفيع في منزلته يغلي ويفور علماً وحكمة ، فهؤلاء قوم كانوا قبل ساعة وقد ملأت هيبة فرعون وأبهته قلوبهم وأذلّت زينات الدنيا وزخارفها التي عنده ـ وليست إلا أكاذيب خيال وأباطيل وهم ـ نفوسهم يسمّونه رباً أعلى ويقولون حينما ألقوا حبالهم وعصيهم : ﴿بعزة فرعون إنا لنحن الغالبون ﴾ فما لبثوا دون أن ظهرت لهم آيات الحق فبهرت أبصارهم فطاحت عند ذلك ما كانوا يرون لفرعون من عزة وسلطان ولما عنده من زينة الدنيا وزخرفها من قدر ومنزلة وغشيت قلوبهم فأزالت منها رذيلة الجبن والملق واتباع الهوى والتولّه إلى سراب زينة الحياة الدنيا ومكنت فيها التعلق بالحق والدخول تحت ولاية الله والاعتزاز بعزته فلا يريدون إلا الله ولا يخافون إلا الله عزّ اسمه .

يظهر ذلك كله بالتدبر في المحاورة الجارية بين فرعون وبينهم إذا قيس بين القولين ففرعون في غفلة من مقام ربه لا يرى إلا نفسه ويضيف إليه أنه رب القبط وله ملك مصر وله جنود مجنّدة ، وله ما يريد وله ما يقضي وليست في نظر الحق والحقيقة إلا دعاوي وقد غرّه جهله إلى حيث يرى أن الحق تبع باطله والحقيقة خاضعة مطيعة لدعواه فيتوقع أن لا تمسّ نفوس الناس وفي جبلتها الفهم والقضاء - بشعورها وإدراكها الجبلي شيئاً إلا بعد إذنه ، ولا مذعن قلوبهم ولا توقن بحق إلا عن إجازته وهو قوله للسحرة : ﴿ آمنتم له قبل أن آذن لكم ﴾ .

ويرى أن لا حقيقة للإنسان إلا هذه البنية الجسمانية التي تعيش ثم تفسد وتفنى وأن لا سعادة له إلا نيل هذه اللذائذ المادية الفانية ، وذلك قوله : ﴿ فَلاَ قَطْعَنَ أَيْدَيْكُمْ وَأَرْجَلُكُمْ مَنْ خَلاف ولاصلبنكم في جذوع النخل ولتعلمنَّ أَيْنَا أَشْدَ عَذَاباً وأبقى ﴾ وليتدبر في آخر كلامه .

وأما هؤلاء المؤمنون وقد أدركهم الحق وغشيهم فأصفاهم وأخلصهم لنفسه فهم يرون ما يعدُه فرعون حقيقة من أمتعة الحياة الـدنيا من مـالها ومنـزلتها سـراباً

خيالياً وزينة غارَّة باطلة ، وأنهم إذا خيروا بينه وبين ما آمنوا به فقد خيَّروا بين الحق ، والباطل والحقيقة والسراب ، وحاشا أهل اليقين أن يشكُّوا في يقينهم أو يقدّموا الباطل على الحق والسراب على الحقيقة وهم يشهدون ذلك شهادة عيان وذلك قولهم : ﴿ لَن نَوْتُرك ﴾ أي لن نختارك ﴿ على ما جاءنا من البينات والذي فطرنا ﴾ فليس مرادهم به إيثار شخص بما هو جسد إنساني ذو روح بل ما معه مما كان يدّعيه أنه يملكه من الدنيا العريضة بمالها ومنالها .

وما كان يهددهم به فرعون من القتل الفجيع والعذاب الشديد وقطع دابر الحياة الدنيا وهو يرى أن ليس للإنسان إلا الحياة التي فيها وفيها سعادته وشقاؤه فإنهم يرون الأمر بالعكس من ذلك وأن للإنسان حياة خالدة أبدية لا قدر عندها لهذه الحياة المعجلة الفانية إن سعد فيها فلا عليه أن يشقى في حياته الدنيا وإن شقى فيها فلا ينفعه شيء .

وعلى ذلك فلا يهابون أن يخسروا في حياتهم الدنيا الداثرة إذا ربحوا في الحياة الأخرى الخالدة ، وذلك قولهم لفرعون \_ وهو جواب تهديده إياهم بالقتل وفاقض ما أنت قاض إنما تقضي هذه الحياة الدنيا ثم الآيات التالية الحاكية لتتمة كلامهم مع فرعون تعليل وتوضيح لقولهم : ﴿ لَنْ نَوْتُرُكُ عَلَى مَا جَاءَنَا مِنَ البينات والذي فطرنا ﴾ .

وفي قولهم : ﴿ مَا جَاءَنَا مِنَ البِينَاتِ ﴾ تلويح إلى أنهم عَدُّوا مَا شَاهِدُوهِ مَنِ أمر العصا آيات عديدة كصيرورتها تُعباناً وتلقّفها الحبال والعصي ورجوعها ثانياً إلى حالتها الأولى ، ويمكن أن يكون ﴿ مَن ﴾ للتبعيض فيفيد أنهم شاهدوا آية واحدة وآمنوا بأن لله آيات أُخرى كثيرة ولا يخلو من بعد .

قوله تعالى : ﴿إِنَا آمنا بربنا ليغفر لنا خطايانا وما أكرهتنا عليه من السحر والله خير وأبقى ﴾ الخطايا جمع خطيئة وهي قريبة معنى من السيئة ، وقوله : ﴿وَمَا أَكُرهَتنا عَلَيه ﴾ معطوف على ﴿خطايانا ﴾ و ﴿من السحر ﴾ بيان له والمعنى وليغفر لنا السحر الذي أكرهتنا عليه وفيه دلالة على أنهم أكرهوا عليه إما حين حشروا إلى فرعون من خلال ديارهم وإما حين تنازعوا أمرهم بينهم وأسروا النجوى فحملوا على المقابلة والمغالبة .

وأول الآية تعليل لقولهم : ﴿ لَن نؤثرك ﴾ الخ أي إنما اخترنا الله الذي فطرنا عليك وآمنا به ليغفر لنا خطايانا والسحر الذي أكرهتنا عليه ، وذيل الآيــة : ﴿ والله

خير وأبقى ﴾ من تمام البيان وبمنزلة التعليل لصدرها كأنه قيل : إنما آثرنا غفرانه على إحسانك لأنه خير وأبقى ، أي خير من كل خير وأبقى من كل باق لمكان الإطلاق فلا يؤثر عليه شيء وفي هذا الذيل نوع مقابلة لما في ذيل كلام فرعون : ﴿ولتعلمن أيّنا أشد عذاباً وأبقى ﴾ .

وقد عبروا عنه تعالى أولاً بالذي فطرنا ، وثانياً بربنا ، وثالثاً بالله ، أما الأول فلأن كونه تعالى فاطراً لنا أي مخرجاً لنا عن كتم العدم إلى الوجود ويتبعه انتهاء كل خير حقيقي إليه وأن ليس عند غيره إذا قوبل به إلا سراب البطلان ، منشأ كل ترجيح والمقام مقام الترجيح بينه تعالى وبين فرعون .

وأما الثاني: فلأن فيه إخباراً عن الإيمان به وأمسَّ صفاته تعالى بـالإيمان والعبودية صفة ربوبيته المتضمنة لمعنى الملك والتدبير.

وأما الثالث: فلأن ملاك خيرية الشيء الكمال وعنده تعالى جميع صفات الكمال القاضية بخيريته المطلقة فناسب التعبير بالعلم الدال على الذات المستجمعة لجميع صفات الكمال، وعلى هذا فالكلام في المقامات الثلاثة على بساطته ظاهراً مشتمل على الحجة على المدعى والمعنى بالحقيقة: لن نؤثرك على الذي فطرنا لأنه فطرنا، وإنا آمنا بربنا لأنه ربنا، والله خير لأنه الله عز اسمه.

قوله تعالى : ﴿إنه من يأت ربه مجرماً فإن له جهنم لا يموت فيها ولا يحيى ﴾ تعليل لجعل غفران الخطايا غاية للإيمان بالله أي لأن من لم يغفر خطاياه كان مجرماً ومن يأت ربه مجرماً «الخ» .

قوله تعالى : ﴿ومن يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فأولئك لهم المدرجات العلى إلى آخر الآية التالية : الدرجة ـ على ما ذكره الراغب ـ هي المنزلة لكن يعتبر فيها الصعود كدرجات السلم وتقابلها الدركة فهي المنزلة حدوراً ولذا يقال درجات الجنة ودركات النار ، والتزكي هو التنمي بالنماء الصالح والمراد به أن يعيش الإنسان باعتقاد حق وعمل صالح .

والآيتان تصفان ما يستتبعه الإيمان والعمل الصالح كما كانت الآية السابقة تصف ما يستتبعه الإجرام الحاصل بكفر أو معصية والآيات الثلاث الواصفة لتبعة

الإجرام والإيمان ناظرة إلى وعيد فرعون ووعده لهم فقد أوعدهم فرعون على إيمانهم لموسى بالقطع والصلب وادعى أنه أشد العذاب وأبقاه فقابلوه بأن للمجرم عند ربه جهنم لا يموت فيها ولا يحيى لا يموت فيها حتى ينجو من مقاساة ألم عذابها لكن منتهى عذاب الدنيا الموت وفيه نجاة المجرم المعذب، ولا يحيى فيها إذ ليس فيها شيء مما تطيب به الحياة ولا خير مرجواً فيها حتى يقاسى العذاب في انتظاره.

ووعدهم قبل ذلك المنزلة بجعلهم من مقرَّبيه والأجر كما حكى الله تعالى : ﴿قالوا عَإِنَ لَنَا لَاجِراً إِنْ كَنَا نَحْنَ الْغَالِبِينَ قَالَ نَعْمِ وَإِنْكُمْ لَمِنَ الْمَقْرِبِينَ ﴾ (١) فقابلوا ذلك بأن من يأته مؤمناً قد عمل الصالحات فأولئك وفي الإشارة البعيدة تفخيم شأنهم لهم الدرجات العلى وهذا يقابل وعد فرعون لهم بالتقريب ﴿جنات عدن تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وذلك جزاء من تزكى ﴾ بالإيمان والعمل الصالح وهذا يقابل وعده لهم بالأجر .

قوله تعالى: ﴿ولقد أوحينا إلى موسى أن اسر بعبادي فاضرب لهم طريقا في البحر يبسأ ﴾ إلى قوله ﴿وما هدى ﴾ . الإسراء السير بالليل والمراد بعبادي بنو إسرائيل وقوله: ﴿فاضرب لهم طريقاً في البحر يبساً ﴾ قيل المراد الضرب بالعصا كما يدل عليه كلامه تعالى في غير هذا الموضع وإن ﴿طريقاً ﴾ مفعول به لاضرب على الاتساع وهو مجاز عقلي والأصل اضرب البحر ليكون لهم طريقاً . انتهى . ويمكن أن يكون المراد بالضرب البناء والإقامة من باب ضربت الخيمة وضربت القاعدة .

واليبس ـ على ما ذكره الراغب ـ المكان الذي كان فيه ماء ثم ذهب ، والدرك فتحتين تبعة الشيء ، وفي نسبة الغشيان إلى ما الموصولة المبهمة وجعله صلة لها أيضاً من تمثيل هول الموقف ما لا يخفى ، قيل : وفي قوله : ﴿وأضلّ فرعون قومه وما هدى تكذيب لقول فرعون لقومه فيما خاطبهم : ﴿وما أهديكم إلا سبيل الرشاد (٢) ، وعلى هذا فقوله : ﴿وما هدى ليس تأكيداً وتكراراً لمعنى قوله : ﴿وأضلّ فرعون قومه ﴾ .

الأعراف: ١١٤.
 المؤمن: ٢٩.

# ( بحث روائي )

في نهج البلاغـة قال شك : لم يـوجس موسى خيفـة على نفسه أشفق من غلبة الجهّال ودول الضلال .

أقول: معناه ما قدمناه في تفسير الآية .

وفي الدرّ المنثور أخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه عن جندب بن عبد الله البجلي قال : قال رسول الله سِنتِ : إذا أخذتم الساحر فاقتلوه . ثم قرأ : ﴿ولا يفلح الساحر حيث أتى﴾ ، قال : لا يأمن حيث وجد .

أقول: وفي انطباق المعنى المذكور في الحديث على الآية بما لها من السياق خفاء.

يَا بَنِي إِسْرَائِيلَ قَدْ أَنْجَيْنَاكُمْ مِنْ عَدُوّكُمْ وَوَاعَدْنَاكُمْ جَانِبَ الطُّورِ الأَيْمَنَ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوىٰ (٨٠) كُلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَلا تَطْغُوا فِيهِ فَيَحِلَّ عَلَيْكُمْ غَضَبِي وَمَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هَوىٰ (٨١) وَإِنِّي لَغَفَّارُ لِمَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحاً ثُمَّ اَهْتَدىٰ (٨٢) وَمَا أَعْجَلَكَ عَنْ قَوْمِكَ يَا مُوسىٰ (٨٣) قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَا أُولاءِ عَلَىٰ أَثْرِي وَعَجِلْتُ إليْكَ رَبِّ لِتَرْضَىٰ (٨٤) قَالَ فَإِنَّا قَدْ فَتَنَا فَوْمِكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَهُمُ السَّامِرِيُّ (٨٥) فَرَجَعَ مُوسىٰ إلىٰ قَوْمِهِ قَوْمُكَ مِنْ بَعْدِكَ وَأَضَلَّهُمُ السَّامِرِيُّ (٨٥) فَرَجَعَ مُوسىٰ إلىٰ قَوْمِهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمُ وَعُلِمُ مَوْمِهِ إلىٰ قَوْمِهِ عَلَىٰ اللهَ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ عَلَيْكُمُ عَضَابُ مِنْ رَبِّكُمْ وَعِلْكَ اللهَ الْوَرَارا مِنْ زِينَةِ الْقَوْمِ فَقَدُفْنَاهَا فَكَذَلِكَ أَلُوا هَلَا الْهَكُمْ وَاللهُ مُوالًى الْوَرَارا مِنْ زِينَةِ الْقَوْمِ فَقَدَفْنَاهَا فَكَذَلِكَ أَلُوا هَلَا الْهَكُمْ وَالِلهُ حَمِلْنَا أَوْزَاراً مِنْ زِينَةِ الْقَوْمِ فَقَدَفْنَاهَا فَكَذَلِكَ أَلُوا هَلَا الْهُكُمْ وَالِلهُ كُمْ وَاللهُ الْوَا هَلَا الْهُكُمْ وَاللهُ هَالُوا هَلَا الْهُكُمْ وَالِلهُ وَمُ اللهُ الْوَا هَلَا الْهُكُمْ وَالْهُ وَاللهُ الْوَا هَلَا الْهُكُمْ وَالْهُ وَاللهُ الْوَلَالُوا هَلَا الْهُكُمْ وَالْهُ وَاللّهُ الْوَلَا هُلَا الْهُكُمْ وَالْهُ وَلَالْمُ الْهُمُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمُولِلُولَ الْمُؤْمِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْهُمُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ الْمُؤْمِ وَاللّهُ وَاللّهُ الْوَالِمُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمِ وَاللّهُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمِلُولُ اللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمِلُومُ اللْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ وَاللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُ

مُوسىٰ فَنَسِيَ (٨٨) أَفَلا يَرَوْنَ أَلَّا يَرْجِعُ إِلَيْهِمْ قَوْلًا وَلاَ يَمْلِكُ لَهُمْ ضَــرّاً وَلَا نَفْعاً (٨٩) وَلَقَـدْ قَالَ لَهُمْ هٰـرُونُ مِنْ قَبْـلُ يَا قَـوْم إِنَّمَا فُتِنْتُمْ بِهِ وَإِنَّ رَبَّكُمُ ٱلرَّحْمٰنُ فَاتَّبِعُونِي وَأَطِيعُـوا أَمْرِي (٩٠) قَـالُوا لَنْ نَبْرَحَ عَلَيْهِ عَـاكِفِينَ حَتَّىٰ يَـرْجِعَ إِلَيْنَـا مُـوسىٰ (٩١) قَـالَ يَــا هْرُونُ مَا مَنَعَـكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُوا (٩٢) أَلَّا تَـتَّبِعَن أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي (٩٣) قَالَ يَا بْنَ أَمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِي إِنِّي خَشِيتُ أَنْ تَقُولَ فَرَّقْتَ بَيْنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلَمْ تَـرْقُبْ قَوْلِي (٩٤) قَـالَ فَمَا خَطْبُكَ يَا سَامِـرِيُّ (٥٥) قَالَ بَصُـرْتُ بِمَا لَمْ يَبْصُـرُوا بِهِ فَقَبَضْتُ قَبْضَةً مِنْ أَثَرِ ٱلرَّسُولِ فَنَبَذْتُهَا وَكَذْلِكَ سَوَّلَتْ لِي نَفْسِي (٩٦) قَالَ فَاذْهَبْ فَإِنَّ لَكَ فِي الْحَيْوَةِ أَنْ تَقُولَ لَا مِسَاسَ وَإِنَّ لَـكَ مَوْعِـداً لَنْ تُخْلَفَهُ وَانْظُرْ إِلَىٰ إِلَهِكَ ٱلَّذِي ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفًا لَنُحَرَّقَنَّهُ ثُمَّ لَنَنْسِفَنَّهُ فِي الْيَمِّ نَسْفاً (٩٧) إِنَّمَا إِلَّهُكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَّهَ إِلَّا هُوَ وَسِعَ كُلُّ شَيْءٍ عِلْماً (٩٨).

#### (بیان)

الفصل الأخير من قصة موسى الشخالموردة في السورة يعد سبحانه فيه جملاً من مننه على بني إسرائيل كإنجائهم من عدوهم ومواعدتهم جانب الطور الأيمن وإنزال المن والسلوى عليهم ، ويختمه بذكر قصة السامري وإضلاله القوم بعبادة العجل وللقصة اتصال بمواعدة الطور .

وهذا الجزء من الفصل ـ وفيه بيان تعرض بني إسرائيل لغضبه تعالى ـ هـو المقصود بالأصالة من هذا الفصل ولذا فصل فيه القول ولم يبين غيـره إلا بإشــارة وإجمال .

قوله تعالى : ﴿يَا بِنِي إِسْرَائِيلَ قَـدُ أَنْجِينَاكُمْ مِنْ عَـدُوكُمْ﴾ إلى آخر الآيــة

كأن الكلام بتقدير القول أي قلنا يا بني إسرائيل وقوله : ﴿قد أنجيناكم من عدوكم﴾ المراد به فرعون أغرقه الله وأنجى بني إسرائيل منه بعد طول المحنة .

وقوله: ﴿وواعدناكم جانب الطور الأيمن﴾ بنصب أيمن على أنه صفة جانب ولعل المراد بهذه المواعدة مواعدة موسى أربعين ليلة لإنزال التوراة وقد مرت القصة في سورة البقرة وغيرها وكذا قصة إنزال المنّ والسلوى .

وقوله: ﴿كلوا من طيبات ما رزقناكم﴾ إباحة في صورة الأمر وإضافة الطيبات إلى ﴿ما رزقناكم﴾ من إضافة الصفة إلى الموصوف إذ لا معنى لأن ينسب الرزق إلى نفسه ثم يقسمه إلى طيب وغيره كما يؤيده قوله في موضع آخر: ﴿ورزقناهم من الطيبات﴾(١).

قوله: ﴿ولا تطغوا فيه فيحلّ عليكم غضبي ﴾ ضمير فيه راجع إلى الأكل المتعلق بالطيبات وذلك بكفران النعمة وعدم أداء شكره كما قالوا: ﴿يا موسى لن نصبر على طعام واحد فادعُ لنا ربك يخرج لنا مما تنبت الأرض من بقلها وقتائها وفومها وعدسها وبصلها ﴾(٢).

وقوله: ﴿ فَيحلَ عَلَيكُم غَضْبِي ﴾ أي يجب غضبي ويلزم من حلَّ الدين يحلّ من باب ضرب إذا وجب أداؤه ، والغضب من صفاته تعالى الفعلية مصداقه إرادته تعالى إصابة المكروه للعبد بنهيئة الأسباب لذلك عن معصية عصاها .

وقوله : ﴿ وَمِن يَحَلَّلُ عَلَيْهُ غَضْبِي فَقَدُ هُـوَى ﴾ أي سقط من الهويّ بمعنى السقوط وفسر بالهلاك .

قوله تعالى : ﴿وَإِنِي لَغَفَّارِ لَمِن تَابِ وَآمِن وَعَمَلَ صَالَحاً ثُمَ اهْتَـدَى﴾ وعد بالرحمة المؤكدة عقيب الوعيد الشـديد ولـذا وصف نفسه بكثرة المغفرة فقـال : ﴿وَإِنِي لَغْفَارِ﴾ ولم يقل : وأنا غافر أو سأغفر .

والتوبة وهي الرجوع كما تكون عن المعصية إلى الطاعة كذلك تكون من الشرك إلى التوحيد ، والإيمان أيضاً كما يكون بالله كذلك يكون بآيات الله من أنبيائه ورسله وكل حكم جاءوا به من عند الله تعالى ، وقد كثر استعمال الإيمان في القرآن في كل من المعنيين كما كثر استعمال التوبة في كل من المعنيين المناصي فسقوا بها كذلك تلبسوا بالشرك

الجاثية : ١٦ .
 البقرة : ٦١ .

كعبادة العجل وعلى هذا فلا موجب لصرف الكلام عن ظاهر إطلاقه في التوبة عن الشرك والمعصية جميعاً والإيمان بالله وآياته وكذلك, إطلاقه بالنسبة إلى التائبين والمؤمنين من بني إسرائيل وغيرهم وإن كان بنو إسرائيل مورد الخطاب فإن الصفات الإلهية كالمغفرة لا تختص بقوم دون قوم .

فمعنى الآية ـ والله أعلم ـ وإني لكثير المغفرة لكل إنسان تاب وآمن سواء تاب عن شرك أو عن معصية وسواء آمن بي أو بآياتي من رسلي ، أو ما جاءوا به من أحكامي بأن يندم على ما فعل ويعمل عملاً صالحاً بتبديل المخالفة والتمرد فيما عصى فيه بالطاعة فيه وهو المحقق لأصل معنى الرجوع من شيء وقد مر تفصيل القول فيه في تفسير قوله تعالى : ﴿إنما التوبة على الله﴾(١) في الجزء الرابع من الكتاب .

وأما قوله: ﴿ ثُم اهتدى فالاهتداء يقابل الضلال كما يشهد به قوله تعالى: ﴿ من اهتدى فإنما يهتدي لنفسه ومن ضلّ فإنما يضل عليها ﴾ (٢) ، وقوله: ﴿ لا يضركم من ضلّ إذا اهتديتم ﴾ (٦) ، فهل المراد أن لا يضلّ في نفس ما تاب فيه بأن يعود إلى المعصية ثانياً فيفيد أن التوبة عن ذنب إنما تنفع بالنسبة إلى ما اقترفه قبل التوبة ولا تكفي عنه لو عاد إليه ثانياً أو المراد أن لا يضلّ في غيره فيفيد أن المغفرة إنما تنفعه بالنسبة إلى المعصية التي تاب عنها وبعبارة أخرى إنما تنفعه نفعاً تاماً إذا لم يضل في غيره من الأعمال ، أو المراد ما يعمّ المعنيين ؟ .

ظاهر العطف بثم أن يكون المراد هو المعنى الأول فيفيد معنى الثبات والاستقامة على التوبة فيعود إلى اشتراط الإصلاح الذي هو مذكور في عدة من الأيات كقوله: ﴿ إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم ﴾ (١)(٥).

لكن يبقى على الآية بهذا المعنى أمران: أحدهما نكتة التعبير بالغفّار بصيغة المبالغة الدالة على الكثرة فما معنى كثرة مغفرته تعالى لمن اقترف ذنباً واحداً ثم تاب ؟ وثانيهما أن لازمها أن يكون من خالف حكماً من أحكامه كافراً

(٥) النور : ٥ .

<sup>(</sup>١) النساء : ١٧ .

<sup>(</sup>٣) المائدة : ١٠٥ .

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء : ١٥ .

به وإن اعترف بأنه من عند الله وإنما يعصيه اتباعاً للهوى لا ردًا للحكم اللهم إلا أن يقال : إن الآية لاشتمالها على قوله : ﴿تاب وآمن﴾ إنما تشمل المشرك أو الردّ لحكم من أحكام الله وهو كما ترى .

فيمكن أن يُقال : إن المراد بالتوبة والإيمان التوبة من الشرك والإيمان بالله كما أن المعنيين هما المرادان في أغلب المواضع من كلامه التي ذكر التوبة والإيمان فيها معاً ، وعلى هذا كان المراد من قوله : ﴿وعمل صالحاً ﴾ الطاعة لأحكامه تعالى بالاثتمار لأوامره والإنتهاء عن نواهيه ، ويكون معنى الآية أن من تاب من الشرك وآمن بالله وأتى بما كلف به من أحكامه فإني كثير المغفرة لسيآته أغفر له زلة بعد زلة فتكثر المغفرة لكثرة مواردها .

وقد ذكر تعمالي نظيم المعنى وهو مغفرة السيآت في قـوله : ﴿إِنْ تَجَتَنْهُوا كَبَائْرُ مَا تَنْهُونَ عَنْهُ نَكُفُر عَنْكُم سيآتُكُم﴾(١) .

فقوله: ﴿وإني لغفّار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ﴾ ينطبق على آية النساء ويبقى فيه شرط زائد يقيد حكم المغفرة وهو مدلول قوله: ﴿ثم اهتدى وهو الإهتداء إلى الطريق ويظهر أن المغفرة إنما يسمح بها للمؤمن العامل بالصالحات إذا قصد ذلك من طريقه ودخل عليه من بابه.

ولا نجد في كلامه تعالى ما يقيد الإيمان بالله والعمل الصالح في تأثيره وقبوله عند الله إلا الإيمان بالرسول بمعنى التسليم له وطاعته في خطير الأمور ويسيرها وأخذ الدين عنه وسلوك الطريق التي يخطها واتباعه من غير استبداد وابتداع يؤل إلى اتباع خطوات الشيطان وبالجملة ولايته على المؤمنين في دينهم ودنياهم فقد شرع الله تعالى ولايته وفرض طاعته وأوجب الأخذ عنه والتأسّي به في آيات كثيرة جداً لا حاجة إلى إيرادها ولا مجال لاستقصائها فالنبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم .

وكان جل بني إسرائيل على إيمانهم بالله سبحانه وتصديقهم رسالــة موسى

<sup>(</sup>١) النساء : ٣١ .

وهارون متوقفين في ولايتهما أو كالمتوقف كما هو صريح عامة قصصهم في كتاب الله ولعل هذا هو الوجه في وقوع الآية ـ وإني لغفار لما تـاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى بعد نهيهم عن الطغيان وتخويفهم من غضب الله .

فقد تبيّن أن المراد بالاهتداء في الآية على ما يهـدي إليه سـاثر الآيــات هو الإيمان بالرسول بـاتباعــه في أمر الــدين والدنيــا وبعبارة أخــرى هو الاهتــداء إلى ولايته .

وبذلك يظهر حال ما قيل في تفسير قوله : ﴿ثم اهتدى فقد قيل : الاهتداء لزوم الإيمان والاستمرار عليه ما دامت الحياة ، وقيل : أن لا يشك ثانياً في إيمانه ، وقيل : الأخذ بسنة النبي وعدم سلوك سبيل البدعة ، وقيل : الاهتداء هو أن يعلم أن لعمله ثواباً يجزى عليه ، وقيل : هو تطهير القلب من الأخلاق الذميمة ، وقيل : هو حفظ العقيدة من أن تخالف الحق في شيء فإن الاهتداء بهذا الوجه غير الإيمان وغير العمل ، والمطلوب على جميع هذه الأقوال تفسير الاهتداء بمعنى لا يرجع إلى الإيمان والعمل الصالح غير أن الذي ذكروه لا دليل على شيء من ذلك .

قوله تعالى: ﴿وَمَا أَعْجَلُكُ عَنْ قُـومُكُ مِنَا مُوسَى﴾ إلى قُـوله ﴿لَـُـرضَى﴾ حكاية مكالمة وقعت بينه تعالى وبين موسى ﷺ في ميعاد الطور الذي نزلت عليه فيه التوراة كما قصَّ في سورة الأعراف تفصيلًا.

وظاهر السياق أنه سؤال عن السبب الذي أوجب لموسى أن يستعجل عن قومه فيحضر ميعاد الطور قبلهم كأنه كان المترقب أن يحضروا الطور جميعاً فتقدّم عليهم موسى في الحضور وخلفهم فقيل له: ﴿وما أعجلك عن قومك يا موسى فقال: ﴿هم أولاء على أثري ﴾ أي إنهم لسائرون على أشري وسيلحقون بي عن قريب ﴿وعجلت إليك رب لترضى ﴾ أي والسبب في عجلي هو أن احصّل رضاك يا رب.

والظاهر أن المراد بالقوم وقد ذكر أنهم على أثره هم السبعون رجلًا الـذين اختارهم لميقات ربه ، فإن ظاهر تخليفه هارون على قومه بعده وسائر جهات القصة وقوله بعد: ﴿أفطال عليكم العهد﴾ أنه لم يكن من القصد أن يحضر بنو إسرائيل كلهم الطور .

وهذا الخطاب يمكن أن يخاطب به موسى منت في بدء حضوره في ميعاد الطور كما يمكن أن يخاطب في أواخر عهده به فإن السؤال عن العجل غير نفس العجل الذي يقارن المسير واللقاء وإذا لم يكن السؤال في بدء الورود والحضور استقام قوله بعد: ﴿ فإنا فتنا قومك من بعدك النخ ، بناءً على أن الفتنة كانت بعد استبطائهم غيبة موسى على ما في الآثار ولا حاجة إلى تمحلاتهم في توجيه الآيات .

قوله تعالى : ﴿قَالَ فَإِنَا قَدَ فَتَنَا قُومَكَ مَنَ بَعَدُكُ وَأَصْلُهُمُ السَّامِرِي﴾ الفتنة الامتحان والاختبار ونسبة الإضلال إلى السامري ـ وهـ و الـذي سبـك العجـل وأخرجه لهم فعبدوه وضلُوا ـ لأنه أحد أسبابه العاملة فيه .

والفاء في قوله: ﴿ فَإِنَّا فَتَنَّا قَـُومَكَ ﴾ للتعليل يعلل به ما يفهم من سابق الكلام فإن المفهوم من قول موسى: ﴿ هُم أُولاء على أثري ﴾ أن قومه على حسن حال لم يحدث فيهم ما يوجب قلقاً فكأنه قيل: لا تكن واثقاً على ما خلَّفتهم فيه فإنا قد فتنَّاهم فضلُّوا.

وقوله: ﴿قومك﴾ من وضع الظاهر موضع المضمر ولعل المراد به في الآية السابقة بأن يكون ما ههنا عامة القوم وما هناك السبعون رجلًا الذين اختارهم موسى للميقات .

قوله تعالى : ﴿ فَرَجِع مُوسَى إلَى قَوْمُهُ عَضَبَانَ أَسَفاً ﴾ إلى قوله ﴿ فَأَخَلَفْتُمُ مُوعِدِي ﴾ الغضبان صفة مشبهة من الغضب ، وكذا الأسف من الأسف بفتحتين وهو الحزن وشدة الغضب ، والموعد الوعد ، وإخلافهم موعده هو تركهم ما وعدوه من حسن الخلافة بعده حتى يرجع إليهم ، ويؤيده قوله في موضع آخر : ﴿ بُسَمًا خَلَفْتُمُونِي مِن بعدي ﴾ .

والمعنى: فرجع موسى إلى قومه والحال أنه غضبان شديد الغضب او حزين - وأخذ يلومهم على ما فعلوا، وقال يا قوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسناً - وهو أن ينزل عليهم التوراة فيها حكم الله وفي الأخذ بها سعادة دنياهم وأخراهم - أو وعده تعالى أن ينجيهم من عدوهم ويمكنهم في الأرض ويخصهم بنعمه العظام وأفطال عليكم العهد وهو مدة مفارقة موسى إياهم حتى يكونوا آيسين من رجوعه فيختل النظم بينهم وأم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم فطغوتم بالكفر به بعد الإيمان وعبدتم العجل وفأخلفتم موعدي فله

سورة طهـــ آية ٨٣ــ٨٦ ....... ١٩١

وتركتم ما وعدتموني من حسن الخلافة بعدي .

وربما قيل في معنى قوله : ﴿فَأَخَلَفُتُم مُوعَدَيُ﴾ بعض معان أُخر :

كقول بعضهم إن إخلافهم موعده أنه أمرهم أن يلحقوا به فتركوا المسير على أثره ، وقول بعضهم هو أنه أمرهم بطاعة هارون بعده إلى أن يرجع إليهم فخالفوه إلى غير ذلك .

قوله تعالى: ﴿قالوا ما أخلفنا موعدك بملكنا﴾ إلى آخر الآية الملك بالفتح فالسكون مصدر ملك يملك وكأن المراد بقولهم: ﴿ما أخلفنا موعدك بملكنا﴾ ما خالفناك ونحن نملك من أمرنا شيئاً \_ كما قيل \_ ومن الممكن أن يكون المراد أنّا لم نصرف في صوغ العجل شيئاً من أموالنا حتى نكون قاصدين لهذا الأمر متعمدين فيه ولكن كنا حاملين لأثقال من خليّ القوم فطرحناها فأخذها السامري وألقاها في النار فأخرج العجل.

والأوزار جمع وزر وهو الثقـل ، والزينـة الحلي كالعقـد والقـرط والســوار والقذف والإلقاء والنبذ متقاربة معناها الطرح والرمي .

ومعنى قوله : ﴿ولكنا حملنا أوزاراً ﴾ النح لكن كانت معنا أثقال ﴿من زينة القوم ﴾ ولعل المراد به قوم فرعون وفقذفناها فكذلك ألقى السامري ﴾ وألقى ما طرحناها في النار أو ألقى ما عنده كما ألقينا ما عندنا مما حملنا وأخرج العجل .

قوله تعالى: ﴿فَأَخْرِجُ لَهُمْ عَجِلاً جَسَداً لَهُ خُوارُ فَقَالُوا هَذَا إِلَهُكُمْ وَإِلَهُ مُوسَى فَنْسَي﴾ في لفظ الإخراج دلالة على أن كيفية صنع العجل كنانت خفية على الناس في غير مرأى منهم حتى فأجأهم بإظهاره وإراءته ، والجسد هو الجثة التي لا روح فيه فلا ينظلق الجسد على ذي الروح البتة ، وفيه دليل على أن العجل لم يكن له روح ولا فيه شيء من الحياة ، والخوار بضم الخاء صوت العجل.

وربما أخذ قوله: ﴿ فكذلك ألقى السامري فأخرج لهم ﴾ النح كلاماً مستقلاً إما من كلام الله سبحانه باختتام كلام القوم في قولهم: ﴿ فقذفناها ﴾ وإما من كلام القوم وعلى هذا فضمير ﴿ قالوا ﴾ لبعض القنوم وضمير ﴿ فأخرج لهم ﴾ لبعض آخر كما هو ظاهر.

١٩٢ - ١٠٠٠ - الجزء السادس عشر

وضمير ﴿نسي﴾ قيل: لموسى والمعنى قالوا هذا إلهكم وإله موسى فنسي موسى إلهه هذا وهو هنا وذهب يطلبه في الطور وقيل: الضمير للسامري والمراد به نسيانه تعالى بعد ذكره والإيمان به أي نسي السامري ربه فأتى وأضلَّ القوم.

وظاهر قـوله : ﴿فقـالوا هـذا إلهكم وإله مـوسى﴾ حيث نسب القـول إلى الجمع أنه كان مع السامري في هذا الأمر من يساعده .

قوله تعالى : ﴿أفلا يرون ألا يرجع إليهم قولاً ولا يملك لهم ضراً ولا نفعاً ولا توبيخ لهم حيث عبدوه وهم يرون أنه لا يرجع قولاً بأن يستجيب لمن يدعوه ، ولا يملك لهم ضراً فيدفعه عنهم ولا نفعاً بأن يجلبه ويوصله إليهم ، ومن ضروريات عقولهم أن الرب يجب أن يستجيب لمن دعاه لدفع ضر أو لجلب نفع وأن يملك الضر والنفع لمربوبه .

قوله تعالى : ﴿ولقد قال لهم هارون يا قوم إنما فتنتم به وإن ربكم الرحمان فاتبعوني وأطيعوا أمري تأكيد لتوبيخهم وزيادة تقرير لجرمهم ، والمعنى : أنهم مضافاً إلى عدم تذكّرهم بما تذكّرهم به ضرورة عقولهم وعدم انتهائهم عن عبادة العجل إلى البصر والعقل لم يعتنوا بما قرعهم من طريق السمع أيضاً ، فلقد قال لهم نبيهم هارون إنه فتنة فتنوا به وإن ربهم الرحمان عزّ اسمه وإن من الواجب عليهم أن يتبعوه ويطيعوا أمره .

قـردُّوا على هارون قـائلين : لن نبرح ولن نـزال عليه عـاكفين أي ملازمين لعبادته حتى يرجع إلينا موسى فنرى ماذا يقول فيه وماذا يأمرنا به .

قوله تعالى : ﴿قال يا هارون ما منعك إذ رأيتهم ضلوا أن لا تتبعنِ أفعصيت أمري ﴿ رجع ﴿ الله تكليم القوم في أمر العجل إلى تكليم أخيه هارون إذ هو أحد المسؤولين الثلاثة في هذه المحنة استخلفه عليهم وأوصاه حين كان يوادعه قائلاً : ﴿ اخلفني في قومي وأصلح ولا تتبع سبيل المفسدين ﴾ .

وكأن قوله: ﴿منعك﴾ مضمّن معنى دعاك، أي ما دعـاك إلى أن لا تتبعن مانعاً لك عن الاتباع أو ما منعك داعياً لك إلى عدم اتباعي فهو نظير قوله: ﴿قال ما منعك أن لا تسجد إذ أمرتك﴾(١).

والمعنى : قال موسى معاتباً لهارون : ما منعك عن اتباع طريقتي وهو

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٢ .

منعهم عن الضلال والشدة في جنب الله أفعصيت أمري أن تتبعني ولا تتبع سبيـل المفسدين ؟ .

قوله تعالى : ﴿قال يا بن أمّ لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي﴾ الخ ، ، ﴿يا بن أُمّ ﴾ أصله يا ابن أُمي وهي كلمة استرحام واسترآف قالها لإسكات غضب موسى ، ويظهر من قوله : ﴿لا تـأخذ بلحيتي ولا بـرأسي﴾ أنه أخـذ بلحيته ورأسـه غضباً ليضربه كما أخبر به في موضع آخر : ﴿وأخذ برأس أخيه يجرُّه إليه﴾(١) .

قوله تعالى : ﴿قال فما خطبك يا سامري﴾ رجوع منه ﷺبعـد الفراغ منٍ تكليم أخيـه إلى تكليم السامـري وهو أحـد المسؤولين الثلاثـة وهو الـذي أضـل القوم .

والخطب : الأمر الخطير الذي يهمّك ، يقول : ما هذا الأمر العظيم الذي جئت به ؟ .

قوله تعالى : ﴿قال بصرت بما لم يبصروا به فقبضت قبضة من أثر الرسول فنبذتها وكذلك سوّلت لي نفسي قال الراغب في المفردات : البصر يقال للجارحة الناظرة نحو قوله : ﴿كلمح البصر ﴿وإذ زاغت الأبصار ﴾ وللقوة التي فيها ، ويقال لقوة القلب المدركة بصيرة وبصر نحو قوله : ﴿فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد ﴾ وقال : ﴿ما زاغ البصر وما طغى ﴾ وجمع البصر أبصار

الأعراف: ١٥٠ .
 الأعراف: ١٥٠ .

وجمع البصيرة بصائر ، قال تعالى : ﴿ فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمِعُهُمْ وَلَا أَبْصَارُهُمْ ﴾ ولا يكاد يقال للجارحة : بصيرة ، ويقال من الأول : أبصرت ، ومن الثاني : أبصرته وبصرت به ، وقلما يقال في الحاسة بصرت إذا لم تضامّه رؤية القلب . انتهى .

وقوله: ﴿فقبضت قبضة﴾ قيل: إن القبضة مصدر بمعنى اسم المفعول وأورد عليه أن المصدر إذا استعمل كذلك لم تلحق به التاء ، يقال: هذه حلة نسج اليمن ، ولا يقال: نسجة اليمن ، فالمتعين حمله في الآية على أنه مفعول مطلق ، ورد بأن الممنوع لحوق التاء الدالة على التحديد والمرة لا على مجرد التأنيث كما هنا ، وفيه أن كون التاء هنا للتأنيث لا دليل عليه فهو مصادرة .

وقوله: ﴿ مَن أَثْر الرسول ﴾ الأثر شكل قدم المارّة على الطريق بعد المرور، والأصل في معناه ما بقي من الشيء بعده بوجه بحيث يدلُّ عليه كالبناء أثر الباني والمصنوع أثر الصانع والعلم أثر العالم وهكذا، ومن هذا القبيل أثر الأقدام على الأرض من المارَّة.

والرسول هو الذي يحمل رسالة وقد أطلق في القرآن على الرسول البشري الذي يحمل رسالة الله تعالى إلى الناس وأطلق بهنذه اللفظة على جبريل ملك الوحي ، قال تعالى : ﴿إنه لقول رسول كريم﴾(١) ، وكذا أطلق الجمع من الملائكة الرسل كقوله : ﴿بلي ورسلنا لليهم يكتبون﴾(١) ، وقال أيضاً في الملائكة : ﴿جاعل الملائكة رسلا أولي أجنحة ﴾(١) .

والآية تتضمن جواب السامري عما سأله موسى مالله بقوله: ﴿ وَمَا حَطّبُكُ يَا سَامِرِي ﴾ وهو سؤال عن حقيقة ذاك الأمر العظيم الذي أتى به وما حمله على ذلك ، والسياق يشهد على أن قوله: ﴿ وكذلك سوّلت لي نفسي ﴾ جوابه عن السبب الذي دعاه إليه وحمله عليه وأن تسويل نفسه هو الباعث له إلى فعل ما فعل وأما بيان حقيقة ما صنع فهو الذي يشير إليه بقوله: ﴿ بصرت بما لم يبصروا به فقبضت قبضة من أثر الرسول ﴾ ولا نجد في كلامه تعالى في هذه القصة ولا فيما يرتبط بها في الجملة ما يوضح المراد منه ولذا اختلفوا في تفسيره .

ففسره الجمهور وفاقاً لبعض الروايات الـواردة في القصة أن السـامري رأى جبـريل وقـد نزل على مـوسى للوحي أو رآه وقد نــزل راكباً على فــرس من الجنة

(۱) التكوير: ۱۹.
 (۲) الزخرف: ۸۰.
 (۳) قاطر: ۱۰.

قدام فرعون وجنوده حين دخلوا البحر فاغرقوا فأخذ قبضة من تراب أثـر قـدمه أو أثر حافر فرسه ومن خاصة هذا التراب أنه لا يلقى على شيء إلا حلت فيه الحياة ودخلت فيه الروح فحفظ التراب حتى إذا صنع العجل ألقى فيه من التـراب فحيّ وتحرك وخار.

فالمراد بقوله: ﴿ بصرت بما لم يبصروا به ﴾ إبصاره جبريل حين نزل راجلًا أو راكباً رآه وعرفه ولم يره غيره من بني إسرائيل ، وبقوله: ﴿ فقبضت قبضة من تراب أثر جبريل أو من تراب أثر فرس جبريل \_ والمراد بالرسول جبريل \_ فنبذتها أي ألقيت القبضة على الحلي المذاب فحي العجل فكان له خوار! .

وأعظم ما يرد عليه مخالفة هذه الروايات ـ وستوافيك في البحث الروائي التالي ـ للكتاب فإن كلامه تعالى ينص على أن العجل كان جسداً له خوار والجسد هو الجثة التي لا روح لها ولا حياة فيها ، ولا يطلق على الجسم ذي الروح والحياة البتة .

مضافاً إلى ما أوردوه من وجوه الإشكال على الروايات مما سيجيء نقله في البحث الروائي الآتي .

ونقل عن أبي مسلم في تفسير الآية أنه قال: ليس في القرآن تصريح بهذا الذي ذكروه، وهنا وجه آخر وهو أن يكون المراد بالرسول موسى النشوأشره سنته ورسمه الذي أمر به ودرج عليه فقد يقول الرجل فلان يقفو أثر فلان ويقتص أثره إذا كان يمتثل رسمه.

وتقرير الآية على ذلك أن موسى بالنخ لما أقبل على السامري باللوم والمسألة عن الأمر الذي دعاه إلى إضلال القوم بالعجل قال: بصرت بما لم يبصروا به أي عرفت أن الذي عليه القوم ليس بحق وقد كنت قبضت قبضة من أثرك أي شيئاً من دينك فنبذتها أي طرحتها ولم أتمسك بها وتعبيره عن موسى بلفظ الغائب على نحو قول من يخاطب الأمير: ما قول الأمير في كذا ؟ ويكون إطلاق الرسول منه عليه نوعاً من التهكم حيث كان كافراً مكذباً به على حد قوله تعالى حكاية عن الكفرة: ﴿ يا أيها الذي نزّل عليه الذكر إنك لمجنون ﴾ انتهى ومن المعلوم أن خوار العجل على هذا الوجه كان لسبب صناعي بخلاف الوجه السابق.

١٩٦ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - الجزء السادس عشر

وفيه أن سياق الآية يشهد على تفرع النبذ على القبض والقبض على البصر ولازم ما ذكره تفرع النبذ على البصر والبصر على القبض فلو كان ما ذكره حقاً كان من الواجب أن يُقال: بصرت بما لم يبصروا به فنبذت ما قبضته من أثر الرسول أو يقال: قبضت قبضة من أثر الرسول فبصرت بما لم يبصروا به فنبذتها.

وثانياً: أن لازم توجيهه أن يكون قوله تعالى: ﴿وكذلك سوّلت لي نفسي﴾ إشارة إلى سبب عمل العجل وجواباً عن مسألة موسى ﴿ما خطبك﴾ ؟ ومحصله أنه إنما سواه لتسويل من نفسه أن يضل الناس فيكون مدلول صدر الآية أنه لم يكن موحداً ومدلول ذيلها أنه لم يكن وثنياً فلا موحد ولا وثني مع أن المحكي من قول موسى بعد: ﴿وانظر إلى إلهك الذي ظلت عليه عاكفاً لنحرقنه ﴾ الخ أنه كان وثنياً.

وثالثاً : أن التعبير عن موسى وهو مخاطب بلفظ الغائب بعيد .

ويمكن أن يتصور للآية معنى آخر بناء على ما ذكره بعضهم أن أوزار الزينة التي حملوها كانت حلي ذهب من القبط أمرهم موسى أن يحملوها وكانت لموسى أو منسوبة إليه وهو المراد بأثر الرسول فالسامري يصف ما صنعه بأنه كان ذا بصيرة في أمر الصياغة والتقليب يحسن من صنعة التماثيل ما لا علم للقوم به فسولت له نفسه أن يعمل لهم تمثال عجل من ذهب فأخذ وقبض قبضة من أثر الرسول وهو الحلي من الذهب فنبذها وطرحها في النار وأخرج لهم عجلاً جسداً له خوار ، وكان خواره لدخول الهواء في فراغ جوفه وخروجه من فيه على ضغطة بتعبئة صناعية ، هذا .

ويبقى الكلام على التعبير عن موسى وهو يخاطبه بالرسول ، وعلى تسمية حليّ القوم أثر الرسول ، وعلى تسمية عمل العجل وكان يعبده تسويلًا نفسانياً .

قوله تعالى : ﴿قال فاذهب فإن لك في الحياة أن تقول الامساس وإن لـك موعداً لن تخلفه ﴾ هذه مجازاة له من موسى ﴿اللهِ بعد ثبوت الجرم .

فقوله: ﴿قال فاذهب﴾ قضاء بطرده عن المجتمع بحيث لا يخالط القوم ولا يمس أحداً ولا يمسه أحد بأخذ أو عطاء أو إيواء أو صحبة أو تكليم وغير ذلك من مظاهر الاجتماع الإنساني وهو من أشق أنواع العذاب ، وقوله: ﴿فإن لـك سورة طهــ آية ٩٧ ...... ١٩٧

في الحياة أن تقول المساس له \_ ومحصله أنه تقرَّر وحقَّ عليك أن تعيش فرداً ما دمت حياً \_ كناية عن تحسره المداوم من الوحدة والوحشة .

وقيل: إنه دعاء من موسى عليه وأنه ابتلي إثر دعائه بمرض عقام لا يقترب منه أحد إلا حمي حمّى شديدة فكان يقول لمن اقترب منه: لامساس لامساس، وقيل: ابتلي بوسواس فكان يتوحش ويفرّ من كل من يلقاه وينادي لامساس وهو وجه حسن لو صحَّ الخبر.

وقوله: ﴿وَإِن لَكَ مُوعِداً لَن تَخَلَفُه﴾ ظاهره أنه إخبار عن هـلاكه في وقت عبّنه الله وقضاه قضاء محتوماً ويحتمل الـدعاء عليـه ، وقيل : المـراد به عـذاب الآخرة .

قوله تعالى : ﴿وانظر إلى إلهك الذي ظلتَ عليه عاكفاً لنحرقنَه ثم لننسفنَه في اليم نسفاً ﴿ قال في المجمع : يقال : نسف فلان الطعام إذا ذراه بالمنسف ليطير عنه قشوره . انتهى .

وقوله : ﴿ وانظر إلى إلهك الذي ظلتَ عليه عاكفاً ﴾ أي ظللت ودمت عليه عاكفاً لازماً ، وفيه دلالة على أنه كان اتخذه إلهاً له يعبده .

وقوله: ﴿ لنحرقنه ثم لننسفنه في اليم نسفاً ﴾ أي أقسم لنحرقنه بالنار ثم لنذرينه في البحر ذرواً ، وقد استدلَّ بحديث إحراقه على أنه كان حيواناً ذا لحم ودم ولو كان ذهباً لم يكن لإحراقه معنى ، وهذا يؤيد تفسير الجمهور السابق أنه صار حيواناً ذا روح بإلقاء التراب المأخوذ من أثر جبريل عليه . لكن الحق أنه إنها يدلُّ على أنه لم يكن ذهباً خالصاً لا غير .

وقد احتمل بعضهم أن يكون لنحرقنه من حرق الحديد إذا بـرده بالمبـرد ، والمعنى : لنبردنّه بالمبرد ثم لنذرينّ برادته في البحر وهذا أنسب .

قوله تعالى : ﴿إِنَّمَا إِلَهُكُمُ اللهُ اللَّذِي لَا إِلَهُ إِلاَ هُمُو وَسَعَ كُمُلُ شَيْءَ عَلَماً ﴾ الظاهر أنه من تمام كلام موسى الشخفيخاطب به السامري وبني إسرائيل وقد قرَّر بكلامه هذا توحّده تعالى في الوهيته فلا يشاركه فيها غيره من عجل أو أي شريك مفروض ، وهو بسياق من لطيف الاستدلال فقد استدلَّ فيه بأنه تعالى هو الله على أنه لا غير إلههم .

قيل : وفي قوله : ﴿ وسع كل شيء علماً ﴾ دلالة على أن المعدوم يسمى

شيئاً لكونه معلوماً وفيه مغالطة فإن مدلول الآية أن كل مـا يسمى شيئاً فقـد وسعه علمه لا أن كل ما وسعه علمه فهو يسمى شيئـاً والذي ينفع المستـدلّ هو الثـاني دون الأول.

## ( بحث روائي )

في التوحيد بإسناده إلى حمزة بن الربيع عمن ذكره قبال : كنت في مجلس أبي جعفر الشخة إذ دخل عليه عمرو بن عبيد فقال له : جعلت فداك قول الله تبارك وتعالى : ﴿ومن يحلل عليه غضبي فقد هوى﴾ ما ذلك الغضب ؟ فقال أبو جعفر الشخف: هو العقاب يا عمرو إنه من زعم أن الله عز وجل زال من شيء إلى شيء فقد وصفه صفة مخلوق ، إن الله عز وجل لا يستفزّه شيء ولا يغيره .

أقسول : وروى ما في معناه الطبرسي في الاحتجاج مرسلًا .

وفي المجمع: قال أبو جعفر النف وثم اهتدى إلى ولايتنا أهل البيت فوالله لو أن رجلًا عبد الله عمره ما بين الركن والمقام ثم مات ولم يجيء بولايتنا لأكبه الله في النار على وجهه ، رواه الحاكم أبو القاسم الحسكاني بإسناده وأورده العياشي في تفسيره بعدة طرق .

أقول: ورواه في الكافي ببإسناده عن سدير عنه عليه وفي تفسير القمي بإسناده عن الحارث بن عمر عنه عليه وفي مناقب ابن شهر اشوب عن أبي الجارود وأبي الصباح الكناسي عن الصادق عليه وعن أبي حمزة عن السجاد عليه مثله ولفظه: إلينا أهل البيت .

والمراد بالولاية في الحديث ولاية أمر الناس في دينهم ودنياهم وهي

المرجعية في أخذ معارف الدين وشرائعه وفي إدارة أمور المجتمع ، وقد كانت للنبي سنائم كما ينص عليه الكتاب في أمثال قوله : ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم لل ثم جعلت لعترته أهل بيته بعده في الكتاب بمثل آية الولاية وبما تواتر عنه سنائم من حديث الثقلين وحديث المنزلة ونظائرها .

والآية وإن وقعت بين آيات خوطب بها بنو إسرائيل وظاهرها ذلك لكنها غير مقيدة بشيء يخصها بهم ويمنع جريانها في غيرهم فهي جارية في غيرهم كما تجري فيهم أما جريانها فيهم فلأن لموسى بما كان إماماً في أمته كان له من سنخ هذه الولاية ما لغيره من الأنبياء فعلى أمته أن يهتدوا به ويدخلوا تحت ولايته وأما جريانها في غيرهم فلأن الآية عامة غير خاصة بقوم دون قوم فهي تهدي الناس في زمن الرسول بسنة إلى ولايته وبعده إلى ولاية الأئمة من أهل بيته عليهم السلام فالولاية سنخ واحد لها معناها إلى أيّ من نسبت .

إذ عرفت ما تقدم ظهر لك سقوط ما ذكره الألوسي في تفسير روح المعاني فإنه بعد ما نقل رواية مجمع البيان السابقة عن أبي جعفر سنت قال : وأنت تعلم أن ولايتهم وحبهم رضي الله عنهم مها لا كلام عندنا في وجوبه لكن حمل الإهتداء في الآية على ذلك مع كونها حكاية لما خاطب الله تعالى به بني إسرائيل في زمان موسى النه مما يستدعي القول بأنه عز وجل أعلم بني إسرائيل بأهل البيت وأوجب عليهم ولايتهم إذ ذاك ولم يثبت ذلك في صحيح الأحبار انتهى موضع الحاجة من كلامه .

والذي أوقعه فيما وقع فيه تفسيره الولاية بمعنى المحبة ثم أخذه الآية خاصة ببني إسرائيل حتى استنتج المعنى الذي ذكره وليست الولاية في آياتها وأخبارها بمعنى المحبة وإنما هي ملك التدبير والتصرف في الأمور الذي من شؤونه لزوم الاتباع وافتراض الطاعة وهو الذي يدّعيه أئمة أهل البيت لأنفسهم وأما المحبة فهي معنى توسعي للولاية بمعناها الحقيقي ومن لوازمها العادية وهي التي تدل عليه بالمطابقة أدلة ذي القربي من آية أو رواية .

ولولاية أهل البيت عليهم السلام معنى آخر ثالث وهو أن يلي الله أمر عبده فيكون هو المدبر لأموره والمتصرف في شؤونه لإخلاصه في العبودية وهذه الولاية هي لله بالأصالة فهو الولي لا ولي غيره وإنما تنسب إلى أهل البيت عليهم السلام لأنهم السابقون الأولون من الأمة في فتح هذا الباب وهي أيضاً من التوسع في

النسبة كما ينسب الصراط المستقيم في كلامه تعالى إليه بالأصالة وإلى الـذين أنعم الله عليهم من النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين بنوع من التوسع .

فتلخص أن الولاية في حديث المجمع بمعنى ملك التدبير وأن الآية الكريمة عامة جارية في غير بني إسرائيل كما فيهم وأنه النف إنما فسر الإهتداء إلى الولاية من جهة الآية في هذه الأمة وهو المعنى المتعين .

وفي تفسير القمي ، وقوله : ﴿ فَإِنَا قَدَ فَتَنَا قَوْمَكُ مِنْ بَعَدُكُ ﴾ قال اختبرناهم بعدك ﴿ وأضلهم السامري ﴾ قال : بالعجل الذي عبدوه .

وكان سبب ذلك أن موسى لما وعده الله أن ينزل عليه التوراة والألواح إلى ثلاثين يوماً أخبر بني إسرائيل بذلك وذهب إلى الميقات وخلَف أخاه على قومه ، فلما جاء الشلاثون يوماً ولم يرجع موسى إليهم عصوا وأرادوا أن يقتلوا هارون وقالوا: إن موسى كذب وهرب منا ، فجاءهم إبليس في صورة رجل فقال لهم : إن موسى قد هرب منكم ولا يرجع إليكم أبداً فاجمعوا لي حليكم حتى أتخذ لكم إلهاً تعبدونه .

وكان السامري على مقدمة قوم موسى يوم أغرق الله فرعون وأصحابه فنظر إلى جبرئيل وكان على حيوان في صورة رمكة (١) وكانت كلما وضعت حافرها على موضع من الأرض تحرّك ذلك الموضع فنظر إليه السامري وكان من خيار أصحاب موسى فأخذ التراب من حافر رمكة جبرئيل وكان بتحرك فصره في صرة فكان عنده يفتخر به على بني إسرائيل فلما جاءهم إبليس واتخذوا العجل قال للسامري : هات التراب الذي معك ، فجاء به السامري فألقاه في جوف العجل فلما وقع التراب في جوفه تحرّك وخار ونبت عليه الوبر والشعر فسجد له بنو إسرائيل وكان عدد الذين سجدوا له سبعين ألفاً من بني إسرائيل فقال لهم هارون إسرائيل وكان عدد الذين سجدوا له سبعين ألفاً من بني إسرائيل فقال لهم هارون كما حكى الله : ﴿يا قوم إنما فتنتم به وإن ربكم الرحمان فاتبعوني وأطيعوا أمري ، قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع إلينا موسى فهموا بهارون فهرب منهم وبقوا في ذلك حتى تم ميقات موسى أربعين ليلة .

فلما كان يوم عشرة من ذي الحجـة أنزل الله علم الألـواح فيها التـوراة وما يحتاج إليه من أحكـام السير والقصص فـأوحى الله إلى موسى أنـا فتنّا قـومك من

<sup>(</sup>١) الرمكة : الفرس تتخذ للنسل .

بعـدك وأضلَّهم السامـري وعبدوا العجـل وله خوار ، فقـال : يا رب العجـل من السامري فالخوار ممّن ؟ فقال : مني يا موسى ، إني لما رأيتهم قد ولَوا عني إلى العجل أحببت أن أزيدهم فتنة .

﴿ فرجع موسى ﴾ كما حكى الله ﴿ إلى قومه غضبان أسِفاً قال يا قوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسناً أفطال عليكم العهد أم أردتم أن يحل عليكم غضب من ربكم فأخلفتم موعدي ﴾ ، ثم رمى بالألواح وأخذ بلحية أخيه ورأسه يجره إليه فقال : ﴿ ما منعك إذ رأيتهم ضلّوا أن لا تتبعني أفعصيت أمري ﴾ ؟ فقال هارون \_ كما حكى الله \_ : ﴿ يا بن أم لا تأخذ بلحيتي ولا برأسي إني خشيت أن تقول فرقت بين بني إسرائيل ولم ترقب قولي ﴾ .

فقال له بنو إسرائيل: ﴿مَا أَخَلَفْنَا مُوعَدَكُ بِمَلَكُنا﴾ قال: ما خالفناك ﴿وَلَكُنَا حُمِّلُنَا أُوزَاراً مِن زَيْنَة القوم﴾ يعني من حليهم ﴿فقذفناها﴾ قال: التراب الذي جاء به السامري طرحناه في جوفه. ثم أخرج السامري العجل وله خوار فقال له موسى: ﴿مَا خَطَبُكُ يَا سَامَرِي ؟﴾ قال السامري: ﴿بِمَسَرِت بِمَا لَمُ يَبْصُرُوا بِه فقبضت قبضة مِن أثر الرسول﴾ يعني من تحت حافر رمكة جبرئيل في البحر فنبذتها ﴾ أي أمسكتها ﴿وكذلك سوّلت لي نفسي ﴾ أي زيّنت .

فأخرج موسى العجل فأحرقه بالنار وألقاه في البحر ، ثم قال موسى للسامري : ﴿إِذَهِبِ فَإِنْ لَكُ فِي الحياة أَنْ تقول لا مساس له يعني ما دمت حياً وعقبك هذه العلامة فيكم قائمة : أَنْ تقول : لا مساس حتى يعرفوا أنكم سامرية فلا يغتربكم الناس فهم إلى الساعة بمصر والشام معروفين لا مساس ، ثم هم موسى بقتل السامري فأوحى الله إليه : لا تقتله يا موسى فإنه سخي ، فقال له موسى : ﴿انظر إلى إلهك الذي ظلتَ عليه عاكفاً لنحرقنه ثم لننسفنه في اليم نسفاً ، إنما إله كم الله الذي لا إله إلا هو وسع كل شيء علماً ﴾ .

أقول: ظاهر هذا الذي نقلناه أن قوله: ﴿والسبب في ذلك ﴾ الخ ، ليس ذيلًا للرواية التي في أول الكلام ﴿قال بالعجل الذي عبدوه ﴾ بل هو من كلام القمي اقتبسه من أخبار آخرين كما هو دأبه في أغلب ما أورده في تفسيره من أسباب نزول الآيات وعلى ذلك شواهد في خلال القصة التي ذكرها ، نعم قوله في أثناء القصة : ﴿قال ما خالفناك ﴾ رواية ، وكذا قوله : ﴿قال التراب الذي جاء به السامري طرحناه في جوفه ﴾ رواية ، وكذا قوله : ﴿ثم هم موسى ﴾ الخ ،

مضمون رواية مرويّة عن الصادق ﷺ.

ثم على تقدير كونه رواية وتتمة للرواية السابقة هي رواية مرسلة مضمرة .

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي وعبد بن حميد وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه عن علي الناه على الما تعجل موسي إلى ربه عمد السامري فجمع ما قدر عليه من حلي بني إسرائيل فضربه عجلا ثم ألقى القبضة في جوفه فإذا هو عجل جسد له خوار فقال لهم السامري : هذا إلهكم وإله موسى فقال لهم هارون : يا قوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسناً . الحديث .

أقول: وما نسب فيه من القول إلى هارون حكاه القرآن عن موسى عليهمـــا السلام .

وفيه أخرج ابن جرير عن ابن عباس قال: لما هجم فرعون على البحر هو وأصحابه وكان فرعون على فرس أدهم حصان هاب الحصان أن يقتحم البحر فمثل له جبريل على فرس أنثى فلما رآها الحصان هجم خلفها وعرف السامري جبريل لأن أمه حين خافت أن يذبح خلفته في غار وأطبقت عليه فكان جبريل يأتيه فيغذوه بأصابعه في واحدة لبنا وفي الأخرى عسلاً وفي الأخرى سمناً فلم يزل يغذوه حتى نشأ فلما عاينه في البحر عرفه فقبض قبضة من أثر فرسه قال: أخذ من تحت الحافر قبضه وألقي في روع السامري أنك لا تلقيها على شيء فتقول: كن كذا إلا كان.

فلم تزل القبضة معه في يده حتى جاوز البحر فلما جاوز موسى وبنو إسرائيل البحر أغرق الله آل فرعون قال موسى لأخيه هارون أخلفني في قومي وأصلح ولا تتبع سبيل المفسدين ومضى موسى لموعد ربه ، وكان مع بني إسرائيل حلي من حلي آل فرعون فكأنهم تأثموا منه فأخرجوه لتنزل النار فتأكله فلما جمعوه قال السامري بالقبضة هكذا فقذفها فيه فقال : كن عجلاً جسداً له خوار فصار عجلاً جسداً له خوار فكان يدخل الربح من دبره ويخرج من فيه يسمع له صوت فقال : هذا إلهكم وإله موسى فعكفوا على العجل يعبدونه فقال هارون : يا قوم إنما فتنتم به وإن ربكم الرحمن فاتبعوني وأطبعوا أمري قالوا لن نبرح عليه عاكفين حتى يرجع إلينا موسى .

أقول: والخبر ـ كما ترى ـ لا يتضمن كون تراب الحافر ذا خاصيّة الإحياء لكنه مشتمل على أعظم منه وهو كونـه ذا خاصيـة كلمة التكـوين فالسـامري على سورة طهــ آیة ۹۷ــ۸۹ ......... ۲۰۳

هذا إنما استعمله ليخرج الحلي من النار في صورة عجل جسد له خوار فخرج كما أراد من غير سبب طبيعي عادي وأما الحياة فلا ذكر لها فيه بل ظاهر قوله بدخول الربح في جوفه وخروجه بصوت عدم اتصافه بالحياة .

على أنَّ ما فيه من إخفاء أم السامري إياه لما ولدته في غار خوفاً من أن يذبحه فرعون وأن جبريل كان يأتيه فيغذوه بأصابعه حتى نشأ مما لا يعتمد عليه وكون السامري من بني إسرائيل غير معلوم بل أنكره ابن عباس نفسه في خبر سعيد بن جبير المفصل في القصة وروى عن ابن أبي حاتم عن ابن عباس أنه كان من أهل كرمان.

وفيه أخرج ابن أبي حاتم عن السدي قال: انطلق موسى إلى ربه فكلمه فلما كلمه قال له: ما أعجلك عن قومك يا موسى ؟ قال: هم أولاء على أثري وعجلت إليك رب لترضى قال فإنا قد فتنا قومك من بعدك وأضلهم السامري فلما خبره خبرهم قال: يا رب هذا السامري أمرهم أن يتخذوا العجل أرأيت الروح من نفخهافيه ؟ قال الرب: أنا ، قال: يا رب فأنت إذاً أضللتهم .

ثم رجع موسى إلى قومه غضبان أسفاً قال : حزيناً قال : يا قوم ألم يعدكم ربكم وعداً حسناً ـ إلى قوله ـ ما أخلفنا موعدك بملكنا يقول : بطاقتنا ولكنا حملنا أوزاراً من زينة القوم يقول : من حلي القبط فقذفناها فكذلك ألقى السامري فأخرج لهم عجلاً جسداً له خوار فعكفوا عليه يعبدونه وكان يخور ويمشي فقال لهم هارون يا قوم إنما فتنتم به يقول : ابتليتم بالعجل قال : فما خطبك يا سامري ما بالك ـ إلى قوله ـ وانظر إلى إلهك الذي ظلت عليه عاكفاً لنحرقنه .

قال: فأخذه وذبحه ثم حرقه بالمبرد يعني سحكه ثم ذراه في اليم فلم يبق نهر يجري يومئذ إلا وقع فيه منه شيء ثم قال لهم موسى: اشربوا منه فشربوا فمن كان يحبه خرج على شاربيه الذهب، فذلك حين يقول: وأشربوا في قلوبهم العجل بكفرهم. الحديث.

أقول: ومن عجيب ما اشتمل عليه قصة إنبات الذهب على شوارب محبي العجل عن شرب الماء، وحمله قوله تعالى: ﴿وأَسْربوا في قلوبهم العجل بكفرهم عليه ولفظة ﴿في قلوبهم نعم الدليل على أن المراد بالإشراب حلول حبه ونفوذه في قلوبهم دون شرب الماء الذي نسف فيه بعد السحك.

وأعجب منه جمعه بين ذبحه وسحكه ولا يكون ذبح إلا في حيوان ذي

لحم ودم ولا يتيسر السحك والبرد إلا في جسد مسبوك من ذهب أو فلز آخر .

وفيه أخرج عبد بن حميد وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن علي قال : إن جبريل لما نزل فصعد بموسى إلى السماء بصر به السامري من بين الناس فقبض قبضة من أثر الفرس وحمل جبريل موسى خلفه حتى إذا دنا من باب السماء صعد وكتب الله الألواح وهو يسمع صرير الأقلام في الألواح فلما أخبره أن قومه قد فتنوا من بعده نزل موسى فأخذ العجل فأحرقه .

أقول: وهو يتضمن ما هو أعجب من سوابقه وهو عروج جبريل بموسى إلى السماء وسياق آيات القصة في هذه السورة وغيرها لا يساعده، وأعجب منه أخذ التراب من أثر حافر فرس جبريل حين نـزل للعروج بموسى وهو في الـطور والسامري مع بني إسرائيل، ولو صح هذا النـزول والصعود فقـد كان في آخر الميقات وإضلال السامري بني إسرائيل قبل ذلك بأيام.

ونظير هذا الإشكال وارد على سائر الأخبار التي تتضمن أخذه التربة من تحت حافر فرس جبريل حين تمثل لفرعون حتى دخل فرسه البحر فإن فرعون وأصحابه إنما دخلوا البحر بعد خروج بني إسرائيل ومعهم السامري ـ لـو كان هناك ـ من البحر على ما لعرض البحر من المسافة فأين كان السامري من فرعون ؟ .

وأعظم ما يرد على هذه الأخبار ـ كما تقدمت الإشارة إليه ـ أولاً : كونها مخالفة للكتاب حيث أن الكتاب ينص على كون العجل جسداً غير ذي روح وهي تثبت له جسماً ذا حياة وروح ولا حجية لخبر وإن كان صحيحاً اصطلاحاً مع مخالفة الكتاب ولولا ذلك لسقط الكتاب عن الحجية مع مخالفة الخبر فيتوقف حجية الكتاب على موافقة الخبر أو عدم مخالفته مع توقف حجية الخبر بل نفس قول النبي مسنية الذي يحكيه الخبر بل نبوة النبي مسنية على حجية ظاهر الكتاب وهو دور ظاهر ، وتمام البحث في علم الأصول .

وثانياً: كونها أخبار آحاد ولا معنى لجعل حجية أخبار الأحاد في غير الأحكام الشرعية فإن حقيقة الجعل التشريعي إيجاب ترتيب أثر الواقع على الحجة الظاهرية وهو متوقف على وجود أثر عملي للحجة كما في الأحكام ، وأما غيرها فلا أثر فيه حتى يترتب على جعل الحجية مثلاً إذا وردت الرواية بكون البسملة

جزءاً من السورة كان معنى جعل حجيتها وجوب الإتيان بالبسملة في القراءة في الصلاة وأما إذا ورد مثلًا أن السامري كان رجلًا من كرمان وهو خبر واحد ظني كان معنى جعل حجيته أن يجعل الظن بمضمونه قطعاً وهو حكم تكويني ممتنع وليس من التشريع في شيء وتمام الكلام في علم الأصول.

وقد أورد بعض من لا يرتضي تفسير الجمهور للآية بمضمون هذه الأخبـار عليهـا إيرادات أخـر ردية وأجـاب عنها بعض المنتصرين لهم بـوجـوه هــي أردأ منها .

وقد أيد بعضهم التفسير المذكور بأنه تفسير بالمأثور من خير القرون ـ القرن الأول قرن الصحابة والتابعين ـ وليس مما يقال فيه بالرأي فهو في حكم الخبر المرفوع والعدول عنه ضلال .

وفيه أولاً: أن كون قرن ما خير القرون لا يوجب حجّية كل قول انتهى إليه ولا ملازمة بين خيرية القرن وبين كون كل قول فيه حقاً صدقاً وكل رأي فيه صواباً وكل عمل فيه صالحاً، ويوجد في الأخبار المأثورة عنهم كمية وافرة من الأقوال المتناقضة والروايات المتدافعة وصريح العقل يقضي ببطلان أحد المتناقضين وكذب أحد المتدافعين، ويوجب على الباحث الناقد أن يطالبهم الحجة على قولهم كما يطالب غيرهم ولهم فضلهم فيما فضّلوا.

وثانياً: أن كون المورد الذي ورد عنهم الأثر فيه مما لا يقال فيه بالرأي كجزئيات القصص مثلاً مقتضياً لكون أثرهم في حكم الخبر المرفوع إنما ينفع إذا كانوا منتهين في رواياتهم إلى النبي سَنْ للله لكنا نجدهم حتى الصحابة كثيراً ما يروون من الروايات ما ينتهي إلى اليهود وغيرهم كما لا يرتاب فيه من راجع الأخبار المأثورة في قصص ذي القرنين وجنة إرم وقصة موسى والخضر والعمالقة ومعجزات موسى وما ورد في عثرات الأنبياء وغير ذلك مما لا يعد ولا يحصى فكونها في حكم المرفوعة لا يستلزم رفعها إلى النبي سنته .

وثنائناً: سلّمننا كونهنا في حكم المنزفوعة لكن المنزفوعة منهنا وحتى الصحيحة في غير الأحكام لا حجّية فيها وخاصة ما كان مخالفاً للكتاب منهنا كما تقدم .

وفي المحاسن بإسناده عن الوصّافي عن أبي جعفر سِنْكِ قال: إن فيما

ناجى الله به مـوسى أن قال : يـا رب هذا السـامري صنـع العجل ، الخـوار مَن صنعه ؟ فأوحى الله تبارك وتعالى إليه : إن تلك فتنتي فلا تفحص عنها .

أقول: وهذا المعنى وارد في مختلف الروايات بألفاظ مختلفة ، وعمدة الوجه في ذلك شيوع النقل بالمعنى وخاصة في النبويات من جهة منعهم كتابة الحديث في القرن الأول الهجري حتى ضربه بعض الرواة في قالب الجبر وليس به فإنه إضلال مجازاة وليس بإضلال ابتدائي . وقد نسب هذا النوع من الإضلال في كتابه إلى نفسه كثيراً كما قال : ﴿يضلُ به كثيراً ويهدي به كثيراً وما يضلُ به إلا الفاسقين﴾(١) .

وأحسن تعبير عن معنى هذا الإضلال في الروايات ما تقدم في رواية القمي : ﴿ فَقَالَ يَعْنِي مُوسَى : يَا رَبِ الْعَجْلُ مِنَ السّامُوي فَالْخُوار مُمَّنَ ؟ فَقَالُ : مني يا موسى إني لما رأيتهم قد ولوا عني إلى العجل أحببت إن أزيدهم فتنة ﴾ .

وما وقع في رواية راشد بن سعد المنقولة في الدرّ المنشور وفيه «قال: يا رب فمن جعل فيه الروح ؟ قال: أنا، قال: فأنت يا رب أضللتهم! قال: يا موسى يا رأس النبيين ويا أبا الحكام، إني رأيت ذلك في قلوبهم فيسرته لهم». الحديث.

وفي المجمع قال الصادق الشنة: إن موسى همَّ بقتـل السامـري فأوحى الله سبحانه إليه : لا تقتله يا موسى فإنه سبخيّ .

كَذَٰلِكَ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ مَاقَدْ سَبَقَ وَقَدْ آتَيْنَاكَ مِنْ لَدُنَّا ذِكْراً (٩٩) مَنْ أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وِزْراً (١٠٠) لَدُنَّا ذِكْراً (١٠١) يَوْمَ يُنْفَخُ فِي خَالِدِينَ فِيهِ وَسَاءَ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ حِمْلاً (١٠١) يَوْمَ يُنْفَخُ فِي آلصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمِشَذٍ زُرْقاً (١٠٢) يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِنْ آلصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمِشَذٍ زُرْقاً (١٠٢) يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِنْ

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٦.

سورة طه\_ آية ٩٩\_١١٤ ....٠٠٠ ٢٠٧

لَبِشُمْ إِلاَّ عَشْراً (١٠٢) نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ لَلِي فَقُلْ طَرِيقَةً إِنْ لَبِشَمْ إِلَّا يَوْماً (١٠٤) وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسْفاً (١٠٥) فَيَذَرُهَا قَاعاً صَفْصَفاً (١٠٦) لاَ تَرىٰ فِيهَا عَوَجاً وَلاَ أَمْناً (١٠٥) يَوْمَئِذٍ يَتَبِعُونَ آلدَّاعِيَ لاَ عِوَجَ لَهُ وَخَشَعَتِ عَوَجاً وَلاَ أَمْناً (١٠٥) يَوْمَئِذٍ لاَ تَنْفَعُ عَوَاتُ لِلرَّحْمٰنِ فَلاَ تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْساً (١٠٨) يَوْمَئِذٍ لاَ تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ آلرَّحْمٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً (١٠٩) يَعْلَمُ مَا الشَّفَاعَةُ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ آلرَّحْمٰنُ وَرَضِيَ لَهُ قَوْلاً (١٠٩) وَعَنَتِ الْشَفَعُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً (١١٠) وَعَنَتِ الْوَجُوهُ لِلْحَي الْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْماً (١١١) وَعَنَتِ يَعْمَلُ مَن آلصَالِحَاتِ وَهُو مُؤْمِنٌ فَلاَ يَخَافُ ظُلْماً (١١١) وَمَنْ يَعْمَلُ مَا اللهَ الْمَلِكُ هَمْ اللهَ الْمَلِكُ الْمَلِكُ الْمَلِكُ وَحُدِدُ لَهُمْ ذِكْ راً (١١٢) فَتَعَالَىٰ آللَّهُ الْمَلِكُ وَحُيْهُ وَقُلْ (١٠٤) وَمُنْ فَلْ إِلْفَوْنَ بِهِ عِلْماً (١١٤) وَكُذِلِكَ أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنَا عَرْبِياً وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ الْوَعِيدِ لَعَلَمُ مَا الْحَقُ وَلا تَعْجَلْ بِالْقُرْآنِ مِنْ قَبْلِ أَنْ يُقْضَىٰ إِلَيْكَ وَحُيْهُ وَقُلْ رَبِّ زِدْنِي عُلِماً (١١٤) .

### (بیان)

تذييل لقصة موسى بآيات متضمنة للوعيد يذكر فيها من أهوال يسوم القيامة لغرض الإنذار .

قوله تعالى : ﴿كذلك نقصُّ عليك من أنباء ما قد سبق وقد آتيناك من لدنّا ذكراً الظاهر أن الإشارة إلى خصوصية قصة موسى والمراد بما قد سبق الأمور والحوادث الماضية والأمم الخالية أي على هذا النحو قصصنا قصة موسى وعلى شاكلته نقصً عليك من أخبار ما قد مضى من الحوادث والأمم .

وقوله : ﴿ وقد آتيناك من لدنًّا ذكراً ﴾ المراد به القرآن الكريم أو ما يشتمل

۲۰۸ ۲۰۸ الجزء السادس عشر

عليه من المعارف المتنوعة التي يـذكّر بهـا الله سبحانـه من حقائق وقصص وعبـر وأخلاق وشرائع وغير ذلك .

قوله تعالى : ﴿من أعرض عنه فإنه يحمل يوم القيامة وزراً ﴾ ضمير ﴿عنه ﴾ للذكر والوزر الثقل والإثم والظاهر بقرينة الحمل إرادة المعنى الأول وتنكيره للدلالة على عظم خطره ، والمعنى : من أعرض عن الذكر فإنه يحمل يوم القيامة ثقلًا عظيم الخطر ومرّ الأثر ، شبّه الإثم من حيث قيامه بالإنسان بالثقل الذي يحمله الإنسان وهو شاق عليه فاستعير له اسمه .

قوله تعالى : ﴿ خالدين فيه وساء لهم يوم القيامة حملاً ﴾ المراد من خلودهم في الوزر خلودهم في جزائه وهو العذاب بنحو الكناية والتعبير في ﴿ خالدين ﴾ بالجمع باعتبار معنى قوله : ﴿ من أعرض عنه ﴾ كما أن التعبير في ﴿ أعرض ﴾ و ﴿ فإنه يحمل ﴾ باعتبار لفظه ، فالآية كقوله : ﴿ ومن يعص الله ورسوله فإن له نار جهنم خالدين فيها أبداً ﴾ (١) .

ومع الغضّ عن الجهات اللفظية فقوله : ﴿من أعرض عنه فـإنه يحمـل يوم القيامة وزراً خالدين فيها﴾ من أوضح الآيـات دلالة على أن الإنسـان إنما يعـذب بعمله ويخلد فيه وهو تجسّم الأعمال .

وقوله: ﴿وساء لهم يوم القيامة حملاً﴾ ساء من أفعال الذمّ كبئس، والمعنى: وبئس الحمل حملهم يوم القيامة، والحمل بكسر الحاء وفتحها واحد، غير أن ما بالكسر هو المحمول في الظاهر كالمحمول على الظهر وما بالفتح هو المحمول في الباطن كالولد في البطن.

قوله تعالى: ﴿يُوم يَنْفَخُ فِي الصور ونحشر المجرمين يومئذ زرقاً ﴾ ﴿يُوم يَنْفَخُ ﴾ الخ ، بدل من يوم القيامة في الآية السابقة ، ونفخ في الصور كناية عن الإحضار والدعوة ولذا أتبعه فيما سيأتي بقوله: ﴿يُومئذ يَتْبَعُونَ الـداعي لا عوج له ﴾ الآية ١٠٨ من السورة .

والزرق جمع أزرق من الزرقة وهي اللون الخاص ، وعن الفرّاء أن المراد بكونهم زرقاً كونهم عمياً لأن العين إذا ذهب نورها ازرق ناظرهـا وهو معنى حسن ويــؤيـده قـوله تعالى : ﴿ونحشرهم يوم القيامة على وجوههم عمياً﴾(٢) .

<sup>(</sup>١) الجن : ٢٣ . (٢) الإسراء : ٩٧ .

سورة طه ـ آية ٩٩ ـ ٢٠٩ .....١٠٢

وقيل: المراد زرقة أبدانهم من التعب والعطش، وقيل: زرقة عيونهم لأن أسوأ ألوان العين وأبغضها عند العرب زرقتها، وقيل: المراد بـه كونهم عـطاشاً لأن العطش الشديد يغير سواد العين ويُريها كالأزرق وهي وجوه غير مرضية.

قوله تعالى : ﴿ يتخافتون بينهم إن لبثتم إلا عشراً ﴾ إلى قوله ﴿ إلا يوماً ﴾ التخافت تكليم القوم بعضهم بعضاً بخفض الصوت وذلك من أهل المحشر لهول المطلع ، وقوله : ﴿ إن لبثتم إلا عشراً ﴾ بيان لكلامهم الذي يتخافتون فيه ، ومعنى الجملة على ما يعطيه السياق : يقولون ما لبثتم في الدنيا قبل الحشر إلا عشرة أيام ، يستقلون لبثهم فيها بقياسه إلى ما يلوح لهم من حكم الخلود والأبدية .

وقوله: ﴿ وَنَحَنُ أَعِلُم بِمَا يَقُولُونَ إِذَ يَقُولُ أَمثلُهُم طَرِيقَة إِنَ لَبِتُم إِلَا يُوماً ﴾ أي لنا إحاطة علمية بجميع ما يقولُون في تقرير لبثهم إذ يقول أمثلهم طريقة أي الأقرب منهم إلى الصدق إن لبثتم في الأرض إلا يوماً وإنما كان قائل هذا القول أمثل القوم طريقة وأقربها إلى الصدق لأن اللبث المحدود الأرضي لا مقدار له إذا قيس من اللبث الأبدي الخالد، وعدّه يوماً وهو أقل من العشرة أقرب إلى الواقع من عدّه عشرة، والقول مع ذلك نسبي غير حقيقي وحقيقة القول فيه ما حكاه سبحانه في قوله: ﴿ وقال الذين أُوتُوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يوم البعث فهذا يوم البعث ولكنكم كنتم لا تعلمون ﴾ (١) ، وسيجيء استيفاء البحث في معنى هذا اللبث في تفسير الآية إن شاء الله تعالى .

قوله تعالى : ﴿ويسألونك عن الجبال﴾ إلى قوله ﴿ولا أمتا﴾ تــــــــــ الآية على أنهم سألوه ﷺ عن حال الجبال يوم القيامة فأجيب عنه بالآيات .

وقوله: وفقل ينسفها ربي نسفاً اي يذرؤها ويثيرها فلا يبقى منها في مستقرها شيء، وقوله: وفيذرها قاعاً صفصفاً القاع الأرض المستوية والصفصف الأرض المستوية الملساء، والمعنى فيتركها أرضاً مستوية ملساء لا شيء عليها، وكان الضمير للأرض باعتبار أنها كانت جبالاً، وقوله: ولا ترى فيها عوجاً ولا أمتاً قيل: العوج ما أنخفض من الأرض والأمت ما ارتفع منها، والخطاب للنبي مستنه والمراد كل من له أن يسرى والمعنى لا يسرى راء فيها منخفضاً كالأودية ولا مرتفعاً كالروابي والتلال.

<sup>(</sup>١) الروم : ٥٦ .

قوله تعالى: ﴿ يومشذ يتبعون الداعي لا عوج له وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همساً في العوج إن كان متعلقاً بالاتباع \_ بأن يكون ﴿ لا عوج له ﴾ حالاً عن ضمير الجمع وعامله يتبعون \_ فمعناه أن ليس لهم إذا دعوا إلا الاتباع محضاً من غير أي توقف أو استنكاف أو تثبط أو مساهلة فيه لأن ذلك كله فرع القدرة والاستطاعة أو توهم الإنسان ذلك لنفسه وهم يعاينون اليوم أن الملك والقدرة لله سبحانه لا شريك له قال تعالى : ﴿ لمن الملك اليوم لله الواحد القهار ﴾ (١) ، وقال : ﴿ ولو يرى الذين ظلموا إذ يرون العذاب أن القوة لله جميعاً ﴾ (٢) .

وإن كان متعلقاً بالداعي كان معناه أن الداعي لا يدَع أحداً إلا دعاه من غير أن يهمل أحداً بسهو أو نسيان أو مساهلة في الدعوة .

لكن تعقيب الجملة بقوله: ﴿وَخَشَعَتَ الأَصُواتِ لَلرَحْمَنِ﴾ الخ يناسب المعنى الأول فإن ارتفاع الأصوات عند الـدعوة والاحضار إنما يكون للتمرد والاستكبار عن الطاعة والاتباع.

وقوله: ﴿وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همساً قال الراغب: الهمس الصوت الخفي وهمس الأقدام أخفى ما يكون من صوتها قال تعالى: ﴿ فلا تسمع إلا همساً ﴾ . انتهى . والخطاب في قوله: ﴿لا تسمع ﴾ للنبي المناه والمراد كل سامع يسمع والمعنى وانخفضت الأصوات لاستغراقهم في المذلة والمسكنة لله فلا يسمع السامع إلا صوتاً خفياً .

قوله تعالى: ﴿يومنذ لا تنفع الشفاعة إلا من أذن له الرحمن ورضي له قولاً ﴾ نفي نفع الشفاعة كناية عن أن القضاء بالعدل والحكم الفصل على حسب الوعد والوعيد الإلهيين جار نافذ يومئذ من غير أن يسقط جرم أو يغمض عن معصية عاص لمانع يمنع منه فمعنى نفع الشفاعة تأثيرها.

وقوله: ﴿ إِلا مِن أَذِنَ لَـه الرحمن ورضي لَـه قولاً ﴾ الاستثناء يدل على أن العناية في الكلام متعلقة بنفي الشفعاء لا بتأثير الشفاعة في المشفوع لهم ، والمراد الإذن في الكلام للشفاعة كما يبيّنه قوله بعده: ﴿ ورضي له قولاً ﴾ فإن التكلم يومئذ منوط بإذنـه تعالى ، قال: ﴿ يوم يأت لا تكلم نفس إلا بإذنـه ﴾ (٣)

(١) المؤمن : ١٦ -

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١٦٥ .

وقال : ﴿لا يتكلمون إلا من أذن له الرحمن وقال صواباً﴾(١) . وقد مر القول في معنى الإذن في التكلم في تفسير سورة هود في الجزء العاشر من الكتاب .

وأما كون القول مرضياً فمعناه أن لا يخالطه ما يسخط الله من خطأ أو خطيئة قضاء لحق الإطلاق ولا يكون ذلك إلا ممن أخلص الله سريرته من الخطأ في الإعتقاد والخطيئة في العمل وطهر نفسه من رجس الشرك والجهل في الدنيا أو من الحقه بهم فإن البلاء والإبتلاء مع السرائر قال تعالى : ﴿ يوم تبلى السرائر ﴾ وللبحث ذيل طويل سيمر بك بعضه إن شاء الله تعالى .

قوله تعالى: ﴿ يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون به علماً ﴾ إن كان ضمائر الجمع في الآية راجعة إلى ﴿ من أذن له ﴾ باعتبار معناه كان المراد أن مرضي قولهم لا يخفى على الله علمه محيط بهم وهم لا يحيطون به علماً فليس في وسعهم أن يغرّوه بقول مزوَّق غير مرضي .

وإن كانت راجعة إلى المجرمين فالآية تصف علمه تعالى بهم في موقف الجزاء وهو ما بين أيديهم وقبل أن يحضروا الموقف في الدنيا حياً أو ميتاً وهو ما خلفهم فهم محاطون لعلمه ولا يحيطون به علماً فيجزيهم بما فعلوا وقد عنت وجوههم للحي القيوم فلا يستطيعون رداً لحكمه وعند ذلك خيبتهم. وهذا الإحتمال أنسب لسياق الآيات.

قوله تعالى: ﴿وعنت الوجوه للحي القيّوم﴾ العنوة هي الذلة قبال قهر القاهر وهي شأن كل شيء دون الله سبحانه يوم القيامة بظهور السلطنة الإلهية كما قال: ﴿لمن الملك اليوم لله المواحد القهّار﴾ (٢) ، فلا يملك شيء شيئاً بحقيقة معنى الكلمة وهو الذلة والمسكنة على الإطلاق وإنما نسبت العنوة إلى الوجوه لأنها أول ما تبدو تظهر في الوجوه ، ولازم هذه العنوة أن لا يمنع حكمه ولا نفوذه فيهم مانع ولا يحول بينه وبين ما أراد بهم حائل .

واختير من أسمائه الحي القيوم لأن مورد الكلام الأموات أحيوا ثـانيـاً وقـد تقطعت عنهم الاسباب اليـوم والمناسب لهـذا الظرف من صفـاته حيـاته المـطلقة وقيامه بكل أمر.

قوله تعالى : ﴿وقد خاب من حمل ظلماً ومن يعمل من الصالحات وهــو

مؤمن فلا يخاف ظلماً ولا هضماً بيان لجزائهم أما قوله: ﴿وقد خاب من حمل ظلماً فالمراد بهم المجرمون غير المؤمنين فلهم الخيبة بسوء الجزاء لا كل من حمل ظلماً ما أي ظلم كان من مؤمن أو كافر فإن المؤمن لا يخيب يسومئذ بالشفاعة .

ولو كان المراد العموم وأن كل من حمل ظلماً ما فهو خائب فالمراد بالخيبة الخيبة من السعادة التي يضادها ذلك الظلم دون الخيبة من السعادة مطلقاً.

وأما قوله: ﴿ومن يعمل من الصالحات وهو مؤمن﴾ النخ فهو بيان استطرادي لحال المؤمنين الصلحاء جيء به لاستيفاء الأقسام وتتميم القول في الفريقين الصلحاء والمجرمين، وقد قيد العمل السالح بالإيمان لأن الكفر يحبط العمل الصالح بمقتضى آيات الحبط، والهضم هو النقص، ومعنى الآية ظاهر.

وقد تم باختتام هذه الآية بيان إجمال ما يجري عليهم يوم الجزاء من حين يبعشون إلى أن يجزوا بـأعمالهم فقـد ذكـر إحضـارهم بقـولـه : ﴿يـوم ينفـخ في الصور﴾ .

أولاً: ثم حشرهم وقرب ذلك منهم حتى أنه يرى أمثلهم طريقة أنهم لبثوا في الأرض يوماً واحداً بقوله: ﴿يتخافتون بينهم﴾ الخ .

ثانياً : ثم تسطيح الأرض لاجتماعهم عليها بقوله : ﴿ويسألونك عن الجبال﴾ الخ .

ثالثاً: ثم طاعتهم واتباعهم الـداعي للحضور بقـولـه: ﴿يـومئــذ يتبعــون الداعي لا عوج له﴾ الخ .

رابعاً: ثم عدم تأثير الشفاعة لإسقاط الجزاء بقوله: ﴿يومئذ لا تنفع الشفاعة﴾ الخ .

خامساً : ثم إحاطة علمهم بحالهم من غير عكس وهي مقدمة للحساب والجزاء بقوله : ﴿يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم﴾ الخ .

سادساً : ثم سلطانه عليهم وذلتهم عنده ونفوذ حكمه فيهم بقوله : ﴿وعنت الوجوه للحي القيّوم﴾ .

سابعاً : ثم الجزاء بقوله : ﴿وقد خاب﴾ الخ .

ثامناً : ويهذا يظهر وجه ترتب الآيات وذكر ما ذكر فيها .

قوله تعالى : ﴿وكذلك أنزلناه قرآناً عربياً وصرّفنا فيه من الوعيد لعلهم يتقون أو يحدث لهم ذكراً ﴾ ظاهر سياقها أن الإشارة بكذلك إلى خصوصيات بيان الآيات ، و ﴿قرآناً عربياً ﴾ حال من الضمير في ﴿أنزلناه ﴾ ، والتصريف هو التحويل من حال إلى حال ، والمعنى وعلى ذلك النحو من البيان المعجز أنزلنا الكتاب والحال أنه قرآن مقرو عربي وأتينا فيه ببعض ما أوعدناهم في صورة بعد صورة .

وقوله: ﴿لعلهم يتقون أو يحدث لهم ذكراً ﴾ قد أورد فيما تقدم من قوله: ﴿لعله يذّكر أو يخشى ﴾ الذكر مقابلاً للخشية ويستأنس منه أن المراد بالإتقاء ههنا هو التحرّز من المعاداة واللجاج الذي هو لازم الخشية باحتمال الضرر دون الاتقاء المترتب على الإيمان بإتيان الطاعات واجتناب المعاصي ، ويكون المراد بإحداث الذكر لهم حصول التذكر فيهم وتتم المقابلة بين الذكر والتقوى من غير تكلف .

والمعنى \_ والله أعلم \_ لعلهم يتحرزون المعاداة مع الحق لحصول الخشية في قلوبهم باحتمال الخطر لاحتمال كونه حقاً أو يحدث لهم ذكراً للحق فيعتقدوا به .

قوله تعالى: ﴿ فتعالى الله الملك الحق ﴾ تسبيح وتنزيه له عن كل ما لا يليق بساحة قدسه ، وهو يقبل التفرّع على إنزال القرآن وتصريف الوعيد فيه لهداية الناس والتفرع عليه وعلى ما ذكر قبله من حديث الحشر والجزاء وهذا هو الأنسب نظراً إلى انسلاك الجميع في سلك واحد وهو أنه تعالى ملك يتصرف في ملكه بهداية الناس إلى ما فيه صلاح أمرهم ثم إحضارهم وجزائهم على ما عملوا من خير أو شر .

فتعالى الله الذي يملك كل شيء ملكاً مطلقاً لا مانع من تصرفه ولا معقب لحكمه يرسل الرسل وينزل الكتب لهداية الناس وهو من شؤون ملكه ثم يبعثهم بعد موتهم ويحضرهم فيجزيهم على ما عملوا وقد عنوا للحيِّ القيُّوم وهذا أيضاً من شؤون ملكه فهو الملك في الأولى والآخرة وهو الحق الثابت على ما كان لا يزول عما هو عليه .

ويمكن أن يتفرَّع على جميع ما تقدم من قصة موسى ومـا فرَّع عليهـا إلى هنا ويكون بمنزلة ختم ذلك بالتسبيح والاستعظام .

قوله تعالى : ﴿ولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه وقل رب زدني علماً النبي علماً النبي علماً وحي زدني علماً النبي علماً النبي علماً النبي علماً القرآن ، وقوله : ﴿ولا تعجل بالقرآن ، فضمير ﴿وحيه للقرآن ، وقوله : ﴿ولا تعجل بالقرآن ومعنى قوله : ﴿من قبل أن يقضى إليك وحيه من قبل أن يتم وحيه من ملك الوحي .

فيفيد أن النبي مُنِيَّة كان إذا جاءه الوحي بالقرآن يعجّل بقراءة ما يوحى إليه قبل أن يتم الوحي فنهي عن أن يعجل في قراءته قبل انقضاء الوحي وتمامه فتكون الآية في معنى قوله تعالى في موضع آخر: ﴿لا تحرُّك به لسانك لتعجل به إن علينا جمعه وقرآنه فإذا قرأناه فاتّبع قرآنه ﴾(١).

ويؤيد هذا المعنى قوله بعد: ﴿وقل رب زدني علماً ﴾ فإن سياق قوله: لا تعجل به وقل رب زدني ، يفيد أن المراد هو الاستبدال أي بدّل الاستعجال في قراءة ما لم ينزل بعد ، طلبك زيادة العلم ويؤول المعنى إلى أنك تعجل بقراءة ما لم ينزل بعد لأن عندك علماً به في الجملة لكن لا تكتف به واطلب من الله علماً جديداً بالصبر واستماع بقية الوحي .

وهذه الآية مما يؤيد ما ورد من الروايات أن للقرآن نــزولاً دفعة واحــدة غير نزوله نجوماً على النبي مُنْفِيْتُ فلولا علم مــا منه بــالقرآن قبــل ذلك لـم يكن لعجله بقراءة ما لـم ينزل منه بعد معنى .

وقيل : المراد بالآية ولا تعجل بقراءة القرآن لأصحابك وإملائـه عليهم من قبل أن تتبين لك معانيه ، وأنت خبير بأن لفظ الآية لا تعلّق له بهذا المعنى .

وقيل : المراد ولا تسأل إنزال القرآن قبل أن يقضي الله وحيـه إليك ، وهــو كسابقه غير منطبق على لفظ الآية .

<sup>(</sup>١) القيامة : ١٨ .

# ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿إِذْ يَقُولُ أَمْثُلُهُمْ طُرِيقَةً﴾ قال : أعلمهم وأصلحهم يقولون : ﴿إِنْ لَبُتُتُمْ إِلَا يُومًا﴾ .

وفي المجمع قيل: إن رجلًا من ثقيف سأل النبي سَلَمَاتُهِ: كيف تكون الجبال مع عظمها يوم القيامة ؟ فقال: إن الله يسوقها بأن يجعلها كالرمال ثم يرسل عليها الرياح فتفرّقها .

أقول: وروى هذا المعنى في الدرّ المنثور عن ابن المنذر عن ابن جريح ولفظه: قالت قريش: يا محمد كيف يفعل ربـك بهذه الجبـال يوم القيـامة؟ فنزلت: ﴿ويسألونك عن الجبال﴾ الآية.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿لا تـرى فيها عـوجاً ولا أمتـاً﴾ قال : الأمت : الارتفاع ، والعوج : الحزون والذكوات .

وفيه في قوله تعالى : ﴿يومئذ يتَبعون الداعي لا عـوج له﴾ قال: مناد من عن عند الله عز وجل .

وفيه في قوله تعالى: ﴿وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همساً ﴿ حَدَّثني أَبِي عن الحسن بن محبوب عن أبي محمد الوابشي عن أبي الورد عن أبي جعفر عشق قال: إذا كان يوم القيامة جمع الله الناس في صعيد واحد حفاة عراة فيوقفون في المحشر حتى يعرقوا عرقاً شديداً وتشتد أنفاسهم فيمكشون في ذلك مقدار خمسين عاماً وهو قول الله: ﴿وخشعت الأصوات للرحمن فلا تسمع إلا همساً ﴾ الحديث.

وفي الكافي عن أحمد بن إدريس عن محمد بن عبد الجبار عن صفوان بن يحيى قبال : سألني أبو قبرة المحدِّث أن أدخله إلى أبي الحسن الرضيا سُلَنظُ فاستأذنته في ذلك فأذن لي فدخل عليه فسأله عن الحلال والحرام والأحكام حتى بلغ سؤاله إلى التوحيد .

فقال أبو قرّة : إنا روينا أن الله قسّم الرؤية والكلام بين نبيين فقسم الكلام لموسى ولمحمد الرؤية ، فقال أبو الحسن الشني : فمن المبلّغ عن الله إلى الثقلين من الجن والإنس ﴿لا تـدركه الأبصار﴾ ﴿ولا يحيطون بـه علماً﴾ ﴿وليس كمثله

٢١٦ ..... الجزء السادس عشر

شي ، ؟ أليس محمد ؟ قال : بلى . قال : كيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنه جاء من عند الله وأنه يدعوهم إلى الله بأمر الله فيقول : ولا تدركه الأبصار (ولا يحيطون به علماً ) ووليس كمثله شي ، ثم يقول : أنا رأيته بعيني وأحطت به علماً وهو على صورة البشر ؟ أما تستحيون ؟ ما قدرت الزنادقة أن ترميه بهذا أن يكون يأتي من عند الله بشيء ثم يأتي بخلافه من وجه آخر ، إلى قوله : وقد قال الله : وولا يحيطون به علماً فإذا رأته الأبصار فقد أحاط به العلم ووقعت المعرفة .

فقى ال أبو قرَّة: فتكذَّب بالروايات؟ فقى ال أبو الحسن عَلَيْهِ: إذا كانت الروايات مخالفة للقرآن كذَّبتها ، وما أجمع المسلمون عليه أنه لا يحاط به علماً ولا تدركه الأبصار وليس كمثله شيء .

أقول: وروى هذا المعنى في الدرّ المنثور عن ابن أبي حاتم عن السدّي إلا أن فيه أنه مُولِيَّةٍ كان يفعل ذلك خوفاً من النسيان وأنت تعلم أن نسيان الوحي لا يلائم عصمة النبوة .

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه عن الحسن قال: لطم رجل امرأته فجاءت إلى النبي مسلمة تطلب قصاصاً، فجعل النبي مسلمة بينهما القصاص، فأنزل الله وولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه وقل رب زدني علماً ، فوقف النبي مسلمة حتى نزلت والرجال قوامون على النساء الآية.

أقول : والحديث لا يخلو من شيء فلا الآية الأولى بمضمونها تنطبق على المورد ولا الثانية ، وقد سبق البحث عن كِلَيْهما .

وفي المجمع روت عائشة عن النبي ﴿ الله أنه قـال : إذا أتى عليَّ يوم لا أزداد فيه علماً يقرِّبني إلى الله فلا بارك الله لي في طلوع شمسه .

أقول: والحديث لا يخلو من شيء وكيف يظنُّ بالنبي ﴿ مَا لَكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللهُ اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّلَّا اللَّالَةُ اللَّا اللَّالِي اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا

نفسه في أمر ليس إليه، ولعل في الرواية تحريفاً من جهة النقل بالمعنى .

وَلَقَــدُ عَهـدْنَــا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْــلَ فَنَسِىَ وَلَمْ نَجِــدُ لَــهُ عَـزْماً (١١٥) وَإِذْ قُلْنَـا لِلْمَلْئِكَةِ آسْجُـدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبِيٰ (١١٦) فَقُلْنَا يَا آدَمُ إِنَّ هٰذَا عَدُوًّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ فَلَا يُخْرِجَنَّكُمَا مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْقِيٰ (١١٧) إِنَّ لَكَ أَلًّا تَجُوعَ فِيهَا وَلَا تَعْرِيٰ (١١٨) وَأَنَّكَ لَا تَظْمَـُوا فِيهَـا وَلَا تَضْحَىٰ (١١٩) فَوَسْـوَسَ إِلَيْهِ ٱلشَّيْـطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلْ أَدُلُّكَ عَلَىٰ شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَىٰ (١٢٠) فَأَكَلًا مِنْهَا فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْآتُهُمَا وَطَفِقًا يَخْصِفُانِ عَلَيْهِمَا مِنْ وَرَقِ الْجَنَّةِ وَعَصَىٰ آدَمُ رَبَّهُ فَغَوىٰ (١٢١)ثُمَّ أَجْتَبِهُ رَبُّهُ فَتَابَ عَلَيْـهِ وَهَدَىٰ (١٢٢) قَالَ اهْبِطَا مِنْهَا جَمِيعاً بَعْضُكُمْ لِبَعْض عَدُوٌّ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُمْ مِنِّيهُدَى فَمَن آتَّبَعَ هُدَايَ فَلا يَضِلُّ وَلاَ يَشْقَىٰ (١٢٣) وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكاً وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيمَةِ أَعْمَىٰ (١٢٤) قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَارْتَنِي أَعَمَىٰ وَقَادُ كُنْتُ بَصِيراً (١٢٥) قَالَ كَذٰلِكَ أَتَتْكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذٰلِكَ الْيَوْمَ تنسیٰ (۱۲۲) .

#### (بیان)

قصة دخول آدم وزوجه الجنة وخروجهما منها بوسوسة من الشيطان وقضائه تعالى عند ذلك بتشريع الدين وسعادة من اتَّبع الهدى وشقاء من أعـرض عن ذكر الله .

وقد وردت القصة في هذه السورة بأوجز لفظ وأجمل بيان ، وعمدة العنايــة

۲۱۸ ..... الجزء السادس عشر

فيها - كما يشهد به تفصيل ذيلها - متعلقة ببيان ما حكم به من تشريع الدين والجزاء بالثواب والعقاب ، ويؤيده أيضاً التفريع بعدها بقوله : ﴿وكذلك نجزي من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ﴾ الخ ، نعم للقصة تعلق ما أيضاً من جهة ذكرها توبة آدم بقوله فيما تقدم : ﴿وإني لغفار لمن تاب وآمن وعمل صالحاً ثم اهتدى ﴾ .

والقصة - كما يظهر من سياقها في هذه السورة وغيرها مما ذكرت فيها كالبقرة والأعراف - تمثل حال الإنسان بحسب طبعه الأرضي المادي فقد خلقه الله سبحانه في أحسن تقويم وغمره في نعمه التي لا تحصى وأسكنه جنة الاعتدال ومنعه عن تعدّيه بالخروج إلى جانب الإسراف باتباع الهوى والتعلق بسراب الدنيا ونسيان جانب الرب تعالى بترك عهده إليه وعصيانه واتباع وسوسة الشيطان الذي يزين له الدنيا ويصور له ويخيّل إليه أنه لو تعلق بها ونسي ربه اكتسب بذلك سلطاناً على الأسباب الكونية يستخدمها ويستذلّ بها كل ما يتمناه من لذائذ الحياة وأنها باقية له وهو باق لها ، حتى إذا تعلق بها ونسي مقام ربه ظهرت له سوآت الحياة ولاحت له مساوىء الشقاء بنزول النوازل وخيانة الدهر ونكول الأسباب وتولي الشيطان عنه فطفق يخصف عليه من ظواهر النعم يستدرك بموجود نعمه مفقود أخرى ويميل من عذاب إلى ماهو أشد منه ويعالج الداء المؤلم بآخر أكثر منه ألماً حتى يؤمر بالخروج من جنة النعمة والكرامة إلى مهبط الشقاء والخيبة .

فهذه هي التي مثلت لآدم على أدخله الله الجنة وضرب له بالكرامة حتى آل أمره إلى ما آل إلا أن واقعته على كانت قبل تشريع أصل الدين وجنته جنة برزخية ممثلة في عيشة غير دنيوية فكان النهي لذلك إرشادياً لا مولوياً ومخالفته مؤدّية إلى أمر قهري ليس بجزاء تشريعي كما تقدم تفصيله في تفسير سورتي البقرة والأعراف .

قوله تعالى : ﴿ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً ﴾ المراد بالعهد الوصية وبهذا المعنى يطلق على الفرامين والدساتير العهود ، والنسيان معروف وربما يكنى به عن الترك لأنه لازمه إذ الشيء إذا نسي ترك ، والعزم القصد الجازم إلى الشيء قال تعالى : ﴿فإذا عزمت فتوكل على الله ﴾(١)

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٥٩ .

سورة طه ــ آية ١١٥ ـ ١١٧ ....... ٢١٩

وربما أطلق على الصبر ولعله لكون الصبر أمنراً شاقـاً على النفوس فيحتـاج إلى قصـد أرسخ وأثبت فسمي الصبر باسم لازمـه قال تعـالى : ﴿إِن ذلك لمن عـزم الأمور﴾ .

فالمعنى وأقسم لقد وصينا آدم من قبل فترك الوصية ولم نجد له قصداً جازماً إلى حفظها أو صبراً عليها والعهد المذكور ـ على ما يظهر من قصته على في مواضع من كلامه تعالى ـ هو النهي عن أكل الشجرة ، بمثل قوله : ﴿لا تقربا هذه الشجرة﴾ (١) .

قوله تعالى: ﴿وإذ قلنا للملائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس أبى ﴾ معطوف على مقدر والتقدير اذكر عهدنا واذكر وقتاً أمرنا الملائكة بالسجود له فسجدوا إلا إبليس حتى يظهر أنه نسي ولم يعزم على حفظ الوصية ، وقوله : ﴿ أَبِي ﴾ جواب سؤال مقدر تقديره ماذا فعل إبليس ؟ فقيل : أبى .

قوله تعالى : ﴿فقلنا يا آدم إن هذا عدو لك ولزوجك فلا يخرجنكما من الجنة فتشقى ﴾ تفريع على إباء إبليس عن السجدة أي فلما أبى قلنا إرشاداً لآدم إلى ما فيه صلاح أمره ونصحاً : إن هذا الأبي عن السجدة ـ إبليس ـ عدو لك ولزوجك الخ .

وقوله: ﴿ وَفلا يخرجنكما من الجنة ﴾ توجيه نهي إبليس عن إخراجهما من الجنة إلى آدم كناية عن نهيه عن طاعته أو عن الغفلة عن كيده والإستهانة بمكره أي لا تطعه أو لا تغفل عن كيده وتسويله حتى يتسلط عليكما ويقوى على إخراجكما من الجنة وإشقائكما .

وقد ذكر الإمام الرازي في تفسيره وجوهاً لسبب عداوة إبليس لأدم وزوجه وهي وجوه سخيفة لا فائدة في الإطناب بنقلها ، والحق أن السبب فيها هو طرده من حضرة القرب ورجمه وجعل اللعن عليه إلى يوم القيامة كما يظهر من قوله لعنه الله على ما حكاه الله : ﴿قال رب بما أغويتني لازينن لهم في الأرض ولاغوينهم أجمعين ﴾ (٢) . وقوله : ﴿قال أرأيتك هذا الذي كرمت عليّ لئن أخرتن إلى يوم القيامة لأحتنكن ذريته إلا قليلاً ﴾ (٣) ، ومعلوم أن تكريم آدم عليه هو تكريم نوع الإنسان عليه كما أن أمره بالسجدة له كان أمراً بالسجدة لنوع

(١) الأعراف : ١٩ .

(٣) الإسراء : ٦٢ .

الإنسان فأصل السبب هو تقدم الإنسان وتأخر الشيطان ثم الطرد واللعن .

وقوله: ﴿فتشقى﴾ تفريع على خروجهما من الجنة والمراد بالشقاء التعب أي فتتعب إن خرجتما من الجنة وعشتما في غيرها وهو الأرض عيشة أرضية لتهاجم الحوائج وسعيك في رفعها كالحاجة إلى الطعام والشراب واللباس والمسكن وغيرها.

والـدليل على أن المراد بالشفاء التعب الآيتان التـاليتـان المشيـرتــان إلى تفسيره : ﴿إِن لَكَ أَن لَا تَجْوع فيها ولا تعرى وأنك لا تظمؤ فيها ولا تضحى ﴾ .

وهو أيضاً دليل على أن النهي إرشادي ليس في مخالفته إلا الوقوع في المفسدة المترتبة على نفس الفعل وهو تعب السعي في رفع حوائج الحياة واكتساب ما يعاش به وليس بمولوي تكون نفس مخالفته مفسدة يقع فيها العبد وتستتبع مؤاخذة أخروية . على أنك عرفت أنه عهد قبل تشريع أصل المدين الواقع عند الأمر بالخروج من الجنة والهبوط إلى الأرض .

وأما إفراد قوله: ﴿ فتشقى ﴾ ولم يقل فتشقيا بصيغة التثنية فلأن العهد إنما نزل على آدم على الله التكليم متوجها إليه ، ولذلك جيىء بصيغة الإفراد في جميع ما يرجع إليه كقوله: ﴿ فنسي ولم نبعد له عزماً ﴾ ﴿ فتشقى ﴾ ﴿ أن لا تجوع فيها ولا تعرى ﴾ ﴿ فوسوس إليه ﴾ الخ ﴿ فعصى ﴾ فيها ولا تعرى ﴾ ﴿ لا تظمؤ فيها ولا تضحى ﴾ ﴿ فوسوس إليه ﴾ الخ ﴿ فعصى الخ ﴿ ثم اجتباه ربه فتاب عليه ﴾ نعم جيىء بلفظ التثنية فيما لا غنى عنه كقوله: ﴿ عدو لك ولزوجك فلا يخرجنكما ﴾ ﴿ فأكلا منها فبدت لهما ﴾ ﴿ وطفقا يخصفان عليهما ﴾ ﴿ قال اهبطا منها بعضكم لبعض عدو ﴾ فتدبر فيه .

وقيل: إن إفراد ﴿تشقى﴾ من جهة أن نفقة المرأة على المرء ولـذا نسب الشقاء وهو التعب في اكتساب المعاش إلى آدم. وفيه أن الآيتين التاليتين لا تلائمان ذلك ولوكان كما قال لقيل: إن لكما أن لا تجوعا الخ، وقيـل: إن الإفراد لرعاية الفواصل وهوكما ترى.

قوله تعالى : ﴿إِنْ لَكُ أَنْ لَا تَجُوعُ فِيهَا وَلَا تَعْرَى وَأَنْكُ لَا تَـظُمُو فَيهَا وَلَا تَصْحَى ﴾ يقال : ضحى يضحى كسعى يسعى ضحواً وضحياً إذا أصابته الشمس أو برز لها وكنان المراد بعدم الضحو أن ليس هناك أثر من حرارة الشمس حتى تمس الحاجة إلى الاكتنان في مسكن يقي من الحرّ والبرد .

سورة طهـ. آية ١١٨ ـ ١٢٠ ...... ٢٢١

وقد رتبت الأمور الأربعة على نحو اللف والنشر المرتب لـرعايــة الفواصــل والأصـل في الترتيب أن لا تجوع فيها ولا تظمأ ولا تعرى ولا تضحى .

قوله تعالى : ﴿ فوسوس إليه الشيطان قال يا آدم هل أدلَـك على شجرة الخلد وملك لا يبلى ﴾ الشيطان هو الشرير لقّب به إبليس لشرارته ، والمراد بشجرة الخلد الشجرة المنهية والبلى صيرورة الشيء خلقا خلاف الجديد .

والمراد بشجرة الخلد شجرة يعطي أكلها خلود الحياة ، والمراد بملك لا يبلى سلطنة لا تتأثر عن مرور الدهور واصطكاك المنزاحمات والموانع فيؤول المعنى إلى نحو قولنا هل أدلك على شجرة ترزق بأكل ثمرتها حياة خالدة وملكاً دائماً فليس قوله : ﴿لا يبلى ﴾ تكراراً لإفادة التأكيد كما قيل .

والدليل على ما ذكره ما في سورة الأعراف في هذا المعنى من قوله: ﴿ وَلا نَهَاكُما رَبُكُما عَنْ هَذُهُ الشَّجْرة إلا أَنْ تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين ﴾ (١) ولا منافاة بين جمع خلود الحياة ودوام الملك ههنا بواو الجمع وبين الترديد بينهما في سورة الأعراف لإمكان أن يكون الترديد هناك لمنع الخلو لا لمنع الجمع ، أو يكون الجمع ههنا باعتبار الاتصاف بهما جميعاً والترديد هناك باعتبار تعلق النهي كأنه قيل: إن في هذه الشجرة صفتين وإنما نهاكما ربكما عنها إما لهذه أو لهذه ، أو إنما نهاكما ربكما عنها أن لا تخلدا في الجنة مع ملك خالد أو أن تخلدا بناء على أن الملك الخالد يستلزم حياة خالدة فافهم ذلك وكيف كان فلا منافاة بين الترديد في آية والجمع في أخرى .

قوله تعالى : ﴿ فَأَكُلَا مَنْهَا فَبَدْتَ لَهُمَا سُوآتَهُمَا وَطَفَقًا يَخْصَفَانَ عَلَيْهُمَا مَنَ ورق الجنة ﴾ تقدم تفسيره في سورة الأعراف .

قوله تعالى: ﴿وعصى آدم ربه فغوى﴾ الغي خلاف الرشد الذي هو بمعنى إصابة الواقع وهو غير الضلال الذي هو الخروج من الطريق، والهدى يقابلهما ويكون بمعنى الإرشاد إذا قابل الغي كما في الآية التالية وبمعنى إراءة الطريق، أو الإيصال إلى المطلوب بتركيب الطريق إذا قابل الضلال فليس من المرضي تفسير الغي في الآية بمعنى الضلال.

ومعصية آدم ربه \_ كما أشرنا إليه آنفاً وقد تقدم تفصيله \_ إنما هي معصية

<sup>(</sup>١) الأعراف : ٢٠ .

۲۲۲ .... الجزء السادس عشر

أمر إرشادي لا مولوي والأنبياء عليهم السلام معصومون من المعصية والمخالفة في أمر يرجع إلى الدين الذي يوحي إليهم من جهة تلقيه فيلا يخطؤون ، ومن جهة حفظه فلا ينسون ولا يحرفون ، ومن جهة إلقائه إلى الناس وتبليغه لهم قولاً فلا يقولون إلا الحق الذي أوحي إليهم قولاً فلا يخالف فعلهم قولهم ولا يقترفون معصية صغيرة ولا كبيرة لأن في الفعل تبليغاً كالقول ، وأما المعصية بمعنى مخالفة الأمر الإرشادي الذي لا داعي فيه إلا إحراز المأمور خيراً أو منفعة من خيرات حياته ومنافعها بانتخاب الطريق الأصلح كما يأمر وينهى المشير الناصح نصحا فإطاعته ومعصيته خارجتان من مجرى أدلة العصمة وهو ظاهر .

وليكن هذا معنى قول القائل إن الأنبياء عليهم السلام على عصمتهم يجوز لهم ترك الأولى ومنه أكل آدم طلخة من الشجرة والآية من معارك الأراء وقد اختلفت فيها التفاسير على حسب اختلاف مذاهبهم في عصمة الأنبياء وكل يجر النار إلى قرصته .

قوله تعالى: ﴿ثم اجتباه ربه فتاب عليه وهدى الإجتاباء ـ كما تقدم مراراً ـ بمعنى الجمع على طريق الاصطفاء ففيه جمعه تعالى عبده لنفسه لا يشاركه فيه أحد وجعله من المخلصين بفتح اللام ، وعلى هذا المعنى يتفرع عليه قوله: ﴿فتاب عليه وهدى ، كأنه كان ذا أجزاء متفرقة متشتتة فجمعها من هنا وهناك إلى مكان واحد ثم تاب عليه ورجع إليه وهداه وسلك به إلى نفسه .

وإنما فسرنا قوله: ﴿هدى﴾ وهو مطلق بهدايته إلى نفسه بقرينة الاجتباء ، ولا ينافي مع ذلك إطلاق الهداية لأن الهداية إليه تعالى أصل كل هداية ومحتدها ، نعم يجب تقييد الهداية بما يكون في أمر الدين من اعتقاد حق وعمل صالح ، والدليل عليه تفريع الهداية في الآية على الإجتباء ، فافهم ذلك .

وعلى هذا فلا يرد على ما قدّمنا أن ظاهر وقوع هذه الهداية بعد ذكر تلك الغواية أن يكون نوع تلك الغواية مرفوعاً عنه وإذ كانت غواية في أمر إرشادي فالآية تبدأُ على إعطاء العصمة له في صوارد الأمر المولوية والإرشادية جميعاً وصونه عن الخطأ في أمر الدين والدنيا معاً.

ووجه عدم الورود أن ظاهر تفرّع الهداية على الاجتباء كونه مهديّاً إلى ما كان الإجتباء له والاجتباء إنما يتعلق بما فيه السعادة الدينية وهو قصر العبودية في الله سبحانه فىالهداية أيضاً متعلقة بذلك وهي الهداية التي لا واسطة فيها بينه

تعالى وبين العبد المهدي ولا تتخلف أصلاً كما قال : ﴿ فَإِن الله لا يهدي من يضلُ ﴾ (١) ، والهداية إلى منافع الحياة أيضاً وإن كانت راجعة إليه تعالى لكنها مما تتخلل الأسباب فيها بينها وبينه تعالى والأسباب ربما تخلّفت ، فافهم ذلك .

قوله تعالى : ﴿قال اهبطا منها جميعاً بعضكم لبعض عدوً ﴿ تقدم تفسير مثله في سورتي البقرة والأعراف .

وفي قوله: ﴿قال اهبطا﴾ التفات من التكلم مع الغيه إلى الغيبة والإفراد ولعل الوجه فيه اشتمال الآية على القضاء والحكم وهو مما يختص به تعالى قال: ﴿والله يقضي بالحق﴾(٢)، وقال: ﴿إن الحكم إلا لله﴾(٣).

قوله تعالى : ﴿ وَإِما يَأْتِينَكُم مَنِي هَدَى فَمَنَ اتّبِع هَدَاي فَلا يَضَلُّ وَلا يَشْقَى ﴾ في الآية قضاء منه تعالى متفرع على الهبوط ولـذا عطف بفـاء التفريع ، وأصل قوله : ﴿ وَإِمَا يَأْتِينَكُم ﴾ فإن يأتكم زيـد عليه مـا ونون التـأكيد لـلإشارة إلى وقـوع الشرط كـأنه قيـل : إن يأتكم مني همدى ـ وهو لا محالـة آت ـ فمن اتّبع «الغ» .

وفي قوله : ﴿ فمن اتبع هداي ﴾ نسبة الاتباع إلى الهدى على طريق الاستعارة بالكناية ، وأصله : من اتبع الهادي الذي يهدي بهداي .

وقوله: ﴿ وَفلا يَضلُّ ولا يَشْقى ﴾ أي لا يضلُّ في طريقه ولا يشقى في غايته التي هي عاقبة أمره ، وإطلاق الضلال والشقاء يقضي بنفي الضلال والشقاء عنه في الدنيا والآخرة جميعاً وهو كذلك فإن الهدى الإلهي هو الدين الفطري الذي دعا إليه بلسان أنبيائه ، ودين الفطرة هو مجموع الاعتقادات والأعمال التي تدعو إليها فطرة الإنسان وخلقته بحسب ما جهز به من الجهازات ، ومن المعلوم أن سعادة كل شيء هو ما تستدعيه خلقته بما لها من التجهيز لا سعادة له وراءه ، قال تعالى : ﴿ فَاقَم وجهك للدين حنيفاً فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم ﴾ (٤) .

قوله تعالى : ﴿ وَمَن أَعرض عن ذكري فإن له معيشة ضنكاً ونحشره يــوم القيامة أعمى ﴾ قال الراغب : العيش الحيــاة المختصة بــالحيوان وهــو أخص من

(۱) النحل : ۳۷ . · · (۳) يوسف : ٦٧ .

(٢) المؤمن : ٢٠ . (٤) الروم : ٣٠ .

٢٢٤ ...... الجزء السادس عشر

الحياة لأن الحياة يقال في الحيوان وفي الباري تعالى وفي الملك ويشتق منه المعيشة لما يتعيش منه ، قال تعالى : ﴿نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ﴿ ومعيشة ضنكا ﴾ انتهى ، والضنك هو الضيق من كل شيء ويستوي فيه المذكر والمؤنث ، يقال : مكان ضنك ومعيشة ضنك وهو في الأصل مصدر ضنك يضنك من باب شرف يشرف أي ضاق .

وقوله: ﴿ومن أعرض عن ذكري﴾ يقابل قوله في الآية السابقة: ﴿وفمن البع هداي﴾ وكان مقتضى المقابلة أن يقال: ﴿ومن لم يتبع هداي﴾ وإنما عدل عنه إلى ذكر الإعراض عن الذكر ليشير به إلى علة الحكم لأن نسيانه تعالى والإعراض عن ذكره هو السبب لضنك العيش والعمى يوم القيامة ، وليكون توطئة وتمهيداً لما سيذكر من نسيانه تعالى يوم القيامة من نسيه في الدنيا .

والمراد بذكره تعالى إما المعنى المصدري فقوله: ﴿ ذَكري ﴾ من إضافة المصدر إلى مفعوله أو القرآن أو مطلق الكتب السماوية كما يؤيده قول الآتي : ﴿ أَتَتُكُ آيَاتُنَا فُنسِيتُها ﴾ أو الدعوة الحقة وتسميتها ذكراً لأن لازم اتباعها والأخذ بها ذكره تعالى .

وقوله: ﴿ وَفَإِن له معيشة ضنكاً ﴾ أي ضيقة وذلك أن من نسي ربه وانقطع عن ذكره لم يبق له إلا أن يتعلق بالدنيا ويجعلها مطلوبه الوحيد الذي يسعى له ويهتم بإصلاح معيشته والتوسع فيها والتمتع منها ، والمعيشة التي أوتيها لا تسعه سواء كانت قليلة أو كثيرة لأنه كلما حصل منها واقتناها لم يرض نفسه بها وانتزعت إلى تحصيل ما هو أزيد وأوسع من غير أن يقف منها على حد فهو دائماً في ضيق صدر وحنق مما وجد متعلق القلب بما وراءه مع ما يهجم عليه من الهم والغم والحزن والقلق والاضطراب والخوف بنزول النوازل وعروض العوارض من موت ومرض وعاهة وحسد حاسد وكيد كائد وخيبة سعى وفراق حبيب .

ولو أنه عرف مقام ربه ذاكراً غير ناس أيقن أن له حياة عند ربه لا يخالطها موت وملكاً لا يعتريه زوال وعزة لا يشوبها ذلة وفرحاً وسروراً ورفعة وكرامة لا تقدّر بقدر ولا تنتهي إلى أمد وأن الدنيا دار مجاز وما حياتها في الآخرة إلا متاع فلو عرف ذلك قنعت نفسه بما قدّر له من الدنيا ووسعه ما أُوتيه من المعيشة من غير ضيق وضنك .

وقيل : المراد بالمعيشة الضنك عذاب القبر وشقاء الحياة البرزخية بناء

سورة طه ـ آية ١٧٤ ....... ١٢٤

على أن كثيراً من المعرضين عن ذكر الله ربما نـالوا من المعيشـة أوسعها وألقت إليهم أمور الدنيا بأزمّتها فهم في عيشة وسيعة سعيدة .

وفيه أنه مبني على مقايسة معيشة الغني من معيشة الفقير بالنظر إلى نفس المعيشتين والإمكانات التي فيهما ولا يتعلق نظر القرآن بهما من هذه الجهة البتة ، وإنما تبحث الأيات فيهما بمقايسة المعيشة المضافة إلى المؤمن وهو مسلح بذكر الله والإيمان به من المعيشة المضافة إلى الكافر الناسي لربه المتعلق النفس بالحياة الدنيا الأعزل من الإيمان ولا ريب أن للمؤمن حياة حرة سعيدة يسعه ما أكرمه ربه به من معيشة وإن كانت بالعفاف والكفاف أو دون ذلك ، وليس للمعرض عن ذكر ربه إلا عدم الرضا بما وجد والتعلق بما وراءه .

نعم عذاب القبر من مصاديق المعيشة الضنك بناء على كون قوله : ﴿ فَإِنْ لَهُ مَعَيْشَة ضَنْكاً ﴾ متعرضاً لبيان حالهم في الدنيا وقوله : ﴿ وَنحشره يــوم القيامة أعمى ﴾ . لبيان حالهم في الآخرة والبرزخ من أذناب الدنيا .

وقيـل : المراد بـالمعيشة الضنـك عذاب النـار يـوم القيـامـة ، وبقـولـه : ﴿ونحشره﴾ الخ ، ما قبل دخول النار .

وفيه أن إطلاق قوله : ﴿ فإن له معيشة ضنكاً ﴾ ثم تقييد قوله : ﴿ ونحشره ﴾ بيوم القيامة لا يلائمه وهو ظاهر .

نعم لو أخذ أول الآية مطلقاً يشمل معيشة الدنيا والأخرة جميعاً وآخرها لتقيده بيوم القيامة مختصاً بالآخرة كان له وجه .

وقــوله : ﴿ونحشــره يوم القيــامة أعمى﴾ أي بحيث لا يهتــدي إلى مــا فيــه سعادته وهو الجنة والدليل على ذلك ما يأتي في الآيتين التاليتين .

قوله تعالى: ﴿قال رب لم حشرتني أعمى وقد كنت يصيراً عسبق إلى الذهن أن عمى يوم القيامة يتعلق ببصر الحس فإن الذي يسأل عنه هو ذهاب البصر الذي كان له في الدنيا وهو بصر الحس دون بصر القلب الذي هو البصيرة ، فيشكل عليه ظاهر ما دلّ على أن المجرمين يبصرون يوم القيامة أهوال اليوم وآيات العظمة والقهر كقوله تعالى: ﴿إذ المجرمون ناكسوا رؤوسهم عند ربهم ربنا أبصرنا وسبمعنا () ، وقوله: ﴿إذ المجرمون ناكسوا دكر بعضهم ربهم ربنا أبصرنا وسبمعنا () ، وقوله: ﴿اقرء كتابك () ، ولذلك ذكر بعضهم

الم السجدة: ١٢.
 الإسراء: ١٤.

٣٢٦ ...... الجزء السادس عشر

أنهم يحشرون أولاً مبصرين ثم يعملون ، وبعضهم أنهم يحشرون مبصرين ثم عمياً ثم مبصرين .

وهذا قياس أمور الآخرة وأحوالها بما لها من نظير في الدنيا وهو قياس مع الفارق فإن من الظاهر المسلم من الكتاب والسنة أن النظام الحاكم في الآخرة غير النظام الحاكم في البنيا الذي نألفه من الطبيعة وكون البصير مبصراً لكل مبصر والأعمى غير مدرك لكل ما من شأنه أن يرى كما هو المشهود في النظام الدنيوي لا دليل على عمومه للنظام الأخروي فمن الجائز أن يتبعض الأمر هناك فيكون المجرم أعمى لا يبصر ما فيه سعادة حياته وفلاحه وفوزه بالكرامة وهو يشاهد ما يتم به الحجة عليه وما يفزعه من أهوال القيامة وما يشتد به العذاب عليه من النار وغيرها ، قال تعالى : ﴿إنهم عن ربهم يومئذ لمحجوبون﴾ (١).

قوله تعالى: ﴿قال كذلك أتتك آياتنا فنسيتها وكذلك اليوم تنسى ﴾ الآية جواب سؤال السائل: رب لم حشرتني أعمى وقد كنت بصيراً ؟ والإشارة في قوله: ﴿كذلك أتتك إلى حشره أعمى المذكور في السؤال، وفي قوله: ﴿وكذلك اليوم ﴾ إلى معنى قوله: ﴿أتتك آياتنا فنسيتها والمعنى قال: كما حشرناك أعمى أتتك آياتنا فنسيتها وكما أتتك آياتنا فنسيتها ننساك اليوم أي إن حشرك اليوم أعمى وتركك لا تبصر شيئاً مثل تركك آياتنا في الدنيا كما يترك الشيء المنسي وعدم اهتدائك بها مثل تركنا لك اليوم وعدم هدايتك بجعلك بصيراً تهتدي إلى النجاة، وبعبارة أخرى إنما جازيناك في هذا اليوم بمثل ما فعلت في الدنيا كما قال تعالى: ﴿وجزاء سيئة سيئة مثلها ﴾ (٢) .

وقد سمّى الله سبحانه معصية المجرمين وهم المعرضون عن ذكره التاركون لهداه نسياناً لآياته ، ومجازاتهم بالإعماء يوم القيامة نسياناً منه لهم وانعطف بذلك آخر الكلام إلى أوله وهو معصية آدم التي سماها نسياناً لعهده إذ قال : ﴿ولقد عهدنا إلى آدم فنسي ﴾ فكأن قصة جنة آدم بما لها من الخصوصيات كانت مثالاً من قبل يمثل به ما سيجري على بنيه من بعده إلى يوم القيامة فيمثل بنهيه عن اقتراب الشجرة الدعوة الدينية والهدى الإلهي بعده ، وبمعصيته التي كانت نسياناً للعهد معاصي بنيه التي هي نسيان لذكره تعالى وآياته المذكّرة ، وإنما الفرق أن البلاء آدم كان قبل تشريع الشرائع فكان النهي المتوجه إليه إرشاداً وما ابتلى به ابتلاء آدم كان قبل تشريع الشرائع فكان النهي المتوجه إليه إرشاداً وما ابتلى به

 <sup>(</sup>١) المطفقين : ١٥ .
 (١) الشورى : ٤٠ .

سورة طه ـ آية ١٢٥ ـ ١٢٦ ..... ٢٢٧

من المخالفة من قبيل ترك الاولى بخلاف الأمر في بنيه .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ولقد عهدنا إلى آدم فنسي ولم نجد له عزماً﴾ قال : فيما نهاه عنه من أكل الشجرة .

أقول: وهذا قول من قال في الآية بأن النسيان بمعناه الحقيقي وأن آدم نسى النهى عند الأكل حقيقة ولم يكن له عزم على المعصية أصلاً، رد الشخ ذلك بمخالفة الكتاب، وبه يظهر ضعف ما رواه في روضة الكافي بإسناده عن أبي حمزة عن أبي جعفر الشخ قال: إن الله تبارك وتعالى عهد إلى ادم أن لا يقرب هذه الشجرة، فلما بلغ الوقت الذي كان في علم الله أن يأكل منها نسي فأكل منها، وهو قول الله تعالى: ﴿ولقد عهدنا إلى آدم فنسي ولم نجد له عزماً ﴾.

وهذا القول منسوب إلى ابن عباس والأصل فيه ما رواه في الدر المنشور عن الزبير بن بكّار في الموفقيات عن ابن عباس قال : سألت عمر بن الخطاب عن قول الله : ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ آمنُوا لا تَسَأَلُوا عَنْ أَشْيَاءً إِنْ تَبْدَلُكُم تَسَوُّكُم ﴾ قال : كان رجال من المهاجرين في أنسابهم شيء فقالوا يوماً : والله لوددنا أن الله أنزل قرآناً في نسبنا فأنزل الله ما قرأت .

ثم قال لي: إن صاحبكم هذا يعني علي بن أبي طالب إن ولّي زهد ولكني أخشى عجب نفسه أن يذهب به . قلت : يا أمير المؤمنين إن صاحبنا من قد علمت والله ما نقول : إنه غيّر ولا عدل ولا أسخط رسول الله منافق أيام صحبته . فقال : ولا في بنت أبي جهل وهو يريد أن يخطبها على فاطمة ؟ قلت : قال الله في معصية آدم عَشَيْنُه : ﴿ ولم نجد له عزماً ﴾ وصاحبنا لم يعزم على إسخاط رسول الله منشنية ولكن الخواطر التي لم يقدر أحد على دفعها عن نفسه ، وربما كانت من الفقيه في دين الله العالم بأمر الله فإذا نبه عليها رجع

۲۲۸ .... الجزء السادس عشر

وأناب فقال : يا ابنِ عباس من ظن أنه يرد بحوركم فيغوص فيها معكم حتى يبلغ قعرها فقد ظن عجزاً .

فقد بنى حجته على كون المراد بالعزم العزم على المعصية ولازمه كون المراد بالنسيان معناه الحقيقي ، فآدم لم يذكر العهد حين الأكل ولا عزم على المعصية فلم يعص ربه ، وقد تقدم أنه مخالف لقوله : ﴿قال ما نهاكما ربكما عن هذه الشجرة إلا أن تكونا ملكين أو تكونا من الخالدين على أن الآية بالمعنى الذي ذكره لا تناسب سياق الآيات السابقة عليها ولا اللاحقة ، ومن الحري أن يجل ابن عباس وهو هو عن أن ينسب إليه هذا القول .

وأما ما وقع في الحديث من سخط رسول الله والله على على على على والدته خطبة بنت أبي جهل على فاطمة عليها السلام فإشارة إلى ما في صحيح البخاري وصحيح مسلم بعدة طرق عن المسوّر بن مخرمة ولفظ بعضها: أن علي بن أبي طالب خطب بنت أبي جهل وعنده فاطمة بنت رسول الله والتي المناب فلما مسمعت بذلك فاطمة أتت النبي والمناب فقالت له: إن قومك يتحدثون أنك لا نغضب لبناتك وهذا على ناكحا أبنة أبي جهل ، قال المسوّر: فقام النبي والمناب فصدتني فصدقني (١) وإن فاطمة مضغة مني وإنما أكره أن يفتنوها وإنها والله لا تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله عند رجل واحد أبداً. قال : فترك على الخطبة .

والإمعان في التأمل فيما يتضمنه الحديث يوجب سوء الظن به فإن فيه طعناً صريحاً في النبي مُسَلَنَة فلو كان ما يتضمنه حقاً كانت السخطة منه مَسَلَنَة نزعة جاهلية من غير مجوز يجوزها له فلماذا كان يسخط عليه ؟ أبقوله تعالى : فانكحوا ما طاب لكم من النساء مثنى وثلاث ورباع الآية ، وهو عام لم ينسخ ولم يخصص بآية أخرى خاصة بها ؟ أم بشيء من السنة يخصص الآية بفاطمة عليها السلام ويشرع فيها خاصة حكماً شخصياً بالتحريم فلم يثبت ولم يبلغ قبل ذلك ، وفي لفظ(٢) الحديث دلالة على ذلك أم أن نفس هذا القول بيان وتبليغ ذلك ،

<sup>(</sup>١) ثناء لصهره أبي العاص زوج بنته زينب .

 <sup>(</sup>٢) وفيصا روى المسور من طريق اخرى : إني لست أحرم حلالاً وأحمل حراماً ولكن والله لا
 تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله مكاناً واحداً أبداً .

سورة طه ـ آية ١١٥ ـ ٢٢٦ .....

فلم يبيّن ولم يبلّغ قبل ذلك ولا بأس بمخالفة الحكم قبل بلوغه ولا معصية فيها ، فما معنى سخطه المنتج على من لم يأت بمعصية ولا عزم عليها ، وساحته المنتجة منزّهة من هذه الشيم الجاهلية ، وكأن بعض رواة الحديث أراد به البطعن في علي النبي المنتجة من حيث لا يشعر .

على أنه يناقض الروايات القطعية الـدالَّة على نـزاهة ســاحة علي ﷺمن المعصية كخبر الثقلين وخبر المنزلـة وخبر علي مـع الـحق والـحق مع علي ، إلى غير ذلك .

وفي الكافي والعلل مسنداً عن جابر بن ين عن أبي جعفر النه في قول الله تعالى: ﴿ ولقد عهدنا إلى آدم من قبل فنسي ولم نجد له عزماً ﴾ قال : عهد إليه في محمد والأئمة من ولده فترك ولم يكن له عزم فيهم أنه هكذا ، وإنما سمّوا أولي العزم لأنهم عهد إليهم محمد والأوصياء من بعده والمهدي وسيرته فأجمع عزمهم أن ذلك كذلك والإقرار به .

أقول: والرواية ملخصة من حديث مفصل رواه في الكافي عن محمد بن يحيى عن أحمد بن محمد عن داود العجلي عن زرارة عن حمران عن أبي جعفر من أحمد بن محمد عن داود العجلي عن زرارة عن حمران عن أبي جعفر من يذكر فيه بدء خلق الإنسان ثم إشهاد الناس على أنفسهم في عالم الذر وأخذ الميثاق من آدم من أولي العزم من الرسل بالربوبية والنبوة والولاية وإقرار أولي العزم على ذلك وتوقف آدم من عزمه على الإقرار وإن لم يجحد ثم تطبيق قوله تعالى : ﴿ ولقد عهدنا إلى آدم ﴾ الآية ، عليه .

والمعنى: المذكور في الرواية من بطن القرآن أرجع فيه الأحكام إلى حقيقتها والعهود إلى تأويلها وهو الولاية الإلهية ، وليس من تفسير لفظ الآية في شيء ، والدليل على أنه ليس بتفسير أن الآيات ـ وهي إثنتا عشرة آية \_ تقص قصة واحدة ولو حملت الآية الأولى على هذا المعنى تفسيراً لم يبق في الآيات ما يدل على النهي عن أكل الشجرة وهو ركن القصة عليه يعتمد الباقي ، ولا يغني عنه قوله : ﴿ فلا يخرجنكما من الجنة ﴾ ، وهو ظاهر ، ولم يذكر النهي المذكور في سورة متقدمة نزولاً على هذه السورة حتى يحال إليه وسورتا الأعراف والبقرة المسذكور فيهما النهي المذكور متأخرتان نزولاً عن هذه السورة كما سيجيء الإشارة إليه إن شاء الله .

۲۳۰ .... الجزء السادس عشر

وبالجملة فهو من البطن دون التفسير وإن ورد في بعض الروايات في صورة التفسير كرواية جابر السابقة ولعله مما اشتبه على بعض رواة الحديث فأورده على هذه الصورة وقد بلغ الأمر في بعض الروايات إلى أن جعل ما ذكره الإمام من المعنى جزء من الآية فصارت من أخبار التحريف كما في المناقب عن الباقر من المعنى جود من الآية فصارت من قبل كلمات في محمد وعلى وفاطمة والحسين والأثمة من ذريتهم كذا نزلت على محمد من المناشرة من ذريتهم المناسرة والحسين والأثمة من ذريتهم كذا نزلت على محمد من المناسرة المناسرة والحسين والأثمة من ذريتهم كذا نزلت على محمد المناسرة والحسين والأثمة من ذريتهم كذا نزلت على محمد المناسرة والحسين والأثمة من ذريتهم المناسرة والمناسرة والحسين والأثمة من ذريتهم المناسرة والحسين والأثمة المناسرة والمناسرة والحسين والأثمة المناسرة والمناسرة والمناسرة والحسين والأثمة المناسرة والمناسرة وال

ونظير هذه الروايات روايات أخر وقع فيها تطبيق قـوله تعـالى : ﴿فَمَنَ اتْبِعُ هـداي﴾ وقوله : ﴿عن ذكري﴾ على ولايـة أهـل البيت عليهم الســلام وهي من روايات الجري دون التفسير كما توهم .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة والطبراني وأبو نعيم في المحلية وابن مردوية عن ابن عباس قال: قال رسول الله من الله عن البع كتاب الله هداه الله من الضلالة في الدنيا ووقاه سوء الحساب يوم القيامة ، وذلك أن الله يقول: ﴿ فَمَنَ اللَّهِ عَدَايَ فَلا يَضَلَّ وَلا يَشْقَى ﴾ .

أقول : الحديث ينزل قوله تعالىَ : ﴿فلا يضل﴾ على الدنيا وقـوله : ﴿ولا يشقى﴾ على الأخرة فيؤيد ما تقدُّم في تفسير الآية .

وفي المجمع في قولـه تعالى : ﴿ فَإِنْ لَهُ مَعَيْشَةٌ ضَنَكاً ﴾ : وقيـل : هـو عـذاب القبر عن ابن مسعـود وأبي سعيد الخـدري والسدي ، ورواه أبـو هـريـرة مرفوعاً .

وفي الكافي بإسناده عن أبي بصير قال: مسمعت أبا عبد الله مشتريقول: من مات وهو صحيح موسر لم يحج فهو ممن قال الله عز وجل: ﴿ونحشره يوم القيامة أعمى ﴾ قال: قلت: سبحان الله أعمى ؟ قال: نعم أعماه الله عن طريق الحق.

أقول: وروى مثله القبي في تفسيره مسنداً عن معاوية بن عمار والصدوق في من لا يحضره الفقيه مرسلاً عنه عن أبي عبد الله علينة. والرواية في تخصيصها عمى يوم القيامة بطريق الحق وهو طريق النجاة والسعادة تؤيد ما تقدم في تفسير الآية .

Presented by: https://jafrilibrary.com

وَكَذَٰلِكَ نَجْزِي مَنْ أَسْرَفَ وَلَمْ يُـوْمِنْ بِآيَاتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ الْآخِرَةِ أَشَدُّ وَأَبْقَىٰ (١٢٧) أَفَلَمْ يَهْدِ لَهُمْ كُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنَ الْقُـرُونِ يَمْشُـونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَٰلِـكَ لَآيَـاتٍ لَأُولِي ٱلنُّهِيٰ (١٢٨) وَلَـوْلاَ كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِنْ رَبُّكَ لَكَانَ لِزَاماً وَأَجَـلُ مُسَمّى (١٢٩) فَاصْبرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَبّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوع ٱلشَّمْس وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ آنَائِ ٱللَّيْلِ فَسَبَّحْ وَأَطْرَافَ آلنَّهَار لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ (١٣٠) وَلاَ تَمُدُّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجاً مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَوٰةِ آلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِزْقَ رَبِّــكَ خَيْـرٌ وَأَبْقَىٰ (١٣١) وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱصْطَبَرْ عَلَيْهَا لَانَسْئَلُكَ رِزْقًا ۗ نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوىٰ (١٣٢) وَقَالُوا لُوْلَا يَأْتِينَا بَآيَةٍ مِنْ رَبِّـهِ أَوَ لَمْ تَأْتِهِمْ بَيَّنَةُ مَا فِي آلصُّحُفِ الْأُولِيٰ (١٣٣) وَلَوْ أَنَّا أَهْلَكْنَاهُمْ بِعَذَابِ مِنْ قَبْلِهِ لَقَالُوا رَبُّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا قَنَتْبِمَ آيَاتِكَ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَـذِلٌ وَنَخْـزىٰ (١٣٤) قُـلْ كُـلُّ مُتَـرَبُّصُ فتــرَبُّصُ فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَابُ ٱلصِّرَاطِ ٱلسَّوِيِّ وَمَنِ اهْتَدىٰ (١٣٥) .

### (بیان)

متفرقات من وعيد ووعد وحجة وحكم وتسلية للنبي الله متفرعة على ما تقدم في السورة .

قوله تعالى : ﴿وكذلك نجزي من أسرف ولم يؤمن بآيات ربه ولعـذاب الآخـرة أشد وأبقى﴾ الإسـراف التجاوز عن الحـد والظاهـر أن الواو في قـولـه : ﴿وكذلك﴾ للاستيناف ، والإشـارة إلى ما تقـدم من مؤاخذة من أعـرض عن ذكر ۲۳۲ ما الجزء السادس عشر

الله ونسي آيات ربه فإنه تجاوز منه عن حد العبودية وكفر بآيات ربه فجزاؤه جــزاء من نسي آيات ربه وتركها بعد ما عهد إليه معرضاً عن ذكره .

وقوله : ﴿ولعذاب الآخرة أشد وأبقى﴾ أي من عذاب الـدنيا وذلـك لكونـه محيطاً بباطن الإنسان كظاهره ولكونه دائماً لا يزول .

قوله تعالى: ﴿أفلم يهد لهم كم أهلكنا قبلهم من القرون يمشون في مساكنهم﴾ الخ ، الظاهر أن ﴿يهد﴾ مضمن معنى يبين ، والمعنى أفلم يبين لهم طريق الإعتبار والإيمان بالآيات كثرة إهلاكنا القرون التي كانوا قبلهم وهم يمشون في مساكنهم كما كانت تمر أهل مكة في أسفارهم بمساكن عاد بأحقاف اليمن ومساكن ثمود وأصحاب الأيكة بالشام ومساكن قوم لوط بفلسطين ﴿إن في ذلك لأيات لأولى النهي أي أرباب العقول .

قوله تعالى: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك لكان لزاماً وأجل مسمّى ﴾ مقتضى السياق السابق أن يكون ﴿لزاماً ﴾ بمعنى الملازمة وهما مصدرا لازم يلازم ، والمراد بالمصدر معنى اسم الفاعل وعلى هذا فاسم كان هو الضمير الراجع إلى الهلاك المذكور في الآية السابقة ، وأن قوله : ﴿وأجل مسمّى ﴾ معطوف على ﴿كلمة سبقت ﴾ والتقدير ولولا كلمة سبقت من ربك وأجل مسمّى لكان الهلاك ملازماً لهم إذ أسرفوا ولم يؤمنوا بآيات ربهم .

واحتمل بعضهم أن يكون لزام اسم آلة كحزام وركاب ، وآخرون أن يكون جمع لازم كقيام جمع قائم والمعنيان لا يلائمان السياق كثيراً .

وقوله: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك﴾ تكررت هذه الكلمة منه سبحانه في حق بني إسرائيل وغيرهم في مواضع من كلامه كقوله: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك لقضي بينهم﴾(١)(٢)(٢) ، وقد غيّاها بالأجل المسمّى في قوله: ﴿ولولا كلمة سبقت من ربك إلى أجل مسمّى لقضي بينهم﴾(١) ، وقد تقدم في تفسير سورتي يونس وهود أن المراد بها الكلمة التي قضى بها عند إهباط آدم إلى الأرض مستقر ومتاع إلى حين﴾(٥) .

فالناس أمنون من الهلاك وعذاب الاستئصال على إسرافهم وكفرهم ما بين

(١) يونس : ١٩ . (٣) حم السجدة : ٥٥ . (٥) الأعراف : ٢٤ .

(٢) هود : ۱۱۰ . (٤) الشوري : ۱۶ .

استقرارهم في الأرض وأجلهم المسمى إلا أن يجيئهم رسول فيقضي بينهم ، قال تعالى : ﴿ولكل أمة رسول فإذا جاء رسولهم قضي بينهم بالقسط وهم لا يظلمون ﴾ (١) وإليه يرجع عذاب الاستئصال عن الآيات المقترحة إذا لم يؤمن بها بعد ما جاءت وهذه الأمة حالهم حال سائر الأمم في الأمن من عذاب الاستئصال بوعد سابق من الله ، وأما القضاء بينهم وبين النبي من الله ، وأما القضاء بينهم وبين النبي من الله أخره الله إلى أمد كما تقدم استفادته من قوله : ﴿ولكل أمة رسول ﴾ الآية من سورة يونس .

واحتمل بعضهم أن يكون المراد بالكلمة وعداً خاصاً بهذه الأمة بتأخير العـذاب عنهم إلى يوم القيـامة وقـد مرّ في تفسيـر سورة يـونس أن ظاهـر الآيات خلافه نعم يدل كلامه تعالى على تأخيره إلى أمد كما تقدم .

ونظيره في الفساد قول الآخرين : إن المراد بالكلمة قضاء عذاب أهمل بدر منهم بالسيف والأجل المسمى لباقي كفار مكة وهو كما ترى .

وقوله: ﴿وَأَجَلَ مُسْمَى﴾ قد تقدم في تفسير أول سورة الأنعام أن الأجل المسمى هو الأجل المعين بالتسمية الذي لا يتخطأ ولا يتخلف كما قال تعالى: ﴿مَا تُسْبَقُ مِنْ أَمَة أَجَلُهَا وَمَا يُسْتَأَخُرُونَ﴾ (٢)، وذكر بعضهم أن المراد بالأجل المسمى يوم القيامة، وقال آخرون إن الأجل المسمى هو الكلمة التي سبقت من الله فيكون عطف الأجل على الكلمة من عطف التفسير، ولا معوّل على القولين لعدم الدليل.

فمحصل معنى الآية أنه لولا أن الكلمة التي سبقت من ربك ـ وفي إضافة الرب إلى ضمير الخطاب إعزاز وتأييد للنبي منشر ـ تقضي بتأخير عذابهم والأجل المسمى يعين وقته في ظرف التأخير لكان الهلاك ملازماً لهم بمجرد الإسراف والكفر.

ومن هنا يظهر أن مجموع الكلمة التي سبقت والأجل المسمى سبب واحــد تام لتأخير العذاب عنهم لا أن كل واحد منهما سبب مستقل في ذلك كما اختــاره كثير منهم .

قوله تعالى : ﴿فاصبر على ما يقولون وسبّح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها﴾ الخ ، يأمره بالصبر على ما يقولون ويفرّعه على ما تقدم

Presented by: https://iafrilibrary.com

<sup>(</sup>١) يونس : ٤٧ . (٣) الحجر : ٥ .

٢٣٤ ..... الجزء السادس عشر

كأنه قيل : إذا كان من قضاء الله أن يؤخر عذابهم ولا يعاجلهم بالانتقام على ما يقولون فلا يبقى لك إلا أن تصبر راضياً على ما قضاه الله من الأمر وتنزهه عما يقولونه من كلمة الشرك ويواجهونك به من السوء ، وتحمده على ما تسواجهه من آثار قضائه فليس إلا الجميل فاصبر على ما يقولون وسبّح بحمد ربك لعلك ترضى .

وقوله: ﴿وسبّح بحمد ربك﴾ أي نزهه متلبساً بحمده والثناء عليه فإن هذه الحوادث التي يشقّ تحملها والصبر عليها لها نسبة إلى فواعلها وليست إلا سيئة يجب تنزيهه تعالى عنها ولها نسبة بالإذن إليه تعالى وهي بهذه النسبة جميلة لا يترتب عليها إلا مصالح عامة يصلح بها النظام الكوني ينبغي أن يحمد الله ويثنى عليه بها .

وقوله : ﴿قبل طلوع الشمس وقبل غروبها﴾ ظرفان متعلقان بقوله : ﴿وسبح بحمد ربك﴾ .

وقوله: ﴿وَمِن آناء الليل فسبح ﴾ الجملة نظيسرة قوله: ﴿وإياي فارهبون ﴾ (الهمزة بمعنى الوقت فارهبون ﴾ (الهمزة بمعنى الوقت و ﴿من ﴾ للتبعيض والجار والمجرور متعلق بقوله: ﴿فسبح ﴾ دال على ظرف في معناه متعلق بالفعل والتقدير وبعض آناء الليل سبح فيها.

وقوله: ﴿وأطراف النهار﴾ منصوب بنزع الخافض على ما ذكروا معطوف على ما ذكروا معطوف على قوله: ﴿ومن آناء﴾ والتقدير وسبح في أطراف النهار، وهل المراد بأطراف النهار ما قبل طلوع الشمس وما قبل غروبها، أو غير ذلك؟ اختلفت فيه كلمات المفسرين وسنشير إليه.

وما ذكر في الآية من التسبيح مطلق لا دلالة فيها من جهة اللفظ على أن المسراد به الفرائض اليومية من الصلوات وإليه مال بعض المفسرين لكن أصر أكثرهم على أن المراد بالتسبيح الصلاة تبعاً لما روي عن بعض القدماء كقتادة وغيره.

قالوا: إن مجموع الآية يدل على الأمر بالصلوات الخمس اليومية فقوله: ﴿ وَقَبِلُ عَلَى اللَّهِ العصر العصر الشمس ﴾ صلاة العصر

<sup>(</sup>١) البقرة : ٤٠ .

سورة طه ـ آية ١٣٠ ..... ١٣٠ ... ٢٣٥

وقوله : ﴿وَمِن آنَاءَ اللَّيلِ﴾ صلاتا المغرب والعشاء ، وقـوله : ﴿وأطـراف النهار﴾ صلاة الظهر .

ومعنى كونها في أطراف النهار مع أنها في منتصفه بعد الزوال أنه لو نصف النهار حصل نصفان: الأول والأخير وصلاة الظهر في الجزء الأول من النصف الثاني فهي في طرف النصف الأول لأن آخر النصف الأول ينتهي إلى جزء يتصل بوقتها، وفي طرف النصف الثاني لأنه يبتدي من جزء هو وقتها فوقتها على وحدته طرف للنصف الأول باعتبار وطرف للنصف الثاني باعتبار فهو طرفان إثنان اعتباراً.

وأما إطلاق الأطراف ـ بصيغة الجمع ـ على وقتها وإنما هو طرفان اعتباراً فباعتبار أن الجمع قد يطلق على الإثنين وإن كان الأشهر الأعرف كون أقل الجمع في اللغة العربية ثلاثة . وقيل : المراد بالنهار الجنس فهو في نُهُر لكل فرد منها طرفان فيكون أطرافاً ، وقد طال البحث بينهم حول التوجيه اعتراضاً وجواباً .

لكن الإنصاف أن أصل التوجيه تعسّف بعيد من الفهم فالـذوق السليم ـ بعد اللتيا والتي ـ يـأبى أن يسمي وسط النهار أطراف النهار بفروض واعتبارات وهمية لا موجب لهـا في مقام التخاطب من أصلها ولا أمـراً يرتضيـه الذوق ولا يستبشعه .

وأما من قال : إن المراد بالنسبيح والتحميد غير الفرائض من مطلق التسبيح والحمد إما بتذكر تنزيهه والثناء عليه تعالى قلباً وإما بقول مثل سبحان الله والحمد لله لساناً أو الأعم من القلب واللسان فقالوا : المراد بما قبل طلوع الشمس وما قبل غروبها وآناء الليل الصبح والعصر وأوقات الليل وأطراف النهار الصبح والعصر .

وأما لزوم إطلاق الأطراف وهو جمع على الصبح والعصر وهما إثنان فقد أجابوا عنه بمثل ما تقدم في القول السابق من اعتبار أقل الجمع اثنين . وأما لزوم التكرار بذكر تسبيح الصبح والعصر مرتين فقد التزم به بعضهم قائلًا أن ذلك للتأكيد وإظهار مزيد العناية بالتسبيح في الوقتين ، وينظهر من بعضهم أن المراد بالأطراف الصبح والعصر ووسط النهار .

وأنت خبير بأنه يرد عليـه نظيـر ما يـرد على الوجــه السابق بتفــاوت يسـير ،

٢٣٦ ..... الجزء السادس عشر

والإشكال كله ناش من نـاحية قـوله : ﴿وأطـراف النهار﴾ من جهـة انطبـاقه على وسط النهار أو الصبح والعصر .

والذي يمكن أن يقال إن قوله: ﴿وأطراف النهار﴾ مفعول معه وليس بظرف بتقدير في وإن لم يذكره المفسرون على ما أذكر ، والمراد بأطراف النهار ما قبل طلوع الشمس وما قبل غروبها بالنظر إلى كونهما وقتين ذوي سعة لكل منهما أجزاء كل جزء منها طرف بالنسبة إلى وسط النهار فيصح أن يسميا أطراف النهار كما يصح أن يسميا طرفي النهار وذلك كما يسمى ما قبل طلوع الشمس أول النهار باعتبار وحدته وأوائل النهار باعتبار تجزّيه إلى أجزاء ، ويسمى ما قبل غروبها آخر النهار ، وأواخر النهار .

فيؤول معنى الآية إلى مثل قولنا: ﴿وسَبِّح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبـل غروبهـا وهي أطراف النهـار، وبعض أوقات الليـل سبّح فيهـا مع أطـراف النهار التي أمرت بالتسبيح فيها.

فإن قلت : كيف يستقيم كون ﴿أطراف النهار﴾ مفعولًا معه وهـو ظـرف للتسبيح بتقدير في نظير ظرفية ﴿آناء الليل﴾ له ؟ .

قلت: آناء الليل ليس ظرفاً بلفظه كيف؟ وهو مدخول من ولا معنى لتقدير في معه وإنما يبدلُ به على البظرف، ومعنى ﴿ومن آناء الليل فسبّح ﴾ وبعض آناء الليل سبّح فيه ، فليكن ﴿وأطراف النهار﴾ كذلك ، والمعنى مع أطراف النهار التي تسبّح فيها والظرف في كلا الجانبين مدلول عليه مقدّر . هذا .

فلو قلنا: إن المراد بالتسبيح في الآية غير الصلوات المفروضة كان المراد التسبيح في أجزاء من أول النهار وأجزاء من آخره وأجزاء من الليل بمعيَّة أجزاء أول النهار وآخره ولم يلزم محذور التكرار ولا محذور إطلاق لفظ الجمع على ما دون الثلاثة ، وهو ظاهر .

ولو قلنا إن المراد بالتسبيح في الآية الفرائض اليومية كانت الآية متضمنة للأمر بصلاة الصبح وصلاة العصر وصلاتي المغرب والعشاء فحسب نظير الأمر في قوله تعالى: ﴿ أَقُم الصلاة طرفي النهار وزلفاً من الليل ﴿ أَهُم الصلاة طرفي النهار وزلفاً من الليل ﴾ (١) ، ولعل التعبير عن الوقتين في الآية المبحوث عنها بأطراف النهار للإشارة إلى سعة الوقتين .

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۱۶ .

سورة طه ــ آية ١٣٠ ...... ١٣٠

ولا ضير في اشتمال الآية على أربع من الصلوات الخمس اليومية فإن السورة - كما سنشير إليه - من أوائل السور النازلة بمكة وقد دلّت الأخبار المستفيضة التي رواها العامة والمخاصة أن الفرائض اليومية إنما شرعت خمساً في المعراج كما ذكرت في سورة الإسراء النازلة بعد المعراج خمساً في قوله : ﴿ أقم الصلاة لدلوك الشمس إلى غسق الليل وقرآن الفجر ﴿ (١) ، فلعل التي شرعت من الفرائض اليومية حين نزول سورة طه وكذا سورة هود - وهما قبل سورة الإسراء نزولاً - كانت هي الأربع ولم تكن شرعت صلاة الظهر بعد بل هو ظاهر الآيتين : آية طه وآية هود .

ومعلوم أنه لا يود على هـذا الوجـه ما كـان يود على القـول بكون المـواد بالتسبيح الصلوات الخمس وانـطباق أطـراف النهار على وقت صـلاة الظهـر وهو وسط النهار . هذا .

وقوله: ﴿لعلك ترضى﴾ السياق السابق وقد ذكر فيه إعراضهم عن ذكر ربهم ونسيانهم آياته وإسرافهم في أمرهم وعدم إيمانهم ثم ذكر تأخير الانتقام منهم وأمره بالصبر والتسبيح والتحميد يقضي أن يكون المراد بالرضا بقضاء الله وقدره ، والمعنى : فاصبر وسبَّح بحمد ربك ليحصل لك الرضا بما قضى الله سبحانه فيعود إلى مثل معنى قوله : ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة ﴾ .

والوجه فيه أن تكرار ذكره تعالى بتنزيه فعله عن النقص والشين وذكره بالثناء الجميل والمداومة على ذلك يوجب أنس النفس به وزيادته وزيادة الانس بجمال فعله ونزاهته توجب رسوخه فيها وظهوره في نظرها وزوال الخطورات المشوشة للإدراك والفكر ، والنفس مجبولة على الرضا بما تحبه ولا تحب غير الجميل المنزَّه عن القبح والشين فإدامة ذكره بالتسبيح والتحميد تورث الرضا بقضائه .

وقيل : المراد لعلك ترضى بالشفاعة والـدرجة الـرفيعة عنـد الله . وقيل : لعلك ترضى بجميع ما وعدك الله به من النصر وإعزاز الدين في الـدنيا والشفـاعة والجنة في الآخرة .

قوله تعالى : ﴿ولا تمدُّنُّ عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه﴾ الخ ، مد العين مد نـظرها وإطـالته ففيـه مجاز عقلي ثم مـد

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٧٨ .

۲۳۸ ..... الجزء السادس عشر

النظر وإطالته إلى شيء كناية عن التعلق به وحبه ، والمراد بـالأزواج ـ كما قيـل ـ الأصنـاف من الكفار أو الأزواج من النسـاء والرجـال منهم ويرجـع إلى البيوتـات وتنكير الأزواج للتقليل وإظهار أنهم لا يعبأ بهم .

وقوله: ﴿ وَهُوهُ الْحَيَّاةُ الْدَنِيا ﴾ بمنزلة التفسير لقوله: ﴿ مَا مَتَعَنَّا بِهِ ﴾ وهو منصوب بفعل مقدّر والتقدير نعني به \_ أو جعلنا لهم \_ زهرة الحياة الدنيا وهي زينتها وبهجتها ، والفتنة الامتحان والاختبار ، وقيل: المراد بها العذاب لأن كثرة الأموال والأولاد نوع عنذاب من الله لهم كما قال: ﴿ ولا تعجبك أموالهم وأولادهم إنصا يريد الله أن يعنذبهم بها في الدنيا وترهق أنفسهم وهم كافرون ﴾ (١) .

وقوله: ﴿ورزق ربك خير وأبقى﴾ المراد به بقرينة مقابلته لما متّعوا به من زهرة الحياة الدنيا هو رزق الأخرة وهو خير وأبقى .

والمعنى : لا تـطل النظر إلى زينة الحياة الـدنيا وبهجتهـا التي متعنا بهـا أصنافاً أو أزواجاً معدودة منهم لنمتحنهم فيما متعنا به ، والذي سيرزقك ربك في الآخرة خير وأبقى .

قوله تعالى : ﴿وأمر أهلك بالصلاة واصطبر عليها لا نسألك رزقاً نحن نرزقك والعاقبة للتقوى الآية ذات سياق يلتئم بسياق سائر آيات السورة فهي مكية كسائرها على أنّا لم نظفر بمن يستثنيها ويعدّها مدنية ، وعلى هذا فالمراد بقوله : ﴿أهلك بحسب انطباقه على وقت النزول خديجة زوج النبي عَيْنَاتُ وعلى عَلَى وقت النزول خديجة زوج النبي عَيْنَاتُ وعلى عَلَى وقت النول خديجة زوج النبي عَيْنَاتُ المِنْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَيْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي عَلْنَاتُ النبي ا

فقول بعضهم: إن المراد به أزواجه وبناته وصهره علي ، وقول آخرين : المراد به أزواجه وبناته وأقرباؤه من بني هاشم والمطلب ، وقول آخرين : جميع متبعيه من أمته غير سديد ، نعم لا بأس بالقول الأول من حيث جري الآية وانطباقها لا من حيث مورد النزول فإن الآية مكية ولم يكن له منتفش بمكة من الأزواج غير خديجة عليها السلام .

وقوله : ﴿لا نسألك رزقاً نحن نرزقك﴾ ظاهر المقابلة بين الجملتين أن المراد سؤاله تعالى الرزق لنفسه وهو كناية عن أنّا في غنى منك وأنت المحتاج

(١) التوبة : ٨٥

سورة طه ـ آية ١٣١ ـ ١٣٢ .....٠٠٠ ٢٣٩

المفتقر إلينا فيكون في معني قوله: ﴿وَمَا خَلَقَتَ الْإِنْسُ وَالْجَنَ إِلَّا لَيْعَبِدُونَ ، مَا أُريد منهم من رزق وما أُريد أن يطعمون ، إن الله هو السرزّاق ذو القوة المتين ﴿(١) ، وأيضاً هو من جهة تذييله بقوله: ﴿وَالْعَاقِبَةُ لَلْتَقُوى مَعْنَى قُولُهُ : ﴿وَالْعَاقِبَةُ لَلْتَقُوى مَعْنَى قُولُهُ : ﴿ وَلَا يَعْبُونُهُ فَي مَعْنَى قُولُهُ : ﴿ وَلَا يَعْبُونُ مِنْكُم ﴾ (٢) ، فتفسيرهم سؤال الرزق بسؤال الرزق للخلق أو لنفس النبي المنتفيد .

وقوله : ﴿والعاقبة للتقوى﴾ تقدم البحث فيه كراراً .

ولا يبعد أن يستفاد من الآية من جهة قصر الأمر بالصلاة في أهله مع ما في الآيتين السابقتين من أمره مسلمات في نفسه بالصلوات الأربع اليومية والصبر والنهي عن أن يمد عينيه فيما متع به الكفار أن السورة نزلت في أوائل البعثة أو خصوص الآية . وفيما (٣) روي عن ابن مسعود أن سورة طه من العتاق الأوَل .

قوله تعالى : ﴿وقالوا لولا يأتينا بآية من ربه أو لم تأتهم بيّنة ما في الصحف الأولى و حكاية قول مشركي مكة وإنما قالوا هذا تعريضاً للقرآن أنه ليس بآية دالَّة على النبوة فليأتنا بآية كما أرسل الأولون والبيّنة الشاهد المبين أو البيّن وقيل هو البيان .

وكيف كان فقولهم: ﴿ ولولا يأتينا بآية من ربه ﴾ تحضيض بداعي إهائة القرآن وتعجيز النبي سننه باقتراح آية معجزة أخرى ، وقوله: ﴿ أو لم تأتهم بينة ﴾ الخ ، جواب عنه ومعناه على الوجه الأول من معنيي البينة : أو لم تأتهم بينة وشاهد يشهد على ما في الصحف الأولى \_ وهي التوراة والإنجيل وسائر الكتب السماوية \_ من حقائق المعارف والشرائع ويبينها وهو القرآن وقد أتى به رجل لا عهد له بمعلم يعلمه ولا ملقن يلقنه ذلك .

وعلى الوجه الثاني: أو لم يأتهم بيان ما في الصحف من أخبار الأمم الماضين الذين اقترحوا على أنبيائهم الآيات المعجزة فأتوا بها وكان إتيانها سبباً لهلاكهم واستئصالهم لما لم يؤمنوا بها بعد إذ جاءتهم فلم لا ينتهون عن اقتراح آية بعد القرآن ؟ ولكل من المعنيين نظير في كلامه تعالى .

 <sup>(</sup>١) رواه السيوطي في الدر المنثور عن البخاري وابن الضريس عن ابن مسعود ، والعتاق جمع عتيق والأول جمع اولى والمراد قدم نزولها .

<sup>(</sup>٢) الذاريات : ٥٦ ـ ٥٨ . (٣) الحج : ٣٧ .

قوله تعالى : ﴿وَلُو أَنَّا أَهْلَكُنَاهُم بِعَذَابِ مِن قبله لِقَالُوا رَبِنَا لُولا أَرْسَلْتُ إِلَيْنَا رَسُولاً فَنْتَبِع آيَاتِكُ مِن قبل أَن نَذَلُ وَنَحْزى الطّاهر أَن ضمير ﴿مِن قبله للبينة \_ في الآية السابقة \_ باعتبار أنها القرآن ، والمعنى : ولو أنّا أهلكناهم لإسرافهم وكفرهم بعذاب من قبل أن تأتيهم البينة لم تتم عليهم الحجة ولكانت الحجة لهم علينا ولقالوا ربنا لولا أرسلت إلينا رسولاً فنتبع آياتك وهي التي تدلّ عليها البينة من قبل أن نذل بعذاب الاستئصال ونخزى .

وقيل الضمير للرسول المعلوم من مضمون الآية السابقة بشهادة قـولهم : ﴿ لُولًا أرسلت إلينا رسـولاً ﴾ وهو قـريب من جهة اللفظ والمعنى الأول من جهة المعنى ويؤيده قوله : ﴿ فنتبع آياتك ﴾ ولم يقل : فنتبع رسولك .

قوله تعالى : ﴿ قُلْ كُلُ مَتربِص فَتربِص السَّعِلْمُ وَنَ مَن أَصِحَابِ الْصَراطِ السَّوِيِّ وَمِن اهتدى ﴾ التربِص الانتظار ، والصراط السوي الطريق المستقيم ، وقوله : ﴿ كُلُ مَتربِص ﴾ أي كُلُ منا ومنكم متربص منتظر فنحن ننتظر ما وعده الله لنا فيكم وفي تقدم دينه وتمام نوره وأنتم تنتظرون بنا الدوائر لتبطلوا الدعوة الحقة وكل منا ومنكم يسلك سبيلاً إلى مطلوبه فتربصوا وانتظروا وفيه تهديد فستعلمون أي طائفة منا ومنكم أصحاب الطريق المستقيم الذي يوصله إلى مطلوبه ومن الذين اهتدوا إلى المطلوب وفيه ملحمة وإخبار بالفتح .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿لَكَانَ لَزَاماً وأَجَلَ مُسْمَى ﴾ قال : كان ينزل بهم العذاب ولكن قد أخّرهم إلى أجل مسمّى .

وفي الدر المنثور أخرج الطبراني وابن مردويه وابن عساكر عن جريس عن النبي مينية في قوله : ﴿وسبّح بحمد ربك قبل طلوع الشمس وقبل غروبها ﴾ قال : قبل طلوع الشمس صلاة الصبح وقبل غروبها صلاة العصر .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿وَمَنَ آنَاءَ اللَّيْلُ فَسَبَّحُ وَأَطْرَافُ النَّهَارِ﴾ قال : بالغداة والعشي .

**أقول** : وهو يؤيد ما قدمناه .

وفي الكافي بـإسنــاده عن زرارة عن أبي جعفـر ﷺ قــال : قلت لــه : ﴿وأطراف النهار لعلك ترضى﴾ ؟ قال : يعني تطوّع بالنهار .

أقول : وهو مبني على تفسير التسبيح بمطلق الصلاة أو بمطلق التسبيح .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ولا تمدّنَ عينيك﴾ الآية قال أبو عبد الله على الدنيا حسرات ، ومن اتبع بصره ما في أيدي الناس طال همه ولم يشف غيظه ، ومن لم يعرف أن الله عليه نعمة لا في مطعم ولا في مشرب قصر أجله ودنا عذابه .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة وابن راهويه والبزّار وأبو يعلى وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والخرائطي في مكارم الأخلاق وأبو نعيم في المعرفة عن أبي رافع قال: أضاف النبي المنابي المنابي الله ولم يكن عند النبي المنابي ما يصلحه فأرسلني إلى رجل من اليهود أن بعنا أو أسلفنا دقيقاً إلى هلال رجب فقال: لا إلا برهن.

فأتيت النبي متملئ فقال: أما والله إني لأمين في السماء أمين في الأرض ولو أسلفني أو باعني لأديت إليه اذهب بدرعي الحديد فلم أخرج من عنده حتى نزلت هذه الآية ﴿ولا تمدّن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم﴾ كأنه يعزيه عن الدنيا.

أقول : ومضمون الآية وخاصة ذيلها لا يلائم القصة .

وفيه أخرج ابن مردويه وابن عساكر وابن النجار عن أبي سعيد الخدري قال: لما نزلت ﴿وأمر أهلك بالصلاة﴾ كان النبي مسنت يجيء إلى باب علي ثمانية أشهر يقول: الصلاة رحمكم الله إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً.

أقول: ورواه في مجمع البيان عن الخدري وفيه تسعة أشهر مكان ثمانية أشهر، وروى هذا المعنى في العيون في مجلس الرضا مع المأمون عنه على ورواه القمي أيضاً في تفسيره مرفوعاً، والتقييد بتسعة أشهر مبني على ما شاهده الراوي لا على تحديد أصل إتيانه على الشاهد عليه ما رواه الشيخ في الأمالي بإسناده عن أبي الحميراء قال: شهدت النبي مهنية أربعين صباحاً يجيء إلى

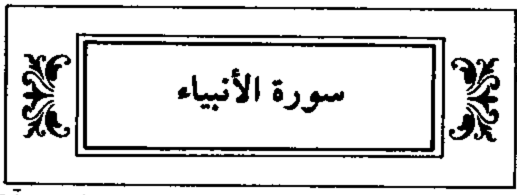
٣٤٢ .... الجزء السادس عشر

باب على وفاطمة فيأخمذ بعضادتي البهاب ثم يقول: السلام عليكم أهل البيت ورحمة الله وبركاته الصلاة يرحمكم الله إنما يريمد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً.

وظاهر الرواية كون الآية مدنية ولم يذكر ذلك أحد فيما أذكر ولعل المراد بيان إتيانه وينته الباب في المدينة عملًا بالآية ولو كانت نازلة بمكة وإن كان بعيداً من اللفظ وفي رواية القمي التي أومأنا إليها ما يؤيد هذا المعنى ففيها : فلم يبزل يفعل ذلك كل يوم إذا شهد المدينة حتى فارق الدنيا ، وحديث أمره أهل بيته بالصلاة مروي بطرق أخرى أيضاً غير ما مرت الإشارة إليه .

وفي الدر المنثور أخرج أبو عبيد وشعيد بن منصور وابن المنذر والطبراني في الأوسط وأبو نعيم في الحلية والبيهقي في شعب الإيمان بسند صحيح عن عبد الله بن سلام قال: كان النبي مسلم إذا نزلت بأهله شدة أوضيق أمرهم بالصلاة وتلا ﴿وأمر أهلك بالصلاة ﴾ الآية .

أقول: وروى هذا المعنى أيضاً عن أحمد في الزهد وابن أبي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان عن ثابت عنه شفش، وفيه دلالة على التوسع في معنى التسبيح في الآية .



مكية ، وهي مائة واثنتا عشرة آية

# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمٰنِ ٱلرَّحِيمِ

إِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ (١) مَا لَا عَنَّ مِنْ ذِكْرِ مِنْ رَبِّهِمْ مُحْدَثٍ إِلَّا آسْتَمَعُوهُ وَهُمْ يَلْعَبُونَ (٢) لَا هِيَةً قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُوا آلنَجُوىٰ آلَّذِينَ ظَلَمُوا هَلْ هٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ أَفَتَأْتُونَ آلسِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ (٣) قَالَ رَبِّي يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي آلسَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَهُو آلسَّمِيعُ الْعَلِيمُ (٤) بَلْ قَالُوا أَضْغَاثُ أَحْلام بَل افْتَرَاهُ بَلْ هُو شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أَرْسِلَ الْأَوَّلُونَ (٥) مَا آمَنَتْ قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَفَهُمْ يُوْمِنُونَ (١) وَمَا جَعَلْنَاهُمْ أَنوعِي إِلَيْهِمْ فَسْتَلُوا أَهْلَ آلِدِينَ (٨) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ كَانُوا خَالِدِينَ (٨) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ كَانُوا خَالِدِينَ (٨) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ وَمَا الْمُسْرِفِينَ (٩) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ كَانُوا خَالِدِينَ (٨) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ وَمَا الْمُسْرِفِينَ (٩) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ وَمَا الْمُسْرِفِينَ (٩) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ وَمَا الْمُسْرِفِينَ (٩) وَمَا جَعَلْنَاهُمُ الْوَعْدَ فَأَنْجَيْنَاهُمْ وَمَنْ نَشَاءُ وَمَا الْمُونَ (١٠) وَكُمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنْشَأَنَا بَعْدَهَا وَمُا الْمَدْونَ (١٠) وَكُمْ قَصَمْنَا مِنْ قَرْيَةٍ كَانَتْ ظَالِمَةً وَأَنْشَأَنَا بَعْدَهَا وَمُا الْمُكُونَ (١٠) فَلَمَّا أَحْسُوا بَأَسَنَا إِذَا هُمْ مِنْهَا يَرْكُضُونَ (١٢) لَا

تَسرْكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أَتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تَسَرُكُضُوا وَارْجِعُوا إِلَىٰ مَا أَتْرِفْتُمْ فِيهِ وَمَسَاكِنِكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْئَلُونَ (١٤) فَمَا زَالَتْ تِلْكَ تُسْئَلُونَ (١٤) فَمَا زَالَتْ تِلْكَ دَعْوَاهُمْ حَتَىٰ جَعَلْنَاهُمْ حَصِيداً خَامِدِينَ (١٥) .

#### (بیان)

غرض السورة الكلام حول النبوة بانياً ذلك على التوحيد والمعاد فتفتتح بذكر اقتراب الحساب وغفلة الناس عن ذلك وإعراضهم عن الدعوة الحقة التي تتضمن الوحي السماوي فهي ملاك حساب يوم الحساب وتنتقل من هناك إلى موضوع النبوة واستهزاء الناس بنبوة النبي المنتقل ورميهم إياه بأنه ساحر بل ما أتى به أضغاث أحلام بل مفتر بل شاعر! فترد ذلك بذكر أوصاف الأنبياء الماضين الكلية إجمالاً وأن النبي لا يفقد شيئاً مما وجدوه ولا ما جاء به يغاير شيئاً مما جاءوا به .

ثم يذكر قصص جماعة من الأنبياء تأييداً لما تقدم من الإجمال وهم موسى وهارون وإبراهيم وإسحاق ويعقوب ولوط ونوح وداود وسليمان وأيوب وإسماعيل وإدريس وذو الكفل وذو النون وزكريا ويحيى وعيسى .

ثم تتخلص إلى ذكر يوم الحساب وما يلقاه المجرمون والمتقون فيه ، وأن العاقبة للمتقين وأن الأرض يرثها عباده الصالحون ثم يذكر أن إعراضهم عن النبوة إنما هو لإعراضهم عن التوحيد فتقيم الحجة على ذلك كما تقيمها على النبوة والغلبة في السورة للوعيد على الوعد وللإنذار على التبشير . والسورة مكية بلا خلاف فيها وسياق آياتها يشهد بذلك .

قوله تعالى : ﴿ اقترب للناس حسابهم وهم في غفلة معرضون ﴾ الاقتراب افتعال من القرب واقترب وقرب بمعنى واحد غير أن اقترب أبلغ لزيادة بنائه ويدل على مزيد عناية بالقرب ، ويتعدى القرب والإقتراب بمن وإلى يقال : قرب أو اقترب زيد من عمرو أو إلى عمرو والأول يدل على أخذ نسبة القرب من عمرو والثاني على أخذها من زيد لأن الأصل في معنى من ابتداء الغاية كما أن الأصل في معنى إلى انتهاؤها .

ومن هنا يظهر أن اللام في وللناس بمعنى إلى لا بمعنى ومن لأن المناسب للمقام أخذ نسبة الاقتراب من جانب الحساب لأنه يطلب الناس بالإقتراب منهم والناس في غفلة معرضون .

والمراد بالحساب \_ وهو محاسبة الله سبحانه أعمالهم يوم القيامة \_ نفس الحساب لا زمانه بنحو التجوز أو بتقدير الزمان وإن أصرّ بعضهم عليه ووجّهه بعض آخر بأن الزمان هو الأصل في القرب والبعد وإنما ينسب القرب والبعد إلى الحوادث الواقعة فيه بتوسطه .

وذلك لأن الغرض في المقام متعلق بتذكرة نفس الحساب لتعلقه بأعمال الناس إذ كانوا مسؤولين عن أعمالهم فكان من الواجب في الحكمة أن ينزل عليهم ذكر من ربهم ينبههم على ما فيه مسؤوليتهم ، ومن الواجب عليهم أن يستمعوا له مجدّين غير لاعبين ولا لاهية قلوبهم نعم لو كان الكلام مسوقاً لبيان أهوال الساعة وما أعدّ من العذاب للمجرمين كان الأنسب التعبير بيوم الحساب أو تقدير الزمان ونحو ذلك .

والمراد بالناس الجنس وهو المجتمع البشري الذي كان أكثرهم مشركين يومئذ لا المشركون خاصة وإن كان ما ذكر من أوصافهم كالغفلة والإعراض والإستهزاء وغيرها أوصاف المشركين فليس ذلك من نسبة حكم البعض إلى الكل مجازاً بل من نسبة حكم المجتمع إلى نفسه حقيقة ثم استثناء البعض الذي لا يتصف بالحكم كما يلوح إليه أمثال قوله : ﴿وأسرّوا النجوى الذين ظلموا وقوله : ﴿وأسرّوا النجوى الذين ظلموا وقوله : ﴿فأنجيناهم ومن نشاء على ما هو دأب القرآن في خطاباته الإجتماعية من نسبة الحكم إلى المجتمع ثم استثناء الأفراد غير المتصفة به .

وبالجملة فرق بين أخذ المجتمع موضوعاً للحكم واستثناء أفراد منه غير متصفة به وبين أخذ أكثر الأفراد موضوع الحكم ثم نسبة حكمه إلى الكل مجازاً وما نحن فيه من القبيل الأول دون الثاني .

وقد وجّه بعضهم اقتراب الحساب للناس بأن كل يوم يمر على الدنيا تصير أقرب إلى الحساب منها بالأمس ، وقيل : الإقتراب إنما هو بعناية كون بعثته وينات في آخر الزمان كما قال منات : بعثت أنا والساعة كهاتين ، وأما الوجه السابق فإنما يناسب اللفظ الدال على الاستمرار دون الماضي الدال على الفراغ من تحققه ونظيره أيضاً توجيهه بأن الإقتراب لتحقق الوقوع فكل ما هو آت قريب .

٣٤٦ ..... الجزء السابع عشر

وقوله: ﴿وهم في غفلة معرضون﴾ ذلك أنهم تعلقوا بالدنيا واشتغلوا بالتمتع فامتلأت قلوبهم من حبها فلم يبق فيها فراغ يقع فيها ذكر الحساب وقوعاً تتأثر به حتى أنهم لو ذكروا لم يذكروا وهو الغفلة فإن الشيء كما يكون مغفولاً عنه لعدم تصوّره من أصله قد يكون مغفولاً عنه لعدم تصوره كما هو حقه بحيث تتأثر النفس به .

وبهذا يظهر الجواب عن الإشكال بأن الجمع بين الغفلة وهي تلازم عدم التنبه للشيء والإعراض وهو يستلزم التنبه له جمع بين المتنافيين ، ومحصل الجواب أنهم في غفلة عن الحساب لعدم تصورهم إياه كما هو حقه وهم معرضون عنه لاشتغالهم عن لوازم العلم بخلافها .

وأجاب عنه الزمخشري بما لفظه: وصفهم بالغفلة مع الإعراض على معنى أنهم غافلون عن حسابهم ساهون لا يتفكرون في عاقبتهم ولا يتفطنون لما يسرجع إليه خاتمة أمرهم مع اقتضاء عقولهم أنه لا بد من جزاء للمحسن والمسيء، وإذا قرعت لهم العصا ونبهوا عن سنة الغفلة وفطنوا لذلك بما يتلى عليهم من الآيات والنذر أعرضوا وسدوا أسماعهم ونفروا. انتهى .

والفرق بينه وبين ما وجّهنا بـه أنه أخـذ الإعراض في طـول الغفلة لا في عـرضه ، والإنصـاف أن ظاهـر الآية اجتمـاعهما لهم في زمـان واحد ، لا تـرتب الوصفين زماناً .

ودفع بعضهم الإشكال بأخذ الإعراض بمعنى الإتساع فالمعنى وهم متسعون في غفلة ، وآخرون بأخذ الغفلة بمعنى الإهمال ولا تنافي بين الإهمال والإعراض ، والوجهان من قبيل الإلتزام بما لا يلزم .

والمعنى : اقترب للناس حساب أعمالهم والحال أنهم في غفلة مستمرة أو عظيمة معرضون عنه باشتغالهم بشواغل الدنيا وعدم التهيؤ لـ بالتوبة والإيمان والتقوى .

قوله تعالى : ﴿ما يَأْتِيهُم من ذَكُر من ربهم محدث إلا استمعوه وهم يلعبون لاهية قلوبهم﴾ الآية بمنزلة التعليل لقوله : ﴿وهم في غفلة معرضون﴾ إذ لو لم يكونوا في غفلة معرضين لم يلعبوا ولم يتلهّوا عند استماع الذكر الذي لا ينبههم إلا على ما يهمهم التنبه له ويجب عليهم التهيؤله ، ولذلك جيء بالفصل من غير عطف .

والمراد بالذكر ما يذكر به الله سبحانه من وحي إلهي كالكتب السماوية ومنها القرآن الكريم ، والمراد بإتيانه لهم نزوله على النبي وإسماعه وتبليغه ، ومحدث بمعنى جديد وهو معنى إضافي وهو وصف ذكر فالقرآن مثلاً ذكر جديد أتاهم بعد الإنجيل والإنجيل كان ذكراً جديداً أتاهم بعد التوراة وكذلك بعض سور القرآن وآياته ذكر جديد أتاهم بعد بعض .

وقوله: ﴿إِلا استمعوه ﴾ استثناء مفرّغ عن جميع أحوالهم و ﴿استمعوه ﴾ حال و ﴿هم يلعبون ﴾ ﴿استمعوه ﴾ حالان من ضمير الجمع في ﴿استمعوه ﴾ فهما حالان متداخلتان .

واللعب فعل منتظم الأجزاء لا غاية له إلا الخيال كلعب الأطفال واللهو اشتغالك عما يهمك يقال: ألهاه كذا أي شغله عما يهمه ولذلك تسمى آلات الطرب آلات اللهو وملاهي ، واللهو من صفة القلب ولذلك قال: ﴿لاهية قلوبهم﴾ فنسبه إلى قلوبهم .

ومعنى الآية : وما يأتيهم - بالنزول والبلوغ - ذكر جديد من ربهم في حال من الأحوال إلا والحال أنهم لاعبون لاهية قلوبهم فاستمعوه فيها أي إن إحداث الذكر وتجديده لا يؤثر فيهم ولا أثراً قليلاً ولا يمنعهم عن الإشتغال بلعب الدنيا عما وراءها وهذا كناية عن أن الذكر لا يؤثر فيهم في حال لا أن جديده لا يؤثر وقديمه يؤثر وهو ظاهر .

واستدل بظاهر الآية على كون القرآن محدثاً غير قديم ، وأولها الأشاعرة بأن توصيف الذكر بالمحدث من جهة نزوله وهو لا ينافي قدمه في نفسه وظاهر الآية عليهم وللكلام تتمة نوردها في بحث مستقل .

## (كلام في معنى حدوث الكلام وقدمه في فصول )

١ ـ ما معنى حدوث الكلام وبقائه ؟ إذا سمعنا كلاماً من متكلم كشعر من شاعر لم نلبث دون أن ننسبه إليه ثم إذا كرره وتكلم بمثله ثانياً لم نرتب في أنه هو كلامه الأول بعينه أعاده ثانياً ثم إذا نقل عنه ذلك حكمنا بأنه كلام ذلك القائل الأول بعينه ثم كلما تكرر النقل كان المنقول من الكلام هو بعينه الكلام الأول الصادر من المتكلم الأول . إن تكرر إلى ما لانهاية له .

۲٤٨ ...... الجزء السابع عشر

هذا بالبناء على ما يقضي به الفهم العرفي لكنا إذا أمعنا في ذلك قليل إمعان وجدنا حقيقة الأمر على خلاف ذلك فقول القائل: جاءني زيد مثلاً ليس كلاماً واحداً لأن فيه الجيم أو الألف أو الهمزة فإن كل واحدة منها فرد من أفراد الصدوت المتكون من اعتماد نفس المتكلم على مخرج من مخارج فمه ، والمجموع أصوات كثيرة ليست بواحدة البتة إلا بحسب الوضع والإعتبار.

ثم إن الذي تكلم به قائل القول الأول ثانياً والذي تكلم به الناقل الذي ينقله عن صاحبه الأول ثالثاً ورابعاً وغير ذلك أفراد أخر من الصوت مماثلة لما في الكلام الأول المفروض من الأصوات المتكوّنة وليست عينها إلا بحسب الإعتبار وضرب من التوسع .

وليست هـذه الأصوات كـلامـاً إلا من حيث إنهـا عـلائم وأمـارات بحسب الوضع والاعتبار تدل على معان ذهنية ، ولا واحداً إلا باعتبـار تعلق غرض واحــد بها .

ويتحصل بذلك أن الكلام بما أنه كلام أمر وضعي اعتباري لا تحقق له في المخارج من ظرف الدعوى والإعتبار ، وإنما المتحقق في المخارج حقيقة الأفراد من الصوت التي جعلت علائم بالوضع والإعتبار بما أنها أصوات لا بما أنها علائم مجعولة ، وإنما ينسب التحقق إلى الكلام بنوع من العناية .

ومن هنا يظهر أن الكلام لا يتصف بشيء من الحدوث والبقاء فإن الحدوث وهو مسبوقية الوجود بالعدم الزماني والبقاء وهو كون الشيء موجوداً في الآن بعد الأن على نعت الإتصال من شؤون الحقائق الخارجية ، ولا تحقق لـلأمـور الاعتبارية في الخارج .

وكذا لا يتصف الكلام بالقدم وهمو عدم كون وجود الشيء مسبوقاً بعدم زماني لأن القدم أيضاً كالحدوث في كونه من شؤون الحقائق الخارجية دون الأمور الاعتبارية .

على أن في اتصاف الكلام بالقدم إشكالًا آخر بحياله ، وهو أن الكلام هو المؤلف من حروف مترتبة متدرجة بعضها قبل وبعضها بعد ، ولا يتصور في القدم تقدم وتأخر وإلا كان المتأخر حادثاً وهو قديم هذا خلف ، فالكلام ـ بمعني الحروف المؤلفة الدالة على معنى تام بالوضع ـ لا يتصور فيه قدم مع كونه محالًا في نفس الأمر فافهم ذلك .

٢ ـ هل الكلام بما هو كلام فعل أو صفة ذاتية بمعنى أن ذات المتكلم هل هي تامة في نفسها مستغنية عن الكلام ثم يتفرع عليها الكلام أو أن قوام الذات متوقف عليه كتوقف الحيوان في ذاته على الحياة أو كعدم انفكاك الأربعة عن الزوجية في وجه، لا ريب أن الكلام بحسب الحقيقة ليس فعلاً ولا صفة للمتكلم لأنه أمر اعتباري لا تحقق له إلا في ظرف الدعوى والوضع فلا يكون فعلاً حقيقياً صادراً عن ذات خارجية ولا صفة لموصوف خارجي .

نعم الكلام بما أنه عنوان لأمر خارجي وهو الأصوات المؤلفة وهي أفعال خارجية للمتصوت بها تعد فعلاً للمتكلم بنوع من التوسع ثم يؤخذ عن نسبته إلى الفاعل وصف له وهو التكلم والتكليم كما في نظائره من الاعتباريات كالخضوع والإعظام والإهانة والبيع والشرى ونحو ذلك .

٣ ـ من الممكن أن يحلل الكلام من جهة غرضه وهو الكشف عن المعاني المكنونة في الضمير فيعود بذلك أمراً حقيقياً بعد ما كان اعتبارياً ، وهذا أمر جار في جل الاعتباريات أو كلها ، وقد استعمله القرآن في معان كثيرة كالسجود والقنوت والطوع والكره والملك والعرش والكرسي والكتاب وغير ذلك .

فحقيقة الكلام هو ما يكشف به عن مكنونات الضمير فكل معلول لعلّته لكشفه بوجوده عن كمالها المكنون في ذاتها ، وأدق من ذلك أن صفات الشيء الذاتية كلام له يكشف به عن مكنون ذاته ، وهذا هو الذي يذكر الفلاسفة أن صفاته تعالى الذاتية كالعلم والقدرة والحياة كلام له تعالى ، وأيضاً العالم كلامه تعالى .

وبين أن الكلام بناء على هذا التحليل في قدمه وحدوثه تابع لسنخ وجوده ، فالعلم الإلهي كلام قديم بقدم الذات وزيد الحادث بما هو آية تكشف عن ربه كلام له حادث ، والوحي النازل على النبي بما أنه تفهيم إلهي حادث بحدوث التفهيم وبما أنه في علم الله ـ واعتبر علمه كلاماً له ـ قديم بقدم الذات كعلمه تعالى بجميع الأشياء من حادث وقديم .

٤ ـ تحصل من الفصول السابقة أن القرآن إن أريد به هذه الآيات التي نتلوها بما أنها كلام دال على معان ذهنية نظير سائر الكلام ليس بحسب الحقيقة لا حادثاً ولا قديماً. نعم هو متصف بالحدوث بحدوث الأصوات التي هي معنوية بعنوان الكلام والقرآن.

٢٥٠ .... الجزء السابع عشر

وإن أريد به ما في علم الله من معانيها الحقة كان كعلمه تعالى بكل شيء حق قديماً بقدمه فالقرآن قديم أي علمه تعالى به قديم كما أن زيداً الحادث قديم أي علمه تعالى به .

ومن هنا يظهر أن البحث عن قدم القرآن وحدوثه بما أنه كلام الله مما لا جدوى فيه فإن القائل بالقدم إن أراد به أن المقروء من الآيات بما أنها أصوات مؤلفة دالة على معانيها قديم غير مسبوق بعدم فهو مكابر ، وإن أراد به أنه في علمه تعالى وبعبارة أخرى علمه تعالى بكتابه قديم فلا موجب لإضافة علمه إليه ثم الحكم بقدمه بل علمه بكل شيء قديم بقدم ذاته لكون المراد بهذا العلم هو العلم الذاتى .

على أنه لا موجب حينئذ لعد الكلام صفة ثبوتية ذاتية أخرى لـه تعالى وراء العلم لرجوعه إليه ولو صحَّ لنا عد كل ماينطبق بحسب التحليل على بعض صفاته الحقيقية الثبوتية صفة ثبوتية له لم ينحصر عدد الصفات الثبوتية بحاصر لجواز مثل هذا التحليل في مثل الظهور والبطون والعظمة والبهاء والنور والجمال والكمال والتمام والبساطة ، إلى غير ذلك مما لا يحصى .

والذي اعتبره الشرع وورد من هذا اللفظ في القرآن الكريم ظاهر في المعنى الأول المذكور مما لا تحليل فيه كقوله تعالى: ﴿تلك الرسل فضّلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله﴾(١) ، وقسوله: ﴿وكلم الله مسوسى تكليماً﴾(٢) ، وقوله: ﴿وقد كان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرّفونه﴾(١) ، وقوله: ﴿يحرّفونه الكلم عن مواضعه ﴾(١) ، إلى غير ذلك من الآيات .

وأما ما ذكره بعضهم أن هناك كلاماً نفسياً قائماً بنفس المتكلم غير الكلام اللفظي وأنشد في ذلك قول الشاعر :

إن الكلام لفي الفؤاد وإنسا جعل اللسان على الفؤاد دليلا والكلام النفسي فيه تعالى هو الموصوف بالقدم دون الكلام اللفظي .

ففيه أنه إن أريـد بالكـلام النفسي معنى الكلام اللفـظي أو صورتـه العلمية التي تنطبق على لفظه عاد معناه إلى العلم ولم يكن أمراً يزيد عليه وصفـة مغايـرة

(١) البقرة : ٢٥٣ . (٣) البقرة : ٧٥ .

(٢) النساء : ١٦٤ . (٤) المائلة : ١٣ .

سورة الأنبياء ــ آية ٣ ــ ٤ ..... ٢٥١

له وإن أريد به معنى وراء ذلك فلسنا نعرفه في نفوسنا إذا راجعناها .

وأما ما أنشد من الشعر في بحث عقلي فـلا ينفعه ولا يضـرّنا ، والأبحـاث العقلية أرفع مكانة من أن يصارع فيها الشعراء .

قوله تعالى: ﴿وأسرُوا النجوى الذين ظلموا هـل هـذا إلا بشر مثلكم أفتأتون السحر وأنتم تبصرون﴾ الإسرار يقابـل الإعلان فـإسـرار النجـوى هـو المبالغة في كتمـان القول وإخفائه فـإن إسرار القـول يفيد وحـده معنى النجوى فإضافته إلى النجوى تفيد المبالغة.

وضمير الفاعل في ﴿أسرّوا النجوى﴾ راجع إلى الناس غير أنه لما لم يكن الفعل فعلاً لجميعهم ولا لأكثرهم فإن فيهم المستضعف ومن لا شغل له به وإن كان منسوباً إلى الكل من جهة ما في مجتمعهم من الغفلة والإعراض أوضح النسبة بقوله: ﴿الذين ظلموا﴾ فهو عطف بيان دل به على أن النجوى إنما كان من الذين ظلموا منهم خاصة.

وقوله: ﴿ وهل هذا إلا بشر مثلكم أفتأتون السحر وأنتم تبصرون ﴾ هو الذي تناجوا به ، وقد كانوا يصرحون بتكذيب النبي عينه ويعلنون بأنه بشر وأن القرآن سحر من غير أن يخفوا شيئاً من ذلك لكنهم إنما أسروه في نجواهم إذ كان ذلك منهم شورى يستشير بعضهم فيه بعضاً ماذا يقابلون به النبي عينه ويجيبون عما يسألهم من الإيمان بالله وبرسالته ؟ فما كان يسعهم إلا كتمان ما يذكر فيما بينهم وإن كانوا أعلنوا به بعد الاتفاق على رد الدعوة .

وقد اشتمل نجواهم على قولين قطعوا عليهما أو ردوهما بطريق الاستفهام الإنكاري وهما قوله: ﴿هل هذا إلا بشر مثلكم ﴾ وقد اتخذوه حجة لإبطال نبوته وهو أنه كما تشاهدونه ـ وقد أتوا باسم الإشارة دون الضمير فقالوا: هل هذا ؟ ولم يقولوا: هل هو ؟ للدلالة على العلم به بالمشاهدة ـ بشر مثلكم لا يفارقكم في شيء يختص به فلو كان ما يدّعيه من الإتصال بالغيب والإرتباط باللاهوت حقاً لكان عندكم مثله لأنكم بشر مثله ، فإذ ليس عندكم من ذلك نبأ فهو مثلكم لا خبر عنده فليس بنبي كما يدّعي .

وقولهم : ﴿ اَفتأتون السحر وأنتم تبصرون ﴾ وهو متفرّع بفاء التفريع على نفي النبوة بإثبات البشرية فيرجع المعنى إلى أنه لما لم يكن نبياً متصلاً بالغيب

فالذي أتاكم به مدّعياً أنه آية النبوة ليس بآية معجزة من الله بل سحر تعجزون عن مثله ، ولا ينبغي لذي بصر سليم أن يذعن بالسحر ويؤمن بالساحر .

قوله تعالى : ﴿قال ربي يعلم القول في السماء والأرض وهو السميع العليم﴾ أي إنه تعالى محيط علماً بكل قول سراً أو جهراً وفي أي مكان وهو السميع لأقوالكم العليم بأفعالكم فالأمر إليه وليس لي من الأمر شيء .

والآية حكاية قول النبي عَيْمَا لهم لما أسروا النجوى وقطعوا على تكذيب نبوته ورمي آيته وهو كتابه بالسحر وفيها إرجاع الأمر وإحالته إلى الله سبحانه كما في غالب الموارد التي اقترحوا عليه فيها الآية وكذلك سائر الأنبياء كقوله: ﴿قُلْ إِنَّمَا الْعَلَمُ عَنْدُ اللهُ إِنَّمَا الْعَلَمُ عَنْدُ اللهُ وَإِنَّمَا أَنَا نَذَيْرُ مَبِينَ ﴾(١) ، وقوله: ﴿قَالُ إِنَّمَا الْعَلَمُ عَنْدُ اللهُ وَإِنْمَا أَنَا نَذَيْرُ وَاللَّهُ عَنْدُ اللهُ وَإِنْمَا أَنَا نَذَيْرُ مَبِينَ ﴾(١) ، وقوله: ﴿قَالُ إِنَّمَا الْعَلَمُ عَنْدُ اللهُ وَإِنْمَا أَنَا نَذَيْرُ مَبِينَ ﴾(١) .

قوله تعالى: ﴿ بِل قالوا أضغاث أحلام بل افتراه بل هو شاعر فليأتنا بآية كما أرسل الأولون و تدرّج منهم في الرمي والتكذيب ، فقولهم: أضغاث أحلام أي تخاليط من رؤى غير منظمة رآها فحسبها نبوة وكتاباً فأمره أهون من السحر ، وقولهم: ﴿ بِل افتراه ﴾ ترقّ من سابقه فإن كونه أضغاث أحلام كان لازمه التباس الأمر واشتباهه عليه لكن الافتراء يستلزم التعمد ، وقولهم: ﴿ بِل هو شاعر و ترقّ من سابقه من جهة أخرى فإن المفتري إنما يقول عن تروّ وتدبر فيه لكن الشاعر إنما يلفظ ما يتخيله ويروم ما يزينه له إحساسه من غير ترو وتدبر فربما الشاعر إنما يلفظ ما يتخيله ويروم ما يزينه له إحساسه من غير ترو وتدبر فربما مدح القبيح على قبحه وربما ذم الجميل على جماله ، وربما أنكر الضروري وربما أصر على الباطل المحض ، وربما صدّق الكذب أو كذّب الصدق .

وقولهم: ﴿ فليأتنا بآية كما أرسل الأولون﴾ الكلام متفرع على ما تقدمه والمراد بالأولين الأنبياء الماضون أي إذا كان هذا الذي أتى به وهو يعدّه آية وهو القرآن أضغاث أحلام أو افتراء أو شعر فليس يتم بذلك دعواه النبوة ولا يقنعنا ذلك فليأتنا بآية كما أتى الأولون من الآيات مثل الناقة والعصا واليد البيضاء.

وفي قوله: ﴿كما أرسل الأولون﴾ وكان الظاهر من السياق أن يقال: كما أتى بها الأولون إشارة إلى أن الآية من لـوازم الإرسـال فلوكـان رسـولاً فليقتـد

(١) الملك : ٢٦ . (٢) الأحقاف : ٢٣ .

(۳) العنكبوت : ٥٠

بالأولين فيما احتجوا به على رسالتهم .

والمشركون من الوثنيين منكرون للنبوة من رأس فقول هؤلاء : فليأتنا بآية كما أرسل الأولون دليل ظاهر على أنهم متحيرون في أمرهم لا يدرون ما يصنعون ؟ فتارة يواجهونه بالتهكم وأخرى يتحكمون وثالثة بما يناقض معتقد أنفسهم فيقترحون آية من آيات الأولين وهم لا يؤمنون برسالتهم ولا يعترفون بآياتهم . وفي قولهم : ﴿فليأتنا بآية كما أرسل الأولون﴾ ، مع ذلك وعد ضمني بالإيمان لو أتى بآية من الأيات المقترحة .

قوله تعالى : ﴿ما آمنت قبلهم من قرية أهلكناها أفهم يؤمنون﴾ رد وتكذيب لما يشتمل عليه قولهم : ﴿فليأتنا بآية كما أرسل الأولون﴾ من الـوعد الضمني بالإيمان لو أتى بشيء مما اقترحوه من آيات الأولين .

ومحصل المعنى على ما يعطيه السياق أنهم كاذبون في وعدهم ولو أنزلنا شيئاً مما اقترحوه من آيات الأولين لم يؤمنوا بها وكان فيها هلاكهم فإن الأولين من أهل القرى اقترحوها فأنزلناها فلم يؤمنوا بها فأهلكناهم ، وطباع هؤلاء طباع أوليهم في الإسراف والاستكبار فليسوا بمؤمنين فالآية بوجه مثل قوله : ﴿ فما كانواليؤمنوا بما كذبوا به من قبل (١) .

وعلى هذا ففي الآية حذف وإيجاز والتقدير نحو من قولنا: ما آمنت قبلهم أهل قرية اقترحوا الآيات فأنزلناها عليهم وأهلكناهم لما لم يؤمنوا بها بعد النزول أفهم يعني مشركي العترب يؤمنون وهم مثلهم في الإسراف فتوصيف القرية بقوله: ﴿أهلكناها﴾ توصيف بآخر ما اتصقت بها للدلالة على أن عاقبة إجابة ما اقترحوه هي الهلاك لا غير.

قوله تعالى : ﴿وما أرسلنا قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون ﴿ جواب عما احتجوا به على نفي نبوته ﷺ بقولهم : ﴿ هل هـذا إلا بشر مثلكم ﴾ بأن الماضين من الأنبياء لم يكونوا إلا رجالاً من البشر فالبشرية لا تنافى النبوة .

وتوصيف ﴿رجالا﴾ بقوله : ﴿نوحي إليهم﴾ للإشارة إلى الفرق بين الأنبياء وغيرهم ومحصله أن الفرق الوحيد بين النبي وغيره هو أنَّا نوحي إلى الأنبياء دون

<sup>(</sup>١) يونس : ٧٤ .

غيرهم والوحي موهبة ومن خاص لا يجب أن يعم كل بشر فيكون إذا تحقق في الجميع وإذا لم يوجد في واحد لم يوجد في الجميع حتى تحكموا بعدم وجدانه عندكم على عدم وجوده عند النبي منتزية وذلك كسائر الصفات الخاصة التي لا توجد إلا في الواحد بعد الواحد من البشر مما لا سبيل إلى إنكارها .

فالآية تنحل إلى حجتين تقومان على إبطال استبدلالهم ببشريته على نفي نبوّته :

أحداهما: نقض حجتهم بالإشارة إلى رجال من البشر كانوا أنبياء فلا منافاة بين البشرية والنبوّة .

والثانية : من طريق الحل وهو أن الفارق بين النبي وغيره ليس وصفاً لا يوجد في البشر أو إذا وجد وجد في الجميع بل هو الوحي الإلهي وهو كرامة ومن خاص من الله يختص به من يشاء فالآية بهذا النظر نظيرة قوله : ﴿قالُوا إِن أَنتُم إِلَا بَشُر مثلكم أنتُم إِلَا بَشُر مثلكم ولكن الله يمنّ على من يشاء ﴾ (١) .

وقوله: ﴿فَأَسَالُوا أَهِلَ الذِّكُرُ إِنْ كَنتُمَ لَا تَعَلّمُ وَنَهُ تَأْيِيدُ وَتَحَكِيمُ لَقُولُهُ: ﴿وَمَا أُرْسَلْنَا قَبْلُكُ إِلَا رَجَالًا﴾ أي إن كنتُم تعلمون به فهو وإن لم تعلموا فارجعوا إلى أهل الذِّكر واسألوهم هل كانت الأنبياء الأولون إلا رَجَالًا مَنَ البشر؟ .

والمراد بالذكر الكتاب السماوي وبأهل الذكر أهل الكتاب فإنهم كانوا يشايعون المشركين في عداوة النبي ويناش وكان المشركون يعظمونهم وربما شاوروهم في أمره وسألوهم عن مسائل يمتحنونه بها وهم القائلون للمشركين على المسلمين: ﴿هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلاً﴾(٢)، والخطاب في قوله: ﴿فَاسَأَلُوا﴾ النح للنبي ويناش وكل من يقرع سمعه هذا الخطاب عالماً كان أو جاهلاً وذلك لتأييد القول وهو شائع في الكلام.

قوله تعالى : ﴿وما جعلناهم جسداً لا يأكلون الطعام وما كانوا خالدين﴾ إلى قوله ﴿ المسرفين﴾ أي هم رجال من البشر وما سلبنا عنهم خواص البشرية بأن نجعلهم جسداً خالياً من روح الحياة لا يأكل ولا يشرب ولا عصمناهم من الموت فيكونوا خالدين بل هم بشر ممن خلق يأكلون الطعام وهو خاصة ضرورية

(١) إبراهيم : ١١ .

(٢) النساء: ١٥.

ويموتون وهو مثل الأكل .

قوله تعالى : ﴿ثم صدقناهم الوعد فأنجيناهم ومن نشاء وأهلكنا المسرفين عطف على قوله المتقدم : ﴿وما أرسلنا قبلك إلا رجالاً ﴾ وفيه بيان عاقبة إرسالهم وما انتهى إليه أمر المسرفين من أممهم المقترحين عليهم الآيات ، وفيه توضيح ما أشير إليه من هلاكهم في قوله : ﴿من قرية أهلكناها ﴾ وتهديد للمشركين .

والمراد بالوعد في قوله: ﴿ثم صدقناهم الوعد﴾ ما وعدهم من النصرة لدينهم وإعلاء كلمتهم كلمة الحق كما في قوله: ﴿ولقد سبقت كلمتنا لعبادنا المرسلين إنهم لهم المنصورون وإن جندنا لهم الغالبون﴾(١) ، إلى غير ذلك من الأيات .

وقوله: ﴿ فَأَنْجِينَاهُمْ وَمِنْ نَشَاءَ ﴾ أي الرسل والمؤمنين وقد وعدهم النجاة كما يدلُّ عليه قوله: ﴿ حقاً علينا ننج المؤمنين ﴾ (٢) ، والمسرفون هم المشركون المتعدُّون طور العبودية ، والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿ لقد أنزلنا إليكم كتاباً فيه ذكركم أفلا تعقلون ﴾ امتنان منه تعالى بإنزال القرآن على هذه الأمة ، فالمراد بذكرهم الذكر المختص بهم اللائق بحالهم وهو آخر ما تسعه حوصلة الإنسان من المعارف الحقيقية العالية وأقوم ما يمكن أن يجري في المجتمع البشري من الشريعة الحنيفية والخطاب لجميع الأمة .

وقيل: المراد بالذكر الشرف، والمعنى: فيه شرفكم إن تمسكتم به تذكرون به كما فسر به قوله تعالى: ﴿وإنه لذكر لك ولقومك ﴿ ")، والخطاب لجميع المؤمنين أو للعرب خاصة لأن القرآن إنما نزل بلغتهم وفيه بعد.

قوله تعالى : ﴿ وَكُم قَصَمَنَا مِن قَرِيةَ كَانْتَ ظَالَمَةً ﴾ إلى آخر الآيات الخمس ، القصم في الأصل الكسر ، يقال : قصم ظهره أي كسره ، ويكنى به عن الهلاك ، والإنشاء الإيجاد ، والإحساس الإدراك من طريق الحس ، والبأس العذاب ، والركض العدو بشدة الوطء ، والإتراف التوسعة في النعمة ، والحصيد المقطوع ومنه حصاد الزرع ، والخمود السكون والسكوت .

(١) الصافات : ١٧٣ . (٣) يونس : ١٠٣ . (٣) الزخرف : ٤٤ .

والمعنى: ﴿وكم قصمنا﴾ وأهلكنا ﴿من قرية﴾ أي أهلها ﴿كانت ظالمة﴾ لنفسها بالإسراف والكفر ﴿وأنشأنا﴾ وأوجدنا ﴿قوماً آخرين فلما أحسوا﴾ ووجدوا بالحس أي أهل القرية الظالمة ﴿بأسنا﴾ وعذابنا ﴿إذا هم منها يركضون﴾ ويعدون هاربين كالمنهزمين فيقال لهم توبيخاً وتقريعاً ﴿لا تركضوا﴾ منها ﴿وارجعوا إلى ما أترفتم فيه ﴾ من النعم ﴿ومساكنكم ﴾ وإلى مساكنكم ﴿لعلكم تسألون ﴾ أي لعل المساكين وأرباب الحوائج يهجمون عليكم بالسؤال فتستكبروا عليهم وتختالوا أو تحتجبوا عنهم وهذا كناية عن اعتزازهم واستعلائهم وعد المتبوعين أنفسهم أرباباً للتابعين من دون الله .

وقالوا تندّماً ويا ويلنا إنا كنا ظالمين فما زالت تلك وهي كلمتهم يا ويلنا المشتملة على الاعتراف بربوبيته تعالى وظلم أنفسهم ودعواهم حتى جعلناهم حصيداً محصوداً مقطوعاً وخامدين ساكنين ساكتين كما تخمد النار لا يسمع لهم صوت ولا يذكر لهم صيت .

وقد وجّه قـوله : ﴿لعلكم تسـألون﴾ بـوجوه أخـرى بعيدة من الفهم تـركنا التعرض لها .

# ( بحث روائي )

في الاحتجاج روي عن صفوان بن يحيى قال: قال أبو الحسن الرضا المنظفة لأبي قرة صاحب شبرمة: التوراة والإنجيل والزبور والفرقان وكل كتاب أنزل كان كلام الله أنزله للعالمين نوراً وهدى ، وهي كلها محدثة وهي غير الله حيث يقول: ﴿أو يحدث لهم ذكراً ﴾ وقال: ﴿وما يأتيهم من ذكر من ربهم محدث إلا استمعوه وهم يلعبون ﴾ والله أحدث الكثب كلها التي أنزلها .

فقال أبو قرّة: فهل تفنى ؟ فقال أبو الحسن على أجمع المسلمون على أن ما سوى الله فعل الله والتوراة والإنجيل والزبور والفرقان فعل الله ، ألم تسمع الناس يقولون: رب القرآن ؟ وإن القرآن يقول يوم القيامة: يا رب هذا فلان وهو أعرف به منه قد أظمأت نهاره وأسهرت ليله فشفعني فيه ؟ وكذلك التوراة والإنجيل والزبور كلها محدثة مربوبة أحدثها من ليس كمثله شيء لقوم يعقلون ، فمن زعم أنهن لم يزلن فقد أظهر أن الله ليس بأول قديم ولا واحد ، وأن الكلام لم يزل معه وليس له بدء . الحديث .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ لاهية قلوبهم ﴾ قال : من التلهي . وفيه في قوله : ﴿ مَا آمنت قبلهم من قرية أهلكناها أفهم لا يؤمنون ﴾ قال : كيف يؤمنون ولم يؤمن من كان قبلهم بالأيات حتى هلكوا .

وفيه بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر بالنظافي قوله: ﴿فَاسَأَلُوا هَلَ الذَّكُرُ إِنْ كَنْتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴾ من المعنون بذلك ؟ قال: نحن . قلت: فأنتم المسؤلون ؟ قال: نعم . قلت: فعلينا أن نسألكم ؟ قال: نعم ، قلت: فعلينا أن نسألكم ؟ قال: نعم ، قلت: فعلينا فعلنا وإن قال: لا ذاك إلينا إن شئنا فعلنا وإن شئنا تركنا ثم قال: هذا عطاؤنا فامنن أو أمسك بغير حساب .

أقول : وروى هذا المعنى الطبرسي في مجمع البيان عن علي وأبي جعفر عليهما السلام قال : ويؤيده أن الله تعالى سمّى النبي المناهجة ذكراً رسولاً .

وهو من الجري ضرورة أن الآية ليست بخاصة والذكر إما القرآن أو مطلق الكتب السماوية أو المعارف الإلهية وهم على أي حال أهله وليس بتفسير لـلآية بحسب مورد النزول إذلا معنى لإرجاع المشركين إلى أهل الرسول أو أهل القرآن وهم خصماؤهم ولو قبلوا منهم لقبلوا من النبي منطقة نفسه .

وفي روضة الكافي كلام لعلي بن الحسين النفية في الوعظ والزهد في الدنيا يقول فيه: ولقد أسمعكم الله في كتابه ما قد فعل بالقوم الظالمين من أهل القرى قبلكم حيث قال: ﴿وكم قصمنا من قرية كانت ظالمة ﴾ وإنما عنى بالقرية أهلها حيث يقول: ﴿وأنشأنا بعدها قوماً آخرين ﴾ فقال عز وجل: ﴿فلما أحسوا بأسنا إذا هم منها يركضون يعني يهربون قال: ﴿لا تركضوا وارجعوا إلى ما أترفتم فيه ومساكنكم لعلكم تسألون فلما أتاهم العذاب قالوا يا ويلنا إنا كنا ظالمين فما زالت تلك دعواهم حتى جعلناهم حصيداً خامدين ﴾ وأيم الله إن هذه عظة لكم وتخويف إن اتعظتم وخفتم.

وَمَا خَلَقْنَا آلسَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ (١٦) لَوْ أَرَدْنَا أَنْ نَتَّخِذَ لَهُواً لَآتَّخَذْنَاهُ مِنْ لَـدُنَّا إِنْ كُنَّا فَاعِلِينَ (١٧) بَـلْ نَقْذِفُ

بِ الْحَقِّ عَلَىٰ الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُهُ فَإِذَا هُو زَاهِقٌ وَلَكُمُ الْوَيْلُ مِمَّا تَصِفُونَ (١٨) وَلَـهُ مَنْ فِي ٱلسَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَنْ عِنْدَهُ لَا يَسْتَكِبْرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ (١٩) يُسَبِّحُونَ [اللَّيْلَ وَٱلنُّهَــارَ لَا يَفْتُــرُونَ (٢٠) أم. آتَــخَـذُوا آلِهَــةً مِنَ الْأَرْضِ هُمْ يُنْشِرُونَ (٢١) لَوْ كَـانَ فِيهِمَا آلِهَـةً إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَـا فَسُبْحَانَ ٱللَّهِ رَبِّ الْعَــرْش عَمَّا يَصِفُــونَ (٢٢) لَا يُسْئَـلُ عَمَّــا يَفْعَـــلُ وَهُمْ يُسْتَلُونَ (٢٣) أَم ٱتَّخَذُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَـاتُوا بُـرْهَانَكُمْ هٰـذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَـلْ أَكْثَرُهُـمْ لَا يَعْلَمُونَ الْحَقَّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ (٢٤) وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَّهَ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُونِ (٢٥) وَقَالُوا ۚ آتَّخَذَ ٱلرَّحْمٰنُ وَلَدَأَ سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ (٢٦) لَا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَـوْلِ وَهُمْ بِأَمْـرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٧) يَعْلَمُ مَابَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَن آرْتَضَىٰ وَهُمْ مِنْ خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ (٢٨) وَمَنْ يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَّهُ مِنْ دُونِـهِ فَذَٰلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَٰلِكَ نَجْزِي ٱلظَّالِمِينَ (٢٩) أَوَ لَمْ يَرَ ٱلَّذِينَ كَفَـرُوا أَنَّ ٱلسَّمٰوَاتِ وَالْأَرْضَ كَـانَتَا رَثْقـاً فَفَتَقْنَاهُمُـا وَجَعَلْنَـا مِنَ الْمَاءِ كُلِّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلا يُـوْمِنُونَ (٣٠) وَجَعَلْنَـا فِي الْأَرْض رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيـــدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَــا فِيهَــا فِجَــاجــاً سُبُــلًا لَعَـلَّهُمْ يَهْتَدُونَ (٣١) وَجَعَلْنَا آلسَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوطًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ (٣٢) وَهُــوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱللَّيْــلَ وَٱلنَّهَارَ وَٱلشَّمْسَ وَالْقَمَ كُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (٣٣) .

سورة الأنبياء ـ آية ١٦ ـ ١٧ ..... ٢٥٩

### (بیان)

أول الآيات يوجه عذاب القرى الظالمة بنفي اللعب عن الخلقة وأن الله لم يله بايجاد السماء والأرض وما بينهما حتى يكونوا مخلين بأهوائهم يفعلون ما يشاؤون ويلعبون كيفما أرادوا من غير أن يحاسبوا على أعمالهم بل إنما خلقوا ليرجعوا إلى ربهم فيحاسبوا فيجازوا على حسب أعمالهم فهم عباد مسؤلون إن تعدُّوا عن طور العبودية أوخذوا بما تقضيه الحكمة الإلهية وإن الله لبالمرصاد.

وإذ كان هذا البيان بعينه حجة على المعاد انتقل الكلام إليه وأقيمت الحجة عليه فيثبت بها المعاد وفي ضوئه النبوة لأن النبوة من لوازم وجوب العبودية وهو من لوازم ثبوت المعاد فالآيتان الأوليان كالرابط بين السياق المتقدم والمتأخر.

والأيات تشتمل على بيان بديع لإثبات المعاد وقد تعرض فيها لنفي جميع الاحتمالات المنافية للمعاد كما ستعرف .

قوله تعالى: ﴿وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما لاعبين لو أردنا أن نتخذ لهواً لاتخذناه من لدنا إن كنا فاعلين الآيتان توجهان نزول العذاب على القرى الظالمة التي ذكر الله سبحانه قصمها، وهما بعينهما على ما يعطيه السياق السابق - حجة برهانية على ثبوت المعاد ثم في ضوئه النبوة وهي الغرض الأصيل من سرد الكلام في السورة.

فمحصل ما تقدم ـ أن هناك معاداً سيحاسب فيه أعمال الناس فمن الواجب أن يميزوا بين الخير والشر وصالح الأعمال وطالحها بهداية إلهية وهي الدعوة الحقة المعتمدة على النبوة ولولا ذلك لكانت الخلقة عبثا وكان الله سبحانه لاعباً لاهياً بها تعالى عن ذلك .

فمقام الآيتين ـ كما ترى ـ مقام الإحتجاج على حقيّة المعاد لتثبت بها حقية دعوة النبوة لأن دعوة النبوة ـ على هذا ـ من مقتضيات المعاد من غير عكس .

وحجمة الأيتين ـ كما تـرى ـ تعتمـد على معنى اللعب واللهـو واللعب هـو الفعل المنتظم الذي له غاية خيالية غيـر واقعية كمـلاعب الصبيان التي لا أثـر لها إلا مفاهيم خيالية من تقدم وتأخر وربح وخسارة ونفع وضرر كلها بحسب الفرض

والتوهم وإذ كان اللعب بما تنجذب النفس إليه يصرفها عن الأعمال الواقعية فهـ و من مصاديق اللهو هذا .

فلو كان خلق العالم المشهود لا لغاية يتوجه إليها ويقصد لأجلها وكان الله سبحانه لا يزال يوجد ويعدم ويحيى ويميت ويعمر ويخرب لا لغاية تترتب على هذه الأفعال ولا لغرض يعمل لأجله ما يعمل بل إنما يفعلها لأجل نفسها ويربد أن يراها واحداً بعد واحد فيشتغل بها دفعاً لضجر أو ملل أو كسل أو فراراً من الوحدة أو انطلاقاً من الخلوة كحالنا نحن إذا اشتغلنا بعمل نلعب به ونتلهى لندفع به نقصاً طرأ علينا وعارضة سوء لا نستطيبها لأنفسنا من ملال أو كلال أو كسل أو فشل ونحو ذلك .

فاللعب بنظر آخر لهو ، ولذلك نبراه سبحانه عبّر في الآية الأولى باللعب فوما خلقنا السماء والأرض وما بينهما لاعبين ثم بدّله - في الآية الثانية التي هي في مقام التعليل لها ـ لهواً فوضع اللهو مكان اللعب لتتم الحجة .

وتلقيه تعالى بشيء من خلقه محال لأن اللهو لا يتم لهواً إلا برفع حاجة من حوائج اللاهي ودفع نقيصة من نقائصه نفسه فهو من الأسباب المؤثرة ، ولا معنى لتأثير خلقه تعالى فيه واحتياجه إلى ما هو محتاج من كل جهة إليه فلو فرض تلقيه تعالى بلهو لم يجز أن يكون أمراً خارجاً من نفسه ، وخلقه فعله ، وفعله خارج من نفسه ، بل وجب أن يكون بأمر غير خارج من ذاته .

وبهذا يتم البرهان على أن الله ما خلق السماء والأرض وما بينهما لعباً ولهواً وما أبدعها عبثاً ولغير غاية وغرض ، وهو قوله : ﴿لُو أَرَدُنَا أَنْ نَتَخَذَ لَهُواً لَاتَخَذَنَاهُ مَنْ لَدُنّا﴾ .

وأما اللهو بأمر غير خارج من ذاته فهو وإن كان محالاً في نفسه لاستلزامه حاجة في ذاته إلى ما يشغله ويصرفه عما يجده في نفسه فيكون ذاته مركبة من حاجة حقيقية متقررة فيها وأمر رافع لئلك الحاجة ، ولا سبيل للنقص والحاجة إلى ذاته المتعالية لكن البرهان لا يتوقف عليه لأنه في مقام بيان أن لا لعب ولا لهو في فعله تعالى وهو خلقه ، وأما أنه لا لعب ولا لهو في ذاته تعالى فهو خارج عن غرض المقام وإنما أشير إلى نفي هذا الاحتمال بالتعبير بلفظة ﴿لو﴾ الدالة على الامتناع ثم أكده بقوله : ﴿إن كنا فاعلين﴾ فافهم ذلك .

سورة الأنبياء ـ آية ١٦ ـ ١٧

177

وبهذا البيان يظهر أن قوله: ﴿ لو أردنا ﴾ الخ ، في مقام التعليل للنفي في قوله: ﴿ وَمَا خَلَقْنَا ﴾ الخ ، وأن قوله: ﴿ مَنْ لَدُنّا ﴾ معناه من نفسنا ، وفي مرحلة الذات دون مرحلة الخلق الذي هو فعلنا الخارج من ذاتنا ، وأن قوله: ﴿ إن كنا فاعلين ﴾ إشارة استقلالية إلى ما يدلُ عليه لفظة ﴿ لو ﴾ في ضمن الجملة فيكون نوعاً من التأكيد .

وبهذا البيان يتم البرهان على المعاد ثم النبوة ويتصل الكلام بالسياق المتقدم ومحصله أن للناس رجوعاً إلى الله وحساباً على أعمالهم ليجازوا عليها ثواباً وعقاباً فمن الواجب أن يكون هناك نبوة ودعوة ليدلوا بها إلى ما يجازون عليه من الاعتقاد والعمل فالمعاد هو الغرض من الخلقة الموجب للنبوة ولو لم يكن معاد لم يكن للخلقة غرض وغاية فكانت الخلقة لعباً ولهواً منه تعالى وهو غير جائز ، ولو جاز عليه اتخاذ اللهو لوجب أن يكون بأمر غير خارج من نفسه لا بالخلق الذي هو فعل خارج من ذاته لأن من المحال أن يؤثر غيره فيه ويحتاج إلى غيره بوجه وإذ لم يكن الخلق لعباً فهناك غاية وهو المعاد ويستلزم ذلك النبوة ومن لوازمه أيضاً نكال بعض الظالمين إذا ما طغوا وأسرفوا وتوقف عليه إحياء الحق كما يشير إليه قوله بعد : ﴿بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق﴾ .

وللقوم في تفسير قـوله : ﴿لـو أردنا أن نتخـذ لهواً لاتخـذنـاه من لـدنّـا﴾ وجوه :

منها ما ذكره في الكشاف ومحصله أن قوله : ﴿ مِن لدنّا ﴾ معناه بقدرتنا ، فالمعنى : أن لو شئنا اتخاذ اللهو لاتخذناه بقدرتنا لعمومها لكنّا لا نشاء وذلك بدلالة ﴿ لو﴾ على الامتناع .

وفيه أن القدرة لا تتعلق بالمحال واللهو ـ ومعناه ما يشغلك عما يهمّك بأي وجه وجّه ـ محال عليه تعالى . على أن دلالة ﴿من لـدنّا﴾ على القدرة لا تخلو من خفاء .

ومنها قول بعضهم : المراد بقوله : ﴿من لدنا﴾ من عندنا بحيث لا يطّلع عليه أحد لأنه نقص فكان ستره أولى .

وفيه أن ستر النقص إنما هو للخـوف من اللائمـة عليه وإنمـا يخاف من لا

يخلو من سمة العجز لا من هو على كل شيء قدير فإذ رفع نقصاً باللهو فليرفع آخر بما يناسبه ، على أنه إن امتنع عليه إظهاره لكونه نقصاً فامتناع أصله عليه لكونه نقصاً أقدم من امتناع الإظهار فيؤول المعنى إلى أنّا لو فعلنا هذا المحال لسترناه عنكم لأن إظهاره محال وهو كما ترى .

ومنها قول بعضهم: إن المراد باللهو المرأة والولد والعرب تسمّي المرأة لهواً والولد لهواً لأن المرأة والولد يستروح بهما واللهو ما يروّح النفس، فالمعنى: لو أردنا أن نتخذ صاحبة وولداً \_ أو أحدهما \_ لاتخذناه من المقرّبين عندنا فهو كقوله: ﴿ لو أراد الله أن يتخذ ولداً لاصطفى مما يخلق ما يشاء ﴾ .

وقيل: لاتخذناه من المجرّدات العالية لا من الأجسام والجسمانيات السافلة ، وقيل: لاتخذناه من الحور العين ، وكيف كان فهورد على مثل النصارى المثبتين للصاحبة والولد وهما مريم والمسيح عليهما السلام.

وفيــه أنـه إن صــحً من حيث اللفظ استلزم انقـطاع الكـــلام عن السيــاق السابق .

ومنها ما عنى بعضهم أن المراد بقوله: ﴿ من لدنا ﴾ من جهتنا ، ومعنى الآية : لو أردنا اتخاذ لهو لكان اتخاذ لهو من جهتنا أي لهوا إلهيا أي حكمة اتخذتموها لهوا من جهتكم وهذا عين الجد والحكمة فهو في معنى لمو أردناه لامتنع ومحصله أن جهته تعالى لا تقبل إلا الجد والحكمة فلو أراد لهوا صار جداً وحكمة أي يستحيل إرادة اللهو منه تعالى .

وفيـه أنه وإن كـان معنى صحيحاً في نفسـه غير خـال من الدقـة لكنه غيـر مفهوم من لفظ الآية كما هو ظاهر .

وقوله: ﴿إِن كِنَا فَاعَلَينَ﴾ الظاهر أن ﴿إِنَّ شَرَطَية كَمَا تَقَدَّمَتَ الْإِشَارَةَ إِلَيْهِ ، وَعَلَى هَذَا فَجَزَاؤَهُ مَحَذُوفَ يَدَلُّ عَلَيْهِ قُولُه : ﴿لاَتَخَذَنَاهُ مِن لَدَنَا﴾ ، وقال بعضهم : إِن ﴿إِنْ ﴾ نسافية والجملة نتيجة البيان السابق، وعن بعضهم أنَّ إِنْ النافية لا تفارق غالباً اللام الفارقة ، وقد ظهر مما تقدم من معنى الآية أن كون إنْ شرطية أبلغ بحسب المقام من كونها نافية .

قوله تعالى : ﴿بل نقذف بالحق على الساطل فيدمغه فإذا هو زاهق ولكم الويل مما تصفون﴾ القذف الرمي البعيد ، والدمغ ـ على ما في مجمع البيان ـ

سورة الأنبياء ـ آية ١٨ ....... ٢٦٣

شجّ الرأس حتى يبلغ الدماغ ، يقال : دمغه يـدمغه إذا أصـاب دماغـه ، وزهوق النفس تلفها وهلاكها ، يقال : زهق الشيء يزهق أي هلك .

والحق والباطل مفهومان متقابلان ، فالحق هو الشابت العين ، والباطل ما ليس له عين ثابتة لكنه يتشبّه بالحق تشبّها فيظن أنه هو حتى إذا تعارضا بقي الحق وزهق الباطل كالماء الذي هو حقيقة من الحقائق ، والسراب الذي ليس بالماء حقيقة لكنه يتشبّه به في نظر الناظر فيحسبه الظمآن ماءً حتى جاءه لم يجده شيئاً .

وقد عدَّ سبحانه في كلامه أمثلة كثيرة من الحق والباطل فعدَّ الاعتقادات المطابقة للواقع من الحق وما ليس كذلك من الباطل وعدَّ الحياة الآخرة حقاً والحياة الدنيا بجميع ما يراه الإنسان لنفسه فيها ويسعى له سعيه من ملك ومال وجاه وأولاد وأعوان ونحو ذلك باطلاً ، وعدَّ ذاته المتعالية حقاً وسائر الأسباب التي يغتر بها الإنسان ويركن إليها من دون الله باطلاً . والأيات في ذلك كثيرة لا مجال لنقلها في المقام .

والذي يستند إليه تعالى بالأصالة هو الحق دون الباطل كما قال: ﴿ الحق من ربك ﴾ (١) ، وقال: ﴿ وما خلقنا السماء والأرض وما بينهما باطلاً ﴾ (٢) ، وأما الباطل من حيث إنه باطل فليس ينتسب إليه بالاستقامة وإنما هو لازم نقص بعض الأشياء إذا قيس الناقص منها إلى الكامل ، فالعقائد الباطلة لوازم نقص الإدراك وسائر الأمور الباطلة لوازم الأمور إذا قيس إلى ما هو أكمل منها ، وهي تنتسب إليه تعالى بالإذن بمعنى أن خلقه تعالى الأرض السبخة الصيقلية بحيث يتراىء للناظر في لون الماء وصفائه إذن منه تعالى في أن يتخيل عنده ماء وهو تحقق السراب تحققاً تخيلياً باطلاً .

ومن هنا يظهر أن لا شيء في الوجود إلا وفيه شوب بطلان إلا الله سبحانه فهـو الحق الـذي لا يخـالـطه بـطلان ولا سبيـل لــه إليـه قــال : ﴿أَنَ الله هـو الحق﴾(٣) .

ويظهر أيضاً أن الخلقة على ما فيها من النظام بامتزاج من الحق والباطل ، قال تعالى يمثل أمر الخلقة : ﴿أنزل من السماء ماءً فسالت أودية بقدرها فـاحتمل

(١) آل عمران : ٦٠ . (٢) ص : ٢٧ . (٣) النور : ٢٥ .

السيل زبداً رابياً ومما توقدون عليه في النار ابتغاء حلية أو متاع زبد مثله كـذلك يضرب الله الحق والباطل فأما الزبد فيذهب جفاءً وأما ما ينفع النـاس فيمكث في الأرض﴾(١)، وتحت هذا معارف جمَّة .

وقد جرت سنّة الله تعالى أن يمهل الباطل حتى إذا اعترض الحق ليبطله ويحلّ محله قذفه بالحق فإذا هو زاهق ، فالاعتقاد الحق لا يقطع دابره وإن قلّت حملته أحياناً أو ضعفوا ، والكمال الحق لا يهلك من أصله وإن تكائسرت أضداده ، والنصر الإلهي لا يتخطأ رسله وإن كانوا ربما بلغ بهم الأمر إلى أن استيأسوا وظنوا أنهم قد كذبوا .

وهذا معنى قوله تعالى: ﴿بل نقذف بالحق على الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق فإنه إضراب عن عدم خلق العالم لعباً أو عن عدم إرادة اتخاذ اللهو المدلول عليه بقوله: ﴿لو أردنا أن نتخذ لهوا الخ ، وفي قوله: ﴿نقذف المفيد للاستمرار دلالة على كونه سنّة جارية ، وفي قوله: ﴿فقذف . . . فيدمغه دلالة على علو الحق على الباطل ، وفي قوله: ﴿فإذا هو زاهق دلالة على مفاجأة القذف ومباغته في حين لا يرجى للحق غلب ولا للباطل إنهزام ، والآية مطلقة غير مقيدة بالحق والباطل في الحجة أو في السيرة والسنّة أو في الخلقة فلا دليل على تقييدها بشيء من ذلك .

والمعنى: ما خلقنا العالم لعباً أو لم نرد اتخاذ اللهو بل سنتنا أن نرمي بالحق على الباطل رمياً بعيداً فيهلكه فيفاجئه الذهاب والتلف، فإن كان الباطل حجة أو عقيدة فحجة الحق تبطلها، وإن كان عملاً وسنة كما في القرى المسرفة الظالمة فالعذاب المستأصل يستأصله ويبطله، وإن كان غير ذلك فغير ذلك.

وقد فسر الآية بعضهم بقوله: لكنا لا نريد اتخاذ اللهو بـل شأننا أن نغلب الحق الذي من جملته الجد على الباطل الذي من جملته اللهو، وهـو خطأ فـإن فيه اعترافاً بوجود اللهو ولم يـرد في سابق الكـلام إلا اللهو المنسـوب إليه تعـالى الذي نفاه الله عن نفسـه فالحق أن الآيـة لا إطلاق لهـا بالنسبـة إلى الجد واللهـو حتى تشمله الآية وتشمل ما يقابله.

وقوله : ﴿ولكم الويل مما تصفون﴾ وعيد للناس المنكرين للمعاد والنبوة

<sup>(</sup>١) الرعد : ١٧ .

على ما تقدم من توضيح مقتضى السياق .

ويظهر من الآية حقيقة الرجوع إلى الله تعالى وهو أنه تعالى لا يبزال يقذف بالحق على الباطل فيحق الحق ويخلصه من الباطل الذي يشوبه أو يستره لا يبقى إلا الحق المحض وهو الله الحق عزّ اسمه قال : ﴿ويعلمون أن الله هو الحق المبين﴾(١) ، فيسقط يومئذ ما كان يظن للأسباب من استقلال التأثير ويزعم لغيره من القوة والملك والأمر كما قال : ﴿لقد تقطّع بينكم وضلّ عنكم ما كنتم تزعمون﴾(١) ، وقال : ﴿أن القوة لله جميعاً﴾(١) ، وقال : ﴿لمن الملك اليوم لله الواحد القهّار﴾(١) ، وقال : ﴿والأمر يومئذ لله ﴾(٥) ، والآيات المشيرة إلى هذا المعنى كثيرة .

قوله تعالى: ﴿وله من في السماوات والأرض ﴾ دفع لأحد الاحتمالات المنافية للمعاد في الجملة وهو أن لا يتسلط سبحانه على بعض أو كل الناس فينجو من لا يملكه من الرجوع إليه والحساب والجزاء فاجيب بأن ملكه تعالى عام شامل لجميع من في السماوات والأرض فله أن يتصرف فيها أي تصرف أراد.

ومن المعلوم أن هذا الملك حقيقي من لوازم الإيجاد بمعنى قيام الشيء بسببه الموجد له بحيث لا يعصيه في أي تصرف تصرف فيه ، والإيجاد يختص بالله سبحانه لا يشاركه فيه غيره حتى عند الوثنيين المثبتين لألهة أخرى للتدبير والعبادة فكل من في السماوات والأرض مملوك لله لا مالك غيره .

قوله تعالى : ﴿وَمِن عنده لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون ﴾ إلى أخر الآية التالية ، قال في مجمع البيان : الاستحسان الانقطاع عن الإعياء يقال : بعير حسير أي مُعي ، وأصله من قولهم : حسر عن ذراعيه ، فالمعنى أنه كشف قوته بإعياء . انتهى .

والمراد بقوله: ﴿ومن عنده﴾ المخصوصون بموهبة القرب والحضور وربما انطبق على الملائكة المقرَّبين، وقوله: ﴿يسبِّحون الليل والنهار لا يفترون﴾ بمنزلة التفسير لقوله: ﴿ولا يستحسرون﴾ أي لا يأخذهم عيّ وكلال

(١) النور: ٢٥.
 (٣) البقرة: ١٦٥.
 (٥) الانفطار: ١٩٠.

(٢) الأنعام : ٩٤ .
 (٤) المؤمن : ١٦ .

بل يسبحون الليل والنهار من غير فتور ، والتسبيح بالليل والنهار كناية عن دوام التسبيح من غير انقطاع .

يصف تعالى حال المقربين من عباده والمكرمين من ملائكت أنهم مستغرقون في عبوديته مكبون على عبادته لا يشغلهم عن ذلك شاغل ولا يصرفهم صارف ، وكأن الكلام مسوق لبيان خصوصية مالكيته وسلطنته المذكورة في صدر الآية .

وذلك أن السنة الجارية بين الموالي وعبيدهم في الملك الاعتباري أن العبد كلما زاد تقرباً من مولاه خفف عنه بالإغماض عن كثير من الوظائف والرسوم الجارية على عامة العبيد ، وكان معفواً عن الحساب والمؤاخذة ، وذلك لكون الإجتماع المدني الإنساني مبنياً على التعاون بمبادلة المنافع بحسب مساس الحاجة ، والحاجة قائمة دائماً ، والمولى أحوج إلى مقربي عبيده من غيرهم كما أن الملك أحوج إلى مقربي حضرته من غيرهم ، فإذا كان انتفاع المولى من عبده المقرب أكثر من غيره فليكن ما يبذله من الكرامة ببإزاء منافع خدمته كذلك ولذا يرفع عنه كثير مما يوضع لغيره ويعفى عن بعض ما يؤاخذ به غيره فإنما هي معاملة ومبايعة .

وهذا بخلاف ملكه تعالى لعبيده فإنه ملك حقيقي مالكه في غنى مطلق عن مملوكه ، ومملوكه في حاجة مطلقة إلى مالكه ولا يختلف الحال فيه بالقرب والبعد وعلو المقام ودنو بل كلما زاد العبد فيه قرباً كانت العظمة والكبرياء والعزة والبهاء عنده أظهر والإحساس بذلة نفسه ومسكنتها وحاجتها أكثر ويلزمها الإمعان وفي خشوع العبودية وخضوع العبادة .

فكأن قوله: ﴿ومن عنده لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون﴾ المخ إشارة إلى أن ملكه تعالى ـ وقد أشار من قبل إلى أنه مقتض للعبادة والحساب والجزاء ـ على خلاف الملك الدائر في المجتمع الإنساني ، فلا يطمعن طامع أن يعفى عنه العمل أو الحساب والجزاء .

ويمكن أن يكون الجملة في مقام الترقي والمعنى لـه من في السماوات والأرض فعليهم أن يعبـدوا وسيحـاسبـون من غيـر استثناء حتى أن من عنـده من مقربي عباده وكرام ملائكته لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسـرون بل يسبحـونه تسبيحاً دائماً غير منقطع .

وقد تقدم في آخر سورة الأعراف في تفسير قوله تعالى : ﴿إِنَّ الذينَ عَنْـُدُ ربك لا يستكبرون عن عبادته ويسبحونه وله يسجدون﴾ استفادة أن المراد بقوله : ﴿الذين عند ربك﴾ أعم من الملائكة المقربين فلا تغفل .

قوله تعالى: ﴿أَمُ اتَخَذُوا آلَهُ مَنَ الأَرْضُ هُمُ يَنْشُرُونَ ﴾ الإنشار إحياء الموتى فالمراد به المعاد ، وفي الآية دفع احتمال آخر ينافي المعاد والحساب المنذكور سابقاً وهنو الرجوع إلى الله بأن يقال: إن هناك آلهة أخرى دون الله يبعثون الأموات ويحاسبونهم وليس لله سبحانه من أمر المعاد شيء حتى نخافه ونضطر إلى إجابة رسله واتباعهم في دعوتهم بل نعبدهم ولا جناح .

وتقييد قوله : ﴿أَمَ اتَخَذُوا آلَهَ ﴾ بقوله : ﴿في الأَرْضِ ﴾ قيل : ليشير به إلى أنهم إذا كانوا من الأرض كان حكمهم حكم عامة أهل الأرض من الموت ثم البعث فمن الذين يميتهم ثم يبعثهم ؟ .

ويمكن أن يكون المراد اتخاذ آلهة من جنس الأرض كالأصنام المتخذة من الحجارة والخشب والفلزات فيكون فيه نوع من التهكم والتحقير ويؤول المعنى إلى أن الملائكة الذين هم الآلهة عندهم إذا كانوا من عباده تعالى وعبّاده وانقطع هؤلاء عنهم ويئسوا من ألوهيتهم ليلتجئوا إليهم في أمر المعاد فهل يتخذون أصنامهم وتماثيلهم آلهة من دون الله مكان أرباب الأصنام والتماثيل.

قوله تعالى : ﴿ لُو كَانَ فِيهِما آلهِهَ إِلاَ اللهُ لفسدتا فسبحان الله رب العرش عما يصفون ﴾ قد تقدم في تفسيرسورة هود وتكررت الإشارة إليه بعده أن النزاع بين الوثنيين والموحدين ليس في وحدة الإله وكثرته بمعنى الواجب الوجود الموجود لذاته الموجد لغيره فهذا مما لا نزاع في أنه واحد لا شريك له ، وإنما النزاع في الإله بمعنى الرب المعبود والوثنيون على أن تدبير العالم على طبقات أجزائه مفوضة إلى موجودات شريفة مقربين عند الله ينبغي أن يعبدوا حتى يشفعوا لعبادهم عند الله ويقربوهم إليه زلفي كرب السماء ورب الأرض ورب الإنسان وهكذا وهم آلهة من دونهم والله سبحانه إله الألهة وخالق الكل كما يحكيه عنهم قوله : ﴿ ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴾ (٢) وقوله : ﴿ ولئن سألتهم من خلق السماوات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم ﴾ (٢)

(١) الزخرف : ٨٧ .

(٢) الزخرف : ٩ .

والآية الكريمة إنما تنفي الآلهة من دون الله في السماء والأرض بهذا المعنى لا بمعنى الصانع الموجد الذي لا قائل بتعدده ، والمراد بكون الإله في السماء والأرض تعلَّق ألوهيته بالسماء والأرض لاسكناه فيهما فهو كقوله تعالى : (هو الذي في السماء إله وفي الأرض إله (١) .

وتقرير حجة الآية أنه لو فرض للعالم آلهة فوق الواحد لكانوا مختلفين ذاتاً متبائنين حقيقة وتباين حقائقهم يقضي بتباين تدبيرهم فيتفاسد التدبيرات وتفسد السماء والأرض لكن النظام الجاري نظام واحد متلائم الأجزاء في غاياتها فليس للعالم آلهة فوق الواحد وهو المطلوب .

فإن قلت : يكفي في تحقق الفساد ما نشاهـده من تزاحم الأسبـاب والعلل وتزاحمها في تأثيرها في المواد هو التفاسد .

قلت: تفاسد العلتين تحت تدبيرين غير تفاسدهما تحت تدبير واحد، ليحدّد بعض أثر بعض وينتج الحاصل من ذلك وما يوجد من تزاحم العلل في النظام من هذا القبيل فإن العلل والأسباب الراسمة لهذا النظام العام على اختلافها وتمانعها وتزاحمها لا يبطل بعضها فعالية بعض بمعنى أن ينتقض بعض القوانين الكلية الحاكمة في النظام ببعض فيتخلف عن مورده مع اجتماع الشرائط وارتفاع الموانع فهذا هو المراد من إفساد مدبر عمل مدبر آخر بل السببان المختلفان المتنازعان حالهما في تنازعهما حال كفتي الميزان المتنازعتين بالارتفاع والانخفاض فإنهما في عين اختلافهما متحدان في تحصيل ما يريده صاحب الميزان ويخدمانه في سبيل غرض وهو تعديل الوزن بواسطة اللسان.

فإن قلت: آثـار العلم والشعـور مشهـودة في النـظام الجـاري في الكـون فالرب المدبر له يدبره عن علم وإذا كان كذلك فلم لا يجوز أن يفرض هناك آلهة فوق الواحد يدبرون أمر الكون تدبيـراً تعقلياً وقـد توافقـوا على أن لا يختلفوا ولا يتمانعوا في تدبيرهم حفظاً للمصلحة .

قلت : هـذا غير معقـول ، فإن معنى التـدبير التعقلي عنـدنا هـو أن نـطبّق أفعالنا الصادرة منا على ما تقتضيه القوانين العقلية الحـافظة لتـلائم أجزاء الفعـل وانسياقه إلى غايته ، وهذه القوانين العقلية مأخوذة من الحقائق الخارجية والنـظام

<sup>(</sup>١) الزخرف : ٨٤ .

سورة الأنبياء ـ آية ٢٢ ـ ٢٣ ....٠٠٠ .٠٠٠ ٢٦٩

الجاري فيها الحاكم عليها فأفعالنا التعقلية تابعة للقوانين العقلية وهي تابعة للنظام الخارجي لكن الرب المدبر للكون فعله نفس النظام الخارجي المتبوع للقوانين العقلية ، فمن المحال أن يكون فعله تابعاً للقوانين العقلية وهو متبوع ، فافهم ذلك .

فهذا تقرير حجة الآية وهي حجة برهانية مؤلفة من مقدمات يقينية تدل على أن التدبير العام الجاري بما يشتمل عليه ويتألف منه من التدابير الخاصة صادر عن مبدأ واحد غير مختلف ، لكن المفسرين قرروها حجة على نفي تعدد الصانع واختلفوا في تقريرها وربما أضاف بعضهم إليها من المقدمات ما هو خارج عن منطوق الآية وخاضوا فيها حتى قال القائل منهم إنها حجة إقناعية غير برهانية أوردت إقناعاً للعامة .

قوله تعالى : ﴿ فَسَبِحَانَ الله رَبِ العَرْشُ عَمَا يَصَفُونَ ﴾ تنزيه له تعالى عن وصفهم وهو أن معه آلهة هم ينشرون أو أن هناك آلهة من دونه يملكون التدبير في ملكه فالعرش كناية عن الملك ، وقوله : ﴿ عما يصفون ﴾ ﴿ ما ﴾ فيه مصدرية والمعنى : عن وصفهم .

وللكلام تتمة ستوافيك .

قوله تعالى : ﴿لا يُسأل عما يفعل وهم يُسألون﴾ الضمير في ﴿لا يسأل﴾ له تعالى بلا إشكال ، والضمير في ﴿وهم يسألون﴾ للآلهة الذين يدعونهم أو للآلهة والناس جميعاً أو للناس فقط ، وأحسن الوجوه أولها لأن ذلك هو المناسب للسياق والكلام في الآلهة الذين يدعونهم من دونه ، فهم المسؤلون والله سبحانه لا يُسأل عن فعله .

والسؤال عن الفعل هو قولنا لفاعله: لم فعلت كذا ؟ وهو سؤال عن جهة المصلحة في الفعل فإن الفعل المقارن للمصلحة لا مؤاخذة عليه عند العقلاء، والله سبحانه لما كان حكيماً على الإطلاق كما وصف به نفسه في مواضع من كلامه، والحكيم هو الذي لا يفعل فعلاً إلا لمصلحة مرجحة لاجرم لم يكن معنى للسؤال عن فعله بخلاف غيره فإن من الممكن في حقهم أن يفعلوا الحق والباطل وأن يقارن فعلهم المصلحة والمفسدة فجاز في حقهم السؤال حتى يؤاخذوا بالذم العقلي أو العقاب المولوي إن لم يقارن الفعل المصلحة.

هذا ما ذكره جماعة من المفسرين في تـوجيه الآيـة وهو معنى صحيح في الجملة لكن يبقى عليه أمران :

الأمر الأول: أن الآية مطلقة لا دليل فيها من جهة اللفظ على كون المسراد فيها هو هذا المعنى فإن كون المعنى صحيحاً في نفسه لا يستلزم كونه هو المسراد من الآية .

ولـذلك وجـه بعضهم عدم السؤال بـأنه مبني على كـون أفعال الله لا تعلل بالأغراض لأن الغرض ما يبعث الفعل ليستكمل به وينتفع وإذ كان تعالى أجل من أن يحتاج إلى ما هو خارج عن ذاته ويستكمل بالانتفاع من غيره فلا يُقال له : لم فعلت كذا سؤالاً عن الغرض الذي دعاه إلى الفعل .

وإن رد بأن الفاعل التام الفاعلية إنما يصدر عنه الفعل لذاته فذاته هي غايته وغرضه في فعله من غير حاجة إلى غرض خارج عن ذاته كالإنسان البخيل الذي يكشر الإنفاق ليحصل ملكة الجود حتى إذا حصلت الملكة صدر عنها الإنفاق لذاتها لا لتحصيل ما هو حاصل فنفسها غاية لها في فعلها .

ولذلك أيضاً وجه بعض آخر عدم السؤال في الآية بأن عظمته تعالى وكبرياءه وعنزته وبهاءة تقهر كل شيء من أن يسأله عن فعله أو يعترض له في شيء من شؤون إرادته فغيره تعالى أذل وأحقر من أن يجترىء عليه بسؤال أو مؤاخذة على فعل لكن له سبحانه أن يسأل كل فاعل عن فعله ويؤاخذ كل من حقت عليه المؤاخذة هذا .

وإن كان مردوداً بأن عدم السؤال من جهة أن ليس هناك من يتمكن من سؤاله اتقاء من قهره وسخطه كالملوك الجبارين والطغاة المتفرعنين غير كون الفعل بحيث لا يتسم بسمة النقص والفتور ولا يعتريه عيب وقصور ، والذي يدل عليه عامة كلامه تعالى أن فعله من القبيل الثاني دون الأول كقوله : ﴿الذي أحسن كل شيء خلقه ﴾(١) ، وقوله : ﴿له الأسماء الحسنى ﴾(٢) ، وقوله : ﴿إن الله لا يظلم الناس شيئاً ﴾(٣) ، إلى غير ذلك من الآيات .

وبالجملة قولهم: إنه تعالى إنما لا يسأل عن فعله لكونه حكيماً على الإطلاق يؤول إلى أن عدم السؤال عن فعله ليس لذات فعله فما هو فعله بل لأمر

(١) المّ السجدة : ٧ .

(٢) الحشر : ٢٤ .

(٣) يونس : ١٤٤ .

سورة الأنبياء ـ آية ٢٢ ـ ٢٣ . . . . . . . . . . . . . . . . . ٢٧١

خارج عن ذات الفعل وهو كون فاعله حكيماً لا يفعل إلا ما فيه مصلحة مرجحة ، وقوله : لا يسأل عما يفعل وهم يسألون لا دلالة في لفظه على التقييد بالحكمة فكان عليهم أن يقيموا عليه دليلًا .

ولو جاز الخروج في تعليل عدم السؤال في الآية عن لفظها لكان أقرب منه التمسك بقوله \_ وهو متصل بالآية \_ : ﴿ سبحان الله رب العرش عما يصفون ﴾ فإن الآية تثبت له الملك المطلق والملك متبع في إرادته مطاع في أمره لأنه ملك \_ أي لذاته \_ لا لأن فعله أو قوله موافق لمصلحة مرجحة وإلا لم يكن فرق بينه وبين أدنى رعيته وكانت المصلحة هي المتبعة ولم تكن طاعته مفترضة في بعض الأحيان ، وكذلك المولى متبع ومطاع لعبده فيما له من المولوية من جهة أنه مولى ليس للعبد أن يسأله فيما يريده منه ويأمره به عن وجه الحكمة والمصلحة فالملك على ما له من السعة مبدأ لجواز التصرفات وسلطنة عليها لذاته .

فالله سبحانه ملك ومالك للكل والكل مملوكون له محضاً فله أن يفعل ما بشاء ويحكم مايريد وليس لغيره ذلك ، وله أن يسألهم عما يفعلون وليس لغيره أن يسألوه عما يفعل نعم هو سبحانه أخبرنا أنه حكيم لا يفعل إلا ما فيه مصلحة ولا يريد إلا ذلك فليس لنا أن نسيء به الظن فيما ينسب إليه من الفعل بعد هذا العلم الإجمالي بحكمته المطلقة فضلاً عن سؤاله عما يفعل ، ومن ألطف الآيات دلالة على هذا الذي ذكرنا قوله حكاية عن عيسى ابن مريم : ﴿إن تعذبهم فإنهم عبادك وإن تغفر لهم فإنك أنت العزيز الحكيم ﴾(١) حيث يوجه عذابهم بأنهم مملوكون له ويوجه مغفرتهم بكونه حكيماً .

ومن هنا يظهر أن الحكمة بوجه ما أعم من قوله : ﴿لا يسأل عما يفعل﴾ بخلاف الملك فالملك أقرب إلى توجيه الآية منها كما أشرنا إليه .

الأمر الثاني: أن الآية على ما وجُهوها به خفيّة الاتصال بالسياق السابق وغاية ما قيل في اتصالها بما قبلها ما في مجمع البيان: أنه تعالى لما بيّن التوحيد عطف عليه بيان العدل، وأنت خبير بأن مآله الاستطراد ولا موجب له.

ونظيره ما نقل عن أبي مسلم أنها تتصل بقوله في أول السورة : ﴿ إقتربِ للناس حسابهم﴾ والحساب هو السؤال عما أنعم الله عليهم به ، وهل قابلوا نعمه

<sup>(</sup>١) المائلة : ١١٨ .

بالشكر أم قابلوها بالكفر؟ وفيه أن للآيات التاليـة لهذه الآيـة اتصالاً واضحـاً بما قبلها فلا معنى لاتصالها وحدها بأول السورة . على أن قـوله على تقـدير تسليمـه يوجه اتصال ذيل الآية والصدر باق على ما كان .

وأنت خبير أن توجيه الآية بالملك دون الحكمة كما قدمناه يكشف عن الصال الآية بما قبلها من قوله: ﴿ سبحان الله رب العرش عما يصفون فالعرش - كما تقدم - كناية عن الملك فتتصل الآيتان ويكون قوله: ﴿ لا يسأل عما يفعل وهم يسألون بالحقيقة برهاناً على ملكه تعالى كما أن ملكه وعدم مسؤوليته برهان على ربوبيته ، وبرهاناً على مملوكيتهم كما أن مملوكيتهم ومسؤول عن فعله ومسؤوليتهم برهان على عدم ربوبيتهم فإن الفاعل الذي ليس بمسؤول عن فعله بوجه هو الذي يملك الفعل مطلقاً لا محالة ، والفاعل الذي هو مسؤول عن فعله هو الذي لا يملك الفعل إلا إذا كان ذا مصلحة والمصلحة هي التي تملكه وترفع المؤاخذة عنه ، ورب العالم أو جزء من أجزائه هو الذي يملك تدبيره باستقلال من ذاته أي لذاته لا بإعطاء من غيره فالله سبحانه هو رب العرش وغيره مربوبون له .

# ( بحث في حكمت تعالى ومعنى كون فعله مقارناً للمصلحة )

## وهو بحث فلسفي وقرآني

الحركات المتنوعة المختلفة التي تصدر منا إنما تعد فعلاً لنا إذا تعلقت نوعاً من التعلق بإرادتنا فلا تعد الصحة والمرض والحركة الاضطرارية بالحركة اليومية أو السنوية مشلاً أفعالاً لنا ، ومن الضروري أن إرادة الفعل تتبع العلم برجحانه والإذعان بكونه كمالاً لنا ، بمعنى كون فعله خيراً من تركه ونفعه غالباً على ضرره فما في الفعل من جهة الخير المترتب عليه هو المرجح له أي هو الذي يبعثنا نحو الفعل أي هوالسبب في فاعلية الفاعل منا وهذا هو الذي نسميه غاية الفاعل في فعله وغرضه من فعله وقد قطعت الأبحاث الفلسفية أن الفعل بمعنى الأثر الصادر عن الفاعل إرادياً كان أو غير إرادي لا يخلو من غاية .

وكون الفعل مشتملًا على جهة الخيـرية المتـرتبة على تحققـه هو المسمى

بمصلحة الفعل فالمصلحة التي يعدّها العقلاء وهم أهل الاجتماع الإنساني مصلحة هي الباعثة للفاعل على فعله ، وهي سبب إتقان الفعل الموجب لعدّ الفاعل حكيماً في فعله ، ولولاها لكان الفعل لغواً لا أثر له .

ومن الضروري أن المصلحة المترتبة على الفعل لا وجود لها قبل وجود الفعل ، فكونها باعثة للفاعل نحو الفعل داعية له إليه إنما هو بوجودها علماً لا بوجودها خارجاً بمعنى أن الواحد منا عنده صورة علمية مأخوذة من النظام الخارجي بما فيه من القوانين الكلية الجارية والأصول المنتظمة الحاكمة بانسياق الحركات إلى غاياتها والأفعال إلى أغراضها وما تحصل عنده بالتجربة من روابط الأشياء بعضها مع بعض ، ولا ريب أن هذا النظام العلمي تابع للنظام الخارجي مترتب عليه .

وشأن الفاعل الإرادي منا أن يطبق حركاته الخاصة المسماة فعلاً على ما عنده من النظام العلمي ويراعي المصالح المتقررة فيه في فعله ببناء إرادته عليها فإن أصاب في تطبيقه الفعل على العلم كان حكيماً في فعله متقناً في عمله وإن أخطأ في انطباق العلم على المعلوم الخارجي وإن لم يصب لقصور أو تقصير لم يسمَّ حكيماً بل لاغياً وجاهلا ونحوهما .

فالحكمة صفة الفاعل من جهة انطباق فعله على النظام العلمي المنطبق على النظام الخارجي واشتمال فعله على المصلحة هو ترتبه على الصورة العلمية المترتبة على الخارج ، فالحكمة بالحقيقة صفة ذاتية للخارج وإنما يتصف الفاعل أو فعله بها من جهة انطباق الفعل عليه بوساطة العلم ، وكذا الفعل مشتمل على المصلحة بمعنى تفرعه على صورتها العلمية المحاكية للخارج .

وهذا إنما يتم في الفعل الذي أريد به مطابقة الخارج كأفعالنا الإرادية وأما الفعل الذي هو نفس الخارج وهو فعل الله سبحانه فهو نفس الحكمة لا لمحاكاته أمراً آخر هو الحكمة وفعله مشتمل على المصلحة بمعنى أنه متبوع المصلحة لا تابع للمصلحة بحيث تدعوه إليه وتبعثه نحوه كما عرفت .

وكل فاعل غيره تعالى يسأل عن فعله بقول ﴿لم فعلت كذا﴾ ؟ والمطلوب به أن يطبق فعله على النظام الخارجي بما عنده من النظام العلمي ويشير إلى وجه المصلحة الباعثة له نحو الفعل ، وأما هو سبحانه فلا مورد للسؤال عن فعله ٢٧٤ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - ١٠٠٠ - الجزء السابع عشر

إذ فعله نفس النظام الخارجي الذي يطلب بالسؤال تطبيق الفعل عليه ولا نظام خارجي آخر حتى يطبق هو عليه ، وفعله هو الذي تكون صورته العلمية مصلحة داعية باعثة نحو الفعل ولا نظام آخر فوقه ـ كما سمعت ـ حتى تكون الصورة العلمية المأخوذة منه مصلحة باعثة نحو هذا النظام فافهم .

وأما ما ذكره بعضهم أن له تعالى علماً تفصيلياً بالأشياء قبل إيجادها والعلم تابع للمعلوم فللأشياء ثبوت ما في نفسها قبل الإيجاد يتعلق بها العلم بحسب ذلك الثبوت ولها مصالح مترتبة واستعدادات أزلية على الوجود والخير والشر يعلم تعالى بها بحسب ذلك الثبوت ثم يفيض عليها الوجود ههنا على ما علم .

فغير سديد أما أولاً: فلابتنائه على كون علمه تعالى التفصيلي بـالأشياء قبل الإيجاد حصولياً وقد بين بطلانه في محله، بل هـو علم حضوري وليس هـو بتابع للمعلوم بل الأمر بالعكس.

وأما ثانياً : فلعدم تعقّل الثبوت قبل الوجود إذ الوجود مساوق للشيئية فما لا وجود له لا شيئية له وما لا شيئية له لا ثبوت له .

وأما ثالثاً: فلأن إثبات الاستعداد هناك لا يتم إلا مع فرض فعلية بإزائه وكذا فرض المصلحة لا يتم إلا مع فرض كمال ونقص، وهذه آثار خارجية تختص بالوجودات الخارجية فيعود ما فرض ثبوتاً قبل الإيجاد وجوداً عينياً بعده وهذا خلف. هذا ما يعطيه البحث العقلي ويؤيده البحث القرآني وكفى في ذلك قوله تعالى: ﴿ويوم يقول كن فيكون قوله الحق﴾(١)، فقد عد كلمة ﴿كن﴾ التي هي ما به يوجد الأشياء أي وجودها المنسوب إليه قولاً لنفسه وذكر أنه الحق أي العين الثابت الخارجي فقوله هو وجود الأشياء الخارجي وهو فعله أيضاً فعله وقوله وفعله وجود الأشياء الخارجي وهو فعله أيضاً فعله الممترين﴾(٢)، والحق هو القول أو الاعتقاد من جهة أن الخارج يطابقه فالخارج حق بالأصالة والقول أو الاعتقاد حق يتبع مطابقته، وإذا كان الخارج هو فعله تعالى والخارج هو مبدأ القول والاعتقاد فالحق منه تعالى يبتدىء وإليه يعود، تعالى والخارج هو مبدأ القول والاعتقاد فالحق منه تعالى يبتدىء وإليه يعود، ولهذا قال: ﴿الحق مع ربك كما نقول في المخاصمات التي فيما بيننا: الحق مع فلان.

ومن هنا يظهر أن كمل فعل ففيه سؤال إلا فعله سبحانه لأن المطلوب بالسؤال بيان كون الفعل مطابقاً ـ بصيغة اسم المفعول ـ للحق وهذا إنما يجري في غير نفس الحق وأما الحق نفسه فهو حق بذاته من غير حاجة إلى مطابقة .

قوله تعالى : ﴿أَمُ التَّخَلُوا مِن دُونِهُ آلِهَةً قُلُ هَاتُوا بِرِهَانَكُم ﴾ إلى آخر الآية . ﴿هَاتُوا ﴾ اسم فعل بمعنى اثنوا به ، والبرهان الدليل المفيد للعلم ، والمراد بالذكر \_ على ما يستفاد من السياق \_ الكتاب المنزل من عند الله فالمراد بذكر من معي القرآن المنزل عليه الذي هو ذكر أمته إلى يوم القيامة وبذكر من قبلي كتب الأنبياء السابقين كالتوراة والإنجيل والزبور وغيرها .

ويمكن أن يكون المراد به الوحي النازل عليه في القرآن وهو ذكر من معه ملية والوحي النازل على من قبله في أمر توحيد العبادة المنقول في القرآن فالمشار إليه بهذا هو ما في القرآن من الأمر بتوحيد العبادة النازل عليه والنازل على من تقدمه من الأنبياء عليهم السلام ، وربما فسر الذكر بالخبر وغيره ولا يعبؤ به .

وفي الآية دفع احتمال آخر من الاحتمالات المنافية لإثبات المعاد والحساب المذكور سابقاً وهو أن يتخذوا آلهة من دون الله سبحانه فيعبدوهم ويستغنوا بذلك عن عبادة الله وولايته المستلزمة للمعاد إليه وحسابه ووجوب إجابة دعوة أنبيائه ، ودفع هذا الاحتمال بعدم الدليل عليه وقد خاصمهم بأمر النبي يمذا أن يطالبهم بالدليل بقوله : ﴿قل هاتوا برهانكم ﴾ . . . الخ .

وقوله: ﴿قل هاتوا برهانكم هذا ذكر من معي وذكر من قبلي﴾ من قبيل المنع مع السند ـ باصطلاح فن المناظرة ـ ومحصل معناه طلب الخصم من المدّعي الدليل على مدّعاه غير المدلّل مستنداً في طلبه ذلك إلى أن عنده دليلا يدل على خلافه .

يقول تعالى لنبيه مسلم : قل لهؤلاء المتخذين الألهة من دون الله هاتوا برهانكم على دعواكم فإن الدعوى التي لا دليل عليها لا تسمع ولا يجوز عقلاً أن يركن إليها ، والذي أستند إليه في طلب الدليل أن الكتب السماوية النازلة من عند الله سبحانه لا توافقكم على ما ادّعيتم بل تخالفكم فيه فهذا القرآن وهو ذكر من معي وهذه سائر الكتب كالتوراة والإنجيل وغيرهما وهي ذكر من قبلي تذكر انحصار الألوهية فيه تعالى وحده ووجوب عبادته .

أو أن ما في القرآن من الوحي النازل عليّ وهو ذكر من معي والوحي النازل على منسبقني من الأنبياء وهو ذكر من قبلي في أمر عبادة الإله يحصر الألوهية والعبادة فيه تعالى .

وقوله: ﴿ وَبِل أَكثرهم لا يعلمون الحق فهم معرضون ﴾ رجوع إلى خطاب النبي سَلَمَاتُ بالإشارة إلى أن أكثرهم لا يميزون الحق من الباطل فليسوا من أهل التمييز الذين لا يتبعون إلا الدليل فهم معرضون عن الحق واتباعه .

قوله تعالى : ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول إلا نوحي إليه أنه لا إله إلا أنا فاعبدون﴾ تثبيت لما قيل في الآية السابقة إن الـذكر يـذكر تــوحيده ووجــوب عبادته ولا يخلو من تأييد ما للمعنى الثاني من معنيي الذكر .

وقوله : ﴿ نُوحِي إليه ﴾ مفيد للاستمرار ، وقوله : ﴿ فَاعبدُونَ ﴾ خطاب للرسل ومن معهم من أممهم والباقي ظاهر .

قوله تعالى : ﴿وقالوا اتخذ الرحمان ولداً سبحانه بل عباد مكرمون ﴾ ظاهر السياق يشهد أنه حكاية قول الوثنيين إن الملائكة أولاده سبحانه فالمراد بالعباد المكرمين الملائكة ، وقد نزَّه الله نفسه عن ذلك بقوله : ﴿سبحانه ﴾ ثم ذكر حقيقة حالهم بالإضراب .

وإذ كان قوله بعد: ﴿لا يسبقونه بالقول﴾ . . . النخ بيان كمال عبوديتهم من حيث الآثار وصفائها من جهة الخواص والتبعات وقد ذكر قبلاً كونهم عباداً كان ظاهر ذلك أن المراد بإكرامهم بالعبودية لا بغيرها فيؤول المعنى إلى أنهم عباد بحقيقة معنى العبودية ومن الدليل عليه صدور آثارها الكاملة عنهم .

فالمراد بكونهم عباداً وجميع أرباب الشعور عباد الله إكرامهم في أنفسهم بالعبودية فلا يشاهدون من أنفسهم إلا أنهم عباد ، والمراد بكونهم مكرمين إكرامه تعالى لهم بإفاضة العبودية الكاملة عليهم ، وهذا نظير كون العبد مخلصاً بكسر اللام لربه ومقابلته تعالى ذلك بجعله مخلصاً بفتح اللام لنفسه ، وإنما الفرق بين كرامة الملائكة والبشر أنها في البشر اكتسابي بخلاف ما في الملائكة ، وأما إكرامه تعالى فهو موهبي في القبيلين جميعاً فافهم ذلك .

قوله تعالى : ﴿لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون﴾ لا يسبق فلان فــلاناً بــالقول أي لا يقــول شيئاً قبــل أن يقولــه فقولــه تبع ، وربمــا يكنّى به عن الإرادة

سورة الأنبياء \_ آية ٢٨ \_ ٣٠ **YVV** 

والمشيئة أي إرادته تبع إرادته ، وقبوله : ﴿وهم بنامره يعملون﴾ النظرف متعلق بيعملون قدِّم عليه لإفادة الحصر أي يعملون بأمره لا بغير أمره ، وليس المراد لا يعملون بأمر غيره ففعلهم تابع لأمره أي لإرادت كما أن قولهم تابع لقوله فهم تابعون لربهم قولا وفعلا .

وبعبارة اخرى إرادتهم وعملهم تابعان لإرادته ـ نظراً إلى كـون القول كنـاية عن الإرادة ـ فلا يريدون إلا ما أراد ولا يعملون إلا ما أراد وهو كمال العبودية فإن لازم عبودية العبد أن يكون إرادته وعمله مملوكين لمولاه .

هذا ما يفيده ظاهر الآية على أن يكون المراد بالأمر ما يقابل النهي ، وتفيد الآية أن الملائكة لا يعرفون النهي إذ النهي فرع جواز الإِتيان بالفعل المنهي عنه وهم لا يفعلون إلا عن أمر .

ويمكن أن يستفاد من قوله تعالى : ﴿إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء ١٠٥٠) ، وقوله : ﴿وَمِا أَمُرُنَّا إِلَّا احدة كلمح بالبصر﴾(٢) ، حقيقة معنى أمره تعالى وقد تقدم في بعض المباحث السابقة كلام في ذلك وسيجيء استيفاء البحث في كلام خياص بالملائكة فيميا يعطيمه القران في حقيقة الملك .

قوله تعالى : ﴿ يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يشفعمون إلا لمن ارتضى وهم من خِشيته مشفقون﴾ فسروا ﴿ما بين أيديهم وما خلفهم﴾ بما قدَّموا من أعمالهم وما أخروا ، والمعنى : يعلم ما عملوا وما هم عاملون .

فقوله : ﴿ يُعلُّمُ مَا بِينَ أَيْدِيهُمُ وَمَا خَلَفُهُم ﴾ استئناف في مقيام التعليل لمنا تقدُّمه من قوله : ﴿لا يسبقونه بـالقول وهم بـأمره يعملون﴾ كـأنه قيـل : إنما لم يقدموا على قول أو عمل بغير أمره تعالى لأنه يعلم مـا قدّمـوا من قول وعمـل وما أخروا فلا يزالون يراقبون أحوالهم حيث إنهم يعلمون ذلك .

وهمو معنى جيد في نفسه لكنه إنما يصلح لتعليل عدم إقدامهم على المعصيـة لا لتعليل قصـر عملهم على مورد الأمـر وهو المـطلوب ، على أن لفظ الآية لا دلالة فبه على أنهم يعلمون ذلك ولولا ذلك لم يتم البيان

وقد تقدم في تفسير قوله تعالى : ﴿وَمَا نَتَنُولَ إِلَّا بِأُمْرَ رَبِّكَ لَهُ مَا بِينَ أَيْدِينَـا

(۱) بس : ۸۳ .

وما خلفنا وما بين ذلك وما كان ربك نسيًا (١) ، أن الأوجه حمل قوله : ﴿ وما بين أيدينا على الأعمال والآثار المتفرعة على وجودهم ، وقوله : ﴿ وما خلفنا على ما هو من أسباب وجودهم مما تقدمهم وتحقق قبلهم فلو حمل اللفظتان في هذه الآية على ما حملتا عليه هناك كانت الجملة تعليلاً واضحاً لمجموع قوله : ﴿ بل عباد مكرمون ﴾ إلى قوله ﴿ بامره يعملون ﴾ الذي يذكرهم بشرافة الذات وشرافة آثار الذات من القول والفعل ويكون المعنى : إنما أكرم الله ذواتهم وحمد آثارهم لأنه يعلم أعمالهم وأقوالهم وهي ما بين أيديهم ويعلم السبب الذي به وجدوا والأصل الذي عليه نشأوا وهو ما خلفهم كما يقال : فلان كريم النفس حميد السيرة لأنه مرضي الأعمال من أسرة كريمة .

وقوله: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى ﴿ تعرّض لشفاعتهم لغيرهم وهو الذي تعلق به الوثنيون في عبادتهم الملائكة كما ينبىء عنه قولهم: ﴿هؤلاء شفعاؤنا عند الله ﴾ ﴿إنما نعبدهم ليقرّبونا إلى الله زلفى ﴾ فردَّ تعالى عليهم بأن الملائكة إنما يشفعون لمن ارتضاه الله والمراد به ارتضاء دينه لقوله تعالى: ﴿إِن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾ (١) ، فالإيمان بالله من غير شرك هو الارتضاء ، والوثنيون مشركون ، ومن عجيب أمرهم أنهم يشركون بنفس الملائكة الذين لا يشفعون إلا لغير المشركين من الموحدين .

وقوله: ﴿وهم من خشيته مشفقون﴾ هي الخشية من سخطه وعذابه مع الأمن منه بسبب عدم المعصية وذلك لأن جعله تعالى إياهم في أمن من العذاب بما أفاض عليهم من العصمة لا يحدد قدرته تعالى ولا ينتزع الملك من يده ، فهو يملك بعد الأمن عين ما كان يملكه قبله ، وهو على كل شيء قدير ، وبذلك يستقيم معنى الآية التالية .

قوله تعالى : ﴿وَمِنْ يَقُلُ مِنْهُمْ إِنِي إِلَّهُ مِنْ دُونَهُ فَذَلَكُ نَجْزِيهِ جَهْنُمُ كَذَلَكُ نَجْزِي الظالمين﴾ أي من قال كذا كان ظالماً ونجزيه جهنم لأنها جـزاء الظالم ، والآية قضية شرطية والشرطية لا تقتضى تحقق الشرط .

قوله تعالى : ﴿ أُو لَم يَرُ اللَّذِينَ كَفُرُوا أَنَ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ كَانَتَا رَتَقاً فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ المَاءَ كُلِّلُ شِيءَ حَيِّ أَفْلًا يؤمنُونَ ﴾ المراد بالرؤبة العلم

<sup>(</sup>۱) مريم : ٦٤ .

الفكري وإنما عبّر بالرؤية لظهوره من حيث إنه نتيجة التفكير في أمر محسوس .

والرتق والفتق معنيان متقابلان ، قبال الراغب في المفردات : الرتق الضم والالتحام خلقة كان أم صنعة ، قال تعالى : ﴿كانتا رتقاً ففتقناهما ﴿ وقال : الفتق الفصل بين المتصلين وهو ضد الرتق . انتهى . وضمير التثنية في ﴿كانتا رتقاً ففتقناهما ﴾ للسماوات والأرض بعد السماوات طائفة والأرض طائفة فهما طائفتان اثنتان ، ومجيء الخبر أعني رتقاً مفرداً لكونه مصدراً وإن كان بمعنى المفعول والمعنى كانت هاتان الطائفتان منضمتين متصلتين ففصلناهما .

وهذه الآية والآيات الثلاث التالية لها برهان على توحيده تعالى في ربوبيته للعالم كله أوردها بمناسبة ما انجر الكلام إلى توحيده ونفي ما اتخذوها آلهة من دون الله وعدوا الملائكة وهم من الآلهة عندهم أولاداً له ، بانين في ذلك على أن المخلقة والإيجاد لله والربوبية والتدبير للآلهة . فأورد سبحانه في هذه الآيات أشياء من الخليقة خلقتها ممزوجة بتدبير أمرها فتبين بذلك أن التدبير لا ينفك عن المخلقة فمن الضروري أن يكون الذي خلقها هو الذي يدبر أمرها وذلك كالسماوات والأرض وكل ذي حياة والجبال والفجاج والليل والنهار والشمس والقمر في خلقها وأحوالها التي ذكرها سبحانه .

فقوله: ﴿ أُولَم يَرَ اللَّذِينَ كَفُرُوا أَنَ السَمَاوَاتُ وَالْأَرْضُ كَانَتَا رَتَقًا فَهُ تَقْنَاهُما ﴾ المراد باللَّذِينَ كَفُرُوا \_ بمقتضى السياق \_ هم الوثنيون حيث يفرقون بين الخلق والتدبير بنسبة الخلق إلى الله سبحانه والتدبير إلى الألهة من دونه وقد بين خطأهم في هذه التفرقة بعطف نظرهم إلى مالا يرتاب فيه من فتق السماوات والأرض بعد رتقهما فإن في ذلك خلفاً غير منفك عن التدبير ، فكيف يمكن قيام خلقهما بواحد وقيام تدبيرهما بآخرين .

لا نزال نشاهد انفصال المركبات الأرضية والجوية بعضها من بعض وانفصال أنواع النباتات من الأرض والحيوان من الحيوان والإنسان من الإنسان وظهور المنفصل بالإنفصال في صورة جديدة لها آثار وخواص جديدة بعدما كان متصلا بأصله الذي انفصل منه غير متميز الوجود ولا ظاهر الأثر ولا بارز المحكم فقد كانت هذه الفعليات محفوظة الوجود في القوة مودعة الذوات في المادة رتقاً من غير فتق حتى فتقت بعد الرتق وظهرت بفعلية ذواتها وآثارها .

والسماوات والأرض بأجرامها حالها حال أفراد الأنبواع التي ذكرنباها وهبذه

الأجرام العلوية والأرض التي نحن عليها وإن لم تسمح لنا أعمارنا على قصرها أن نشاهد منها ما نشاهده في الكينونات الجزئية التي ذكرناها ، فنرى بدء كينونتها أو انهدام وجودها لكن المادة هي المادة وأحكامها هي أحكامها والقوانين الجارية فيها لا تختلف ولا تتخلف .

فتكرار انفصال جزئيات المركبات والمواليد من الأرض ونظير ذلك في الجو يدلنا على يوم كانت الجميع فيه رتقاً منضمة غير منفصلة من الأرض وكذا يهدينا إلى مرحلة لم يكن فيها ميز بين السماء والأرض وكانت الجميع رتقاً ففتقها الله تحت تدبير منظم متقن ظهر به كل منها على ما له من فعلية الذات وآثارها .

فهذا ما يعطيه النظر الساذج في كينونة هذا العالم المشهود بأجزائها العلوية والسفلية كينونة ممزوجة بالتدبير مقارنة للنظام الجاري في الجميع ، وقد قربت الأبحاث العلمية الحديثة هذه النظرة حيث أوضحت أن الأجرام التي تحت الحس مؤلفة من عناصر معدودة مشتركة ولكل منها بقاء محدود وعمر مؤجل وإن اختلفت بالطول والقصر .

هذا لو أريد برتق السماوات والأرض عدم تميز بعضها من بعض وبالفتق تميز السماوات من الأرض ولو أريد برتقها عدم الإنفصال بين أجزاء كل منهما في نفسه حتى ينزل من السماء شيء أو يخرج من الأرض شيء ويفتقها خلاف ذلك كان المعنى أن السماوات كانت رتقاً لا تمطر ففتقناها بالإمطار والأرض كانت رتقاً لا تنبت ففتقناها بالإنبات وتم البرهان وربما أيده قوله بعد : ﴿وجعلنا من الماء كل شيء حي﴾ لكنه يختص من بين جميع الحوادث بالإمطار والإنبات ، بخلاف البرهان على التقريب الأول .

وذكر بعض المفسرين وارتضاه آخرون أن المراد برتق السماوات والأرض عدم تميز بعضها من بعض حال عدمها السابق ، وبفتقها تميز بعضها من بعض في الوجود بعد العدم فيكون احتجاجاً بحدوث السماوات والأرض على وجود محدثها وهو الله سبحانه .

وفيه أن الاحتجاج بالحدوث على المحدث تام في نفسه ، لكنه لا ينفع قبال الوثنيين المعترفين بوجوده تعالى واستناد الإيجاد إليه ووجه الكلام إليهم ، وإنما ينفع قبالهم من الحجة ما يثبت بها استناد التدبير إليه تعالى تجاه ما يسندون التدبير إلى آلهتهم ويعلقون العبادة على ذلك .

۲۸۱ سورة الأنبياء - آية ٣٢ - ٣٣ . ٠٠٠

وقوله : ﴿وجعلنا من الماء كل شيء حي﴾ ظاهر السياق أن الجعـل بمعنى الخلق و ﴿كُلُّ شَيء حي﴾ مفعوله والمراد أن للماء دخلًا تناماً في وجـود ذوي الحياة كما قال : ﴿والله خلق كل دابة من ماء﴾(') ، ولعل ورود القول في سيــاق تعداد الأيات المحسوسة يوجب انصراف الحكم بغير الملائكة ومن يحذو حذوهم ، وقد اتضح ارتباط الحياة بالماء بالأبحاث العلمية الحديثة .

قوله تعالى : ﴿وجعلنا في الأرض رواسي أن تميد بهم وجعلنا فيها فجاجاً سبلاً لعلهم يهتدون﴾ قال في المجمع : الـرواسي الجبال رست تـرسو رسـوا إذا ثبتت بثقلها فهي راسية كما ترسو السفينة إذا وقفت متمكنة في وقوفها ، والميد الاضطراب بالذهاب في الجهات، والفج الطريق الواسع بين الجبلين . أنتهى .

والمعشى : وجعلنا في الأرض جبالاً ثـوابت لئلا تميـل وتضـطرب الأرض بهم وجعلنا في تلك الجبال طرقاً واسعة هي سبـل لعلهم يهتــدون منهـا إلى مقاصدهم ومواطنهم .

وفيه دلالة على أن للجبال ارتباطاً خاصاً بالـزلازل ولـولاهـا لاضـطربت الأرض بقشرها .

قوله تعالى : ﴿ وجعلنا السماء سقفاً محفوظاً وهم عن آياتها معرضون ﴾ كأن المراد بكون السماء محفوظة حفظها من الشياطين كما قال: ﴿وحفظناها من كل شيطان رجيم ﴾ (٢) ، والمراد بآيات السماء الحوادث المختلفة السماوية التي تدل على وحدة التدبير واستناده إلى موجدها الواحد .

قوله تعالى : ﴿وهو الذي خلق الليل والنهار والشمس والقمر كل في فلك يسبحون﴾ الآية ظاهرة في إثبات الفلك لكل من الليل وهو الظل المخروطي الملازم لوجمه الأرض المخالف لمسامتة الشمس ، والنهار وهو خلاف الليل ، وللشمس والقمر فالمراد بالفلك مدار كل منها .

والمراد مع ذلك بيان الأوضياع والأحوال الحادثة بالنسبة إلى الأرض وفي جـوها وإن كـانت حال الأجـرام الآخر على خـلاف ذلك فـلا ليل ولا نهـار يقابله للشمس وسائر الثوابت ، التي هي نيّرة بالذات وللقمـر وسائـر السيّارات الكـاسبة للنور من الليل والنهار غير ما لنا .

> (١) النور : ٤٥ . (٢) الحجر : ١٧ .

وقوله: ﴿يسبحون﴾ من السبح بمعنى الجري في الماء بخرقه قيل: وإنماقال: يسبحون لأنه أضاف إليها فعل العقلاء كما قال: ﴿والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين﴾(١).

# ( بحث روائي )

في المحاسن بإسناده عن يونس رفعه قال: قال أبو عبد الله على الله على الله على الله على الله على الله عن يونس من باطل يقوم بإزاء حق إلا غلب الحق الباطل وذلك قول الله: ﴿ بِل نَقَادُفُ بِالْحَقَ عَلَى الباطل فيدمغه فإذا هو زاهق﴾ .

وفيه بإسناده عن أيوب بن الحرقال: قال أبو عبد الله على إنا أيوب ما من أحد إلا وقد يرد عليه الحق حتى يصدع قلبه قبله أم تـركه وذلـك أن الله يقول في كتابه: ﴿ بِلَ نقذف بِالحق على الباطل فيدمغه فإذا هـو زاهق ولكم الويـل مما تصفون ﴾ .

أقول: والروايتان مبنيتان على تعميم الآية .

وفي العيون في باب ما جاء عن الرضا النه في هاروت وماروت في حديث : إن الملائكة معصومون محفوظون عن الكفر والقبائح بألطاف الله تعالى قال الله تعالى فيهم : ﴿لا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون﴾ وقال عز وجل : ﴿ولله من في السماوات والأرض ومن عنده ﴾ يعني الملائكة ﴿لا يستكبرون عن عبادته ولا يستحسرون يسبحون الليل والنهار لا يفترون ﴾ .

وفي نهج البلاغة قال الشخص في وصف الملائكة : ومسبحون لا يسأمون ، ولا يغشاهم نوم العيسون ، ولا سهو العقول ، ولا فترة الأبدان ، ولا غفلة النسيان .

أقول: وبه يضعف ما في بعض الروايات أن الملائكة ينامون كما في كتاب كمال الدين بإسناده عن داود بن فرقد عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله أنه سئل عن الملائكة أينامون ؟ فقال: ما من حيّ إلا وهو ينام خلا الله وحده. فقلت: يقول الله عز وجل: ﴿ يسبحون الليل والنهار لا يفترون ﴾ ؟ قال: أنفاسهم تسبيح. على أن الرواية ضعيفة.

<sup>(</sup>١) يوسف : ٤ .

وفي التوحيد بإسناده عن هشام بن الحكم قال: قلت لأبي عبد الله عَشْشِهِ: ما الدليل على أن الله واحد؟ قبال: اتصال التبدبير وتمام الصنع كما قال عز وجل: ﴿ لُو كَانَ فِيهِمَا آلَهِهَ إِلَا الله لفسدتا﴾ .

أقول : وهو يؤيد ما قدمناه في تقرير الدليل .

وفيه بإسناده عن عمرو بن جابر قال: قلت لأبي جعفر محمد بن علي الباقر على الباقر على الله إنا نرى الأطفال منهم من يولد ميتاً ، ومنهم من يسقط غير تام ، ومنهم من يولد أعمى وأخرس وأصم ، ومنهم من يموت من ساعته إذا سقط إلى الأرض ، ومنهم من يبقى إلى الاحتلام ، ومنهم من يعمّر حتى يصير شيخاً فكيف ذلك وما وجهه ؟ .

فقال على الله تبارك وتعالى أولى بما يدبره من أمر خلقه منهم وهو الخالق والمالك لهم فمن منعه التعمير فإنما منعه ما ليس له ، ومن عمّره فإنما أعطاه ما ليس له فهو المتفضل بما أعطى وعادل فيما منع ولا يسأل عما يفعل وهم يسألون .

قال جابر: فقلت له: يا ابن رسول الله وكيف لا يسأل عما يفعل؟ قال: لأنه لا يفعل إلا ما كان حكمة وصواباً، وهو المتكبر الجبار والواحد القهار، فمن وجد في نفسه حرجاً في شيء مما قضى كفرومن أنكر شيئاً من أفعاله جحد.

أقول: وهي رواية شريفة تعطي أصلاً كلياً في الحسنات والسيئات وهو أن الحسنات أمور وجودية تستند إلى إعطائه وفضله تعالى ، والسيئات أمور عدمية تنتهي إلى عدم الإعطاء لما لا يملكه العبد. وما ذكره سنن أنه تعالى أولى بما لعبده منه وجهه أنه تعالى هو المالك لذاته والعبد إنما يملك ما يملك بتمليك منه تعالى وهو المالك لما ملكه وملك العبد في طول ملكه .

وقوله: ﴿لأنه لا يفعل إلا ما كان حكمة وصواباً ﴾ إشارة إلى التقريب الأول الذي قدمناه ، وقوله : ﴿وهو المتكبر الجبار والواحد القهار ﴾ إشارة إلى التقريب الثاني الذي أوردناه في تفسير الآية .

وفي نور الثقلين عن الرضا ﷺ قال : قال الله تبارك وتعالى : يا ابن آدم بمشيئتي كنت أنت الذي تشاء لنفسك ما تشاء ، وبقوّتي أدّيت إليّ فرائضي ، وبنعمتي

قويت على معصيتي جعلتك سميعاً بصيراً قوياً ما أصابك من حسنة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن الله وما أصابك من سيئة فمن نفسك وذلك أني أولى بحسناتك منك وأنت أولى بسيئاتك مني وذلك أني لا أسأل عما أفعل وهم يسألون .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿هذا ذكر من معي وذكر من قبلي﴾ قال أبو عبد الله مَا نَظِيمِ بِذَكر من معي ما هو كائن وبذكر من قبلي ما قد كان .

وفي العيون بإسناده إلى الحسين بن خالد عن علي بن موسى الرضا عن أبيه عن أمير المؤمنين عليهم السلام قال: قال رسول الله مَيْنَاتُهِ: من لم يؤمن بحوضي فلا أورده الله حوضي ، ومن لم يؤمن بشفاعتي فلا أناله الله شفاعتي ، ثم قال شفاعتي إلها الكبائر من أمتي فأما المحسنون فما عليهم من سبيل .

قال الحسين بن خالد: فقلت للرضا عشن : يـا ابن رسول الله فمـا معنى قـول الله عز وجـل : ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى﴾ قـال : لا يشفعون إلا لمن ارتضى الله دينه .

وفي الدرّ المنثور أخرج الحاكم وصححه والبيهقي في البعث عن جابـر أن رسول الله ﷺ تلإ قول الله : ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى﴾ فقال : إن شفاعتي لأهل الكبائر من أمتي .

وفي الإحتجاج وروي أن عمرو بن عبيد وفد على محمد بن علي الباقر منظم المنظم المنطقة بالسؤال عنه فقال له : جعلت فداك ما معنى قوله تعالى : ﴿ أو لم يرَ الذين كفروا أن السماوات والأرض كانتا رتقاً ففتقناهما ما هذا الرتق والفتق ؟ فقال أبو جعفر عشف : كانت السماء رتقاً لا تنزل القطر وكانت الأرض رتقاً لا تخرج النبات ففتق الله السماء بالقطر وفتق الأرض بالنبات فانقطع عمرو بن عبيد ولم يجد اعتراضاً ومضى .

أقول : وروى هذا المعنى في روضة الكافي عنه ﴿نِكُ بِطُرِيقِينَ .

وفي نهج البلاغة قال شنة: وفتق بعد الارتتاق صوامت أبوابها .

\* \* \*

وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِنْ قَبْلِكَ الْخُلْدَ أَفَالِنُ مِتَّ فَهُمُّ الْخَالِدُونَ (٣٤) كُـلَّ نَفْس َ ذَائِقَةُ الْمَـوْتِ وَنَبْلُوَكُمْ بِٱلشَّـرِّ وَالْهِخَيْرِ فِتْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ (٣٥) وَإِذَا رَآكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَّخِـذُونَكَ إِلَّا هُــزُواً أَهْـذَا ٱلَّــٰذِي يَـذْكَــرُ آلِهَتَكُمْ وَهُمْ بِـذِكُــرِ ٱلـرَّحَمٰنِ هُمّ كَـافِـرُونَ (٣٦) خُلِقَ الْإِنْسَـانَ مِنْ عَجَـل سَـأُوريكُمْ آيَـاتِي فَـلَا تَسْتَعْجِلُونِ (٣٧) وَيَقُولُونَ مَتىٰ هٰذَا الْوَعْـدُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (٣٨) لَوْ يَعْلَمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَنْ وُجُـوهِهُمُ ٱلنَّارَ وَلَا عَنْ ظُهُ ورهِمْ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُونَ (٣٩) بَلْ تَأْتِيهِمْ بَغْتَةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلا يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ (٤٠) وَلَقَدِ ٱسْتُهِزَىءَ بِـرُسُلِ مِنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانَـوا بِهِ يَسْتَهْـزُؤُنَ (٤١) قُلّ مَنْ يَكُلُوكُمْ بِٱللَّيْلِ وَٱلنَّهَارِمِنَ ٱلرَّحْمٰنِ بَلَهُمْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِمْ مُعْرِضُونَ (٤٢) أَمْ لَهُمْ آلِهَةٌ تَمْنَعُهُمْ مِنْ دُونِنَا لَا يَسْتَطِيعُونَ نَصْـرَ أَنْفُسِهِمْ وَلَا هُمْ مِنَّا يُصْحَبُونَ (٤٣) بَلْ مَتَّعْنَا هُـؤُلَاءِ وَآبَاءَهُمْ حَتَّىٰ طَالَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَّا نَأْتِي الْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَا أَفَهُمُ الْغَالِبُونَ (٤٤) قُـلْ إِنَّمَا أَنْذِرُكُمْ بِالْـوَحْيِ وَلاَ يَسْمَعُ ٱلصُّمُّ ٱلدُّعَاءَ إِذَا مَا يُنْذَرُونَ (٤٥) وَلَئِنْ مَسَّتْهُمْ نَفْحَةٌ مِنْ عَذَابِ رَبُّكَ لَيَقُولُنَّ يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ (٤٦) وَنَضَعُ الْمَوَازِينَ الْقِسطَ لِيَوْمِ الْقِيٰمَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ ﴿ بِهَا وَكَفَىٰ بِنَا حَاسِبِينَ (٤٧) .

### (بیان)

من تتمة الكلام حول النبوة يمذكر فيها بعض ما قاله المشركون في النبي المنتهزاء به: أهذا المتولهم: سيموت فنتخلص منه ونستريح. وقولهم استهزاء به: أهذا الذي يذكر آلهتكم، وقولهم استهزاء بالبعث والقيامة التي أنذروا بها: متى هذا الوعد إن كنتم صادقين وفيها جواب أقاويلهم وإنذار وتهديد لهم وتسلية للنبي النوسية.

قوله تعالى: ﴿ وما جعلنا ليشر من قبلك المخلد أفإن مت فهم المخالدون من يلوح من الآية أنهم كانوا يسلّون أنفسهم بأن النبي عليه سيموت فيتخلصون من دعوته وتنجو آلهتهم من طعنه كما حكي ذلك عنهم في مثل قولهم: ﴿ نتربص به ريب المنون﴾ (١) ، فأجاب عنه بأنا لم نجعل لبشر من قبلك المخلد حتى يتوقع ذلك لك بل إنك ميت وإنهم ميتون ، ولا ينفعهم موتك شيئاً فلا أنهم يقبضون على المخلود بموتك ، فالجميع ميتون ، ولا أن حياتهم القصيرة المؤجلة تخلو من الفتنة والامتحان الإلهي فلا يخلو منه إنسان في حياته الدنيا ، ولا أنهم خارجون بالآخرة من سلطاننا بل إلينا يرجعون فنحاسبهم ونجزيهم بما عملوا .

وقوله: ﴿ أَفَإِنَ مَتَ فَهُمُ الْخَالَدُونَ ﴾ ولم يقل: فهم خالدون والاستفهام للإنكار يفيد نفي قصر القلب كأنه قيل: إن قولهم ، نتربص به ريب المنون كلام من يرى لنفسه خلوداً أنت مزاحمه فيه فلو مت لذهب بالخلود وقبض عليه وعاش عيشة خالدة طيبة ناعمة وليس كذلك بل كل نفس ذائقة الموت ، والحياة الدنيا مبنية على الفتنة والإمتحان ، ولا معنى للفتنة الدائمة والامتحان الخالد بل يجب أن يرجعوا إلى ربهم فيجازيهم على ما امتحنهم وميزهم .

قوله تعالى: ﴿كُلُ نَفُسُ ذَائِقَةُ الْمُوتُ وَبَلُوكُم بِالشُرُ وَالْخَيْسُ فَيَهُ وَإِلَيْنَا تُرْجِعُونَ ﴾ لفظ النفس ـ على ما يعطيه التأمل في موارد استعماله ـ أصل معناه هو معنى ما أضيف إليه فنفس الشيء معناه الشيء ونفس الإنسان معناه هو الإنسان ونفس الحجر معناه هو الحجر فلو قطع عن الإضافة لم يكن له معنى محصل ، وعلى هذا المعنى يستعمل للتأكيد اللفظي كقولنا : جاءني زيد نفسه أو لإفادة معناه كقولنا : جاءني نفس زيد .

<sup>(</sup>١) الطور : ٣٠ .

وبهذا المعنى يطلق على كل شيء حتى عليه تعالى كما قال: ﴿كتب على نفسه ﴿(٢) ، وقال: ﴿تعلم ما في نفسه ولا أعلم ما في نفسك ﴾(٢) .

ثم شاع استعمال لفظها في شخص الإنسان خاصة وهو الموجود المركب من روح وبدن فصار ذا معنى في نفسه وإن قطع عن الإضافة قال تعالى : وهو الذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها أي من شخص إنساني واحد ، وقال : ومن قتل نفساً بغير نفس أو فساد في الأرض فكأنما قتل الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً ومن أحياها فكأنما أحيا الناس جميعاً وكل نفس تجادل عن نفسها فالنفس إنساناً ، وقد اجتمع المعنيان في قوله : وكل نفس تجادل عن نفسها فالنفس الأولى بالمعنى الثاني والثانية بالمعنى الأولى .

ثم استعملوها في الروح الإنساني لما أن الحياة والعلم والقدرة التي بها قوام الإنسان قائمة بها ومنه قوله تعالى : ﴿أخرجوا أنفسكم اليوم تجزون عذاب الهون﴾(٥) .

ولم يطرد هذان الإطلاقان أعنى الثاني والثالث في غير الإنسان كالنبات وسائر الحيوان إلا بحسب الإصطلاح العلمي فلا يقال للواحد من النبات والحيوان عرفاً نفس ولا للمبدأ المدبر لجسمه نفس نعم ربما سمّيت الدم نفساً لأن للحياة توقفاً عليها ومنه النفس السائلة .

وكذا لا يطلق النفس في اللغة بأحد الإطلاقين الثاني والثالث على الملك والجن وإن كان معتقدهم أن لهما حياة ، ولم يرد استعمال النفس فيهما في القرآن أيضاً وإن نظقت الآيات بأن للجن تكليفاً كالإنسان وموتاً وحشراً قال : ﴿ مَا خَلَقْتُ الْجَنْ وَالْإِنْسُ وَلَا اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وقال : ﴿ ويوم يحشرهم جميعاً يا معشر الجن قد استكثرتم من الإنس ﴾ (٧) ، هذا ما يتحصل من معنى النفس بحسب عرف اللغة .

وأما الموت فهو فقد الحياة وآثارها من الشعور والإرادة عما من شأنه أن

(٧) الأحقاف : ١٨ .

الأنعام: ۱۲.
 المائدة: ۳۲.

(٥) الأنعام: ٩٣.
 (٥) الأنعام: ٩٣.

(٣) المائدة : ١١٦ . (٦) الذاريات : ٥٦ . (٨) الأنعام : ١٢٨ .

يتصف بها قال تعالى: ﴿وكنتم أمواتاً فأحياكم ثم يميتكم﴾ (١)، وقال في الأصنام: ﴿أموات غير أحياء﴾ (٢)، وأما أنه مفارقة النفس للبدن بانقطاع تعلقها التدبيري كما تعرّفه الأبحاث العقلية أو أنه الإنتقال من دار إلى دار كما في الحديث النبوي فهو معنى كشف عنه العقل أو النقل غير ما استقر عليه الاستعمال ومن المعلوم أن الموت بالمعنى الذي ذكر إنما يتصف به الإنسان المركب من الروح والبدن باعتبار بدنه فهو الذي يتصف بفقدان الحياة بعد وجدانه وأما الروح فلم يرد في كلامه تعالى ما ينطق باتصافه بالموت كما لم يرد ذلك في الملك، فلم يرد في كلامه تعالى ما ينطق باتصافه بالموت كما لم يرد ذلك في الملك، وأما قوله: ﴿ولفخ في الصور فصعق في السماوات ومن في الأرض﴾ (٤) فسيجيء إن شاء الله أن الهلاك والصعق غير الموت وإن انطبقا عليه أحياناً.

فقد تبين مما قدمناه أولاً: أن المراد بالنفس في قـوله: ﴿كُـلُ نَفُسُ ذَائقةُ المُوتِ ﴾ الإنسان ـ وهـو الاستعمال الثـاني من استعمالاتهـا الثلاث ـ دون الـروح الإنساني إذ لم يعهد نسبة الموت إلى الروح في كلامه تعالى حتى تحمل عليه.

وثانياً: أن الآية إنما تعم الإنسان لا غير كالملك والجن وسائر الحيوان وإن كان بعضها مما يتصف بالموت كالجن والحيوان ، ومن القرينة على اختصاص الآية بالإنسان قوله قبله: ﴿وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد﴾ وقوله بعده: ﴿ونبلوكم بالشر والخير فتنة﴾ على ما سنوضحه.

وقد ذكر جمع منهم أن المراد بالنفس في الآية الروح ، وقد عرفت خلاف وأصر كثير منهم على عموم الآية لكل ذي حياة من الإنسان والملك والجن وسائر الحيوانات حتى النبات إن كان لها حياة حقيقة وقد عرفت ما فيه .

ومن أعجب ما قيل في تقرير عموم الآية ما ذكره الإمام الرازي في التفسير الكبير بعد ما قرر أن الآية عامة لكل ذي نفس: أن الآية مخصصة فإن له تعالى نفساً كما قال حكاية عن عيسى الشخانة (تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك مع أن الموت مستحيل عليه سبحانه ، وكذا الجمادات لها نفوس وهي لا تموت . ثم قال : والعام المخصوص حجة فيبقى معمولاً به على ظاهره فيما

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٨ . (٣) القصص : ٨٨ .

<sup>(</sup>٢) النحل : ٢١ . (٤) الزمر : ٦٨ .

عـدا ما أخـرج منه ، وذلـك يبطل قـول الفلاسفـة في الأرواح البشريـة والعقـول المفارقة والنفوس الفلكية أنها لا تموت . انتهى .

وفيه اولاً: أن النفس بالمعنى الذي تطلق عليه تعالى وعلى كل شيء هي النفس بالاستعمال الأول من الاستعمالات الثلاث التي قدمناها لا تستعمل إلا مضافة كما في الآية إلى استشهد بها والتي في الآية مقطوعة عن الإضافة فهي غير مراده بهذا المعنى في الآية قطعاً فتبقى النفس بأحد المعنيين الآخرين وقد عرفت أن المعنى الثالث أيضاً غير مراد فيبقى الثاني .

وثانياً: أن نفيه الموت عن الجمادات ينافي قـوله تعـالى : ﴿كنتم أمواتــاً فأحياكم﴾ وقوله : ﴿أموات غير أحياء﴾ وغير ذلك .

وثالثاً: أن قوله: إن عموم الآية يبطل قول الفلاسفة في الأرواح البشرية والعقول المفارقة والنفوس الفلكية خطأ فإن هذه مسائل عقلية يرام السلوك إليها من طريق البرهان ، والبرهان حجة لليقين فإن كانت الحجج التي أقاموها عليها كلها أو بعضها براهين كما ادّعوها لم ينعقد من الآية في مقابلها ظهور والظهور حجة ظنية وكيف يتصور اجتماع العلم مع الظن بالخلاف ، وإن لم تكن براهين لم تثبت المسائل ولا حاجة معه إلى ظن بالخلاف .

ثم إن قوله : ﴿كل نفس ذائقة الموت﴾ كما هو تقرير وتثبيت لمضمون قوله قبلاً : ﴿وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد﴾ الخ ، كذلك توطئة وتمهيد لقوله بعد ﴿ونبلوكم بالشر والخير فتنة﴾ \_ أي ونمتحنكم بما تكرهونه من مرض وفقر ونحوه وما تريدونه من صحة وغنى ونحوهما امتحاناً \_ كأنه قيل : نحيي كلا منكم حياة محدودة مؤجلة ونمتحنكم فيها بالشر والخير امتحاناً ثم إلى ربكم ترجعون فيقضي عليكم ولكم .

وفيه إشارة إلى علة تحتم الموت لكل نفس حية ، وهي أن حياة كل نفس حياة امتحانية ابتلائية ، ومن المعلوم أن الامتحان أمر مقدمي ومن الضروري أن المقدمة لا تكون خالدة لا تنتهي إلى أمد ومن الضروري أن وراء كل مقدمة ذا مقدمة وبعد كل امتحان موقف تتعين فيه نتيجته فلكل نفس حية موت محتوم ثم لها رجوع إلى الله سبحانه لفصل القضاء .

قوله تعالى : ﴿ وَإِذَا رَآكُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَخَذُونَـكَ إِلَّا هَزُوْا أَهَـذَا الَّذِي

۲۹۰ الجزء السابع عشر

يهذكر آلهتكم وهم بهذكر السرحمن هم كافسرون إن نافية والمراد بقوله : ﴿إِنَّ يَتَخَذُونَكَ إِلَّا هَزُوَّا أَي لَم يتخذُوكُ يتخذُونَكَ إِلَّا هَزُوَّا ﴾ قصر معاملتهم معه على اتخاذهم إياه هـزؤا أي لم يتخذوك إلا هزؤا يستهزء به .

وقوله: ﴿ أَهَذَا الذِي يَـذَكُرُ آلهتكم ﴾ والتقدير يقولون أو قائلين: ﴿ أَهَذَا الذِي ﴾ الخ ـ حكاية كلمة استهزائهم ، والإستهزاء في الإشارة إليه بالوصف ، ومرادهم ذكره آلهتهم بسوء ولم يصرحوا به أدباً مع آلهتهم وهو نظير قوله: ﴿ قالوا سمعنا فتى يذكرهم يقال له إبراهيم ﴾ الآية ٦٠ من السورة .

وقوله: ﴿وهم بذكر الرحمن هم كافرون﴾ في موضع الحال من ضمير ﴿إن يتخذونك﴾ أو من فاعل يقولون المقدر وهو أقرب ومحصله أنهم يأنفون لآلهتهم عليك إذ تقول فيها إنها لا تنفع ولا تضر ـ وهو كلمة حق ـ فلا يواجهونك إلا بالهزء والإهانة ولا يأنفون لله إذ يكفر بذكره والكافرون هم أنفسهم .

والمراد بذكر الرحمن ذكـره تعالى بـأنه مفيض كــل رحمة ومنعم كــل نعمة ولازمه كونه تعالى هو الرب الذي تجب عبادته ، وقيل : المراد بالذكر القرآن .

والمعنى: وإذا رآك الذين كفروا وهم المشركون ما يتخذونك ولا يعاملون معك إلا بالهزء والسخرية قائلين بعضهم لبعض أهذا الذي يذكر آلهتكم أي بسوء فيأنفون لألهتهم حيث تذكرها والحال أنهم بذكر الرحمن كافرون ولا يعدونه جرماً ولا يأنفون له .

قوله تعالى: ﴿ خلق الإنسان من عجل ساريكم آياتي فلا تستعجلون ﴾ كان المشركون على كفرهم بالدعوة النبوية يستهزؤن بالنبي المشركون على كفرهم بالدعوة النبوية يستهزؤن بالنبي المشتراء على كونه هزلا غير زيادة في الكفر والعتو ، والاستهزاء بشيء إنما يكون بالبناء على كونه هزلا غير جد فيقابل الهزل بالهزل لكنه تعالى أخذ استهزاءهم هذا أخذ جد غير هزل فكان الإستهزاء بعد الكفر تعرضاً للعذاب الإلهي بعد تعرض وهو الاستعجال بالعذاب فإنهم لا يقنعون بما جاءتهم من الآيات وهم في عافية ويطلبون آيات تجازيهم بما صنعوا ، ولذلك عد سبحانه استهزاءهم بعد الكفر استعجالاً برؤية الآيات وهي الآيات الملازمة للعذاب وأخبرهم أنه سيريهم إياها .

فقوله: ﴿خلق الإنسان من عجل﴾ كناية عن بلوغ الإنسان في العُجل كأنه خلق من عجل ولا يعرف سواه نظير ما يقال: فلان خير كله أو شر كله وخلق من خير أو من شر وهو أبلغ من قولنا، ما أعجله وما أشد استعجاله، والكلام وارد

مورد التعجيب . وفيه استهانة بأمرهم وأنه لا يعجل بعذابهم لأنهم لا يفوتونه .

وقىوله : ﴿ سَأُريكُم آياتي فـلا تستعجلون﴾ الآية الآتيـة تشهد بـأن المـراد بإراءة الآيات تعذيبهم بنار جهنم وهي قوله ﴿ لو يعلم الذين كفروا حين ﴾ الخ .

قوله تعالى : ﴿ ويقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين ﴾ القائلون هم السذين كفروا والمخاطبون هم النبي عَلَيْتُ والمؤمنون وكان مقتضى الظاهر أن بقولوا : إن كنت من الصادقين لكنهم عدلوا إلى ما ترى ليضيفوا إلى تعجيز النبي عَلَيْتُ بمطالبته مالا يقدر عليه إضلال المؤمنين به وإغراءهم عليه ، والوعد هو ما اشتملت عليه الآية السابقة وتفسره الآية اللاحقة .

قوله تعالى : ﴿ لُولُو يَعْلَمُ الذَّيْنُ كَفُرُوا حَيْنُ لَا يَكُفُونُ عَنْ وَجُوهُهُمُ النَّارُ وَلَا عَنْ ظَهُورُهُمُ وَلَا هُمْ يَنْصُرُونَ ﴾ ﴿ لُولُو ﴾ للتمني و ﴿ حَيْنَ ﴾ مفعول يعلم على ما قيل ، وقول ه ﴿ لا يَكْفُونُ عَنْ وَجُوهُهُمُ النَّارُ وَلَا عَنْ ظَهُورُهُم ﴾ أي لا يدفعونها حيث تأخذهم من قدامهم ومن خلفهم وفيه إشارة إلى إحاطتها بهم .

وقوله: ﴿ولا هم ينصرون﴾ معطوف على ما تقدمه لـرجـوع معنـاه إلى التـرديد بـالمقابلة والمعنى لا يـدفعون النـار باستقـلال من أنفسهم ولا بنصـر من ينصرهم على دفعه .

والآينة في موضع الجنواب لسؤالهم عن المنوعند ، والمعنى ليت النذين كفروا يعلمون النوقت الذي لا يندفعون النبار عن وجنوههم ولا عن ظهنورهم لا باستقلال من أنفسهم ولا هم ينصرون في دفعها .

قوله تعالى: ﴿ بِل تأتيهم بغتة فتبهتهم فلا يستطيعون ردها ولا هم ينظرون ﴾ الذي يقتضيه السياق أن فاعل تأتيهم ضمير راجع إلى النار دون الساعة كما ذهب إليه بعضهم، والجملة إضراب عن قوله في الآية السابقة: ﴿ لا يَكفُون ﴾ الخ . لا عن مقدر قبله تقديره لا تأتيهم الآيات بحسب اقتراحهم بل تأتيهم بغتة ، ولا عن قوله: ﴿ لو يعلم الذين كفروا ﴾ بدعوى أنه في معنى النفي والتقدير لا يعلمون ذلك بل تأتيهم بغتة فإن هذه كلها وجوه يأبى عنها السياق .

ومعنى إتيان النار بغتة أنها تفاجؤهم حيث لا يدرون من أين تـأتيهم وتحيط بهم فإن ذلك لازم ما وصفه الله في أمـرها بقـوله : ﴿نـار الله الموقـدة التي تطلع

على الأفئدة (١) ، وقوله: ﴿ النار التي وقودها الناس (٢) ، وقوله: ﴿ إِنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم ﴾ الآية ٩٨ من السورة ، والنار التي هذا شأنها تأخذ باطن الإنسان كظاهره على حد سواء لا كنار الدنيا حتى تتوجه من جهة إلى جهة وتأخذ الظاهر قبل الباطن والخارج قبل الداخل حتى تمهلهم بقطع مسافة أو بتدرج في عمل أو مفارقة في جهة فيحتال لدفعها بتجاف أو تجنب أو إبداء حائل أو الالتجاء إلى ركن بل هي معهم كما أن أنفسهم معهم لا تستطاع رداً إذ لا اختلاف جهة ولا تقبل مهلة إذ لا مسافة بينها وبينهم فلا تسمح لهم في نزولها عليهم إلا البهت والحيرة .

فمعنى الآية ـ والله أعلم ـ لا يدفعون النار عن وجوههم وظهورهم بـل تأتيهم من حيث لا يشعرون بها ولا يدرون فتكون مباغتة لهم فلا يستطيعون ردها ولا يمهلون في إتيانها .

قوله تعالى : ﴿ولقد استهزىء برسل من قبلك فحاق بالذين سخروا منهم ما كانوا به يستهزؤن فال في المجمع : الفرق بين السخرية والهزء أن في السخرية معنى طلب الذلة لأن التسخير التذليل فأما الهزء فيقتضي طلب صغر القدر بما يظهر في القول . انتهى والحيق الحلول ، والمراد بما كانوا به يستهزؤن ، العذاب وفي الآية تسلية للنبي مُنْ وتخويف وتهديد للذين كفروا .

قوله تعالى : ﴿قُلْ مَنْ يَكُلُؤُكُم بِاللَّيْلُ وَالنَّهَارُ مِنْ الرَّحْمَانُ بِلْ هُمْ عَنْ ذَكُرُ ربهم معرضون الكلاءة الحفظ والمعنى أسألهم من الذي يحفظهم من الرحمان إن أراد أن يعذبهم ثم أضرب عن تأثير الموعظة والإنذار فيهم فقال : ﴿بل هم عن ذكر ربهم ﴾ أي القرآن ﴿معرضون ﴾ فلا يعتنون به ولا يريدون أن يصغوا إليه إذا تلوته عليهم وقيل المراد بالذكر مطلق المواعظ والحجج .

قوله تعالى : ﴿أَم لَهُم آلَهُةَ تَمْنَعُهُم مِن دُونْنَا لَا يَسْتَطَيْعُونَ نَصِرَ أَنْفُسَهُم وَلَا هُم مِنَا يَصِحْبُونَ﴾ أم منقطعة والاستفهام للإنكار ، وكل مِن ﴿تَمْنَعُهُم ﴾ و ﴿مَنْ دُونْنا﴾ صفة آلهة ، والمعنى بل أسألهم ألهم آلهة من دُونْنا تَمْنَعُهُم مِنَا .

وقوله: ﴿لا يستطيعون نصر أنفسهم﴾ الخ تعليل للنفي المستفاد من الاستفهام الإنكاري ولـذا جيء بالفصـل والتقديـر ليس لهم آلهة كـذلك لأنهم لا يستطيعون نصـر أنفسهم بأن ينصـر بعضهم بعضاً ولا هم مـا يجارون ويحفـظون

<sup>(</sup>١) الهمزة : ٧ . (٢) البقرة : ٢٤ .

فكيف ينصرون عبادهم من المشركين أو يجيرونهم ، وذكر بعضهم أن ضمائر الجمع راجعة إلى المشركين والسياق يأباه .

قوله تعالى : ﴿ بِل متعنا هؤلاء وآباءهم حتى طال عليهم العمر ﴾ إلى آخر الآية هو إضراب عن مضمون الآية السابقة كما كان قوله : ﴿ بِل هم عن ذكر ربهم معرضون ﴾ إضراباً عما تقدمه والمضامين ـ كما ترى ـ متقاربة .

وقوله: ﴿حتى طال عليهم العمر﴾ غاية لدوام التمتع المدلول عليه بالجملة السابقة والتقدير بل متعنا هؤلاء المشركين وآباءهم ودام لهم التمتع حتى طال عليهم العمر فاغتروا بذلك ونسوا ذكر الله وأعرضوا عن عبادته ، وكذلك كان مجتمع قريش فإنهم كانوا بعد أبيهم إسماعيل قاطنين في حرم آمن متمتعين بأنواع النعم التي تحمل إليهم حتى تسلطوا على مكة وأخرجوا جرهماً منها فنسوا ما هم عليه من دين أبيهم إبراهيم وعبدوا الأصنام .

وقوله: ﴿ أَفلا يرون أَنَا نَأْتِي الأَرض نَفصها مِن أَطْرَافَها ﴾ الأنسب للسياق أن يكون المراد مِن نقص الأَرض وأطرافها هو انقراض بعض الأَمم التي تسكنها فإن لكل أمة أجلاً ما تسبق من أمة أجلها وما يستأخرون ـ وقد تقدمت الإشارة إلى أن المراد بطول العمر عليهم طول عمر مجتمعهم .

والمعنى: أفلا يرون أن الأرض تنقص منها أمة بعد أمة بالانقراض بـأمر الله فمـاذا يمنعه أن يهلكهم أفهم الغـالبون إن أرادهم الله سبحـانه بضـر أو هلاك وانقراض.

وقد مر بعض الكلام في الآية في نظيرتها من سورة الرعد فـراجع . واعلم أن في هذه الآيات وجوهاً من الالتفات لم نتعرض لها لظهورها .

قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْمَا أَنْذُرَكُم بِالوحِي وَلَا يَسَمَعُ الْصَمَّ الْدَعَاءُ إِذَا مَا يَنْدُرُونَ ﴾ أي إن الذي أنذركم به وحي إلهي لا ريب فيه وإنما لا يؤثر فيكم أثره وهو الهداية لأن فيكم صمماً لا تسمعون الإنذار فالنقص في ناحيتكم لا فيه .

قوله تعالى : ﴿ولئن مستهم نفحة من عذاب ربك ليقولن يا ويلنا إنا كنا ظالمين﴾ النفحة الوقعة من العذاب ، والمراد أن الإنذار بآيات الذكر لا ينفعهم بـل هؤلاء يحتاجون إلى نفحة من العذاب حتى يضطروا فيؤمنوا ويعترفوا بظلمهم .

قوله تعالى : ﴿ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً ﴾ القسط العدل وهو عطف بيان للموازين أو صفة للموازين بتقدير مضاف والتقدير الموازين ذوات القسط ، وقد تقدم الكلام في معنى الميزان المنصوب يوم القيامة في تفسير سورة الأعراف .

وقوله: ﴿وإن كسان مثقال حبة من خردل أتينا بها﴾ الضمير في ﴿وإن كان﴾ للعمل الموزون المدلول عليه بذكر الموازين أي وإن كان العمل الموزون مقدار حبة من خردل في ثقله أتينا بها وكفى بنا حاسبين وحبة الخردل يضرب بها المثل في دقتها وصغرها وحقارتها ، وفيه إشارة إلى أن الوزن من الحساب .

# ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن المنذر عن ابن جمريح قمال : لما نعى جبريل للنبي نفسه قال : يا رب فمن لأمتي ؟ فنزلت ﴿وما جعلنا لبشر من قبلك الخلد﴾ الآية .

أقول: سياق الأيات وهو سياق العتاب لا يلائم ما ذكر. على أن هذا السؤال لا يلائم موقع النبي شيئه ، على أن النبي كان في آخر حياة النبي والسورة من أقدم السور المكية .

وفيه أخرج ابن أبي حاتم عن السدي قال: مر النبي مسلم على أبي سفيان وأبي جهل وهما يتحدثان فلما رآه أبو جهل ضحك وقال لأبي سفيان: هذا نبي بني عبد مناف فغضب أبو سفيان فقال: ما تنكرون ليكون لبني عبد مناف نبي ؟ فسمعها النبي مسلم فرجع إلى أبي جهل فوقع به وخوفه وقال: ما أراك منتهياً حتى يصيبك ما أصاب عمك ، وقال لأبي سفيان: أما إنك لم تقل ما قلت إلا حمية فنزلت هذه الآية ﴿وإذا رآك الذين كفروا إن يتخذونك إلا هزؤاً الآية .

أقول : هو كسابقه في عدم انطباق القصة على الآية ذاك الإنطباق .

وفي المجمع روي عن أبي عبد الله طنت أمير المؤمنين طنت مرض فعاده إخوانه فقالوا: كيف تجدك يا أمير المؤمنين؟ قال: بشر. قالـوا: ما هـذا كلام مثلك قال: إن الله تعالى يقول: ﴿ونبلوكم بالشـر والخير فتنـة﴾ فالخيـر الصحة والغنى والشر المرض والفقر.

وفيه في قوله : ﴿أَفَلَا يَرُونَ أَنَا نَأْتِي الأَرْضَ نَنْقَصُهَا مِنَ أَطَرَافُهَا﴾ وقيـل : بموت العلماء وروي ذلك عن أبي عبد الله سِنْشَقَال : نقصانها ذهاب عالمها .

أقول : وتقدم في تفسير سورة الأعراف كلام في معنى الحديث .

وفي التوحيد عن على الشخة في حديث وقد سأله رجل عما اشتبه عليه من الآيات وأما قوله تبارك وتعالى ﴿ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً فهو ميزان العدل يؤخذ به الخلائق يوم القيامة يدين الله تبارك وتعالى الخلق بعضهم ببعض بالموازين .

وفي المعاني بإسناده إلى هشام قال: سألت أبا عبد الله على عن قول الله عزّ وجلّ : ﴿ وَنَضِعُ الْمُوازِينَ القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً ﴾ قال: هم الأنبياء والأوصياء.

أقول: ورواه في الكافي بسند فيه رفع عنه طنع، وقد أوردنا روايــات أخر في هذه المعاني في تفسير سورة الأعراف وتكلمنا فيها بما تيسر.

\* \* \*

يَرْجِعُونَ (٨٥) قَالُوا مَنْ فَعَلَ هٰذَا بِـآلِهَتِنَا إِنَّـهُ لَمِنَ ٱلظَّالِمِينَ (٥٩) قَالُوا سَمِعْنَا فَتِيَّ يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرُهِيمُ (٦٠) قَالُوا فَأَتُوا بِهِ عَلَىٰ أَعْيُنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ (٦١) قَالُوا ءَأَنْتَ فَعَلْتَ هٰذَا بآلِهَتِنَـا يَا إِبْرٰهِيمُ (٦٢) قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هٰذَا فَسْتَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْ طِقَونَ (٦٣) فَرَجَعُوا إِلَىٰ أَنْفَسِهمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنْتُمُ آلظَّالِمُونَ (٦٤) ثُمَّ نُكِسُوا عَلَىٰ رُؤُسِهِمْ لَقَـدْ عَلِمْتَ مَا هُـؤُلاَءِ يَنْطِقُونَ (٦٥) قَـالَ أَفَتَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ آللَّهِ مَـا لَا يَنْفَعُكُمْ شَيْئاً وَلَا يَضُــرُّكُمْ (٦٦) أَفِّ لَكُمْ وَلِـمَـا تَعْبُــدُونَ مِنْ دُونِ آللَهِ أَفَــلا تَعْقِلُونَ (٦٧) قَالُوا حَرَّقُوهُ وَانْصُرُوا آلِهَتَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ فَاعِلِينَ (٦٨) قُلْنَا يَا نَارُ كُونِي بَـرْداً وَسَلاماً عَلَىٰ إِبْرٰهِيمَ (٦٩) وَأَرَادُوا بِـهِ كَيْداً فَجَعَلْنَاهُمُ الْأَخْسَرِينَ (٧٠) وَنَجَّيْنَاهُ وَلُـوطاً إِلَىٰ الْأَرْضِ آلَتِي بَارَكْنَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ (٧١) وَوَهَبْنَـا لَهُ إِسْحٰقَ وَيَعْقَـوبَ نَافِلَةَ وَكَـلاَ جَعَلْنَا صَالِحِينَ (٧٢) وَجَعَلْنَاهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ الْخَيْرَاتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَاءَ ٱلزُّكُوٰةِ وَكَانُوا لَنَا عَابِدِينَ (٧٣) وَلُوطاً آتَيْنَاهُ حُكْماً وَعِلْماً وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْقَرْيَةِ ٱلَّتِي كَانَتْ تَعْمَلَ الْخَبَائِثَ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَـوْءٍ فَاسِقِينَ (٧٤) وَأَدْخَلَنَـاهُ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّـهُ مِنَ ٱلصَّالِحِينَ (٧٥) وَنُـوحاً إِذْ نَـاديٰ مِنْ قَبْلُ فَـاسْتَجَبْنَـا لَـهُ فَنَجَّيْنَاهُ وَأَهْلَهُ مِنَ الْكَـرْبِ الْعَـظِيمِ (٧٦) وَنَصَـرْنَـاهُ مِنَ الْقَـوْمِ

سورة الأنبياء ـ آية ٤٨ ـ ٥٥ ...... ٢٩٧

#### (بیان)

لما استوفى الكلام في النبوة بانياً لها على المعاد عقبه بالإشارة إلى قصص جماعة من أنبيائه الكرام الذين بعثهم إلى الناس وأيدهم بالحكمة والشريعة وأنجاهم من أيدي ظالمي أممهم وفي ذلك تأييد لما مر في الأيات من حجة التشريع وإنذار وتخويف للمشركين وبشرى للمؤمنين .

وقد عد فيها الأنبياء موسى وهارون وإبراهيم ولوطاً وإسحاق ويعقوب ونوحاً وداود وسليمان وأيوب وإسماعيل وإدريس وذا الكفل وذا النون وزكريا ويحيى وعيسى سبعة عشر نبياً ، وقد ذكر في الآيات المنقولة سبعة منهم فذكر أولاً موسى وهارون وعقبهما بإبراهيم وإسحاق ويعقوب ولوط وهم قبلهما ثم عقبهم بنوح وهو قبلهم .

قوله تعالى : ﴿ولقد آتينا موسى وهارون الفرقان وضياء وذكراً للمتقين﴾ رجوع بوجه إلى تفصيل ما أجمل في قوله سابقاً : ﴿وما أرسلنا قبلك إلا رجالاً نوحي إليهم﴾ الآية بذكر ما أوتي النبيون من المعارف والشرائع وأيدوا بإهلاك أعدائهم بالقضاء بالقسط .

والآيــة التاليــة تشهد أن المــراد بالفــرقان والضيــاء والذكــر التوراة أتــاها الله موسى وأخاه هارون شريكه في النبوة .

والفرقان مصدر الفرق لكنه أبلغ من الفرق ، وذكر الراغب أنه على ما قيل اسم لا مصدر وتسمية التوراة الفرقان لكونها فارقة أو لكونها يفرق بها بين الحق والباطل في الاعتقاد والعمل ، والآية نظيرة قوله : ﴿ولقد آتينا موسى الكتاب والفرقان لعلكم تهتدون﴾(١) وتسميتها ضياء لكونها مضيئة لمسيرهم إلى السعادة والفلاح في الدنيا والآخرة ، وتسميتها ذكراً لاشتمالها على ما يذكر به الله من الحكم والمواعظ والعبر .

ولعل كون الفرقان أحد أسماء التوراة هو الموجب لإتيانه باللام بخلاف ضياء وذكر ، وبوجه آخر هي الفرقان للجميع لكنها ضياء وذكر للمتقين خاصة لا ينتفع بها غيرهم ولذا جيء بالضياء والـذكر منكـرين ليتقيدا بقـوله : ﴿للمتقين﴾

<sup>(</sup>١) البقرة : ٥٣ .

بخلاف الفرقان وقد سميت التوراة نوراً وذكراً في قول تعالى : ﴿فيها هـدى ونور﴾ (١) وقوله : ﴿فاسألوا أهل الذكر﴾ الآية ٧ من السورة .

قوله تعالى : ﴿وهذا ذكر مبارك أنزلناه أفأنتم له منكرون﴾ الإشارة بهذا إلى القرآن وإنما سمي ذكراً مباركاً لأنه ثابت دائم كثير البركات ينتفع به المؤمن به والكافر في المجتمع البشري وتتنعم به الدنيا سواء عرفته أو أنكرته أقرت بحقه أو جحدته .

يدل على ذلك تحليل ما نشاهد اليوم من آثار الرشد والصلاح في المجتمع العام البشري والرجوع بها القهقري إلى عصر نزول القرآن فما قبله فهو الذكر المبارك الذي يسترشد بمعناه وان جهل الجاهلون لفظه ، وأنكر الجاحدون حقه وكفروا بعظيم نعمته ، وأعانهم على ذلك المسلمون بإهمالهم في أمره ، وقال الرسول يا رب إن قومي اتخذوا هذا القرآن مهجوراً .

قوله تعالى : ﴿ولقد آتينا إبراهيم رشده من قبل وكنا به عالمين﴾ انعطاف إلى ما قبل موسى وهارون ونزول التوراة كما يفيده قوله إضمن قبل والمراد أن إيتاء التوراة لموسى وهارون لم يكن بدعاً من أمرنا بل أقسم لقد آتينا قبل ذلك إبراهيم رشده .

والرشد خلاف الغي وهو إصابة الواقع ، وهو في إبراهيم بالناه الفطري التام إلى التوحيد وسائر المعارف الحقة ، وإضافة الرشد إلى الضمير الراجع إلى إبراهيم تفيد الاختصاص وتعطي معنى اللياقة ، ويؤيد ذلك قوله بعده : ﴿وكنا به عالمين﴾ وهو كناية عن العلم بخصوصية حاله ومبلغ استعداده .

والمعنى: وأقسم لقد أعطينا إبراهيم ما يستعد له ويليق به من السرشد وإصابة الواقع وكنا عالمين بمبلغ استعداده ولياقته ، والذي آتاه الله سبحانه ـ كما تقدم ـ هو ما أدركه بصفاء فطرته ونور بصيرته من حقيقة التوحيد وسائس المعارف الحقة من غير تعليم معلم أو تذكير مذكر أو تلقين ملقن .

قوله تعالى : ﴿إِذْ قَالَ لَأَبِيهُ وَقُومُهُ مَا هَذَهُ التَمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمَ لَهَا عَاكَفُونَ ﴾ التمثال الشيء المصور والجمع تماثيل ، والعكوف الإقبال على الشيء وملازمته على سبيل التعظيم له كذا ذكره الراغب فيهما .

<sup>(</sup>١) المائدة : ٤٤ .

يريد طائلة بهذه التماثيل الأصنام التي كانوا نصبوها للعبادة وتقريب القرابين وكان سؤاله عن حقيقتها ليعرف ما شأنها وقد كان أول وروده في المجتمع وقد ورد في مجتمع ديني يعبدون التماثيل والأصنام ، والسؤال مع ذلك مجموع سؤالين اثنين وسؤال أبيه عن الأصنام كان قبل سؤاله قومه على مأشير إليه في مورة الأنعام ومعنى الأية ظاهر .

قوله تعالى: ﴿قالوا وجدنا آباءنا لها عابدين﴾ هو جواب القوم ولما كان سؤاله على عنائدة عن حقيقة الأصنام راجعاً بالحقيقة إلى سؤال السبب لعبادتهم اياها تمسكوا في التعليل بذيل السنة القومية فذكروا أن ذلك من سنة آبائهم وجدودهم يعبدونها.

قوله تعالى : ﴿قال لقد كنتم أنتم وآباؤكم في ضلال مبين﴾ ووجه كونهم في ضلال مبين ما سيورده في محاجة القوم بعد كسر الأصنام من قوله : ﴿أَفتعبدون من دون الله ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضركم﴾ .

قوله تعالى : ﴿قالوا أَجَتَنَا بِالْحَقِ أَم أَنْتَ مِن الْلَاعِبِينَ ﴾ سؤال تعجب واستبعاد وهو شأن المقلد التابع من غير بصيرة إذا صادف إنكاراً لما هو فيه استبعد ولم يكد يذعن بأنه مما يمكن أن ينكره منكر ولذا سألوه أجئتنا بالحق أم أنت من اللاعبين والمراد بالحق - على ما يعطيه السياق - الجد أي أتقول ما تقوله جداً أم تلعب به ؟ .

قوله تعالى: ﴿قال بل ربكم رب السماوات والأرض الذي فطرهن وأنا على ذلكم من الشاهدين هو طنع كما ترى يحكم بأن ربهم هو رب السماوات وأن هذا الرب هو الذي فطر السماوات والأرض وهو الله سبحانه ، وفي ذلك مقابلة تامة لمذهبهم في الربوبية والألوهية فإنهم يرون أن لهم إلها أو الهة غير ما للسماوات والأرض من الإله أو الآلهة ، وهم جميعاً غير الله سبحانه ولا يرونه تعالى إلها لهم ولا لشيء من السماوات والأرض بل يعتقدون أنه إله الآلهة ورب الأرباب وفاطر الكل .

فقوله : ﴿ بَوْمِلُ رَبِكُمُ رَبِ السَمَاوَاتِ وَالْأَرْضُ الَّذِي فَطَرَهُنَ ﴾ رد لمـذهبهم في الألوهية بجميع جهاته وإثبات أن لا إله إلا الله وهو «التوحيد» .

ثم كشف النف بقوله: ﴿وأنا على ذلكم من الشاهدين ﴿ عن أنه معترف

٣٠٠ الجزء السابع عشر

مقر بما قاله ملتزم بلوازمه وآثاره شاهد عليه شهادة إقرار والتزام فإن العلم بالشيء غيـر الالتـزام بـه وربمـا تفـارقـا كمـا قـال تعـالى : ﴿وجحـدوا بهـا واستيقنتهـا أنفسهم﴾(١) .

وبهذا التشهد يتم الجواب عن سؤالهم أهو مجد فيما يقول أم لاعب؟ والجواب لا بل أعلم بذلك وأتدين به .

هذا ما يعطيه السياق في معنى الآية ، ولهم في تفسيسرها أقـــاويل أخــر ، وكذا في معاني آيات القصة السابقة واللاحقة وجوه أخر أضربنا عنها لعدم جدوى في التعرض لها فلا سياق الآيات يساعد عليها ولا مذاهب الوثنية توافقها .

قوله تعالى : ﴿وتالله لأكيدن أصنامكم بعد أن تولوا مدبرين ﴾ معطوف على قوله : ﴿وبل ربكم ﴾ الخ أي قال لأكيدن أصنامكم «الخ» والكيد التدبير الخفي على الشيء بما يسوؤه ، وفي قوله : ﴿بعد أن تولوا مدبرين ﴾ دلالة على أنهم كانوا يخرجون من البلد أو من بيت الأصنام أحياناً لعيد كان لهم أو نحوه فيبقى الجو خالياً .

وسياق القصة وطبع هذا الكلام يستدعي أن يكون قوله: ﴿وَتَاللَّهُ لأَكَيَّدُنَّ أَصِنَامِكُم﴾ بمعنى تصميمه العزم على أن يكيد أصنامهم فكثيراً ما يعبر عن تصميم العزم بالقول يقال: لأفعلن كذا لقول قلته أي لعزم صممته.

ومن البعيد أن يكون مخاطباً به القوم وهم أمة وثنية كبيرة ذات قوة وشوكة وحمية وعصبية ولم يكن فيهم يبومئذ وهبو أول دعوة إبراهيم موحد غيره فلم يكن من الحزم أن يخبر القوم بقصده أصنامهم بالسوء وخاصة بالتصريح على أن ذلك منه بالكيد يبوم تخلو البلدة أو بيت الأصنام من الناس كمن يفشي سراً لمن يبريد أن يكتمه منه اللهم إلا أن يكون مخاطباً به بعض القوم ممن لا يتعداهم القول وأما إعلان السر لعامتهم فلا قطعاً.

قوله تعالى: ﴿فجعلهم جذاذاً إلا كبيراً لهم لعلهم إليه يرجعون ﴾ قال الراغب الجذ كسر الشيء وتفتيته ويقال لحجارة الذهب المكسورة ولفتات الذهب جذاذاً ومنه قوله تعالى: ﴿فجعلهم جذاذاً ﴾ انتهى فالمعنى فجعل الأصنام قطعاً مكسورة إلا صنماً كبيراً من بينهم .

<sup>(</sup>١) النمل : ١٤ .

وقوله: ﴿لعلهم إليه يرجعون﴾ ظاهر السياق أن هذا الترجي لبيان ما كان يمثله فعله أي كان فعله هذا حيث كسر الجميع إلا واحداً كبيراً لهم فعل من يريد بذلك أن يرى القوم ما وقع على أصنامهم من الجذ ويجدوا كبيرهم سالماً بينهم فيرجعوا إليه ويتهموه في أمرهم كمن يقتل قوماً ويترك واحداً منهم ليتهم في أمرهم .

وعلى هذا فالضمير في قوله : ﴿إليه﴾ راجع إلى ﴿كبير لهم﴾ ويؤيـد هذا المعنى أيضاً قول إبـراهـِم الآتي : ﴿بل فعله كبيـرهم هذا﴾ في جـواب قولهم : ﴿أأنت فعلت هذا بآلهتنا﴾ .

والجمهور من المفسرين على أن ضمير ﴿ إليه ﴾ لإبراهيم بنك والمعنى فكسر الأصنام وأبقى كبيرهم لعل الناس يرجعون إلى إبراهيم فيحاجهم ويبكتهم ويبين بطلان الوهية أصنامهم ، وذهب بعضهم إلى أن الضمير لله سبحانه والمعنى فكسرهم وأبقاه لعل الناس يرجعون إلى الله بالعبادة لما رأوا حال الأصنام وتنبهوا من كسرها أنها ليست بآلهة كما كانوا يزعمون .

وغير خفي أن لازم القولين كون قوله: ﴿ إِلا كبيراً لهم ﴾ مستدركاً وإن تكلف بعضهم في دفع ذلك بما لا يغني عن شيء ، وكان المانع لهم من إرجاع الضمير إلى ﴿ كبير ﴾ عدم استقامة الترجي على هذا التقدير لكنك عرفت أن ذلك لبيان ما يمثله فعله على أسخ لمن يشهد صورة الواقعة لا لبيان ترج جدي من إبراهيم على المنتف.

قوله تعالى : ﴿قالوا من فعل هذا بآلهتنا إنه لمن الظالمين﴾ استفهام بداعي التأسف وتحقيق الأمر للحصول على الفاعل المرتكب للظلم ويؤيد ذلك قوله تلواً : ﴿قالوا سمعنا فتى يذكرهم﴾ الخ فقول بعضهم : إن ﴿من﴾ موصولة ليس بسديد .

وقوله: ﴿إنه لمن الظالمين﴾ قضاء منهم بكونه ظالماً يجب أن يساس على ظلمه إذ قد ظلم الآلهة بالتعدي إلى حقهم وهو التعظيم وظلم الناس بالتعدي إلى حقهم وهو احترام آلهتهم وتقديس مقدساتهم وظلم نفسه بالتعدي إلى ما ليس له بحق وارتكاب ما لم يكن له أن يرتكبه.

قوله تعالى : ﴿قالوا سمعنا فتى يذكرهم يقال له إبراهيم ﴾ المراد بالذكر ـ

على ما يستفاد من المقام ـ الذكر بالسوء أي سمعنا فتى يـذكر الآلهـة بالسـوء فإن يكن فهو الذي فعل هذا بهم إذ لا يتجرىء لإرتكاب مثل هذا الجـرم إلا مثل ذاك المتجري .

وقوله : ﴿يقال له إبراهيم﴾ برفع إبراهيم وهو خبر لمبتدأ محذوف والتقـدير هو إبراهيم كذا ذكره الزمخشري .

قوله تعالى: ﴿قالُوا فأتُوا به على أعين الناس لعلهم يشهدون﴾ المراد بإتيانه على أعين الناس ومرآهم وهو حيث كسرت الأصنام كما يظهر من قول إبراهيم الناف: ﴿بل فعله كبيرهم هذا﴾ بالإشارة إلى كبير الأصنام.

وكأن المراد بشهادتهم أن يشهدوا عليه بأنه كان يذكرهم بالسوء فيكون ذلك ذريعة إلى أخذ الإقرار منه بالجذ والكسر ، وأما ما قيل : أن المراد شهادتهم عقاب إبراهيم على ما فعل فبعيد .

قوله تعالى : ﴿قالوا ءأنت فعلت هذا بآلهتنا يـا إبراهيم﴾ الإستفهـام ـ كما قيل ـ للتقرير بالفـاعل فـإن أصل الفعـل مفروغ عنـه معلوم الوقـوع ، وفي قولهم ﴿بآلهتنا﴾ تلويح إلى أنهم ما كانوا يعدونه من عبدة الأصنام .

قوله تعالى: ﴿قال بل فعله كبيرهم هذا فاسألوهم إن كانوا ينطقون ما أخبر سلطة به بقوله: ﴿ بل فعله كبيرهم هذا ﴾ دعوى بداعي إلزام الخصم وفرض وتقدير قصد به إبطال الوهيتها كما سيصرح به في قوله: ﴿ أفتعبدون ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضركم ﴾ الخ . وليس بخبر جدي البتة ، وهذا كثير الورود في المخاصمات والمناظرات فالمعنى قال: بل شاهد الحال وهو صيرورة الجميع جذاذاً وبقاء كبيرهم سالماً يشهد أن قد فعله كبيرهم هذا وهو تمهيد لقوله: ﴿ فَاسْألُوهُم ﴾ الخ .

وقوله : ﴿ فَاسَالُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطَقُونَ ﴾ أمر بأن يَسَالُوا الأصنام عن حقيقة الحال وأن الذي فعل بهم هذا من هو ؟ فيخبروهم به إن كانـوا ينطقـون فقولـه : ﴿ إِنْ كَانُوا يَنْطَقُونَ ﴾ شرط جزاؤه محذوف يدل عليه قوله ﴿ فَاسَالُوهُم ﴾ .

فتحصّل أن الآية على ظاهرها من غير تكلف إضمار أو تقديم وتـأخير أو محـذور تعقيد ، وأن صـدرها المتضمن لـدعوى استنـاد الفعل إلى كبيـرهم إلزام سورة الأنبياء ـ آية ٦٠ ـ ٦٤ . . .

للخصم وتوطئة وتمهيد لذيلها وهو أسرهم بسؤال الأصنام إن نطقوا لينتهي إلى اعتراف القوم بأنهم لا ينطقون .

وربما قيل: إن قوله: ﴿إن كَانُوا يُنطقُونَ﴾ قيد لقوله: ﴿بُلُّ فَعَلَّهُ كبيرهم﴾ والتقدير : بل إن كـانوا ينـطقون فعله كبيـرهم ، وإذ كان نـطقهم محالاً فالفعل منه كذلك وقوله : ﴿فَاسَأَلُوا﴾ جملة معترضة .

وربما قيل : إن فاعل قوله : ﴿فعله﴾ محـذوف والتقديـر بل فعله من فعله ثم ابتدأ فقيل : كبيرهم هذا فاسألوهم الخ . وربما قيل : غير ذلك وهي وجـوه غير خالية من التكليف لا يخلو معها من التعقيد المنزه عنه كلامه تعالى .

قوله تعالى : ﴿ فرجعوا إلى أنفسهم فقالوا إنكم أنتم الظالمون ﴾ تفريع على قوله : ﴿فَاسَأَلُوهُم إِنْ كَانُوا يَنْطَقُونَ﴾ فإنهم لما سمعوا منه ذلك وهم يـرون أن الأصنام جمادات لا شعور لها ولا نطق تمت عند ذلك عليهم الحجة فقضى كل منهم على نفسه أنه هو الظالم دون إبراهيم فقوله : ﴿فُورِجِعُوا إِلَى أَنفُسُهُم﴾ استعارة بالكناية عن تنبههم وتفكرهم في أنفسهم ، وقوله : ﴿فقالُوا إِنَّكُم أِنْتُمْ الظالمون﴾ أي قال كل لنفسه مخاطباً لها : إنك أنت الظالم حيث تعبد جماداً لا ينطق .

وقيل: المعنى فرجع بعضهم إلى بعض وقال بعضهم لبعض إنكم أنتم الظالمون وأنت خبير بأن ذلك لا يناسب المقام وهو مقام تمام الحجة على الجميع واشتراكهم في الظلم ولو بني على قول بعضهم لبعض في مقام هذا شأنه لكان الأنسب أن يقال: إنا نحن الظالمون كما في نـظائره قــال تعالى: ﴿فَـأَقَبَلَ بعضهم على بعض يتلاومون قالوا يا ويلنا إنا كنا طاغين﴾(١) ، وقال : ﴿فَظَلْتُم تفكهون إنا لمغرمون بل نحن محرومون�<sup>(۲)</sup> .

قوله تعالى : ﴿ثم نكسوا على رؤسهم لقد علمت ما هؤلاء ينطقون﴾ قال الراغب : النكس قلب الشيء على رأسه ومنه نكس الولـد إذا خرج رجله قبـل رأسه قال تعالى : ﴿ثم نكسوا على رؤسهم ﴾ . انتهى فقوله : ﴿ثم نكسوا على رؤسهم﴾ كناية أو استعارة بالكناية عن قلبهم الباطل على مكان الحق الذي ظهـر لهم والحق على مكان الباطل كأن الحق عبلا في قلوبهم الباطل فنكسوا على

(١) القلم : ٣١ .

رؤوسهم فرفعوا الباطل وهـوكون إبـراهيم ظـالمـاً على الحق وهـوكـونهم هم الظالمين فخصموا إبراهيم بقولهم : ﴿لقد علمت ما هؤلاء ينطقون﴾ .

ومعنى قولهم: ﴿لقد علمت﴾ النخ . أن دفاعك عن نفسك بسرمي كبير الأصنام بالفعل وهو الجذ وتعليق ذلك باستنطاق الآلهة مع العلم بأنهم لا ينطقون دليل على أنك أنت الفاعل النظالم فالجملة كناية عن ثبوت الجرم وقضاء على إبراهيم .

قوله تعالى : ﴿قال أفتعبدون من دون الله ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضركم ﴾ إلى قوله ﴿أفلا تعقلون ﴾ لما تفوهوا بقولهم : ﴿ما هؤلاء ينطقون ﴾ وسمعه إبراهيم لم يشتغل بالدفاع فلم يكن قاصداً لذلك من أول بل استفاد من كلامهم لدعوته الحقة فخصمهم بلازم قولهم وأتم الحجة عليهم في كون أصنامهم غير مستحقة للعبادة أي غير آلهة .

فما حصل تفريع قبوله: ﴿أفتعبدون ما لا ينفعكم شيئاً ولا يضركم ﴾ أن لازم كونهم لا ينطقون أن لا يعلموا شيئاً ولا يقدروا على شيء ، ولازم ذلك أن لا ينفعوكم شيئاً ولا يضروكم ، ولازم ذلك أن يكون عبادتهم لغواً إذ العبادة إما لرجاء خير أو لخوف شرّ وليس عندهم شيء من ذلك فليسوا بآلهة .

وقوله : ﴿أَف لَكُم وَلَمَا تَعْبِدُونَ مِن دُونَ اللهِ اللهِ تَرْجُرُ وَتَبَرَّ مِنْهُمْ وَمِنَ آلَهُتُهُمُ بَع بعد إبطال ألوهيتها ، وهذا كشهادته على وحدانيته تعالى بعد إثباتها في قول ه فيما مر : ﴿وَأَنَا عَلَى ذَلَكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ﴾ ، وقوله : ﴿أَفَلَا تَعْقَلُونَ ﴾ توبيخ لهم .

قوله تعالى: ﴿قالوا حرقوه وانصروا آلهتكم إن كنتم فاعلين﴾ هو النخابوان أبطل بكلامه السابق ألوهية الأصنام وكان لازمه الضمنيّ أن لا يكون كسرهم ظلماً وجرماً لكنه لوّح بكلامه إلى أن رميه كبير الأصنام بالفعل وأمرهم أن يسألوا الآلهة عن ذلك لم يكن لدفع الجرم عن نفسه بل كان تمهيداً لإبطال ألوهية الآلهة وبهذا المقدار من السكوت وعدم الرد قضوا عليه بشوت الجرم وأن جزاءه أن يحرق بالنار.

ولذلك قالوا : حرقوه وانصروا آلهتكم بتعظيم أمرهم ومجازاة من أهان بهم وقولهم : ﴿إِنْ كَنْتُم فَاعْلَيْنَ﴾ تهييج وإغراء .

قوله تعالى : ﴿قلنا يا نار كوني برداً وسلاماً على إبراهيم﴾ خطاب تكويني

سورة الأنبياء ـ آية ٧٣ .....٠٠٠ .... ٣٠٥

للنار تبدلت به خاصة حرارتها وإحراقها وإفنائها برداً وسلاماً بالنسبة إلى إبراهيم النازعلي طريق خرق العادة ، وبذلك يظهر أن لا سبيل لنا إلى الوقوف على حقيقة الأمر فيه تفصيلاً إذ الأبحاث العقلية عن الحوادث الكونية إنما تجري فيما لنا علم بروابط العلية والمعلولية فيه من العاديات المتكررة ، وأما الخوارق التي نجهل الروابط فيها فلا مجرى لها فيها . نعم نعلم إجمالاً أن لهمم النفوس دخلاً فيها وقد تكلمنا في ذلك في مباحث الإعجاز في الجزء الأول من الكتاب .

والفصل في قوله: ﴿قلنا﴾ النح . لكونه في معنى جواب سؤال مقدر وتقدير الكلام بما فيه من الحذف إيجازاً نحو من قولنا: فأضرموا ناراً وألقوه فيها فكأنه قيل: فماذا كان بعده فقيل: قلنا يا نار كوني برداً وسلاماً على إبراهيم، وعلى هذا النحو الفصل في كل ﴿قال﴾ و﴿قالوا﴾ في الآيات السابقة من القصة .

قوله تعالى: ﴿وأرادوا به كيداً فجعلناهم الأخسرين﴾ أي احتالوا عليه ليطفئوا نوره ويبطلوا حجته فجعلناهم الأخسرين حيث خسروا ببطلان كيدهم وعدم تأثيره وزادوا خسارة حيث أظهره الله عليهم بالحفظ والإنجاء.

قوله تعالى: ﴿ونجيناه ولوطاً إلى الأرض التي باركنا فيها للعالمين﴾ الأرض المذكورة هي أرض الشام التي هاجر إليها إبراهيم، ولوط أول من آمن به وهاجر معه كما قال تعالى: ﴿فآمن له لوط وقال إني مهاجر إلى ربي﴾(١).

قوله تعالى : ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة﴾ النافلة العطيـة وقد تكـرر البحث عن مضمون الآيتين .

قوله تعالى : ﴿وجعلناهم أئمة يهدون بأمرنا﴾ إلى آخر الآية . الظاهـر-كما يشير إليه ما يـدل من<sup>(٢)</sup> الآيات على جعـل الإمامـة في عقب إبراهيم سننه رجوع الضمير في ﴿جعلناهم﴾ إلى إبراهيم وإسحاق ويعقوب .

وظاهر قوله: ﴿أَنْمَهُ يَهِدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ أن الهداية بالأمر يجري مجرى المفسر لمعنى الإمامة ، وقد تقدم الكلام في معنى هداية الإمام بأمر الله في الكلام على قوله تعالى : ﴿إِنِّي جَاعِلُكُ لَلْنَاسِ إِمَاماً﴾ (٣) في الجزء الأول من الكتاب .

<sup>(</sup>١) العنكبوت : ٢٦ .

<sup>(</sup>٢) كقوله تعالى : ﴿ وجعلها كلمة باقية في عقبه ﴾ الزخرف : ٢٨ وغيره .

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٢٤.

والذي يخص المقام أن هذه الهداية المجعولة من شؤون الإمامة ليست هي بمعنى إراءة الطريق لأن الله سبحانه جعل إبراهيم على إماماً بعد ما جعله نبياً - كما أوضحناه في تفسير قوله: ﴿إني جاعلك للناس إماماً فيما تقدم - ولا تنفك النبوة عن الهداية بمعنى إراءة الطريق فلا يبقى للإمامة إلا الهداية بمعنى الإيصال إلى المطلوب وهي نوع تصرف تكويني في النفوس بتسييرها في سير الكمال ونقلها من موقف معنوي إلى موقف آخر.

وإذ كانت تصرفاً تكوينياً وعملاً باطنياً فالمراد بالأمر الذي تكون به الهداية ليس هو الأمر التشريعي الاعتباري بل ما يفسره في قوله : ﴿إِنَمَا أَمْرِهُ إِذَا أَرَادُ شَيْعًا أَنْ يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيْكُونَ فُسِحَانَ الّذي بيده ملكوت كل شي﴾ (١) فهو الفيوضات المعنوية والمقامات الباطنية التي يهتدي إليها المؤمنون بأعمالهم الصالحة ويتلبسون بها رحمة من ربهم .

وإذ كان الإمام يهدي بالأمر - والباء للسببية أو الآلة - فهو متلبس به أولاً ومنه ينتشر في الناس على اختلاف مقاماتهم فالإمام هو الرابط بين الناس وبين ربهم في إعطاء الفيوضات الباطنية وأخذها كما أن النبي رابط بين الناس وبين ربهم في أخذ الفيوضات الظاهرية وهي الشرائع الإلهية تنزل بالوحي على النبي وتنتشر منه وبتوسطه إلى الناس وفيهم ، والإمام دليل هاد للنفوس إلى مقاماتها كما أن النبي دليل يهدي الناس إلى الاعتقادات الحقة والأعمال الصالحة ، وربما تجتمع النبوة والإمامة كما في إبراهيم وابنيه .

وقوله: ﴿وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيناء الزكاة ﴾ إضافة المصدر إلى معموله تفيد تحقق معناه في الخارج فإن أريد أن لا يفيد الكلام ذلك جيء بالقطع عن الإضافة أو بأن وأنّ الدالتين على تأويل المصدر نص على ذلك الجرجاني في دلائل الإعجاز فقولنا: يعجبني إحسانك وفعلك الخير، وقوله تعالى: ﴿ما كان الله ليضيع إيمانكم ﴾ (٢) أيدلّ على الوقوع قبلاً، وقولنا: يعجبني أن تحسن وأن تفعل الخير وقوله تعالى: ﴿أن تصوموا خير لكم ﴾ (٣) لا يدل على تحقق قبلي ، ولذا كان المألوف في آيات الدعوة وآيات الكم ﴾ (٣) لا يدل على تحقق قبلي ، ولذا كان المألوف في آيات الدعوة وآيات التصريع الإتيان بأن والفعل دون المصدر المضاف كقوله: ﴿أمرت أن أعبد

(١) يس : ٨٣ . (٢) البقرة : ٤٣ .

(٣) البقرة : ١٨٤ .

الله ﴾ (١) ، و ﴿ أَنْ لَا تَعْبِدُوا إِلَّا إِياهِ ﴾ (٢) ﴿ وَأَنْ أَقِيمُوا الصَّلَاةِ ﴾ (٢) .

وعلى هذا فقوله: ﴿وأوحينا إليهم فعل الخيرات﴾ الخ. يدل على تحقق الفعل أي أن الفعل كان يصدر عنهم الفعل أي أن الوحي تعلق بالفعل الصادر عنهم أي أن الفعل كان يصدر عنهم بوحي مقارن له ودلالة إلهية باطنية هو غير الوحي المشرّع الذي يشرّع الفعل أولاً ويترتب عليه إتيان الفعل على ما شرّع .

ويؤيد هذا الذي ذكر قوله بعد: ﴿ وَكَانُوا لَمَا عَابِدِينَ ﴾ فإنه يـدل بظاهـره على أنهم كانوا قبـل ذلك عـابدين لله ثم أيـدوا بالـوحي وعبادتهم لله إنما كانت بأعمال شرّعها لهم الوحي المشرع قبلًا فهذا الوحي المتعلق بفعل الخيرات وحي تسديد ليس وحي تشريع .

فالمحصل أنهم كانوا مؤيدين بروح القدس والطهارة مسددين بقوة ربانية تدعوهم إلى فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وهي الإنفاق المالي الخاص بشريعتهم .

والقوم حملوا الوحي في الآية على وحي التشريع فأشكل عليهم الأمر أولاً من جهة أن فعل الخيرات بالمعنى المصدري ليس متعلقاً للوحي ببل متعلقه حاصل الفعل ، وثانياً أن التشريع عام للأنبياء وأممهم وقد خص في الآية بهم ، ولذا ذكر الزمخشري أن المراد بفعل الخيرات وما يتلوه من إقام الصلاة وإيتاء المزكاة المصدر المبني للمفعول ، والمعنى وأوحينا إليهم أن يفعل الخيرات بالبناء للمجهول ـ وهكذا ، وبه يندفع الاشكالان إذ المصدر المبني للمفعول وحاصل الفعل كالمترادفين فيندفع الإشكال الأول ، والفاعل فيه مجهول ينطبق على الأنبياء وأممهم جميعاً فيندفع الإشكال الثاني وقد كثر البحث حول ما ذكره .

وفيه أولاً: منع ما ذكره من اتحاد معنى المصدر المبني للمفعول وحاصل الفعل .

وثانياً : ما قدمناه من أن إضافة المصدر إلى معموله تفيـد تحقـق الفعل ولا يتعلق الوحي التشريعي به .

تفسير سورة يـوسف من الكتـاب ، وستجيء قصــة إسحـاق في تفسيــر سـورة الصافّات إن شاء الله تعالى .

قوله تعالى: ﴿ولوطاً آتيناه حكماً وعلماً ﴾ إلى آخر الآيتين. الحكم بمعنى فصل الخصومات أو بمعنى الحكمة والقرية التي كانت تعمل الخبائث سدوم التي نزل بها لوط في مهاجرته مع إبراهيم عليهما السلام، والمراد بالخبائث الأعمال الخبيثة، والمراد بالرحمة الولاية أو النبوة ولكل وجه، وقد تقدمت قصة لوط سلافي تفسير سورة هود من الكتاب.

قوله تعالى : ﴿ونوحاً إذ نادى من قبل فاستجبنا له ﴾ إلى آخر الآيتين ، أي واذكر نوحاً إذ نادى ربه قبل إبراهيم ومن ذكر معه فاستجبنا له ، ونداؤه ما حكاه سبحانه من قوله : ﴿ورب إني مغلوب فانتصر ﴾ والمراد بأهله خاصته إلا امرأته وابنه الغريق ، والكرب الغم الشديد ، وقوله : ﴿ونصرناه من القوم ﴾ كأن النصر مضمن معنى الإنجاء ونحوه ولذا عدي بمن ، والباقي ظاهر .

وقد تقدمت قصة نوح ﷺ في تفسير سورة هود من الكتاب .

# ( بحث روائي )

في روضة الكافي: على بن إبراهيم عن أبيه عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عن أبان بن عثمان عن حجر عن أبي عبد الله عليه قوله وعاب آلهتهم إلى قوله فلما تولوا عنه مدبرين إلى عيد لهم صلى الله عليه قومه وعاب آلهتهم إلى آلهتهم بقدوم فكسرها إلا كبيراً لهم ووضع دخل إبراهيم صلى الله عليه إلى آلهتهم بقدوم فكسرها إلا كبيراً لهم ووضع القدوم في عنقه فرجعوا إلى آلهتهم فنظروا إلى ما صنع بها فقالوا: لا والله ما اجترى عليها ولا كسرها إلا الفتى الذي كان يعيبها ويبرء منها فلم يجدوا له قتلة أعظم من النار.

فجمع له الحطب واستجادوه حتى إذا كان اليوم الذي يحرق فيه برز له نمرود وجنوده وقد بني له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار؟ ووضع إبراهيم في منجنيق ، وقالت الأرض : يا رب ليس على ظهري أحد يعبدك غيره يحرق بالنار؟ قال الرب إن دعاني كفيته .

فذكر أبان عن محمد بن مروان عمن رواه عن أبي جعفر مليات : أن دعماء

إبراهيم صلى الله عليه يومئذ كان : يا أحد يا أحد يا صمد يا صمد يا من لم يلد ولم يكن له كفواً أحد . ثم قال : توكلت على الله فقال الرب تبارك وتعالى : كفيت فقال للنار : كوني برداً ! قال : فاضطربت أسنان إبراهيم من البرد حتى قال الله عز وجل وسلاماً على إبراهيم وانحط جبرئيل فإذا هو جالس مع إبراهيم يحدثه في النار .

قال نمرود من اتخذ إلهاً فليتخذ مثل إلـه إبراهيم . قـال : فقال عـظيم من عـظمائهم : إني عـزمت على النار أن لا تحـرقه فـأخذ عنق من النـار نحوه حتى أحرقه قال : فآمن له لوط فخرج مهاجراً إلى الشام هو وسارة ولوط .

وفيه أيضاً عن علي بن إبراهيم عن أبيه وعدة من أصحابنا عن سهل بن زياد جميعاً عن الحسن بن محبوب عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخي قال : سمعت أبا عبد الله عليه يقول : إن إبراهيم صلى الله عليه لما كسر أصنام نمرود أمر به نمرود فاوثق وعمل له حيرا وجمع له فيه الحطب وألهب فيه النار ثم قذف إبراهيم في النار لتحرقه ثم اعتزلوها حتى خمدت النار ثم أشرفوا على الحير فإذا هم بإبراهيم سليماً مطلقاً من وثاقه .

فأخبر نمرود خبره فأمر أن ينفوا إبراهيم من بلاده وأن يمنعوه من الخروج بماشيته وماله فحاجهم إبراهيم عند ذلك فقال: إن أخذتم ماشيتي ومالي فحقي عليكم أن تردوا علي ما ذهب من عمري في بلادكم ، واختصموا إلى قاضي نمرود وقضى على إبراهيم أن يسلم إليهم جميع ما أصاب في بلادهم ، وقضى على أصحاب نمرود أن يردوا على إبراهيم ما ذهب من عمره في بلادهم ، فأخبر بذلك نمرود فأمرهم أن يخلوا سبيله وسبيل ماشيته وماله وأن يخرجوه ، وقال: إنه إن بقي في بلادكم أفسد دينكم وأضر بآلهتكم . الحديث .

وفي العلل بإسناده إلى عبد الله بن هلال قال: قال أبو عبد الله على الما ألقي إبراهيم على النار تلقاه جبرئيل في الهواء وهو يهوي فقال: يا إبراهيم الك حاجة فقال: أما إليك فلا.

أقول: وقد ورد حديث قذفه بالمنجنيق في عـدة من الروايــات من العامــة والخـاصة وكــذا قول جبـريل لــه: ألك حــاجة ؟ وقــوله: أمــا إليــك فـــلا ، رواه الفريقان .

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي وابن أبي شيبة وابن جرير عن علي بن

أبي طالب في قوله : ﴿قلنا يا نار كوني برداً ﴾ قال : بردت عليه حتى كادت تؤذيه حتى قيل : وسلاماً قال : لا تؤذيه .

وفي الكافي والعيون عن الرضا بالنظيفي حديث في الإمامة قال: ثم أكرمه الله عز وجل يعني إبراهيم بأن جعلها يعني الإمامة في ذريته وأهل الصفوة والطهارة فقال عز وجل: ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة وكلا جعلنا صالحين وجعلناهم أثمة يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين فلم تزل في ذريته يرثها بعض عن بعض قرناً قرناً حتى ورثها النبي والذين قال الله جل جلاله: ﴿إن أولى الناس بإبراهيم للذين اتبعوه وهذا النبي والذين آمنوا والله ولي المؤمنين فكانت خاصة .

فقلدها على منتخ بأمر الله عز وجل على رسم ما فرض الله تعالى فصارت في ذريته الأصفياء اللذين آتاهم الله العلم والإيمان بقوله تعالى: ﴿قَالَ الذين اوتوا العلم والإيمان لقد لبثتم في كتاب الله إلى يسوم البعث فهي في ولد علي بن أبي طالب منتخ خاصة إلى يوم القيامة إذ لا نبي بعد محمد منتش .

وفي المعاني بإسناده عن يحيى بن عمران عن أبي عبـد الله ﷺ في قول الله عز وجل : ﴿ووهبنا له إسحاق ويعقوب نافلة﴾ قال : ولد الولد نافلة .

وفي تفسيسر القمي في قـولـه : ﴿ونجينـاه من القـريـة التي كــانت تعمـل الخبائث﴾ قال : كانوا ينكحون الرجال .

أقول: والروايات في قصص إبراهيم سنت كثيرة جداً لكنها مختلفة اختلافاً شديداً في الخصوصيّات مما لا يرجع إلى منطوق الكتاب، وقد اكتفينا منها بما قدمناه وقد أوردنا ما هو المستخرج من قصصه من كلامه تعالى في تفسير سورة الأنعام في الجزء السابع من الكتاب.

وَدَاوُدَ وَسُلْيَمْنَ إِذْ يَحْكُمَانِ فِي الْحَرْثِ إِذْ نَفَشَتْ فِيهِ غَنَمُ الْقَوْمِ وَكُنَّا لِحُكْمِهِمْ شَاهِدِينَ (٧٨) فَفَهَمْنَاهَا سُلَيْمْنَ وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْماً وَكُلَّا وَكُلَّا آتَيْنَا حُكْماً وَعِلْماً وَسَحْرْنَا مَعَ دَاوُدَ الْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَآلَطَيْرَ وَكُنَّا

فَاعِلِينَ (٧٩) وَعَلَّمْنَاهُ صَنْعَةَ لَبُوسِ لَكُمْ لِتُحْصِنَكُمْ مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنْتُمْ شَاكِرُونَ (٨٠) وَلِـسُلَيْمُـنَ ٱلرَّيحَ عَاصِفَةً تَجْرِي بِـأَمْرِهِ إِلَىٰ الْأَرْضِ ٱلَّتِي بَارَكْنَا فِيهَا وَكُنَّا بِكُلِّ شَيْءٍ عَالِمِينَ (٨١) وَمِنَ ٱلشَّيَاطِينِ مَنْ يَغُوصُونَ لَهُ وَيَعْمَلُونَ عَمَالًا دُونَ ذَٰلِكَ وَكُنَّا لَهُمْ حَـافِظِينَ (٨٢) وَأَيُّـوبَ إِذْ نَادِيٰ رَبُّهُ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّاحِمِينَ (٨٣) فَاسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِنْ ضُرَّ وَآتَيْنَاهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُمْ مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنَا وَذِكْرِي لِلْعَابِدِينَ (٨٤) وَإِسْمُعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا الْكِفْلِ كُلِّ مِنَ ٱلصَّابِرِينَ (٥٥) وَأَدْخَلْنَاهُمْ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُمْ مِنَ ٱلصَّالِحِينَ (٨٦) وَذَا ٱلنَّـونِ إِذْ ذَهَبَ مُغَاضِباً فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَادَىٰ فِي ٱلطَّلُمَاتِ أَنْ لَا إِلَّهُ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ (٨٧) فَاسْتَجَبْنَا لَـهُ وَنَجَّيْنَاهُ مِنَ الْغَمِّ وَكَذٰلِكَ نُنْجِى الْمُوْمِنِينَ (٨٨) وَزَكَريَّـا إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُ رَبِّ لَا تَذَرْنِي فَرْداً وَأَنْتَ خَيْرُ الْـوَارِثِينَ (٨٩) فَاسْتَجَبْنَا لَـهُ وَوَهَبْنَا لَهُ يَحْيِيٰ وَأَصْلَحْنَا لَهُ زَوْجَهُ إِنَّهُمْ كَانُوا يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَيَدْعُـونَنَا رَغَبـاً وَرَهَباً وَكَـانُوا لَنَـا خَاشِعِينَ (٩٠) وَٱلَّتِى أَحْصَنَتْ فَرْجَهَا فَنَفَخْنَا فِيهَا مِنْ رُوحِنَا وَجَعَلْنَاهَا وَابْنَهَا آيَـةً للْعَالَمِينَ (٩١) .

## ( بیان )

تذكر الآيات جماعة آخرين من الأنبياء وهم داود وسليمان وأيوب وإسماعيل وإدريس وذو الكفل وذو النون وزكريا ويحيى وعيسى عليهم السلام،

ولم يراع في ذكرهم الترتيب بحسب الزمان ولا الانتقال من الـلاحق إلى السابق كما في الآيات السـابقة ، وقـد أشار سبحـانـه إلى شيء من نعمـه العـظام على بعضهم واكتفى في بعضهم بمجرد ذكر الاسم .

قوله تعالى : ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم المقوم ﴾ إلى قوله ﴿حكماً وعلماً ﴾ الحرث النزرع والحرث أيضاً الكرم ، والنفش رعي الماشية بالليل ، وفي المجمع : النفش بفتح الفاء وسكونها أن تنتشر الإبل والغنم بالليل فترعى بلاراع . انتهى .

وقوله: ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه ﴾ السياق يعطي أنها واقعة واحدة بعينها رفع حكمها إلى داود لكونه هو الملك الحاكم في بني إسرائيل وقد جعله الله خليفة في الأرض كما قال: ﴿يا داود إنا جعلناك خليفة في الأرض كان سليمان يداخل في خليفة في الأرض فاحكم بين الناس بالحق ﴾(١) فإن كان سليمان يداخل في حكم الواقعة فعن إذن منه ولحكمة ما ولعلها إظهار أهليته للخلافة بعد داود.

ومن المعلوم أن لا معنى لحكم حاكمين في واقعة واحدة شخصية مع استقلال كل واحد منهما في الحكم ونفوذه ، ومن هنا يظهر أن المراد بقوله : ﴿إذ يحكمان﴾ إذ يتناظران أو يتشاوران في الحكم لا إصدار الحكم النافذ ، ويؤيده كمال التأييد التعبير بقوله : ﴿إذ يحكمان﴾ على نحو حكاية الحال الماضية كأنهما أخذا في الحكم أخذاً تدريجياً لم يتم بعد ولن يتم إلا حكماً واحداً نافذاً وكان الظاهر أن يقال : إذ حكما .

ويؤيده أيضاً قوله: ﴿وكنا لحكمهم شاهدين﴾ فإن الظاهر أن ضمير ﴿لحكمهم﴾ للأنبياء وقد تكرر في كلامه تعالى أنه آتاهم الحكم لا كما قيل: إن الضمير لداود وسليمان والمحكوم لهم إذ لا وجه يوجه به نسبة الحكم إلى المحكوم لهم أصلاً ، فكان الحكم حكماً واحداً هو حكم الأنبياء والظاهر أنه ضمان صاحب الغنم للمال الذي أتلفته غنمه .

فكان الحكم حكماً واحـداً اختلفا في كيفيـة إجـرائـه عمـلاً إذ لـوكـان الاختلاف في أصل الحكم لكـان فرض صـدور حكمين منهما بـأحد وجهين إمـا بكون كلا الحكمين حكماً واقعياً لله ناسخاً احدهما ـ وهــو حكم سليمان ـ الاخــر

<sup>(</sup>۱) ص : ۲۲ .

وهو حكم داود لقوله تعالى : ﴿فَفَهمناها سليمان﴾ وإما بكون الحكمين معاً غَن اجتهاد منهما بمعنى الرأي الظني مع الجهل بالحكم الواقعي وقد صدق تعالى اجتهاد سليمان فكان هو حكمه .

أما الأول: وهو كون حكم سليمان ناسخاً لحكم داود فلا ينبغي الارتياب في أن ظاهر جمل الآية لا يساعد عليه إذ الناسخ والمنسوخ متباينان ولو كان حكماهما من قبيل النسخ ومتباينين لقيل: وكنا لحكمهما أو لحكميهما ليدل على التعدد والتباين ولم يقل: فوكنا لحكمهم شاهدين المشعر بوحدة الحكم وكونه تعالى شاهدا له النظاهر في صوئهم عن الخطاء، ولو كان داود حكم في الواقعة بحكم منسوخ لكان على الخطاء، ولا يناسبه أيضاً قوله: فوكلا آتينا حكماً وعلماً وهو مشعر بالتأييد ظاهر في المدح.

وأما الثاني: وهو كون الحكمين عن اجتهاد منهما مع الجهل بحكم الله الواقعي فهو أبعد من سابقه لأنه تعالى يقول: ﴿ففهمناها سليمان﴾ وهو العلم بحكم الله الواقعي وكيف ينطبق على الرأي الظني بما أنه رأي ظني . ثم يقول: وكلا آتينا حكماً وعلماً فيصدق بذلك أن الذي حكم به داود أيضاً كان حكماً علمياً لا ظنياً ولو لم يشمل قوله: ﴿وكلا آتينا حكماً وعلماً ﴾ حكم داود في المورد.

على أنك سمعت أن قوله : ﴿وكنا لحكمهم شاهدين﴾ لا يخلو من إشعار بل دلالة على أن الحكم كان واحداً ومصوناً عن الخطاء . فلا يبقى إلا أن يكون حكمهما واحداً في نفسه مختلفاً من حيث كيفية الإجراء وكان حكم سليمان أوفق وأرفق .

وقـد وردت في روايـات الشيعـة وأهـل السنـة مـا إجمــالـه أن داود حكم لصاحب الحرث برقاب الغنم وسليمان حكم له بمنافعها في تلك السنة من ضرع وصوف ونتاج .

ولعل الحكم كان هو ضمان ما أفسدته الغنم من الحرث على صاحبها وكان ذلك مساوياً لقيمة رقاب الغنم فحكم داود لذلك برقابها لصاحب الحرث، وحكم سليمان بما هو أرفق منه وهو أن يستوفي ما أتلفت من ماله من منافعها في تلك السنة والمنافع المستوفاة من الغنم كل سنة تعدل قيمتها قيمة الرقبة عادة.

فقوله: ﴿وداود وسليمان﴾ أي واذكر داود وسليمان ﴿إذَ حين ﴿يحكمان

٣١٤ - ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠، ١٠٠٠ الجزء السابع عشر

في الحرث ﴿إذَ حين ﴿نفشت فيه غنم القوم ﴾ أي تفرقت فيه ليلاً وأفسدته ﴿وكنا لحكمهم ﴾ أي لحكم الأنبياء ، وقيل : الضمير راجع إلى داود وسليمان والمحكوم له ، وقد عرفت ما فيه ، وقيل : الضمير لداود وسليمان لأن الأثنين جمع وهو كما ترى ﴿شاهدين ﴾ حاضرين نرى ونسمع وتوقفهم على وجه الصواب فيه ﴿فقهمناها ﴾ أي الحكومة والقضية ﴿سليمان وكلا ﴾ من داود وسليمان ﴿آتينا حكماً وعلما ﴾ وربما قيل : إن تقدير صدر الآية ﴿وآتينا داود وسليمان حكماً وعلما ﴾ إذ يحكمان الخ .

قوله تعالى: ﴿وسخرنا مع داود الجيال يسبحن معه والطير وكنا فاعلين﴾ التسخير هو تذليل الشيء بحيث يكون عمله على ما هو عليه في سبيل مقاصد المسخر - بكسر الخاء - وهذا غير الإجبار والإكراه والقسر فإن الفاعل فيها خارج عن مقتضى اختياره أو طبعه بخلاف الفاعل المسخر - بفتح الخاء - فإنه جار على مقتضى طبعه واختياره كما أن إحراق الإنسان الحطب بالنار فعل تسخيري من الأجير وليس النار وليست بمقسورة وكذا فعل الأجير لمؤجره فعل تسخيري من الأجير وليس بمجبر ولا مكره .

ومن هنا يظهر أن معنى تسخير الجبال والطير مع داود يسبحن معه أن لهما تسبيحاً في نفسهما وتسخيرهما أن يسبحن مع داود بمواطأة تسبيحه فقوله: ﴿ يُسبحن معه ﴾ بيان لقوله: ﴿ وسخرنا مع داود ﴾ وقوله: ﴿ والطير ﴾ معطوف على الجبال.

وقوله : ﴿وكنا فاعلين﴾ أي كانت أمثال هذه المواهب والعنايات من سنتنا وليس ما أنعمنا به عليهما ببدع منا .

قوله تعالى : ﴿وعلمناه صنعة لبوس لكم لتحصنكم من بأسكم فهل أنتم شاكرون﴾ قال في المجمع : اللبوس اسم للسلاح كله عند العرب إلى أن قال - وقيل : هو الدرع انتهى . وفي المفردات : وقوله تعالى : ﴿صنعة لبوس لكم﴾ يعني به الدرع .

والبأس شدة القتال وكأن المراد به في الآية شدة وقع السلاح وضمير ﴿وعلمناه ﴾ لداود كما قال في موضع آخر : ﴿وألناله الحديد ﴾ والمعنى وعلمنا داود صنعة درعكم - أي علمناه كيف يصنع لكم الدرع لتحرزكم وتمنعكم شده وقع السلاح وقوله : ﴿فهل أنتم شاكرون ﴾ تقرير على الشكر .

قوله تعالى : ﴿ولسليمان الربح عاصفة تجري بأمره ﴾ الخ . عطف على قوله ﴿لـداود ﴾ أي وسخرنا لسليمان الـربح عـاصفة أي شـديدة الهبـوب تجري الربح بأمره إلى الأرض التي بـاركنا فيهـا وهي أرض الشام التي كـان يأوي إليهـا سليمان وكنا عالمين بكل شيء .

وذكر تسخير الريح عاصفة مع أن الريح كانت مسخرة له في حالتي شدتها ورخائها كما قال : ﴿ رخاء حيث أصاب ﴿ (١) لأن تسخير الريح عاصفة أعجب وأدل على القدرة .

قيل: ولشيوع كونه عنظ ساكناً في تلك الأرض لم يذكر جريانها بأمره منها واقتصر على ذكر جريانها إليها وهو أظهر في الامتنان انتهى ، ويمكن أن يكون المراد جريانها بأمره إليها لتحمله منها إلى حيث أراد لاجريانها إليها لترده إليها وتنزله فيها بعدما حملته ، وعلى هذا يشمل الكلام الخروج منها والرجوع إليها جميعاً.

قوله تعالى: ﴿ وَمِن الشياطين مِن يغوصون له ويعملون عملاً دون ذلك وكنا لهم حافظين كان الغوص الاستخراج أمتعة البحر من اللآلي وغيرها ، والمراد بالعمل الذي دون ذلك ما ذكره بقوله: ﴿ يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدور راسيات ﴾ (٢). والمراد بحفظ الشياطين حفظهم في خدمته ومنعهم من أن يهربوا أو يمتنعوا أو يفسدوا عليه الأمر ، والمعنى ظاهر وستجيء قصتا داود وسليمان عليهما السلام في سورة سبأ إن شاء الله تعالى .

قـولـه تعـالى : ﴿وأيـوب إذ نـادى ربـه أني مسني الضـر وأنت أرحم الراحمين الضر بالضم خصوص ما يمس النفس من الضرر كالمرض والهـزال ونحوهما وبالفتح أعم .

وقد شملته بالنه فذهب ماله ومات أولاده وابتلي في بدنه بمرض شديد مدة مديدة ثم دعا الله وشكى إليه حاله فاستجاب الله له ونجاه من مرضه وأعاد عليه ماله وولده ومثلهم معهم وهو قوله في الآية التالية: ﴿فاستجبنا له فكشفنا ما به من ضرّ أي نجيناه من مرضه وشفيناه ﴿وآتيناه أهله ﴾ أي من مات من أولاده ﴿ومثلهم معهم رحمة من عندنا وذكرى للعابدين ﴾ ليتذكروا ويعلموا أن الله يبتلي أولياءه امتحاناً منه لهم ثم يؤتيهم أجرهم ولا يضيع أجر المحسنين.

(۱) ص : ۳۲ . (۲) سبأ : ۱۳ .

وستجيء قصة أيوب ﷺفي سورة ص إن شاء الله تعالى .

قوله تعالى : ﴿وإسماعيل وإدريس وذا الكفل﴾ الخ . أما إدريس عَالنَّهُ فقد تقدمت قصته في سورة مريم ، وأما إسماعيل فستجيء قصته في سورة الصافات ، وتأتي قصة ذي الكفل في سورة ص إن شاء الله تعالى .

قوله تعالى : ﴿وفا النون إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه ﴾ الخ . النون الحوت وذو النون هو يونس النبي ابن متى صاحب الحوت الذي بعث إلى أهل نينوى فدعاهم فلم يؤمنوا فسأل الله أن يعلنهم فلما أشرف عليهم العذاب تابوا وآمنوا فكشفه الله عنهم ففارقهم يونس فابتلاه الله أن ابتلعه حوت فناداه تعالى في بطنه فكشف عنه وأرسله ثانياً إلى قومه .

وقوله : ﴿وَذَا النَّوْنَ إِذْ ذَهِبِ مَعَاضَباً فَظَنَ أَنْ لَنَ نَقَـدَرَ عَلَيْهِ أَي وَاذْكُـرَ ذَا النَّوْنَ إِذْ ذَهِبِ مَعَاضَباً أَي لقومه حيث لم يؤمنوا به فظن أن لن نقـدر عليه أي لن نضيق عليه من قدر عليه رزقه أي ضاق كما قيل .

ويمكن أن يكون قوله: ﴿إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه ﴾ وارداً مورد التمثيل أي كان ذهابه هذا ومفارقة قومه ذهاب من كان مغاضباً لمولاه وهو يظن أن مولاه لن يقدر عليه وهو يفوته بالابتعاد منه فلا يقوى على سياسته وأما كونه سنين مغاضباً لربه حقيقة وظنه أن الله لا يقدر عليه جداً فمما يجل ساحة الأنبياء الكرام عن ذلك قطعاً وهم معصومون بعصمة الله .

وقوله: ﴿فنادى في الظلمات﴾ الخ. فيه إيجاز بـالحذف والكـلام متفرع عليه والتقدير فابتلاه الله بالحوت فالتقمه فنادى في بطنه ربه، والظاهـر أن المراد بالظلمات كما قيل ـ ظلمة البحر وظلمة الحوت وظلمة الليل .

وقوله: ﴿أَنْ لَا إِلَهُ إِلاَ أَنْتُ سَبِحَانَكُ ﴾ تبر منه ﷺ مما كان يمثله ذهابه لوجهه ومفارقته قومه من غير أن يؤمر فان ذهابه ذلك كان يمثل وإن لم يكن قاصداً ذلك متعمداً فيه ـ أن هناك مرجعاً يمكن أن يرجع إليه غير ربه فتبرأ من ذلك بقوله لا إله إلا أنت ، وكان يمثل أن من الجائز أن يعترض على فعله فيغاضب منه وأن من الممكن أن يفوته تعالى فائت فيخرج من حيطة قدرته فتبرأ من ذلك بتنزيهه بقوله : سبحانك .

وقوله : ﴿إِنِّي كُنْتُ مِنَ الطَّالَمِينَ﴾ اعتراف بالظلم من حيث إنه أتى بعمل

كان يمثل الظلم وإن لم يكن ظلماً في نفسه ولا هو النف قصد به الظلم والمعصية غير أن ذلك كان تأديباً منه تعالى وتربية لنبيه ليطا بساط القرب بقدم مبرأة في مشيئتها من تمثيل الظلم فضلاً عن نفس الظلم . .

قوله تعالى : ﴿ فَاسْتَجِبنَا لَهُ وَنَجِينَاهُ مِنَ الْغُمُ وَكَذَلْكُ نَنْجِي الْمُؤْمَنِينَ ﴾ هو منائة وإن لم يصرح بشيء من الطلب والدعاء ، وإنما أتى بالتوحيد والتنزيه واعتراف بالظلم لكنه أظهر بذلك حاله وأبدى موقفه من ربه وفيه سؤال النجاة والعافية فاستجاب الله له . ونجاه من الغم وهو الكرب الذي نزل به .

وقوله: ﴿وكذلك ننجي المؤمنين﴾ وعد بالإنجاء لمن ابتلي من المؤمنين بغمّ ثم نادى ربه بمثل ما نادى به يونس عليه وستجيء قصته عليه في سورة الصافات إن شاء الله .

قول تعالى : ﴿وزكريا إذ نادى ربه ربّ لا تنذرني فرداً وأنت خير الوارثين معطوف على ما عطف عليه ما قبله أي واذكر زكريا حين نادى ربه يسأل ولدا قوله : ﴿ربّ لا تذرني فردا بيان لندائه ، والمراد بتركه فرداً أن يترك ولا ولد له يرثه .

وقوله: ﴿وأنت خير الوارثين﴾ ثناء وتحميد له تعالى بحسب لفظه ونوع تنزيه له بحسب المقام إذ لما قال: ﴿لا تذرني فرداً ﴾ وهو كناية عن طلب الوارث والله سبحانه هو الذي يرث كل شيء نزهه تعالى عن مشاركة غيره له في معنى الوراثة ورفعه عن مساواة غيره فقال: ﴿وأنت خير الوارثين ﴾ .

قوله تعالى : ﴿ فَاسْتَجِبْنَا لَهُ وَوَهِبْنَا لَهُ يَحْيَى وَأَصْلَحْنَا لَهُ زُوجِهِ ﴾ النّح . ظاهر الكلام أن المراد بإصلاح زوجه أي زوج زكريا له جعلها شابـة ولودا بعـدما كانت عاقراً كما يصرح به في دعائه ﴿ وكانت امرأتي عاقراً ﴾ (١) .

وقوله: ﴿إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رغباً ورهباً وكانوا لنا خاشعين ﴿ ظاهر السياق أن ضمير الجمع لبيت زكريا ، وكأنه تعليل لمقدر معلوم من سابق الكلام والتقدير نحو من قولنا: انعمنا عليهم لأنهم كانوا يسارعون في الخيرات .

والرغب والرهب مصدران كالبرغبة والبرهبة بمعنى البطمع والخوف وهما

<sup>(</sup>۱) مريم : ۸ .

تمييزان إن كانا باقيين على معناهما المصدري وحالان إن كـانا بمعنى الفـاعل ، والخشوع هو تأثير القلب من مشاهدة العظمة والكبرياء .

والمعنى: أنعمنا عليهم لأنهم كانوا يسارعون في الخيرات من الأعمال ويدعوننا رغبة في رحمتنا أو ثوابنا رهبة من غضبنا أو عقابنا أو يدعوننا راغبين راهبين وكانوا لنا خاشعين بقلوبهم .

وقد تقدمت قصة زكريا ويحيى عليهما السلام في أوائل سورة مريم .

قوله تعالى : ﴿والتي أحصنت فرجها فنفخنا فيها من روحنا وجعلناها وابنها آية للعالمين﴾ المراد بالتي أحصنت فرجها مريم ابنة عمران وفيه مدح لها بالعفة والصيانة وردّ لما اتهمها به اليهود .

وقوله: ﴿فنفخنا فيها من روحنا﴾ الضمير لمريم والنفخ فيها من الروح كناية عن عدم استناد ولادة عيسى الشخه إلى العادة الجارية في كينونة الولد من تصور النطفة أولاً ثم نفخ الروح فيها فإذا لم يكن هناك نطفة مصورة لم يبق إلا نفخ الروح فيها وهي الكلمة الإلهية كما قال: ﴿إن مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون﴾(١) أي مثلهما واحد في استغناء خلقهما عن النطفة.

وقوله: ﴿وجعلناها وابنها آية للعالمين﴾ أفرد الآية فعدهما أعني مريم وعيسى عليهما السلام معاً آية واحدة للعالمين لأن الآية هي الولادة كذلك وهي قائمة بهما معاً ومريم أسبق قدماً في إقامة هذه الآية ولذا قال تعالى: ﴿وجعلناها وابنها آية﴾ ولم يقل : وجعلنا ابنها وإياها آية . وكفى فخراً أن يدخل ذكرها في ذكر الأنبياء عليهم السلام في كلامه تعالى وليست منهم .

# ( بحث روائ*ي* )

في الفقيه روى جميل بن دراج عن زرارة عن أبي جعفر منظم في قول الله عز وجل : ﴿وداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم﴾ قال : لم يحكما إنما كانا يتناظران ففهمها سليمان .

أقول : تقدم في بيان معنى الآية ما يتضح به معنى الحديث .

<sup>(</sup>١) ال عمران : ٥٩ .

وفي الكافي بإسناده عن الحسين بن سعيد عن بعض أصحابنا عن المعلى أبي عثمان عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله على قول الله عز وجل: فوداود وسليمان إذ يحكمان في الحرث إذ نفشت فيه غنم القوم فقال: لا يكون النفش إلا بالليل إن على صاحب الحرث أن يحفظ الحرث بالنهار، وليس على صاحب الماشية حفظها بالنهار إنما رعاها(١) بالنهار وأرزاقها فما أفسدت فليس عليها، وعلى صاحب الماشية حفظ الماشية بالليل عن حرث الناس فما أفسدت بالليل فقد ضمنوا وهو النفش.

وإن داود حكم للذي أصاب زرعه رقاب الغنم ، وحكم سليمان الـرســل والثلاثة وهو اللبن والصوف في ذلك العام .

أقول: وروى فيه أيضاً بإسناده عن أبي بصير عنه منتنف وفي البحديث: فحكم داود بما حكمت به الأنبياء عليهم السلام من قبله، وأوحى الله إلى سليمان من غنم نفشت في زرع فليس لصاحب الزرع إلا ما خرج من بطونها . وكذلك جرت السنة بعد سليمان وهو قول الله عز وجل: ﴿وكلا آتينا حكماً وعلماً ﴾ فحكم كل واحد منهما بحكم الله عز وجل .

وفي تفسير القمي بإسناده عن أبي بصير عن الصادق النفذ في حديث ذكر فيه أن الحرث كان كرماً نفشت فيه الغنم وذكر حكم سليمان ثم قال : وكان هذا حكم داود وإنما أراد أن يعرف بني إسرائيل أن سليمان وصيه بعده ، ولم يختلفا في الحكم ولو اختلف حكمهما لقال : وكنا لحكمهما شاهدين .

وفي المجمع: واختلف في الحكم الذي حكما به فقيل: إنه كان كرماً قد بدت عناقيده فحكم داود بالغنم لصاحب الكرم فقال سليمان: غير هذا يا نبي الله أرفق. قال: وماذاك؟ قال: تدفع الكرم إلى صاحب الغنم فيقوم عليه حتى يعود كما كان وتدفع الغنم إلى صاحب الكرم فيصيب منها حتى إذا عاد الكرم كما كان ثم دفع كل واحد منهما إلى صاحبه ماله، وروي ذلك عن أبي جعفر وأبى عبد الله منطقة.

أقول: وروي كون الحرث كرماً من طرق أهـل السنـة عن عبـد الله بن مسعود وهناك روايات أُخر عن أئمة أهل البيت عليهم السلام قريبة المضامين مما

<sup>(</sup>١) بضم الراء جمع راعي .

أوردناه ، وما مر في بيان معنى الآية يكفي في توضيح مضامين الروايات .

وفي تفسير القمي وقول عز وجل : ﴿ولسليمان الربح عـاصفة﴾ قـال : تجري من كل جـانب ﴿إلى الأرض التي باركنا فيها﴾ قـال : إلى بيت المقدس والشام .

وفيه أيضاً بإسناده عن عبد الله بن بكير وغيره عن أبي عبد الله طلنين في قـول الله عـز وجل لـ أهله الله عـز وجل لـ أهله الذين كانوا قبل البلية وأحيا له الذين ماتوا وهو في البلية .

وفيه أيضاً وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر كلف في قوله : ﴿وَذَا النَّوْنَ إِذْ ذَهِبِ مَعَاضِباً ﴾ يقول : من أعمال قومه ﴿فَظَنَ أَنَ لَنَ نَقَدَرَ عَلَيه ﴾ يقول : ظن أن لن يعاقب بما صنع .

وفي العيون بإسناده عن أبي الصلت الهروي في حديث الرضا بالمنامع المأمون في عصمة الأنبياء قال بالنفي: وأما قوله: فووذا النون إذ ذهب مغاضباً فظن أن لن نقدر عليه إنما فطن بمعنى استيقن أن لن يضيق عليه رزقه ألا تسمع قول الله عز وجل: فواما إذا ما ابتلاه فقدر عليه رزقه أي ضيق عليه رزقه. ولوظن أن الله لا يقدر عليه لكان قد كفر.

وفي التهذيب بإسناده عن الزيات عن رجل عن كرام عن أبي عبد الله على الله على الله على الله على الله على قال : أربع لأربع ـ إلى أن قال ـ والسرابعة للغم والهم ﴿لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين قال الله سبحانه : ﴿فاستجبنا له ونجيناه من الغم وكذلك ننجى المؤمنين ﴾ .

أقول : وروى هذا المعنى في الخصال عنه عُمِنْكِ مُرسلًا .

وفي الدر المنثور أخرج ابن جرير عن سعد سمعت رسول الله على يقول: اسم الله الذي إذا دعي به أجاب وإذا سئل به أعطى دعوة يونس بن متى قلت: يا رسول الله هي ليونس خاصة أم لجماعة المسلمين؟ قال: هي ليونس خاصة وللمؤمنين إذا دعوا بها. ألم تسمع قول الله: ﴿وكذلك ننجي المؤمنين﴾ فهو شرط من الله لمن دعاه.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿وأصلحنا له زوجه ﴾ قال : كانت لا تحيض فحاضت .

وفي المعاني بإسناده إلى علي بن جعفر عن أخيه موسى بن جعفر مالنا قال : الرغبة أن تستقبل براحتيك السماء وتستقبل بهما وجهك ، والرهبة أن تلقي كفيك وترفعهما إلى الوجه .

أقول: وروى مثله في الكافي باسناده عن أبي إسحاق عن أبي عبد الله الله الله على المنادة عن أبي عبد الله الله على الرغبة أن تتجمل الله السماء، والرهبة أن تجمل ظهر كفيك إلى السماء.

وفي تفسير القمي : ﴿يدعوننا رغباً ورهباً﴾ قال : راغبين راهبين ، وقوله : ﴿التي أحصنت فرجها﴾ قال : مريم لم ينظر إليها شيء ، وقوله ﴿فنفخنا فيها من روحنا﴾ قال : روح مخلوقة يعني من أمرنا .

\* \* \*

إِنَّ هٰ فِهِ أَمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَساعْبُدُونِ (٩٢) وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ وَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُمْ بَيْنَهُمْ كُلِّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ (٩٣) فَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنُ فَلا كُفْرَانَ لِسَعْيِهِ وَإِنَّا لَهُ كَاتِبُونَ (٩٤) وَحَرَامٌ عَلَىٰ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا أَنَّهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ (٩٥) حَتَىٰ إِذَا فَتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَا أَجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَب يَنْسِلُونَ (٩٦) فَتَىٰ إِذَا فَيَحَتْ يَأْجُوجُ وَمَا أَجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَب يَنْسِلُونَ (٩٦) وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُ فَإِذَا هِي شَاخِصَةً أَبْصَارُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيُلْنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ (٩٧) إِنَّكُمْ وَمَا هُؤُلَةٍ مَنْ هٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ (٩٧) إِنَّكُمْ وَمَا وَيُلِنَا قَدْ كُنَا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ (٩٨) إِنَّكُمْ وَمَا هُؤُلاءِ آلِهَةً مَا وَرَدُوهَا وَكُلِّ فِيهَا خَالِدُونَ (٩٨) لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ هُمُ فِيهَا لاَ يَسْمَعُونَ (١٠٠) إِنَّ آلَذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَا الْحُسْنَى أَوْلَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (١٠٠) لاَ يَصْرَبُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبُرُ وَتَلَقَّهُمُ أَوْلَكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (١٠٠) لاَ يَصْرَبُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَلَقَّهُمُ أَنْ الْمُونَ وَالَكُ عَنْهَا مُبْعَدُونَ (١٠٠) لاَ يَحْزُنُهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَلَقَاهُمُ أَلْهُمُ فِي مَا الْخَرَعُ الْأَكْبَرُ وَتَلَقَنَّهُمُ الْفَزَعُ الْأَكْبَرُ وَتَلَقَاهُمُ

الْمَلَائِكَةُ هٰذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ (١٠٣) يَـوْمَ نَطُوي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلْقِ نُعِيدُهُ وَعُداً عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ (١٠٤) وَلَقَدْ كَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِّكْرِ أَنَّ الْأَرْضَ يَـرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ (١٠٥) إِنَّ فِي هٰذَا لَبَلاعاً أَنَّ الْأَرْضَ يَـرِثُهَا عِبَادِيَ الصَّالِحُونَ (١٠٥) إِنَّ فِي هٰذَا لَبَلاعاً لِقَوْمِ عَابِدِينَ (١٠٠) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ (١٠٥) قُلْ إِنَّمَا إِلَّهُ كُمْ إِلَّهُ وَاحِدٌ فَهَلْ أَنْتُمْ مُسْلِمُونَ (١٠٠) فَإِنْ أَنْهُم عَلَىٰ سَوَاءٍ وَإِنْ أَدْرِي أَقْرِيبُ أَمْ بَعِيدُ مَا فَإِنْ تَوَلَّوا فَقُلْ آذَنْتُكُمْ عَلَىٰ سَوَاءٍ وَإِنْ أَدْرِي أَقْرِيبُ أَمْ بَعِيدُ مَا فَإِنْ تَوَلُّوا فَقُلْ آذَنْتُكُمْ عَلَىٰ سَوَاءٍ وَإِنْ أَدْرِي أَقْرِيبُ أَمْ بَعِيدُ مَا فَإِنْ تَوَلُّوا فَقُلْ آذَنْتُكُمْ عَلَىٰ سَوَاءٍ وَإِنْ أَدْرِي الْقَـوْلِ وَيَعْلَمُ مَا تَحْكُمُ وَمَتَاعُ إِلَىٰ حِينِ (١١١) تَلْفَى فِي لَعُلَمُ الْجُهُ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينِ (١١١) تَعْلَىٰ مَا لَحَقِ وَرَبُّنَا الرَّحْمُنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصَفُونَ (١١٠) وَإِنْ أَدْرِي لَعَلَّهُ فِئْنَةٌ لَكُمْ وَمَتَاعٌ إِلَىٰ حِينِ (١١١) قَانَ أَدْرِي لَعَلَمُ فَرَبَا الرَّحْمُنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَىٰ مَا تَصَفُونَ (١٢٠) .

### ( بیان )

في الآيات رجوع إلى أول الكلام فقد بين فيما تقدم أن للبشر إلها واحداً وهو الذي فيطر السماوات والأرض فعليهم أن يعبدوه من طريق النبوة وإجابة دعوتها ويستعدوا بذلك لحساب يوم الحساب، ولم تندب النبوة إلا إلى دين واحد وهو دين التوحيد كما دعا إليه موسى من قبل ومن قبله إبراهيم ومن قبله نوح ومن جاء بعد موسى وقبل نوح ممن أشار الله سبحانه إلى أسمائهم ونبذة مما أنعم به عليهم كأيوب وإدريس وغيرهما.

فالبشر ليس إلا أمة واحدة لها رب واحد هـو الله عز اسمـه ودين واحد هـو دين التوحيد يعبد فيه الله وحده قطعت به الدعوة الإلهية لكن الناس تقطعوا أمرهم بينهم وتشتتوا في أديانهم واختلقوا لهم آلهة دون الله وأدياناً غيـر دين الله فاختلف بذلك شأنهم وتباينت غاية مسيرهم في الدنيا والآخرة .

أما في الآخرة فـإن الصالحين منهم سيشكـر الله سعيهم ولا يشاهـدون مـا يسوؤهم ولن يزالوا في نعمة وكرامة ، وأما غيرهم فإلى العذاب والعقاب .

وأما في الدنيا فإن الله وعد الصالحين منهم أن يــورثهم الأرض ويجعل لهم عاقبة الدار والطالحون إلى هلاك ودمار وخسران وسعي وبوار .

قوله تعالى : ﴿إِن هذه أُمتكم أُمة واحدة وأنا ربكم فاعبدون﴾ الأمة جماعة يجمعها مقصد واحد ، والخطاب في الآية على ما يشهد به سياق الآيات ـ خطاب عام يشمل جميع الأفراد المكلفين من الإنسان ، والمراد بالأمة النوع الإنساني الذي هو نوع واحد ، وتأنيث الإشارة في قوله : ﴿هذه أُمتكم ﴾ لتأنيث الخير .

والمعنى : أن هذا النوع الإنساني أمتكم معشر البشــر وهي أمة واحــدة وأنا ــ الله الواحد عز اسمه ــ ربكم إذ ملكتكم ودبرت أمركم فاعبدوني لا غير .

وفي قوله: ﴿أُمة واحدة ﴾ إشارة إلى حجة الخطاب بالعبادة لله سبحانه فإن النوع الإنساني لما كان نوعاً واحداً وأمة واحدة ذات مقصد واحد وهو سعادة الحياة الإنسانية لم يكن له إلا رب واحد إذ الربوبية والألوهية ليست من المناصب التشريفية الوضعية حتى يختار الإنسان منها لنفسه ما يشاء وكم يشاء وكيف يشاء بل هي مبدئية تكوينية لتدبير أمره ، والإنسان حقيقة نوعية واحدة ، والنظام الجاري في تدبير أمره نظام واحد متصل مرتبط بعض أجزائه ببعض ، ونظام التدبير الواحد لا يقوم به إلا مدبر واحد فلا معنى لأن يختلف الإنسان في أمر الربوبية فيتخذ بعضهم رباً غير ما يتخذه الآخر أو يسلك قوم في عبادته غير ما بسلكه الأخرون فالإنسان نوع واحد يجب أن يتخذ رباً واحداً هو رب بحقيقة الربوبية . وهو الله عز اسمه .

وقيل: المراد بالأمة الدين ، والإشارة بهذه إلى دين الإسلام الذي كان دين الأنبياء والمراد بكونه أمة واحدة اجتماع الأنبياء بل إجماعهم عليه ، والمعنى أن ملة الإسلام ملتكم التي يجب أن تحافظوا على حدودها وهي ملة اتفق الأنبياء عليهم السلام عليها .

وهو بعيد فإن استعمال الأمة في الدين لو جاز لكان تجوز الإيصال إليه إلا بقرينة صارفة ولا وجه للإنصراف عن المعنى الحقيقي بعد صحته واستقامته وتأيده

بسائر كلامه تعالى كقوله : ﴿وَمَا كَانَ النَّاسَ إِلاَّ أُمَّةَ وَاحَدَةً فَـاخْتَلْفُوا﴾(١) وهــوــ كما ترى ــ يتضمن إجمال ما تضمنه هذه الآية والآية التي تليها .

على أن التعبير في قول : ﴿وأنا ربكم﴾ بالرب دون الإلسه يبقى على ما ذكروه بلا وجمه بخلاف أخذ الأمة بمعنى الجماعة فإن المعني عليه إنكم نوع واحد وأنا المالك المدبر لأمركم فاعبدوني لتكونوا متخذين لي إلها .

وفي الآية وجوه كثيرة أخر ذكروها لكنها جميعاً بعيدة من السياق تـركنا إيرادها من أراد الوقوف عليها فليراجع المطولات .

قوله تعالى: ﴿فتقطعوا أمرهم بينهم كل إلينا راجعون﴾ التقطع على ما قال في مجمع البيان بمعنى التقطيع وهو التفريق، وقيل: هو بمعناه المتبادر وهو التفرق والاختلاف و ﴿أمرهم﴾ منصوب بنزع الخافض، والتقدير فتقطعوا في أمرهم وقيل: ﴿تقطعوا ﴾ مضمن معنى الجعل ولذا عدي إلى المفعول بنفسه.

وكيف كان فقوله: ﴿ فتقطعوا أمرهم بينهم ﴾ استعارة بالكناية والمراد به أنهم جعلوا هذا الأمر الواحد وهو دين التوحيد المندوب إليه من طريق النبوة وهو أمر وحداني قطعاً متقطعة وزعوه فيما بينهم أخذ كل منهم شيئاً منه وترك شيئاً كالوثنيين واليهود والنصارى والمجوس والصابئين على اختلاف طوائفهم وهذا نوع تقريع للناس وذم لاختلافهم في الدين وتركهم الأمر الإلهي أن يعبدوه وحده.

وقوله: ﴿كُلُ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ﴾ فيه بيان أن اختلافهم في أمر الدين لا يشرك سدى لا أثر له بل هؤلاء راجعون إلى الله جميعاً وهم مجزيون حسب ما اختلفوا كما يلوح إليه التفصيل المذكور في قوله بعد: ﴿فَمَن يَعْمَلُ مَنَ الصَّالَحَاتِ﴾ النخ .

والفصل في جملة : ﴿كُلُّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ﴾ لَكُـُونَهَا في مَعْنَى الْجُـُوابُ عَنَ سؤال مقـَـَدر كأنـه قيل : فـَـالِي مَ ينتهي اختلافهم في أمـر الدين؟ ومــاذا ينتـج؟ فقيل : كُلُّ إِلَيْنَا رَاجِعُونَ فَنْجَازِيهِم كَمَا عَمْلُوا .

قوله تعالى : ﴿فَمَن يَعْمُلُ مِنَ الصَّالَحَاتُ وَهُو مُؤْمِنَ فَلَا كَفُرَانَ لَسُعِيهُ وَإِنَّا

<sup>(</sup>١) يونس : ١٩ .

له كاتبون﴾ تفصيل لحال المختلفين بحسب الجزاء الأخروي وسيأتي ما في معنى تفصيل جزائهم في الدنيا من قوله: ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون﴾ .

فقوله: ﴿فمن يعمل من الصالحات﴾ أي من يعمل منهم شيئاً من الأعمال الصالحات وقد قيد عمل بعض الصالحات بالإيمان إذ قال: ﴿وهم مؤمن﴾ فلا أثر للعمل الصالح بغير إيمان .

والمراد بالإيمان - على ما يظهر من السياق وخاصة قول في الآية الماضية : ﴿وَأَنَا رَبُّكُم فَاعَبْدُونَ ﴾ - الإيمان بالله لا بفارق الإيمان بأنيائه من دون استثناء لقوله : ﴿إِنَّ اللَّهِ يَكْفُرُونَ بِاللهِ وَرَسِلُهُ وَرَسِلُهُ وَرَسِلُهُ وَرَسِلُهُ وَرَسِلُهُ وَرَسِلُهُ وَيُولُونَ نَوْمَن بَبْعَضَ وَنَكُفُر بَبْعَضَ ﴾ إلى قول في ولئك هم الكافرون حقاً ﴾ (١) .

وقوله: ﴿فلا كفران لسعيه﴾ أي لا ستر على ما عمله من الصالحات والكفران يقابل الشكر ولذا عبر عن هذا المعنى في موضع آخر بقوله: ﴿وكان سعيكم مشكوراً﴾(٢).

وقوله : ﴿ وَإِنَا لَهُ كَاتِبُونَ ﴾ أي مثبتون في صحائف الأعمال إثباتاً لا ينسى معه فالمراد بقوله : ﴿ فلا كفران لسعيه وإنا له كاتبون ﴾ أن عمله الصالح لا ينسى ولا يكفر .

والآية من الآيات الدالة على أن قبول العمل الصالح مشروط بالإيمان كما تؤيده آيات حبط الأعمال مع الكفر ، وتدل أيضاً على أن المؤمن العامل لبعض الصالحات من أهل النجاة .

قوله تعالى : ﴿وحرام على قرية أهلكناها أنهم لا يرجعون ﴾ الذي يستبق من الآية إلى الذهن بمعونة من سياق التفصيل أن يكون المراد أن أهل القرية التي أهلكناها لا يرجعون ثانياً إلى الدنيا ليحصلوا على ما فقدوه من نعمة الحياة ويتداركوا ما فوتوه من الصالحات وهو واقع محل أحد طرفي التفصيل الذي تضمن طرفه الآخر قوله : ﴿فمن يعمل من الصالحات وهو مؤمن ﴾ الخ . فيكون الطرف الآخر من طرفي التفصيل أن من لم يكن مؤمناً قد عمل من الصالحات

<sup>(</sup>١) النساء: ١٥١.

فليس له عمل مكتوب وسعي مشكور وإنما هو خائب خاسر ضل سعيه في الدنيا ولا سبيل له إلى حياة ثانية في الدنيا يتدارك فيها ما فاته .

غير أنه تعالى وضع المجتمع موضع الفرد إذ قال: ﴿وحرام على قرية أهلكناها﴾ ولم يقل: وحرام على من أهلكناه لأن فساد الفرد يسري بالطبع إلى المجتمع وينتهي إلى طغيانهم فيحق عليهم كلمة العذاب فيهلكون كما قال: ﴿وإن من قرية إلا نحن مهلوكها قبل يوم القيامة أو معذبوها عذاباً شديداً ﴾(١).

ويمكن على بعد أن يكون المراد بالإهلاك الإهلاك بالذنوب بمعنى بطلان استعداد السعادة والهدى كما في قوله : ﴿وَإِنْ يَهْلَكُونَ إِلَّا أَنْفُسُهُم وَمَا يُسْعَرُونَ﴾ (٢) فتكون الآية في معنى قوله : ﴿ وَإِنْ الله لا يَهْدَى مِنْ يَضُلُ ﴾ (٣) ، والمعنى وحرام على قوم أهلكناهم بذنوبهم وقضينا عليهم الضلال أن يرجعوا إلى التوبة وحال الاستقامة .

ومعنى الآية والقرية التي لم تعمل من الصالحات وهي مؤمنة وانجر أمرها إلى الإهلاك ممتنع عليهم أن يـرجعوا فيتـداركوا مـا فاتهم من السعي المشكـور والعمل المكتوب المقبول .

وأما قوله: ﴿أنهم لا يرجعون﴾ وكان الظاهر أن يقال: أنهم يرجعون فالحق أنه مجاز عقلي وضع فيه نتيجة تعلق الفعل بشيء أعني ما يؤول إليه حال المتعلق بعد تعلقه به موضع نفس المتعلق فنتيجة تعلق الحرمة برجوعهم عدم الرجوع فوضعت هذه النتيجة موضع نفس الرجوع الذي هو متعلق الحرمة وفي هذا الصنع إفادة نفوذ الفعل كأن الرجوع يصير بمجرد تعلق الحرمة عدم رجوع من غير تخلل فصل.

ونظيره أيضاً قوله : ﴿ما منعـك أن لا تسجد إذ أمـرتك﴾(٤) حيث إن تعلق المنع بالسجـدة يؤول إلى عدم السجـدة فوضـع عدم السجـدة الذي هـو النتيجة موضع نفس السجدة التي هي متعلق المنع .

ونظيره أيضاً قوله : ﴿قل تعالوا أتل ما حرم ربكم عليكم أن لا تشركوا به شيئاً﴾(°) حيث إن تعلق التحريم بالشرك ينتج عدم الشرك فوضع عدم الشرك

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٥٨ . (٣) النحل: ٣٧ . (٥) الأنعام: ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) الأنعام : ٢٦ . (٤) الأعراف : ١٢ .

سورة الأنبياء\_آية ٩٦\_٩٩ ........ ٣٢٧

الذي هو النتيجة مكان نفس الشرك الذي هـو المتعلق وقد وجهنا هاتين الآيتين فيما مر بتوجيه آخر أيضاً .

وللقوم في توجيه الآية وجوه :

منها : أن لا زائدة والأصل أنهم يرجعون .

ومنها : أن الحرام بمعنى الـواجب أي واجب على قريـة أهلكناهـا أنهم لا يرجعون واستدل على إتيان الحرام بمعنى الواجب بقول الخنساء :

وإن حــراماً لا أرى الـــدهــر بـــاكيـاً على شجــوة إلا بكيت على صــخــر

ومنها: أن متعلق الحرمة محذوف والتقدير حرام على قرية أهلكناها بالذنوب أي وجدناها هالكة بها أن يتقبل منهم عمل لأنهم لا يـرجعـون إلى التوبة .

ومنها: أن المراد بعدم الرجوع عدم الرجوع إلى الله سبحانه بالبعث لا عدم الرجوع إلى الله سبحانه بالبعث لا عدم الرجوع إلى الدنيا والمعنى ـ على استقامة اللفظ ـ وممتنع على قرية أهلكناها بطغيان أهلها أن لا يرجعوا إلينا للمجازاة ؛ وأنت خبير بما في كل من هذه الوجوه من الضعف .

قوله تعالى: ﴿حتى إذا فتحت يأجوج ومأجوج وهم من كل حدب ينسلون﴾ الحدب بفتحتين الارتفاع من الأرض بين الانخفاض، والنسول الخروج بإسراع ومنه نسلان الذئب، والسياق يقتضي أن يكون قوله: ﴿حتى إذا فتحت﴾ الخ. غاية للتفصيل المذكور في قوله: ﴿فمن يعمل من الصالحات﴾ إلى آخر الآيتين، وأن يكون ضمير الجمع راجعاً إلى يأجوج ومأجوج.

والمعنى: لا يزال الأمر يجري هذا المجرى نكتب الأعمال الصالحة للمؤمنين ونشكر سعيهم ونهلك القرى الظالمة ونحرم رجوعهم بعد الهلاك إلى الزمان الذي يفتح فينه يأجوج ومأجوج أي سدهم أو طريقهم المسدود وهم أي يأجوج ومأجوج يخرجون إلى سائر الناس من ارتفاعات الأرض مسرعين نحوهم وهو من أشراط الساعة وأمارات القيامة كما يشير إليه بقوله: ﴿ فَإِذَا جَاء وعد ربي جعله دكاء وكان وعد ربي حقاً وتركنا بعضهم ينومئذ يموج في بعض ونفخ في الصور فجمعناهم جمعاً ﴾ (١) وقد استوفينا الكلام في معنى يأجوج ومأجوج والسد

<sup>(</sup>١) الكهف: ٩٩.

المضروب دونهم في تفسير سورة الكهف .

وقيل : ضمير الجمع للناس والمراد خروجهم من قبورهم إلى أرض المحشو .

وفيه أن سياق ما قبل الجملة ﴿حتى إذا فتحت﴾ السخ . وما بعدها ﴿واقترب الوعد الحق﴾ لا يناسب هذا المعنى ، وكذا نفس الجملة من جهة كونها حالاً . على أن النسول من كل حدب ـ وقد اشتملت عليه الجملة ـ لا يصدق على الخروج من القبور ولذا قرأ صاحب هذا القول وهو مجاهد الجدث بالجيم والثاء المثلثة وهو القبر .

قوله تعالى : ﴿واقترب الوعد الحق فإذا هي شاخصة أبصار الذين كفروا ﴾ السخ . المراد بالوعد الحق الساعة ، وشخوص البصر نظره بحيث لا تطرف أجفانه ، كذا ذكره الراغب وهو لازم كمال اهتمام الناظر بما ينظر إليه بحيث لا يشتغل بغيره ويكون غالباً في الشر الذي يظهر للإنسان بغتة .

وقوله: ﴿ وَيَا وَيَلْنَا إِنَا كُنَا فِي غَفَلَةُ مِنْ هَذَا ﴾ حكاية قول الكفار إذا شاهدوا الساعة بغتة فدعوا لأنفسهم بالويل مدعين أنهم غفلوا عما يشاهدونه كأنهم أغفلوا إغفالاً ثم أضربوا عن ذلك بالإعتراف بأن الغفلة لم تنشأ إلا عن ظلمهم بالاشتغال بما يُنسي الأخرة ويغفل عنها من أمور الدنيا فقالوا: ﴿ بِل كنا ظالمين ﴾ .

قوله تعالى : ﴿إِنكُم وَمَا تَعْبَدُونَ مَنْ دُونَ الله حَصِبَ جَهُمْ أَنْتُمْ لَهَا وَارْدُونَ ﴾ الحصب الوقود ، وقيل : الحطب ، وقيل : أصله ما يـرمى في النار فيكون أعم .

والمراد بقوله: ﴿ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونَ الله ﴾ ولم يقل: ومن تعبدون ـ مع تعبيره تعالى عن الأصنام في أغلب كلامه بألفاظ تختص بأولي العقل كما في قوله بعد: ﴿ مَا وَرَدُوهِا ﴾ \_ الأصنام والتمائيل التي كانوا يعبدونها دون المعبودين من الأنبياء والصلحاء والملائكة كما قيل ويدل على ذلك قوله بعد: ﴿ إن الذين سبقت لهم منا الحسني ﴾ الخ .

والطاهر أن هـذه الآيات من خـطابات يـوم القيامـة للكفـار وفيهـا القضـاء بدخولهم في النار وخلودهم فيها لا أنهـا إخبار في الـدنيا بمـا سيجري عليهم في الآخرة واستدلال على بطلان عبادة الأصنام واتخاذهم آلهة من دون الله . سورة الأنبياء ـ آية ١٠٠ ـ ١٠٥ ........ ٣٢٩

وقوله: ﴿أنتم لها واردون﴾ اللام لتأكيد التعـدي أو بمعنى إلى ، وظاهـر السياق أن الخطاب شامل للكفار والآلهة جميعـاً أي أنتم وآلهتكم تردون جهنم أو تردون إليها .

قوله تعالى : ﴿ لُو كَانَ هَؤُلاء آلهة ما وردوها وكل فيها خالدون﴾ تفريع وإظهار لحقيقة حال الآلهة التي كنانوا يعبدونها لتكون لهم شفعاء ، وقبوله : ﴿ وكل فيها خالدون ﴾ أي كل منكم ومن الآلهة .

قوله تعالى: ﴿لهم فيها زفير وهم فيها لا يسمعون﴾ الزفير هو الصوت برد النفس إلى داخل ولذا فسر بصوت الحمار، وكونهم لا يسمعون جزاء عدم سمعهم في الدنيا كلمة الحق كما أنهم لا يبصرون جزاء لإعراضهم عن النظر في آيات الله في الدنيا.

وفي الآية عدول عن خطاب الكفار إلى خطاب النبي ﷺ إعراضاً عن خطابهم ليبين سوء حالهم لغيرهم ، وعليه فضمائر الجمع للكفار خاصة لا لهم وللآلهة معاً .

قوله تعالى: ﴿إِن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ﴾ الحسنى مؤنث أحسن وهي وصف قائم مقام موصوفه والتقدير العدة أو الموعدة الحسنى بالنجاة أو بالجنة والموعدة بكل منهما وارد في كلامه تعالى قال: ﴿ثم ننجي الذين اتقوا ونذر الظالمين فيها جثياً ﴾(١) ، وقال: ﴿وعد الله المؤمنين والمؤمنات جنات ﴾(٢) .

قوله تعالى: ﴿لا يسمعون حسيسها﴾ إلى قوله ﴿توعدون﴾ الحسيس الصوت الذي يحس به ، والفزع الأكبر الخوف الأعظم وقد أخبر سبحانه عن وقوعه في نفخ الصور حيث قال: ﴿ويوم ينفخ في الصور ففزع من في السماوات ومن في الأرض﴾ (٢).

وقوله: ﴿وتتلقاهم الملائكة﴾ أي بالبشـرى وهي قولهم: ﴿هــذا يومكم الذي كنتم توعدون﴾ .

قوله تعالى : ﴿ يُوم نطوي السماء كطي السجل للكتب كما بدأنا أول خلق

(۱) مريم : ۷۲ .

(٢) التوبة : ٧٢ .

(٣) النمل: ٨٧.

نعيده إلى آخر الآية ، قال في المفردات : والسجل قيل : حجر كان يكتب فيه ثم سمي كل ما يكتب فيه سجلاً قال تعالى : ﴿كطي السجل للكتب﴾ أي كطيه لما كتب فيه حفظاً له ، انتهى . وهذا أوضح معنى قيل في معنى هذه الكلمة وأبسطه .

وعلى هذا فقوله: ﴿للكتب﴾ مفعول طي كما أن السجل فاعله والمراد أن السجل وهو الصحيفة المكتوب فيها الكتاب إذا طوي انطوى ببطيه الكتاب وهو الألفاظ أو المعاني التي لها نوع تحقق وثبوت في السجل بتوسط الخطوط والنقوش فغاب الكتاب بذلك ولم يظهر منه عين ولا أثر كذلك السماء تنطوي بالقدرة الإلهية كما قال: ﴿والسماوات مطويات بيمينه﴾ (١) فتغيب عن غيره ولا يظهر منها عين ولا أثر غير أنها تغيب عن عالم الغيب وإن غاب عن غيره كما لا يغيب الكتاب عن السجل وإن غاب عن غيره.

فطي السماء على هذا رجوعها إلى خزائن الغيب بعدما نزلت منها وقـدرت كما قال تعالى : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيَّءَ إِلَّا عَنْدُنَا خَزَائِنَهُ وَمَا نَنْزُلُهُ إِلَّا بَقَـدر مَعْلُومٍ ﴾ (٢) وقال مطلقاً : ﴿وَإِلَى الله المصير﴾ (٣) وقال : ﴿إِنْ إِلَى رَبْكُ الرَجْعَى ﴾ (٤) .

ولعله بالنظر إلى هذا المعنى قيل: إن قوله: ﴿كما بدأنا أول خلق نعيده﴾ ناظر إلى رجوع كل شيء إلى حاله التي كان عليها حين ابتدىء خلقه وهي أنه لم يكن شيئاً مذكوراً كما قال تعالى: ﴿وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً ﴾ (٥) ، وقال: ﴿هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً ﴾ (١) .

وهذا معنى ما نسب إلى ابن عباس أن معنى الآية يهلك كل شيء كما كان أول مرة وهو وإن كان مناسباً للإتصال بقوله : ﴿ يوم نطوي السماء ﴾ الخ . ليقع في مقام التعليل له لكن الأغلب على سياق الآيات السابقة بيان الإعادة بمعنى إرجاع الأشياء بعد فنائها لا الإعادة بمعنى إفناء الأشياء وإرجاعها إلى حالها قبل ظهورها بالوجود .

فظاهر سياق الآيات أن المراد نبعث الخلق كما بدأناه فالكاف في قوله :

الزمر: ٦٧. (٥) مريم: ٩.
 الزمر: ٦٧. (٥) مريم: ٩.

(٦) الحجر: ٢١.
 (٤) العلق: ٨.

﴿كما بدأنا أول خلق نعيده﴾ للتشبيه و ﴿ما﴾ مصدرية و ﴿أول خلق﴾ مفعول ﴿بدأنا﴾ والمراد أنا نعيد الخلق كابتدائه في السهولة من غير أن يعز علينا .

وقوله : ﴿وعداً علينا إنا كنا فاعلين﴾ أي وعدنـاه وعداً لزمنـا ذلـك ووجب علينا الوفاء به وإنا كنا فاعلين لما وعدنا وسنتنا ذلك .

قوله تعالى: ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الذكر أن الأرض يرثها عبادي الصالحون الظاهر أن المراد بالزبور كتاب داود ﴿الله وقد سمي بهذا الاسم في قوله: ﴿وآتينا داود زبوراً ﴾ (١) (٢) ، وقيل: المراد به القرآن ، وقيل: مطلق الكتب المنزّلة على الأنبياء أو على الأنبياء بعد موسى ولا دليل على شيء من ذلك.

والمراد بالذكر قيل: هو التوراة وقد سمّاها الله به في موضعين من هذه السورة وهما قوله: ﴿ فَاسَأَلُوا أَهِلَ الذكر إِنْ كُنتُم لا تعلمون ﴾ الآية ٧ وقوله: ﴿ وَذَكراً للمتقين ﴾ الآية ٤٨ منها، وقيل: هو القرآن وقد سمّاه الله ذكراً في مواضع من كلامه وكون الزبور بعد الذكر على هذا القول بعدية رتبية لا زمانية وقيل: هو اللوح المحفوظ وهو كما ترى.

وقوله : ﴿أَنَ الأَرْضِ يَرَثُهَا عَبَادِي الصالحون﴾ الوراثة والإِرثُ على ما ذكره الراغب انتقال قنية إليك من غير معاملة .

والمراد من وراثة الأرض انتقال التسلط على منافعها إليهم واستقرار بركات الحياة بها فيهم ، وهذه البركات إما دنيوية راجعة إلى الحياة الدنيا كالتمتع الصالح بأمتعتها وزيناتها فيكون مؤدى الآية أن الأرض ستتطهر من الشرك والمعصية ويسكنها مجتمع بشري صالح يعبدون الله ولا يشركون به شيئاً كما يشير إليه قوله تعالى : ﴿وعد الله النذين آمنوا منكم وعملوا الصالحات ليستخلفنهم في الأرض﴾ إلى قوله ﴿يعبدونني لا يشركون بي شيئاً﴾ (٣) .

وإما أخروية وهي مقامات القرب التي اكتسبوها في حياتهم الدنيا فإنها من بركات الحياة الأرضية وهي نعيم الأخرة كما يشير إليه قوله تعالى حكاية عن أهل الجنة : ﴿وقالوا الحمد لله الذي أورثنا الأرض نتبوء من الجنة حيث نشاء﴾ (٤)،

<sup>(</sup>١) النساء: ١٦٣.

رُY) الإسراء : ٥٥ . (٤) الزمر : ٧٤ .

وقوله : ﴿ أُولئك هم الوارثون الذين يرثون الفردوس﴾ (١) .

ومن هنا يظهر أن الآية مطلقة ولا موجب لتخصيصها بإحدى الوراثتين كما فعلوه فهم بين من يخصها بالوراثة الأخروية تمسكاً بما يناسبها من الآيات ، وربما استدلوا لتعينه بأن الآية السابقة تذكر الإعادة ولا أرض بعد الإعادة حتى يرثها الصالحون ، ويرده أن كون الآية معطوفة على سابقتها غير متعين فمن الممكن أن تكون معطوفة على عمل من الصالحات، كما سنشير إليه .

وبين من يخصها بالوراثة الدنيوية ويحملها على زمان ظهور الإسلام أو ظهور المسلام أو ظهور المسلام أو ظهور المهدي المنتف الذي أخبر به النبي المنتفية في الأخبار المتواترة المروية من طرق الفريقين ، ويتمسك لذلك بالأيات المناسبة له التي أومأنا إلى بعضها .

وبالجملة الآية مطلقة تعم الوراثتين جميعاً غير أن الذي تقتضيه الاعتبار بالسياق أن تكون معطوفة على قوله السابق: ﴿ فَمَن يعمل من الصالحات وهو مؤمن ﴾ الخ. المشير إلى تفصيل حال المختلفين في أمر الدين من حيث الجزاء الأخروي وتكون هذه الآية مشيرة إلى تفصيلها من حيث الجزاء الدنيوي ، ويكون المحصل أنا أمرناهم بدين واحد لكنهم تقطعوا واختلفوا فاختلفت مجازاتنا لهم أما في الآخرة فللمؤمنين سعي مشكور وعمل مكتوب وللكافرين خلاف ذلك ، وأما في الدنيا فللصالحين وراثة الأرض بخلاف غيرهم .

قوله تعالى : ﴿إِن في هذا لبلاغاً لقوم عابدين﴾ البلاغ هو الكافية ، وأيضاً ما به بلوغ البغية ، وأيضاً نفس البلوغ ، ومعنى الآية مستقيم على كل من المعاني الثلاثة ، والإشارة بهذا إلى ما بيّن في السورة من المعارف .

والمعنى: أن فيما بيناه في السورة ـ أن الرب واحد لا رب غيره يجب أن يعبد من طريق النبوة ويستعد بذلك ليوم الحساب ، وأن جزاء المؤمنين كذا وكذا وجزاء الكافرين كيت وكيت ـ كفاية لقوم عابدين إن أخذوه وعملوا به كفاهم وبلغوا بذلك بغيتهم .

قوله تعالى: ﴿وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين﴾ أي أنك رحمة مرسلة إلى الجماعات البشرية كلهم ـ والدليل عليه الجمع المحلى باللام ـ وذلك مقتضى عموم الرسالة .

<sup>(</sup>١١) المؤمنون : ١١ .

وهو ممنات رحمة لأهل الدنيا من جهة إتيانه بدين في الأخذ بـ سعادة أهـل الدنيا في دنياهم وأخراهم .

وهو مسنية رحمة لأهل الدنيا من حيث الآثار الحسنة التي سوت من قيامه بالدعوة الحقة في مجتمعاتهم مما يظهر ظهوراً بالغاً بقياس الحياة العامة البشرية اليوم إلى ما قبل بعثته مسنية وتطبيق إحدى الحياتين على الأخرى .

قوله تعالى : ﴿قَالَ إِنْمَا يَوْحَى إِلَي أَنْمَا إِلَهُكُمْ إِلَّهُ وَاحْدُ فَهُلُ أَنْتُمُ مُسلَمُونَ ﴾ أي إن الذي يوحى إلي من الدين ليس إلا التوحيد وما يتفرع عليه وينحل إليه سواء كان عقيدة أوحكماً والدليل على هذا الذي ذكرنا ورود الحصر على الحصر وظهوره في الحصر الحقيقي .

قوله تعمالى : ﴿فَإِن تَمُولُوا فَقَالَ آذَنْتُكُمْ عَلَى سُواءَ﴾ الإِسَدَانَ ـ كما قيل ـ إفعمال من الإِذَن وهو العلم بالإِجازة في شيء وتسرخيصه ثم تجوز به عن مطلق العلم واشتق منه الأفعال وكثيراً ما يتضمن معنى التحذير والإِنذَار .

وقوله: ﴿على سواء﴾ الظاهر أنه حال من مفعول ﴿آذنتكم﴾ والمعنى فإن أعرضوا عن دعوتك وتولوا عن الإسلام لله بالتوحيد فقال: أعلمتكم أنكم على خطرها لكونكم مساوين في الإعلام أو في الخطر، وقيال: أعلمتكم بالحرب وهو بعيد في سورة مكية.

قوله تعالى : ﴿وإن أدري أقريب أم بعيـد ما تـوعدون إنـه يعلم الجهر من القول ويعلم ما تكتمون﴾ تتمة قول النبي سَمِنْ المأمور به .

والمراد بقوله: ﴿مَا تُوعدُونَ مَا يَشْيَرُ إِلَيْهِ قُولُهُ: ﴿آذَنَتُكُمُ عَلَى سُواءَ ﴾ من العذاب المهدد به أمر سُلْتُ أُولاً أن يعلمهم الخطر إن تولوا عن الإسلام، وثانياً أن ينفي عن نفسه العلم بقرب وقوعه وبعده ويعلله بقصر العلم بالجهر من قولهم \_ وهو طعنهم في الإسلام واستهزاؤهم علناً \_ وما يكتمون من ذلك، في الله سبحانه فهو العالم بحقيقة الأمر.

ومنه يعلم أن منشأ توجه العذاب إليهم هو ما كانوا يطعنون به في الإسلام في الظاهر وما يبطنون من المكر كأنه قيل: إنهم يستحقون العذاب بإظهارهم القول في هذه الدعوة الإلهية وإضمارهم المكر عليه فهددهم به لكن لما كنت لا تحيط بظاهر قولهم وباطن مكرهم ولا تقف على مقدار اقتضاء جرمهم العذاب

من جهة قرب الأجل وبعده فأنف العلم بخصوصية قربه وبعده عن نفسك وارجع العلم بذلك إلى الله سبحانه وحده .

وقد علم بذلك أن المراد بالجهر من القول ما أظهره المشركون من القول في الإسلام طعناً واستهزاء ، وبما كانوا يكتمون ما أبطنوه عليه من المكر والخدعة .

قوله تعالى : ﴿ وَإِنْ أَدَرِي لَعَلَّهُ فَتَنَةً لَكُمْ وَمَتَاعٍ إِلَى حَيْنَ ﴾ من تتمة قول النبي المأمور به وضمير ﴿ لَعَلَّه ﴾ على ما قيل كناية عن غير مذكور ولعله راجع إلى الإيذان المأمور به ، والمعنى وما أدري لعل هذا الإيذان الذي أمرت به أي مراده تعالى من أمره لي بإعلام الخطر امتحان لكم ليظهر به ما في باطنكم في أمر الدعوة فهو يريد به أن يمتحنكم ويمتعكم إلى حين وأجل استدراجاً وإمهالاً .

قوله تعالى: ﴿قال رب احكم بالحق وربنا الرحمان المستعان على ما تصفون ﴾ الضمير في ﴿قال ﴾ للنبي منته والآية حكاية قول النبي منته عن يعتب وعوتهم إلى الحق وردهم له وتوليهم عنه فكأنه منته الله الما دعاهم وبلغ إليهم ما أمر بتبليغه فأنكروا وشددوا فيه أعرض عنهم إلى ربه منيباً إليه وقال: ﴿ورب احكم بالحق توضيحي لا احترازي فإن حكمه تعالى لا يكون إلا حقاً فكأنه قيل: رب أحكم بحكمك الحق والمراد ظهور الحق لمن كان وعلى من كان .

ثم التفت سنية إليهم وقال: ﴿ وربنا الرحمان المستعان على ما تصفون ﴾ وكأنه يشير به إلى سبب إعراضه عنهم ورجوعه إلى الله سبحانه وسؤاله أن يحكم بالحق فهو سبحانه ربه وربهم جميعاً فله أن يحكم بين مربوبيه ، وهو كثير الرحمة لا يخيب سائله المنيب إليه ، وهو الذي يحكم لا معقب لحكمه وهو الذي يحق الحق ويبطل الباطل بكلماته فهو سنية في كلمته : ﴿ ربِّ احكم بالحق ﴾ راجع الذي هو ربه وربهم وسأله برحمته أن يحكم بالحق واستعان به على ما يصفونه من الباطل وهو نعتهم دينهم بما ليس فيه وطعنهم في الدين الحق بما هو بريء من ذلك .

وقد ظهر بما تقدم بعض ما في مفردات الآية الكريمة من النكات كالالتفات من الخطاب إلى الغيبة في ﴿قال﴾ والتعبير عنه تعالى أولاً بربي وثانياً بربنا وتوصيفه بالرحمان والمستعان إلى غير ذلك .

## ( بحث روائي )

في المجمع في قول تعالى: ﴿وحرام على قرية أهلكناها﴾ الآية روى محمد بن مسلم عن أبي جعفر سِنشِ أنه قال: كل قرية أهلكها الله بعـذاب فإنهم لا يرجعون.

وفي تفسير القمي في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ما المنافقة الزلت هذه الآية يعني قوله: ﴿إِنكُم وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونَ الله حصب جَهْمَ ﴾ وجد منها أهل مكة وجداً شديداً فدخل عليهم عبد الله بن الزبعرى وكفار قريش يخوضون في هذه الآية ، فقال ابن الزبعرى : أمحمد تكلم بهذه الآية ؟ فقالوا : نعم قال ابن الزبعرى : لئن اعترف بها لأخصمنه فجمع بينهما .

فقال: يا محمد أرأيت الآية التي قرأت آنفاً فينا وفي آلهتنا خاصة أم الأمم وآلهتهم ؟ فقال: بل فيكم وفي آلهتكم وفي الأمم وفي آلهتهم إلا من استثنى الله فقال ابن الزبعرى: خصمتك والله ألست تثني على عيسى خيراً ؟ وقد عرفت أن النصارى يعبدون عيسى وأمه وأن طائفة من الناس يعبدون الملائكة أفليس هؤلاء مع الآلهة في النار فقال رسول الله مناه الله فضجت قريش وضحكوا قالت قريش: خصمك ابن الزبعرى: فقال رسول الله: قلتم الباطل أما قلت: إلا من استثنى الله وهو قوله تعالى: ﴿إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون لا يسمعون حسيسها وهم فيما اشتهت أنفسهم خالدون ﴾ .

أقول: وقد روي الحديث أيضاً من طرق أهل السنة لكن المتن في هذا الطريق أمتن مما ورد من طريقهم وأسلم وهو ما عن ابن عباس قال: لما نزلت: فإنكم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون شق ذلك على أهل مكة وقالوا شتم الآلهة فقال ابن الزبعرى: أنا أخصم لكم محمداً ادعوه لي فدعي فقال: يا محمد هذا شيء لآلهتنا خاصة أم لكل من عبد من دون الله ؟ قال: بل لكل من عبد من دون الله وقال: بل لكل من عبد من دون الله فقال ابن الزبعرى: خصمت ورب هذه البنية يعني الكعبة. ألست تزعم يا محمد أن عيسى عبد صالح وأن عزير عبد صالح وأن الملائكة صالحون ؟ قال: بلى قال: فهذه النصارى تعبد عيسى وهذه اليهود تعبد عزيزاً وهذه بنو مليح تعبد الملائكة فضج أهل مكة وفرحوا.

فنزلت : ﴿إِنْ الدِّينِ سبقت لهم منا الحسني ﴿ عزير وعيسى والملائكة ـ

﴿أُولئك عنها مبعدون﴾ ونزلت ﴿ولما ضرب ابن مريم مثلاً إذا قومك منه يصدون﴾ .

وفي هذا المتن أولاً: ذكر اسم عزير والـواقعة في أوائـل البعثة بمكـة ولم يذكر اسمه في شيء من الـسور المكيـة وإنما ذكر في سورة التوبة وهي من أواخر ما نزلت بالمدينة .

وثانياً: قوله: ﴿وهذه اليهود تعبد عزيراً ﴾ واليهود لا تعبد عزيراً وإنما قالوا عزير ابن الله تشريفاً كما قالوا: نحن أبناء الله وأحباؤه.

وثالثاً: ما اشتمل عليه من نزول قوله: ﴿إِن الذين سبقت لهم منا الحسنى أُولئك عنها مبعدون﴾ بعد اعتراف النبي ﷺ بعموم قوله: ﴿إِنكم وما تعبدون﴾ لكل معبود من دون الله ، ونقض ابن الزبعرى ذلك بعيسى وعزير والملائكة وهذا من ورود البيان بعد وقت الحاجة وأشد تأييداً لوقوع التهمة .

ورابعاً: اشتماله على نزول قوله: ﴿ ولما ضرب ابن مريم مثلاً﴾ الآية في الواقعة ولا ارتباط لمضمونها بها أصلاً.

ونظيره ما شاع بينهم أن ابن الزبعرى اعترض بذلك على النبي عشين فقال له : يا غلام ما أجهلك بلغة قومك لأني قلت : وما تعبدون ، وما لم يعقل ، ولم أقل : ومن تعبدون .

وفيه من الخلل ما نسب إلى النبي مشرات من قوله: إني قلت كذا ولم أقل كذا ومن الواجب أن يجل النبي ميزات من أن يتلفظ في آية قرآنية بمثل الموقلت كذا ولم أقل كذا ولم يوجد في شيء من كتب الحديث لا مسند ولا غير مسند.

ونظيره في الضعف ما ورد في حديث آخر يقص هذه القصة أن ابن النبعرى قال: أأنت قلت ذلك؟ قال: نعم قال: قد خصمتك ورب الكعبة أليس اليهود عبدوا عزيراً والنصارى عبدوا المسيح وبنو مليح عبدوا الملائكة؟ فقال منا الله عبدوا الشياطين التي أمرتهم بذلك فأنزل الله: ﴿إن الذين سبقت لهم منا الحسنى الحديث.

وذلك أن الحجة المنسوبة إليه مُشِرَةٍ في الحديث تنفع ابن الزبعـري أكثر

سورة الأنبياء ـ آية ٩٢ ـ ١١٢ ....٠٠٠ ٣٣٧

مما تضره فإن الحجة كما تخرج عزيراً وعيسى والملائكة عن شمول الآية كذلك تخرج الآلهة التي هي أصنام فإنها تشارك المذكورين في أنها لا خبر لها عن عبادة عابديها ولا رضى منها بذلك إذ لا شعور لها فتختص الآية بالشياطين ولا تشمل الأصنام وهو خلاف ما نسب إليه شيش من دعوى شمول الآية لألهتهم وتصديقه .

ونظيره في الضعف ما في الدر المنشور عن البزار عن ابن عباس قال : نزلت هذه الآية ﴿ إِنكُم وما تعبدون من دون الله حصب جهنم أنتم لها واردون﴾ ثم نسخها قوله : ﴿ إِن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون ﴾ .

ووجه الضعف ظاهر ولوكان هناك شيء فهو التخصيص .

وفي أمالي الصدوق عن النبي مترات في حديث: يا على أنت وشيعتك على الحوض تسقون من أحببتم وتمنعون من كرهتم وأنتم الآمنون يسوم الفزع الأكبر في ظل العرش ، يفزع الناس ولا تفزعون ، ويحزن الناس ولا تحزنون فيكم نزلت هذه الآية ﴿إن الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون وفيكم نزلت ﴿لا يحزنهم الفزع الأكبر وتتلقاهم الملائكة هذا يومكم الذي كنتم توعدون ﴾

أقول: معنى نزولها فيهم جريها فيهم أو دخولهم فيمن نزلت فيه وقد وردت روايات كثيرة في جماعة من المؤمنين عدوا ممن تجري فيه الآيتان وخاصة الثانية كمن قرء القرآن محتسباً وأم به قوماً محتسباً ، ورجل أذن محتسباً ، ومملوك أدى حق الله وحق مواليه رواه في المجمع عن أبي سعيد الخدري عن النبي مشنه ، والمتحابين في الله والمدلجين في الظلم والمهاجرين روى في الدر المنشور الأول عن أبي الدرداء ، والثاني عن أبي أمامة ، والثالث عن الخدري جميعاً عن النبي مشنه وقد عد في أحاديث أثمة أهل البيت عليهم السلام ممن تجري فيه الآية خلق كثير .

وفي الـدر المنشور أخـرج عبـد بن حميــد عن علي في قـولــه : ﴿كـطي السجل﴾ قال : ملك .

أقول: ورواه أيضاً عن ابن أبي حاتم وابن عساكر عن الباقر سُنفِ في حديث .

وفي تفسير القمي : وأما قوله : ﴿يوم نطوي السماء كطي السجل للكتب﴾ قال : السجل اسم الملك اللذي يطوي الكتب، ومعنى يطويها يفنيها فتتحول دخاناً والأرض نيراناً .

وفي نهج البلاغة في وصف الأموات: استبدلوا بظهر الأرض بطناً وبالسعة ضيقاً ، وبالأهل غربة ، وبالنور ظلمة ، فجاؤها كما فارقوها حفاة عراة قد ظعنوا عنها بأعمالهم إلى الحياة الدائمة والدار الباقية كما قال سبحانه: ﴿كما بدأنا أول خلق نعيده وعداً علينا إنا كنا فاعلين﴾ .

أقول: استشهاده ﷺ بالآية يقبل الانطباق على كل من معنيي الإعادة أعني إعادة الخلق الخلق إلى ما بُدئوا منه وإعادة الخلق بمعنى إحيائهم بعد موتهم كما كانوا قبل موتهم، وقد تقدم المعنيان في بيان الآية.

وفي المجمع ويروى عن النبي علم الله أنه قال تحشيرون يوم القيامة حفاة عراة عزلاً ﴿ كما بدأنا أول خلق نعيده وعداً علينا إنا كنا فاعلين ﴾ .

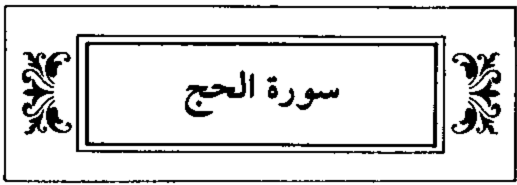
أقول: وروى مثله في نور الثقلين عن كتـاب الدوربستي بـإسناده عن ابن عباس عنه ﷺ .

وفي تفسير القمي : وقوله : ﴿ولقد كتبنا في الزبور من بعد الـذكر﴾ قـال الكتب كلها ذكر ﴿أن الأرض يرثها عبـادي الصالحـون﴾ قال : القـائم واصحابـه قال : والزبور فيه ملاحم والتحميد والتمجيد والدعاء .

أقول: والروايات في المهدي عليه وظهوره وملئه الأرض قسطاً وعدلاً بعدما ملئت ظلماً وجوراً من طرق العامة والخاصة عن النبي عليه وأئمة أهل البيت عليهم السلام بالغة حد التواتر، من أراد الوقوف عليها فليراجع مظانها من كتب العامة والخاصة.

وفي الدر المنثور أخرج البيهقي في الدلائل عن أبي هريـرة قـال : قـال رسول الله ﷺ : إنما أنا رحمة مهداة .

\* \* \*



مدنية ، وهي ثمان وسبعون آية

# بِسُمِ آللَّهِ آلرَّحْمٰنِ آلرَّحِيمِ

يَاءَيُّهَا آلنَّاسُ آتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ آلسَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ (١) يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذْهَلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذَاتِ حَمْل حَمْل وَتَرَى آلنَّاسَ سُكَارىٰ وَمَا هُمْ بِسُكَارىٰ وَلٰكِنَّ عَذَابَ آللَّهِ شَدِيدٌ (٢).

### (بيان)

السورة تخاطب المشركين بأصول الدين إنذاراً وتخويفاً كما كانوا يخاطبون في السور النازلة قبل الهجرة في سياق يشهد بأن لهم بعد شوكة وقوة ، وتخاطب المؤمنين بمثل الصلاة ومسائل الحج وعمل الخير والإذن في القتال والجهاد في سياق يشهد بأن لهم مجتمعاً حديث العهد بالانعقاد قائماً على ساق لا يخلو من عدة وعُدة وشوكة .

ويتعين بذلك أن السورة مدنية نزلت بالمدينة ما بين هجرة النبي المدينة ما بين هجرة النبي المدينة وغزوة بدر وغرضها بيان أصول الدين بياناً تفصيلياً ينتفع بها المشرك والموحد وفروعها بياناً إجمالياً ينتفع بها الموحدون من المؤمنين إذلم يكن تفاصيل الأحكام الفرعية مشرعة يومئذ إلا مثل الصلاة والحج كما في السورة .

ولكون دعوة المشركين إلى الأصول من طريق الإنـذار وكذا نــدب المؤمنين إلى إجمال الفروع بلسان الأمر بالتقوى بسط الكلام في وصف يوم القيامة وافتتح السورة بالزلزلة التي هي من أشراطها وبها خراب الأرض واندكاك الجبال .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ اتقوا ربكم إِنْ زَلْزَلَةُ السَّاعَةُ شَيَّءَ عَظَيْمٍ ﴾ الزّلزلة والزّلزال شدة الحركة على الحال الهائلة وكأنه ماخوذ بالاشتقاق الكبير من زلّ بمعنى زلق فكرر للمبالغة والإشارة إلى تكرر الزلة ، وهو شائع في نظائره مثل ذب وذبذب ودم ودمدم وكب وكبكب ودك ودكدك ورف ورفرف وغيرها .

الخطاب يشمل الناس جميعاً من مؤمن وكافر وذكر وأنثى وحاضر وغائب وموجود بالفعل ومن سيـوجد منهم ، وذلك بجعل بعضهم من الحـاضرين وصلة إلى خطاب الكل لاتحاد الجميع بالنوع .

وهو أمر الناس أن يتقوا ربهم فيتقيه الكافـر بالإِيمـان والمؤمن بالتجنب عن مخالفة أوامره ونواهيه في الفروع ، وقد علل الأمر بعظيم زلزلة الساعـة فهو دعـوة من طريق الإنذار .

وإضافة الزلزلة إلى الساعة لكونها من أشــراطها وأمــاراتها ، وقيــل : المراد بزلزلة الساعة شدتها وهولها ، ولا يخلو من بعد من جهة اللفظ .

قوله تعالى: ﴿يوم ترونها تنذهل كل مرضعة عما أرضعت﴾ اللذهول الذهاب عن الشيء مع دهشة ، والحمل بالفتح الثقل المحمول في الباطن كالولد في البطن وبالكسر الثقل المحمول في الظاهر كحمل بعيسر قاله الراغب . وقال في مجمع البيان : الحمل بفتح الحاء ما كان في بطن أو على رأس شجرة ، والحمل بكسر الحاء ما كان على ظهر أو على رأس .

قال في الكشاف : إن قيل : لم قيل : ﴿مرضعة ﴾ دون مرضع ؟ قلت : المرضعة التي هي في حال الإرضاع ملقمة ثديها الصبي ، والمرضع التي شأنها أن ترضع وإن لم تباشر الإرضاع في حال وصفها به فقيل : مرضعة ليدل على أن ذلك الهول إذا فوجئت به هذه وقد ألقمت الرضيع تديها نزعته عن فيه لما يلحقها من الدهشة .

وقـال : فإن قلت : لم قيـل أولاً : تــرون ثم قيــل : تــرى على الإفــراد ؟ قلت : لأن الرؤية أولاً علقت بالزلزلة فجعل الناس جميعاً رائين لها ، وهي معلقة سورة الحج ـ آية ١ - ٢ ...... ٣٤١

أخيراً بكون الناس على حال السكر فلا بد أن يجعل كل واحد منهم رائياً لسائرهم . انتهى .

وقوله: ﴿وَوَتَرَى النَّاسَ سَكَارَى وَمَا هُمْ بِسَكَارَى﴾ نَفَي السَّكَرُ بَعَدُ إثباتُهُ للدلالة على أن سكرهم وهو ذهاب العقول وسقوطها في مهبط الدهشة والبهت ليس معلولًا للخمر بل شدة عذاب الله هي التي اوقعتها فيما وقعت وقد قال تعالى: ﴿إِنْ أَخِذُهُ أَلِيمُ شَدِيدٍ﴾(١).

وظاهر الآية أن هذه الزلزلة قبل النفخة الأولى التي يخبر تعالى عنها بقوله: ﴿ونفخ في الصور فصعق من في السماوات والأرض إلا من شاء الله ثم نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون﴾ (٢) وذلك لأن الآية تفرض الناس في حال عادية تفاجؤهم فيها زلزلة الساعة فتنقلب حالهم من مشاهدتها إلى ما وصف ، وهذا قبل النفخة التي تموت بها الأحياء قطعاً.

وقيل: إنها تمثيل شدة العذاب أي لو كان هناك راء يـراها لكـانت الحال هي الحال، ووقوع الآية في مقام الإنـذار والتخويف لا ينـاسبه تلك المنـاسبة إذ الإنذار بعذاب لا يعلم به لا وجه له.

## ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج سعيد بن منصور وأحمد وعبد بن حميد والترمذي وصححه وابن جرير وابن المنذر وابن حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه من طرق عن الحسن وغيره عن عمران بن حصين قال : لما نزلت فيا أيها الناس اتقوا ربكم إن زلزلة الساعة شيء عظيم إلى قوله : فولكن عذاب الله شديد أنزلت عليه هذه وهو في سفر فقال : أتدرون أي يوم ذلك ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم قال : ذلك يوم يقول الله لآدم : ابعث بعث النار . قال : يا رب وما بعث النار ؟ قال : من كل ألف تسعمائة وتسعين إلى النار وواحداً إلى الجنة .

فأنشأ المسلمون يبكون فقال رسول الله سنت : قاربوا وسددوا فإنها لم تكن نبوة قط إلا كان بين يديها جاهلية فتؤخذ العدة من الجاهلية فإن تمت وإلا اكملت

(۱) هود : ۱۰۲ . (۲) الزمر : ۲۸ .

من المنافقين ، وما مثلكم إلا كمثل الرقمة في ذراع الدابة أو كالشامة في جنب البعير .

ثم قال : إني لأرجو أن تكونوا ربع أهل الجنة فكبروا ثم قــال : إني لأرجو أن تكونوا ثلث أهــل الجنة فكبـروا ، ثم قال : إني لأرجــو أن تكونــوا نصف أهل الـجنة فكبروا . قال : فلا أدري قال : الثلثين ، أم لا ؟ .

وفي تفسير القمي في قولـه تعالى : ﴿وتـرى الناس سكـارى﴾ قال : يعني ذاهبة عقولهم من الحزن والفزع متحيرين .

وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي ٱللَّهِ بَغَيْسِ عِلْمٍ وَيَتَبِعُ كُلَّ شَيْطَانٍ مَرِيدٍ (٣) كُتِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَنْ تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُهُ وَيَهْدِيهِ إِلَيْ عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ (٤) يَا أَيُهَا ٱلنَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبِ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُضْغَةٍ مُخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبِينَ لَكُمْ مُونُقِرُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إِلَىٰ مُخَلَقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَقَةٍ لِنُبِينَ لَكُمْ مِونُقُورُ فِي الْأَرْحَامِ مَا نَشَاءُ إلىٰ أَرْذَل الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ يَتَوَفِّى وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَل الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْعً وَمِنْكُمْ مَنْ يَرَدُ إِلَىٰ أَرْذَل الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْعًا وَمَنْكُمْ مَنْ يَرَدُ إِلَىٰ أَرْذَل الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْعًا وَمَنْكُمْ مَنْ يُرَدُ إِلَىٰ أَرْذَل الْعُمُرِ لِكَيْلا يَعْلَمَ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ وَمَنْكُمْ مَنْ يَوْمَ الْمُوتِي وَاللّهَ هُو الْمَوْتِي وَالْمَوْتِي وَاللّهُ هُو الْمَوْتِي وَاللّهُ هُو الْمَوْقِ وَاللّهُ يَعْتُ مَنْ فِي الْقَبُورِ (٢) وَمِنَ ٱلسَّاعَةَ آتِيَةً لا يَعْشَعُ وَلَا كِيَابٍ مُنِي وَمِنَ ٱللّهَ يَعْتُ مَنْ فِي الْقُبُودِ (٧) وَمِنَ ٱلسَّاعَةَ آتِيَةً لا يُجَادِلُ فِي آللّه بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ (٨) فَانِيَ عَطْفِهِ يُحَلِقُهِ وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ (٨) فَإِن آللّه يَعْرُ عِلْمٍ وَلَا هُدَى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ (٨) فَانِي عَطْفِهِ يُحَالُون قَلْمَ وَلَا كَتَابٍ مُنِيرٍ (٨) فَانِي عَطْفِهِ يُعْمُ وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ (٨) فَانِي عَطْفِهِ وَلَا يَتَابُ مُنْ فِي آللّه يَعْمُ وَلَا هُذَى وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ (٨) فَانِي عَطْفِهِ وَالْمُودِ الْمُؤْدِ وَلَا كِتَابٍ مُنِيرٍ وَلَا كَتَابٍ مُنِي اللّهُ يَعْمُ مِنْ اللّهُ يَعْمُ وَلَا كِتَابٍ مُنْ فِي الْمَاعِلُو الْمُؤْدِ وَلَا كِتَابٍ مُنْ اللّهُ يَعْمُ فَالْمُ وَلَا كُونَا اللّهُ يَعْمُ وَلَا كُونُ اللّهُ الْمُؤْلِ وَلَا كُونَا اللّهُ الْمُؤْلُونِ اللّهُ الْمَالِقُ وَلَا كُونَا اللّهُ الْمَا اللّهُ الْمُؤْلِ وَلَا عَلَا اللّهُ الْمُؤْلُولُونَا اللّهُ ا

لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ آللَّهِ لَهُ فِي آلدُّنْيَا خِزْيٌ وَنُدِيقُهُ يَوْمَ الْقِيْمَةِ عَذَابِ الْحَرِيقِ (٩) ذٰلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ آللَّهَ لَيْسَ بِيظَلاَمِ لِلْعَبِيدِ (١٠) وَمِنَ آلنَّاسِ مَنْ يَعْبُدُ آللَّهَ عَلَىٰ حَرْفٍ فَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ انْقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ آلدَّنْيَا خَيْرُ اطْمَأَنَّ بِهِ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِتْنَةٌ انْقَلَبَ عَلَىٰ وَجْهِهِ خَسِرَ آلدَّنْيَا وَالاَّخِرَةَ ذٰلِكَ هُو الْخُسْرَانُ الْمُبِينُ (١١) يَدْعُوا مِنْ دُونِ آللَّهِ مَا لاَ يَضُرَّهُ وَمَا لاَ يَنْفَعُهُ ذٰلِكَ هُو الضَّلالُ الْبَعِيدُ (١٢) يَدْعُوا لَمَنْ ضَرَّهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبْئِسَ الْمَوْلَىٰ وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ (١٣) إِنَّ آللَّهَ يُدْخِلُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبْئِسَ الْمَوْلَىٰ وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ (١٣) إِنَّ آللَّهَ يُدْخِلُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ لَبْئِسَ الْمَوْلَىٰ وَلَبِئْسَ الْعَشِيرُ (١٣) إِنَّ آللَّهَ يُدْخِلُ إِنَّ آللَّهَ يَعْمُلُوا آلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَوْعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَوْعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَوْعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَوْمَلُوا اللَّهُ لِيَعْمُلُوا اللَّهُ إِلَىٰ آللَّهُ إِلَىٰ آللَّهُ مِنْ لَيْفُرُ مَلُ إِنَّ آللَّهُ مِنْ يُرِيدُ (١٤) مَنْ كَانَ يَظُنُ أَنْ لَنْ يَنْصُرَهُ آللَّهُ فِي اللَّهُ عَلَى مَنْ يُرِيدُ (١٤) وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَاهُ آيَاتٍ بَيِنَاتٍ وَأَنَّ آللَّهُ مِنْ يُرِيدُ (١٦) .

### (بیان)

تذكر الآيات أصنافاً من الناس من مصر على الباطل مجادل في الحق أو متـزلزل فيـه وتصف حالهم وتبين ضـلالهم وسـوء مـآلهم وتـذكـر المؤمنين وأنهم مهتدون في الدنيا منعمون في الأخرة .

قوله تعالى: ﴿وَمِن النَّاسِ مِن يَجِادُلُ فِي الله بغيرِ عَلَم وَيَتَبِع كُلُّ شَيْطَانُ مريد﴾ المريد الخبيث وقيل: المتجرد للفساد والمعرى من الخير، والمجادلة في الله بغير علم التكلم فيما يرجع إليه تعالى من صفاته وأفعاله بكلام مبني على الجهل بالاصرار عليه.

وقوله : ﴿ويتبع كل شيطان مريد﴾ بيان لمسلكه في الاعتقاد والعمـل بعد بيان مسلكه في القول كأنه قيل : إنه يقول في الله بغيـر علم و يصر على جهله ،

ويعتقد بكل باطل ويعمل به وإذا كان الشيطان هو الذي يهدي الإنسان إلى الباطل والإنسان إنما يميل إليه بإغوائه فهو يتبع في كل ما يعتقده ويعمل به الشيطان فقد وضع اتباع الشيطان في الآية موضع الاعتقاد والعمل للدلالة على الكيفية وليبين في الآية التالية أنه ضال عن طريق الجنة سالك إلى عذاب السعير.

وقد قال تعالى : ﴿ويتبع كل شيطان﴾ ولم يقل : ويتبع الشيطان المريد وهو إبليس للدلالة على تلبسه بفنون الضلال وأنواعه فإن أبواب الباطل مختلفة وعلى كل باب شيطاناً من قبيل إبليس وذريته وهناك شياطين من الإنس يدعون إلى الضلال فيقلدهم أولياؤهم الغاوون ويتبعونهم وإن كان كل تسويل ووسوسة منتهياً إلى إبليس لعنه الله .

والكلمة أعني قوله: ﴿ويتبع كل شيطان﴾ مع ذلك كناية عن عدم انتهائه في اتباع الباطل إلى حد يقف عليه لبطلان استعداده للحق وكون قلبه مطبوعاً عليه فهو في معني قوله: ﴿وإن يروا سبيل الرشد لا يتخذوه سبيلاً وإن يروا سبيل الغي يتخذوه سبيلاً ﴾(١).

قوله تعالى : ﴿كتب عليه أنه من تولاه فأنه يضله ويهديه إلى عذاب السعير﴾ التولي أخذه ولياً متبعاً ، وقوله : ﴿فأنه يضله﴾ الخ . مبتدأ محذوف الخبر ، والمعنى ويتبع كل شيطان مريد من صفته أنه كتب عليه أن من اتخذه ولياً واتبعه فإضلاله له وهدايته إياه إلى عذاب السعير ثابت لازم .

والمراد بكتابته عليه القضاء الإلهي في حقه باضلاله متبعيه أولاً وإدخاله إياهم النار ثانياً ، وهذان القضاءان هما اللذان أشار إليهما في قوله : ﴿إن عبادي ليس لك عليهم سلطان إلا من اتبعك من الغاوين وإن جهنم لموعدهم أجمعين ﴿(٢) وقد تقدم الكلام في توضيح ذلك في الجزء الثاني عشر من الكتاب .

وبما تقدم يظهر ضعف ما قيل: إن المعنى من تولى الشيطان فإن الله يضله إذ لا شاهد من كلامه تعالى على هذه الكتابة المدعاة وإنما المذكور في كلامه تعالى القضاء بتسليط إبليس على من تولاه واتبعه كما تقدم.

<sup>(</sup>١) الأعراف : ١٤٦ . (٢

سورة الحج ـ آية ٥ ـ ٦ ...... ٢٠٠٠ ... ٣٤٥

على أن لازمه اختلاف الضمائر ورجوع ضمير ﴿فَأَنه ﴾ إلى ما لم يتقدم ذكره من غير موجب .

وأضعف منه قول من قال: إن المعنى كتب على هذا الذي يجادل في الله بغيـر علم أنه من تـولاه فأنـه يضله ـ بإرجـاع الضمـائـر إلى المـوصـول في ﴿من يجادل﴾ ـ وهو كما ترى .

ويظهر من الآية أن القضاء على إبليس قضاء على قبيله وذريته وأعوانه ، وأن إضلالهم وهدايتهم إلى عذاب السعير وبالجملة فعلهم فعله ، ولا يخفى ما في الجمع بين يضله ويهديه في الآية من اللطف .

قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّاسِ إِنْ كُنتُم في رَيْبِ مِن الْبَعْثُ فَإِنَا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تَرَابِ ﴾ إلى قوله ﴿شَيئاً ﴾ المراد بالبعث إحياء الموتى والرجوع إلى الله سبحانه وهو ظاهر ، والعلقة القطعة من الدم الجامد ، والمضغة القطعة من اللحم الممضوغة والمخلقة على ماقيل ـ تامة الخلقة وغير المخلقة غير تامتها وينطبق على تصوير الجنين الملازم لنفخ الروح فيه ، وعليه ينظبق القول بأن المراد بالتخليق التصوير .

وقوله: ﴿ لنبين لكم ﴾ ظاهر السياق أن المراد لنبين لكم أن البعث ممكن ونزيل الريب عنكم فإن مشاهدة الانتقال من التراب الميت إلى النطفة ثم إلى العلقة ثم إلى المضغة ثم إلى الإنسان الحي لا تدع ريبا في إمكان تلبس الميت بالحياة ولذلك وضع قوله: ﴿ لنبين لكم ﴾ في هذا الموضع ولم يؤخر إلى آخر الأية .

وقوله: ﴿ونقر في الأرحام ما نشاء إلى أجل مسمى ﴾ أي ونقر فيها ما نشاء من الأجنة ولا نسقطه إلى تمام مدة الحمل ثم نخرجكم طفلاً ، قال في المجمع: أي نخرجكم من بطون امهاتكم وأنتم أطفال ، والطفل الصغير من الناس ، وإنما وحد والمراد به الجمع لأنه مصدر كقولهم: رجل عدل ورجال عدل ، وقيل: أراد ثم نخرج كل واحد منكم طفلاً ، انتهى ، والمراد ببلوغ الأشد حال اشتداد الأعضاء والقوى .

وقوله: ﴿ومنكم من يتوفى ومنكم من يرد إلى أرذل العمر﴾ المقابلة بين الجملتين تدل على تقيد الأولى بما يميزها من الثانية والتقدير ومنكم من يتوفى

من قبل أن يرد إلى أرذل العمر ، والمراد بأرذل العمر أحقره وأهونـه وينطبق على حال الهرم فإنه أرذل الحياة إذا قيس إلى ما قبله .

وقوله: ﴿لكيلا يعلم من بعد علم شيئاً ﴾ أي شيئاً يعتد به أرباب الحياة ويبنون عليه حياتهم ، واللام للغاية أي ينتهي أمره إلى ضعف القوى والمشاعر بحيث لا يبقى له من العلم الذي هو أنفس محصول للحياة شيء يعتد به لها .

قوله تعالى : ﴿وترى الأرض هامدة فإذا أنزلنا عليها الماء اهتزت وربت وأنبتت من كل زوج بهيج فال الراغب : يقال : همدت النار طفئت ، ومنه أرض هامدة لا نبات فيها ، ونبات هامد يابس ، قال تعالى : ﴿وتسرى الأرض هامدة انتهى ويقرب منه تفسيرها بالأرض الهالكة .

وقال أيضاً: الهز التحريك الشديد يقال: هززت الرمح فاهتز واهتز النبات إذا تحرك لنضارته، وقال أيضاً: ربا إذا زاد وعملا، قال تعمالي: ﴿فإذا أنهزلنا عليها الماء اهتزت وربت﴾ أي زادت زيادة المتربى. انتهى بتلخيص ما.

وقوله: ﴿وأنبت من كل زوج بهيج﴾ أي وأنبت الأرض من كل صنف من النبات متصف بالبهجة وهي حسن اللون وظهور السرور فيه ، أو المراد بالزوج ما يقابل الفرد فإن كلامه يثبت للنبات ازدواجاً كما يثبت له حياة ، وقد وافقته العلوم التجريبية اليوم .

والمحصل أن للأرض في إنباتها النبات وإنمائها له شأناً يماثل شأن الرحم في إنباته الحيـوي للتراب الصـائر نـطفة ثم علقة ثم مضغـة إلى أن يصير إنسـاناً حياً .

قوله تعمالى : ﴿ ذلك بِأَنَّ الله هو الحق وأنه يحيي الموتى وأنه على كل شيء قدير ﴾ ذلك إشارة إلى ما ذكر في الآية السابقة من خلق الإنسان والنبات وتدبير أمرهما حدوثاً وبقاء خلقاً وتدبيراً واقعيين لا ريب فيهما .

والذي يعطيه السياق أن المراد بالحق نفس الحق - أعني أنه ليس وصفاً قائماً مقام موصوف محذوف هو الخبر - فهو تعالى نفس الحق الذي يحقق كل شيء حق ويجري في الأشياء النظام الحق فكونه تعالى حقاً يتحقق به كل شيء حق هو السبب لهذه الموجودات الحقة والنظامات الحقة الجارية فيها ، وهي جميعاً تكشف عن كونه تعالى هو الحق .

وقوله : ﴿وَأَنْهُ يَحْنِي الْمُوتِي﴾ معطوف على ما قبله أي المذكور في الآية

سورة الحج ـ آية ٧ ...... ٢٧

السابقة من صيرورة التراب الميت بالانتقال من حال إلى حال إنساناً حياً وكذا صيرورة الأرض الميتة بنزول الماء نباتاً واستمرار هذا الأمر بسبب أن الله يحيي الموتى ويستمر منه ذلك .

وقوله: ﴿وأنه على كل شيء قدير ﴾ معطوف على سابقه كسابقه والمراد أن ما ذكرناه بسبب أن الله على كل شيء قدير وذلك أن إيجاد الإنسان والنبات وتدبير أمرهما في الحدوث والبقاء مرتبط بما في الكون من وجود أو نظام جار في الوجود وكما أن إيجادهما وتدبير أمرهما لا يتم إلا مع القدرة عليهما كذلك القدرة عليهما لا تتم إلا مع القدرة ما بسبب عموم القدرة وإن شئت فقل: ذلك يكشف عن عموم القدرة وإن شئت فقل: ذلك يكشف عن عموم القدرة .

قوله تعالى : ﴿وأن الساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور﴾ الجملتان معطوفتان على ﴿أن﴾ في قوله : ﴿ذلك بأن الله﴾ .

وأما الوجه في اختصاص هذه النتائج الخمس المذكورة في الآيتين بالـذكر مع أن بيان السابقة ينتج نتائج أخرى مهمة في أبواب التـوحيد كـربوبيتـه تعالى ونفي شركاء العبادة وكونه تعالى عليماً ومنعماً وجواداً وغير ذلك .

فالذي يعطيه السياق والمقام مقام إثبات البعث وعرض هذه الآيات على سائر الآيات المثبتة للبعث أن الآية تؤم إثبات البعث من طريق إثبات كونه تعالى حقاً على الإطلاق فإن الحق المحض لا يصدر عنه إلا الفعل الحق دون الباطل ، ولو لم يكن هناك نشأة أخرى يعيش فيها الإنسان بماله من سعادة أو شقاء واقتصر في الخلقة على الإيجاد ثم الإعدام ثم الإيجاد ثم الإعدام وهكذا كان لعباً باطلاً فكونه تعالى حقاً لا يفعل إلا الحق يستلزم نشأة البعث استلزاماً بيناً فإن هذه الحياة الدنيا تنقطع بالموت فبعدها حياة أخرى باقية لا محالة .

فالآية أعني قوله : ﴿ فَإِنَا خَلَقْنَاكُم مِنْ تَرَابِ ﴾ إلى قوله ﴿ فَلَكُ بِأَنَّ الله هـ و الحق ﴾ في مجرى قوله : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السماوات والأرض وما بينهما لاعبين ما خلقناهما إلا بالحق ﴾ (١) وقوله : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السماء والأرض وما بينهما باطلاً ذلك ظن الذين كفروا ﴾ (٢) وغيرهما من الآيات المتعرضة لإثبات المعاد ، وإنما الفرق أنها تثبته من طريق حقية فعله تعالى والآية المبحوث عنها تثبته من طريق

(١) الدخان : ٣٩ . (٢) ص : ٢٧ .

حقيته تعالى في نفسه المستلزمة لحقية فعله .

ثم لما كان من الممكن أن يتوهم استحالة إحياء الموتى فلا ينفع البرهان حينئذ دفعه بقوله: ﴿وأنه يحيي الموتى ﴾ فإحياؤه تعالى الموتى بجعل التراب الميت إنساناً حياً وجعل الأرض الميتة نباتاً حياً واقع مستمر مشهود فلا ريب في إمكانه وهذه الجملة أيضاً في مجرى قوله تعالى: ﴿قال من يحيي العظام وهي رميم قل يحييها الذي أنشأها أول مرة ﴾(١) وسائر الآيات المثبتة لإمكان البعث والإحياء ثانياً من طريق ثبوت مثله أولاً.

ثم لما أمكن أن يتوهم أن جواز الإحياء الثاني لا يستلزم الوقوع بتعلق القدرة به استبعاداً له واستصعاباً دفعه بقوله : ﴿ وأنه على كل شيء قدير ﴾ فإن القدرة لما كانت غير متناهية كانت نسبتها إلى الإحياء الأول والثاني وما كان سهلاً في نفسه أو صعباً على حد سواء فلا يخالطها عجز ولا يطرء عليها عي وتعب .

وهذه الجملة أيضاً في مجرى قوله تعالى : ﴿أَفْعِينَا بِالْخُلُقِ الأُولَ﴾(٢) وقوله : ﴿أَفْعِينَا بِالْخُلُقِ الأُولَ﴾(٢) وقوله : ﴿إِنَّ الْذِي أَحِياهِا لَمْحِي الْمُوتِي إِنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيء قَدْيرٍ﴾(٣) وسائر الأيات المثبتة للبعث بعموم القدرة وعدم تناهيها .

فهذه أعني ما في قوله تعالى : ﴿ ذلك بأن الله ﴾ إلى آخر الآية نتائج ثلاث مستخرجة من الآية السابقة عليها مسوقة جميعاً لغرض واحد وهو ذكر ما يثبت به البعث وهو الذي تتضمنه الآية الأخيرة ﴿ وأن الساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور ﴾ .

ولم تتضمن الآية إلا بعث الأموات والظرف الذي يبعثون فيه فأما الظرف وهو الساعة فذكره في قوله: ﴿وأنالساعة آتية لا ريب فيها ﴾ ولم ينسب إتيانها إلى نفسه بأن يقال مثلاً: وأن الله يأتي بالساعة أو ما في معناه ولعل الوجه في ذلك اعتبار كونها لا تأتي إلا بغتة لا يتعلق به علم قط كما قال: ﴿لا تأتيهم إلا بغتة ﴾.

وقال: ﴿قُلَ إِنْمَا عَلَمُهَا عَنْدُ اللهِ ﴾(١) وقال: ﴿إِنَّ السَّاعَةُ آيَةً أَكَّادُ السَّاعَةُ آيَةً أَكَّاد الْخَفِيها﴾(٥) فكان عدم نسبتها إلى فاعل كعدم ذكر وقتها وكتمان مرساها مبالغة في

 <sup>(</sup>۱) يس : ۷۹ .
 (۳) حم السجدة : ۲۹ .
 (۵) طه : ۱۵ .

<sup>(</sup>٢) ق : ١٥ . (٤) الأعراف : ١٨٧ .

إخفائها وتأييداً لكونها مباغتة مفاجئة ، وقد كثر ذكرها في كلامه ولم يـذكر في شيء منه لها فاعل بل كان التعبير مثل ﴿آتية﴾ ﴿تأتيهم﴾ ﴿قائمة﴾ ﴿تقوم﴾ ونحو ذلك .

وأما المظروف وهو إحياء الموتى من الإنسان فهو المذكور في قوله : ﴿وَأَنَّ اللهُ يَبَعَثُ مِنَ الْقَبُورِ﴾ .

فإن قلت : الحجة المذكورة تنتج البعث لجميع الأشياء لا للإنسان فحسب لأن الفعل بلا غاية لغو باطل سواء كان هو الإنسان أو غيره لكن الأية تكتفي بالإنسان فقط .

قلت: قصر الآية النتيجة في الإنسان فقط لا ينافي ثبوت نظير الحكم في غيره لكن الذي تمسه الحاجة في المقام بعث الإنسان على أنه يمكن أن يقال: أن نفي المعاد عن الأشياء غير الإنسان لا يستلزم كون فعلها باطلاً منه تعالى لأنها مخلوقة لأجل الإنسان فهو الغاية لخلقها والبعث غاية لخلق الإنسان.

هذا ما يعطيه التدبر في سياق الآيات الثلاث وعرضها على سائر الآيات المتعرضة لإثبات المعاد على تفننها ، وبه يظهر وجه الاكتفاء من النتائج المترتبة عليها بهذه النتائج المعدودة بحسب المترائي من اللفظ خمساً وهي في الحقيقة ثلاث موضوعة في الآية الثانية مستخرجة من الاولى ، وواحدة موضوعة في الآية الثانية مستخرجة في الثانية .

وبه يندفع أيضاً شبهـة التكرار المتـوهم من قولـه : ﴿وَأَنه يَحْيِي الْمُوتَى﴾ ﴿ ﴿وَأَنَ السَّاعَةَ آتَيَةَ﴾ ﴿وَأَنَ الله يَبَعَثُ مَنْ فِي الْقَبُورِ﴾ إلى غير ذلك .

وللقوم في تفسير الآيات الثلاث وتقرير حجتها وجوه كثيرة مختلفة لا ترجع إلى جدوى وقد أضافوا في جميعها إلى حجة الآية مقدمات أجنبية تختل بها سلاسة النظم واستقامة الحجة ، وقد طوينا ذكرها فمن أراد الوقوف عليها فليراجع مطولات التفاسير .

قوله تعالى: ﴿ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب منير﴾ صنف آخر من الناس المعرضين عن الحق ، قال في كشف الكشاف على ما نقل: إن الأظهر في النظم والأوفق للمقام أن هذه الآية في المقلدين بفتح اللام والآية السابقة ﴿ومن الناس من يجادل﴾ إلى قوله: ﴿مريد﴾ في المقلدين

بكسر اللام انتهى محصلًا.

وهو كذلك بدليل قوله هنا ذيـلاً : ﴿ليضل عن سبيـل االله ﴾ وقولـه هناك : ﴿ويتبع كل شيطان مريد﴾ والإضلال من شأن المقلد بفتح اللام والإتباع من شان المقلد بكسر اللام .

والترديد في الآية بين العلم والهدى والكتاب مع كون كل من العلم والهدى يعم الأخرين دليل على أن المراد بالعلم علم خاص وبالهدى هدى خاص فقيل: إن المراد بالعلم العلم الضروري وبالهدى الاستدلال والنظر الصحيح الهادي إلى المعرفة وبالكتاب المنير الوحي السماوي المظهر للحق.

وفيه أن تقييد العلم بالضروري وهو البديهي لا دليل عليه . على أن المجدال سواء كان المراد به مطلق الإصرار في البحث أو الجدل المصطلح وهو القياس المؤلف من المشهورات والمسلمات من طرق الاستدلال ولا استدلال على ضروري البتة .

ويمكن أن يكون المراد بالعلم ما تفيده الحجة العقلية ، وبالهدى ما تفيضه الهداية الإلهية لمن أخلص لله في عبادته وعبوديته فاستنار قلبه بنور معرفته أو بالعكس بوجه وبالكتاب المنير الوحي الإلهي من طريق النبوة ، وتلك طرق ثلاث إلى مطلق العلم : العقل والبصر والسمع وقد اشار تعالى إليها في قوله : ﴿ولا تقف ما لي لك به علم إن السمع والبصر والفؤاد كل أولئك كان مسئولاً والله أعلم .

قوله تعالى: ﴿ثاني عطفه ليضل عن سبيل الله ﴾ إلى آخر الآية ، الثني الكسر والعطف بكسر العين الجانب، وثني العطف كناية عن الإعراض كأن المعرض يكسر أحد جانبيه على الآخر.

وقوله: ﴿ لِيضَلُّ عَن سَبِيلُ الله ﴾ متعلق بقوله: ﴿ يَجَادُلُ ﴾ واللام للتعليلُ أي يجادُلُ في الله بجهل منه مظهر للإعراض والاستكبار ليتوصل بـذلـك إلى إضلال الناس وهؤلاء هم الرؤساء المتبوعون من المشركين.

وقوله : ﴿ له في الدنيا خزى ونذيقه يـوم القيامـة عذاب الحـريق ﴾ تهديـد بالخزي \_وهو الهوان والذلة والفضيحة \_ في الدنيـا ، وإلى ذلك آل أمـر صناديـد قريش وأكابر مشركي مكة ، وإيعاد بالعذاب في الآخرة .

<sup>(</sup>١) ٢٢ سراء: ٣٦.

قوله تعالى: ﴿ ذلك بما قدمت يداك وأن الله ليس بظلام للعبيد ﴾ إشارة إلى ما تقدم في الآية السابقة من الإيعاد بالخزي والعذاب ، والباء في ﴿ بما قدمت ﴾ للمقابلة كقولنا: بعت هذا بهذا أو للسببية أي إن الذي تشاهده من الخزي والعذاب جزاء ما قدمت يداك أو بسبب ما قدمت يداك من المجادلة في الله بغير علم ولا هدى ولا كتاب معرضاً مستكبراً لإضلال الناس وفي الكلام التفات من الغيبة إلى الخطاب لتسجيل اللوم والعتاب .

وقوله : ﴿وأن الله ليس بظلام للعبيد﴾ معطوف على ﴿ما قدمت﴾ أي ذلك لأن الله لا يظلم عباده بل يعامل كلا منهم بما يستحقه بعمله ويعطيه ما يسألـه بلسان حاله .

قوله تعالى : ﴿وَمِن النَّاسِ مِن يَعْبِدُ الله عَلَى حَرْفَ ﴾ إلى آخر الآية الحرف والـطرف والجانب بمعنى ، والاطمئنان : الاستقرار والسكون ، والفتنة ـ كما قيل ـ المحنة والانقلاب الرجوع .

وهذا صنف آخر من الناس غير المؤمنين الصالحين وهو الذي يعبد الله سبحانه بانياً عبادته على جانب واحد دون كل جانب وعلى تقدير لا على كل تقدير وهو جانب الخير ولازمه استخدام الدين للدنيا فإن أصابه خير استقر بسبب ذلك الخير على عبادة الله واطمأن إليها ، وإن أصابته فتنة ومحنة انقلب ورجع على وجهه من غير أن يلتفت يميناً وشمالاً وارتد عن دينه تشؤماً من الدين أو رجاء أن ينجو من المحنة والمهلكة وكان ذلك دأبهم في عبادتهم الأصنام فكانوا يعبدونها لينالوا بذلك الخير أو ينجوا من الشر بشفاعتهم في الدنيا وأما الآخرة فما كانوا يقولون بها فهذا المذبذب المنقلب على وجهه خسر الدنيا بوقوعه في المحنة والمهلكة ، وخسر الأخرة بانقلابه عن الدين على وجهه وارتداده وكفره ذلك هو الخسران المبين .

هذا ما يعطيه التدبر في معنى الآية ، وعليه فقوله : ﴿يعبد الله على حرف ﴾ من قبيل الاستعارة بالكناية ، وقوله : ﴿فإن أصابه خير ﴾ النخ . تفسير لقوله : ﴿يعبد الله على حرف ﴾ وتفصيل له ، وقوله : ﴿خسر الدنيا ﴾ أي بإصابة الفتنة ، وقوله : ﴿والآخرة ﴾ أي بإنقلابه على وجهه .

قوله تعالى : ﴿ يدعو من دون الله ما لا يضره وما لا ينفعه ذلك هـ و الضلال

البعيد﴾ المدعو هو الصنم فإنه لفقده الشعور والإرادة لا يتوجه منه إلى عابده نفع أو ضرر والذي يصيب عابده من ضرر وخسران فإنما يصيبه من ناحية العبادة التي هي فعل له منسوب إليه .

قوله تعالى : ﴿يدعو لمن ضره أقرب من نفعه لبئس المولى ولبئس العشير﴾ المولى الولي الناصر ، والعشير الصاحب المعاشر .

ذكروا في تركيب جمل الآية أن ﴿يدعو﴾ بمعنى يقول ، وقوله : ﴿لمن ضره أقرب من نفعه ﴾ النح . مقول القول ، و ﴿لمن مبتدأ دخلت عليه لام الابتداء وهو موصول صلته ﴿ضره أقرب من نفعه ﴾ . وقوله : ﴿لبئس المولى ولبئس العشير ﴾ جواب قسم محذوف وهو قائم مقام الخبر دال عليه .

والمعنى: يقول هذا الذي يعبد الأصنام يوم القيامة واصفاً لصنمه الذي اتخذه مولى سوء وعشير سوء أقرب من نفعه مولى سوء وعشير سوء أقسم لبئس المولى ولبئس العشير.

وإنما يعد ضره أقرب من نفعه لما يشاهد يوم القيامـة ما تستتبعـه عبادتـه له من العذاب الخالد والهلاك المؤبد .

قوله تعالى : ﴿إِنَّ الله يدخل الذين آمنوا وعملوا الصالحات جنات تجري من تحتها الأنهار﴾ الخ . لما ذكر الأصناف الثلاثة من الكفار وهم الأثمة المتبوعون المجادلون في الله بغير علم والمقلدة التابعون لكل شيطان مريد المجادلون كأثمتهم والمذبذبون العابدون لله على حرف ، ووصفهم بالضلال والخسران قابلهم بهذا الصنف من الناس وهم الذين آمنوا وعملوا الصالحات ووصفهم بكريم المثوى وحسن المنقلب وأن الله يريد بهم ذلك .

وذكر هؤلاء الأصناف كالتوطئة لما سيذكر من القضاء بينهم وبيان حالهم تفصيلًا .

قوله تعالى : ﴿ من كان ينظن أن لن ينصره الله في المدنيا والآخرة فليمدد بسبب إلى السماء ثم ليقطع فلينظر هل يذهبن كيده ما يغيظ ﴾ قال في المجمع : السبب كل ما يتوصل به إلى الشيء ومنه قيل للحبل سبب وللطريق سبب وللباب سبب انتهى والمراد بالسبب في الآبة الحبل ، والقطع معروف ومن معانيه الاختناق يقال : قطع أي اختنق وكأنه مأخوذ من قطع النفس .

سورة الحج \_ آية ١٦ .....١٦ ... ٢٥٣

قالوا: إن الضمير في ولن ينصره الله للنبي بهنية وذلك أن مشركي مكة كانوا يظنون أن الذي جاء به النبي بهنية من الدين أحدوثة كاذبة لا تبتني على أصل عريق فلا يرتفع ذكره ، ولا ينتشر دينه ، وليس له عند الله منزلة حتى إذا هاجر بهنية إلى المدينة فنصره الله سبحانه فبسط دينه ورفع ذكره غاظهم ذلك غيظاً شديداً فقرعهم الله سبحانه بهذه الآية وأشار بها إلى أن الله ناصره ولن يذهب غيظهم ولو خنقوا أنفسهم فلن يؤثر كيدهم أثراً .

والمعنى: من كان يظن من المشركين أن لن ينصر الله تعالى نبيه سَلَمْ في الدنيا برفع الذكر وبسط الدين وفي الأخرة بالمغفرة والرحمة لـه وللمؤمنين به ثم غاظه ما يشاهده اليوم من نصر الله له فليمدد بحبل إلى السماء ـ كأن يربط طرف الحبل على جذع عال ونحوه ـ ثم ليختنق به فلينظر هل يذهبن كيده وحيلته هذا ما يغيظ أي غيظة .

وهذا معنى حسن يؤيده سياق الآيات السابقة وما استفدنــاه سابقــاً من نزول السورة بعد الهجرة بقليل ومشركــو مكة بعد على قدرتهم وشوكتهم .

وذكر بعضهم: أن ضمير ﴿لن ينصره ﴾ عائد إلى ﴿من ومعنى القطع قطع المسافة والمراد بمد سبب إلى السماء الصعود عليها لإبطال حكم الله ، والمعنى من كان يظن أن لن ينصره الله في الدنيا والأخرة فليصعد السماء بسبب يمده ثم ليقطع المسافة ولينظر هل يذهب كيده ما يغيظه من حكم .

ولعل هؤلاء يعنون أن المراد بالآيـة أن من الواجب على الإنســـان أن يرجــو ربه في دنياه وآخرته وإن لم يرجه وظن أن لن ينصره الله فيهما وغاظه ذلــك فليكد ما يكيد فإنه لا ينفعه .

وذكر آخرون أن الضمير للموصول كما في القول السابق ، والمراد بالنصـر الرزق كما يقال : أرض منصورة أي ممطورة والمعنى كما في القول الأول .

وهذا أقرب إلى الاعتبار من سابقه وأحسن لكن يرد على الوجهين جميعاً لزوم انقطاع الآية عما قبلها من الآيات . على أن الأنسب على هذين الوجهين في التعبير أن يقال : من ظن أن لن ينصره الله «الخ» . لا أن يقال : هومن كان يظن الظاهر في استمرار الظن منه في الماضي فإنه يؤيد القول الأول .

قوله تعالى : ﴿وكذلك أنزلناه آيات بينات وأن الله يهدي من يـريد﴾ قـد

تقدم مراراً أن هذا من تشبيه الكلي بفرده بدعوى البينونة للدلالة على أن ما في الفرد من الحكم جار في باقي أفراده كمن يشير إلى زيد وعمرو وهما يتكلمان ويمشيان على قدميهما ويقول كذلك يكون الإنسان أي حكم التكلم والمشي على القدمين جار في جميع الأفراد فمعنى قوله: ﴿وكذلك أنزلناه آيات بينات﴾ أنزلنا القرآن وهو آيات واضحة الدلالات كما في الآيات السابقة من هذه السورة.

وقوله : ﴿وأن الله يهدي من يريد﴾ خبر لمبتـداً محذوف أي والأمـر أن الله يهدي من يريد وأما من لم يرد أن يهديه فلا هادي له فمجرد كون الآيات بينات لا يكفي في هداية من سمعها أو تأمل فيها ما لم يرد الله هدايته .

وقيل : الجملة معطوفة على ضمير ﴿أنزلناه﴾ والتقدير وكذلك أنزلنا أن الله يهدي من يريد ، والوجه الأول أوضح اتصالًا بأول الآية وهو ظاهر .

## ( بحث روائي )

في تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿ويتبع كل شيطان مريد﴾ قال : المريد الخبيث .

وفي الـدر المنشور أخـرج ابن أبي حـاتم عن أبي زيـد في قـولــه : ﴿وَمِنَ الناس من يجادل في الله بغير علم﴾ قال نزلت في النضر بن الحارث .

أقول: ورواه أيضاً عن ابن جرير وابن المنذر عن ابن جريح والظاهر أنه من التطبيق كما هو دأبهم في غالب الروايات المتعرضة لأسباب النزول، وعلى ذلك فالقول بنزول الآية الآتية: ﴿ومن الناس من يجادل في الله بغير علم ولا هدى الآية فيه كما نقل عن مجاهد أولى من القول بنزول هذه الآية فيه لأن الرجل من معاريف القوم وهذه الآية كما تقدم في الاتباع والآية الأخرى في المتبوعين.

وفي تفسير القمي في قوله تعالى : ﴿مخلقة وغير مخلقة ﴾ قال : المخلقة إذا صارت تاماً و ﴿غير مخلقة ﴾ قال : السقط .

وفي الدر المنشور أخرج أحمد والبخاري ومسلم وأبو داود والترمذي والنسائي وابن ماجة وابن المنذر وابن أبي حاتم والبيهقي في شعب الإيمان عن

سورة الحج ـ آية ٣ ـ ١٦ .....٠٠٠ ...٠٠٠ ٣٥٥

عبد الله بن مسعود قال : حدثنا رسول الله على وهو الصادق المصدوق إن أحدكم يجمع خلقه في بطن أمه أربعين يـوماً نـطفة ثم يكـون علقة مثـل ذلك ثم يكـون مضغة مثل ذلك ثم يرسل إليه الملك فينفخ فيه الروح ويؤمر بأربع كلمـات يكتب رزقه وأجله وعمله وشقي أو سعيد .

فوالذي لا إله غيره إن أحدكم ليعمل بعمل أهل الجنة حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل النار فيدخلها ، وإن أحدكم ليعمل بعمل أهل النار حتى ما يكون بينه وبينها إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب فيعمل بعمل أهل الجنة فيدخلها .

أقول: والرواية مروية بطرق أخرى عنه وعن ابن عباس وأنس وحذيفة بن اسيد، وفي متونها بعض الاختلاف، وفي بعضها ـ وهو ما رواه ابن جريـر عن ابن مسعود ـ يقال للملك: انطلق إلى أم الكتاب فاستنسخ منه صفة هذه النطفة فينطلق فينسخها فلا يزال معه حتى يأتي على آخر صفتها، الحديث.

وقد ورد من طرق الشيعة عن أئمة أهل البيت عليهم السلام ما يقرب من ذلك كما في قرب الإسناد للحميري عن أحمد بن محمد عن أحمد بن أبي نصر عن الرضا مشخ وفيه : فإذا تمت الأربعة الأشهر بعث الله تبارك وتعالى إليها ملكين خلاقين يصورانه ويكتبان رزقه وأجله وشقياً أو سعيداً ، الحديث .

وقد قدمنا في تفسير أول سورة آل عمران حديث الكافي عن الباقر طنيخ في تصوير الجنين وكتابة ما قدر له وفيه أن الملكين يكتبان جميع ما قدر له عن لوح يفرع جبهة أمه فيكتبان جميع ما في اللوح ويشترطان البداء فيما يكتبان ، الحديث وفي معناه غيره .

ومقتضى هذا الحديث وما في معناه جواز التغير فيما كتب للولد من كتابة كما أن مقتضى ما تقدم خلافه لكن لا تنافي بين المدلولين فإن لكل شيء ومنها الإنسان نصيباً في اللوح المحفوظ الذي لا سبيل للتغير والتبدل إلى ما كتب فيه ونصيباً من لوح المحو والإثبات الذي يقبل التغير والتبدل فالقضاء قضاءان محتوم وغير محتوم ، قال تعالى : ﴿ يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب ﴾ (١) .

وقد تقدم الكلام في معنى القضاء واتضح به أن لوح القضاء كـائناً مـا كان

<sup>(</sup>١) الرعد : ٣٩ .

ينطبق على نظام العلية والمعلولية وينحل إلى سلسلتين: سلسلة العلل التامة ومعلولاتها ولا تقبل تغييراً وسلسلة العلل الناقصة مع معاليلها وهي القابلة وكأن الصنف الأول من الروايات يشير إلى مايقضى للجنين من قضاء محتوم والثاني إلى غيره وقد بينا أيضاً فيما تقدم أن حتمية القضاء لفعل العبد لا تنافي اختيارية الفعل فتذكر.

وفي الكافي بإسناده عن سلام بن المستنير قال: سألت أبا جعفر النه عن وجل: ومخلقة وغير مخلقة قال: المخلقة هم الذر الذين خلقهم الله في صلب آدم مالين، أخذ عليهم الميشاق ثم أجراهم في أصلاب الرجال وأرحام النساء وهم الذين يخرجون إلى الدنيا حتى يسألوا عن الميثاق. وأما قوله: ووغير مخلقة فهم كل تسمة لم يخلقهم الله عز وجل في صلب آدم حين خلق اللذر وأخذ عليهم الميثاق، وهم النطف من العزل والسقط قبل أن ينفخ فيه الروح والحياة والبقاء.

أقول : وقد تقدم توضيح معنى الحديث في البحث الـروائي المتعلق بآيـة الذر في سورة الأعراف .

وفي تفسيسر القمي بإسناده عن علي بن المغيرة عن أبي عبـد الله عن أبيـه عليهما السلام قال : إذا بلغ العبد مائة سنة فذلك أرذل العمر .

أقول : وقد تقدم بعض الروايـات في هذا المعنى في تفسيـر سورة النحــل في ذيل الأية ٧٠ .

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم وابن مردويه بسند صحيح عن ابن عباس قال : كان ناس من الأعراب يأتون النبي على فيلي فيسلمون فإذا رجعوا إلى بلادهم فإن وجدوا عام غيث وعام خصب وعام ولاد حسن قالوا : إن ديننا هذا صالح فتمسكوا به ، وإن وجدوا عام جدب وعام ولاد سوء وعام قحط قالوا : ما في ديننا هذا خير فأنزل الله : ﴿ ومن الناس من يعبد الله على حرف ﴾ .

**أقول** : وهذا المعنى مروي عنه أيضاً بغير هذا الطريق .

وفي الكافي بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر عن قال : سألته عن قول الله عن وجل : هؤومن الناس من يعبد الله على حرف و قال : نعم قوم وحدوا الله وخلعوا عبادة من يعبد من دون الله فخرجوا من الشرك ولم يعرفوا أن محمداً

مَنْ الله رسول الله فهم يعبدون الله على شك في محمد وما جاء به فأتوا رسول الله منافرة والله والله من الله من منافرة والله والل

قال الله عز وجل : ﴿ فَإِن أَصَابِه خَيْرِ اطْمَأَنْ بِهِ ﴾ يعني عافية في الدنيا ﴿ وَإِن أَصَابِته فَتَنَهُ ﴾ يعني بلاء في نفسه ﴿ انقلب على وجهه ﴾ انقلب على شكه إلى الشرك ﴿ خسر الدنيا والآخرة ذلك هو الخسران المبين يدعو من دون الله ما لا يضره وما لا ينفعه ﴾ قال : ينقلب مشركاً يدعو غير الله ويعبد غيره . الحديث .

أقول : ورواه الصدوق في التوحيد باختلاف يسير .

وفي الدر المنثور أخرج الفاريابي وعبد بن حميد وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والحاكم وصححه وابن مردويه عن ابن عباس في قوله: ﴿من كان يظن أن لن ينصر الله محمداً في الدنيا والآخرة ﴿فليمدد بسبب﴾ قال: فليربط حبلاً ﴿إلى السماء﴾ قال: إلى سماء بيته السقف ﴿ثم ليقطع﴾ قال ثم يختنق به حتى يموت.

أقول : هـو وإن كـان تفسيـراً منـه لكنـه في معنى سبب النـزول ولـذلـك أوردناه .

نَسَادٍ يُصَبُّ مِنْ فَوْقِ رُؤسِهِمُ الْحَمِيْمُ (١٩) يُصْهَـرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ (٢٠) وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ (٢١) كَلَّمَا أَرَادُوا أَنْ يُخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا وَذُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ (٢٢) إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ اللَّهَ يُدْخِلُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ اللَّهَ يُدْخِلُ اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ الْقَوْلِ وَلَمُؤُوا وَلِبَاسُهُمْ فَيَهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُـوْلُوا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ (٢٣) وَهُدُوا إِلَى الطَّيْبِ مِنَ الْقَوْلِ وَهُـدُوا إِلَىٰ صِرَاطِ فِيهَا حَرِيرٌ (٢٣) وَهُدُوا إِلَى الطَيِّبِ مِنَ الْقَوْلِ وَهُـدُوا إِلَىٰ صِرَاطِ فَيها حَرِيرٌ (٢٢) .

### ( بیسان )

بعد ما ذكر في الآيات السابقة اختلاف الناس واختصامهم في الله سبحانه بين تابع ضال يجادل في الله بغير علم ، ومتبوع مضل يجادل في الله بغير علم ، ومذبذب يعبد الله على حرف ، والنين آمنوا بالله وعملوا الصالحات ، ذكر في هذه الآيات أن الله شهيد عليهم وسيفصل بينهم يوم القيامة وهم خاضعون مقهورون له ساجدون قبال عظمته وكبريائه حقيقة وإن كان بعضهم يأبي عن السجود له ظاهراً وهم الذين حق عليهم العنداب . ثم ذكر أجر المؤمنين وجزاء غيرهم بعد فصل القضاء يوم القيامة .

قوله تعالى : ﴿إِن اللَّذِينَ آمنُوا واللَّذِينَ هَادُوا والصابئين والنصارى والمجوس والذين أشركوا إِن الله يفصل بينهم يوم القيامة ﴾ السخ . المراد بالذين آمنُوا بمحمد المشرَّة وكتابهم القرآن .

والذين هادوا هم المؤمنون بموسى ومن قبله من الرسل الواقفون فيه وكتابهم التوراة وقد أحرقها بخت نصر ملك بابل حينما استولى عليهم في أواسط القرن السابع قبل المسيح فافتقدوها برهة ثم جدد كتابتها لهم عزراء الكاهن في أوائل القرن السادس قبل المسيح حينما فتح كوروش ملك إيران بابل وتخلص بنو إسرائيل من الأسارة ورجعوا إلى الأرض المقدسة .

والصابئون ليس المراد بهم عبدة الكواكب من الوثنية بدليل ما في الآية من

المقابلة بينهم وبين الذين أشركوا بل هم - على ما قيل - قوم متوسطون بين اليهودية والمجوسية ولهم كتاب ينسبونه إلى يحيى بن زكريا النبي ويسمى الواحد منهم اليوم عند العامة ﴿صبي﴾ وقد تقدم لهم ذكر في ذيل قوله: ﴿إن الذين آمنوا والذين هادوا والنصارى والصابئين﴾(١).

والنصارى هم المؤمنون بالمسيح عيسى ابن مريم النف ومن قبله من الأنبياء وكتبهم المقدسة الأناجيل الأربعة للوقا ومرقس ومتى ويوحنا وكتب العهد القديم على ما اعتبرته وقدسته الكنيسة لكن القرآن يذكر أن كتابهم الإنجيل النازل على عيسى النف المنابقة الكنيسة لكن القرآن يذكر أن كتابهم الإنجيل النازل على عيسى النف المنابقة الكنيسة لكن القرآن يذكر أن كتابهم الإنجيل النازل على عيسى النف المنابقة المنابقة الكنيسة لكن القرآن يذكر أن كتابهم الإنجيل النازل على النف المنابقة المن

والمجوس المعروف أنهم المؤمنون بزرتشت وكتابهم المقدس وأوستا غير أن تاريخ حياته وزمان ظهوره مبهم جداً كالمنقطع خبره وقد افتقدوا الكتاب باستيلاء اسكندر على إيران ثم جددت كتابته في زمن ملوك ساسان فأشكل بذلك الحصول على حاق مذهبهم . والمسلم أنهم يثبتون لتدبير العالم مبدأين مبدء الخير ومبدء الشر ـ يزدان وأهريمن أو النور والظلمة ـ ويقدسون الملائكة ويتقربون إليهم من غير أن يتخذوا لهم أصناماً كالوثنية ، ويقدسون البسائط العنصرية وخاصة النار وكانت لهم بيوت نيران بإيران والصين والهند وغيرها وينهون الجميع إلى «اهورا مزدا» موجد الكل .

والذين أشركوا هم الوثنية عبدة الأصنام ، وأصول مذاهبهم ثلاثة : الوثنية الصائبة ، والبرهمانية ، والبوذية ، وقد كان هناك أقوام آخرون يعبدون من الأصنام ما شاءوا كما شاءوا من غير أن يبنوه على أصل منظم كعرب الحجاز وطوائف في أطراف المعمورة وقد تقدم تفصيل القول فيهم في الجزء العاشر من الكتاب .

وقوله: ﴿إِن رَبْكَ يَفْصُلُ بِينَهُم يُومُ القيامة ﴾ المراد به فصل القضاء فيما اختلف فيه أصحاب هذه المذاهب واختصموا فينفصل المحق منهم ويتميز من المبطل انفصالاً وتميزاً لا يستره ساتر ولا يحجبه حاجب .

وتكرار إن في الآية للتأكيد دعى إلى ذلك طول الفصل بين ﴿إنَ فِي صدر الآية وبين خبرها ونـظيره مـا في قولـه : ﴿ثم إن ربك للذين هــاجروا من

<sup>(</sup>١) البقرة : ٦٢ .

بعدما فتنوا ثم جاهدوا وصبروا إن ربك من بعدها لغفور رحيم الله وقوله : وثم إن ربك للذين عملوا السوء بجهالة ثم تابوا من بعد ذلك وأصلحوا إن ربك من بعدها لغفور رحيم (٢).

وقوله : ﴿إِنَّ اللهُ على كل شيء شهيد ﴾ تعليل للفصل أنه فصل بالجق .

قوله تعالى: ﴿ أَلَم تَرَ أَنَّ الله يَسجد لَه مِن فِي السماوات ومِن فِي الأَرْضُ والشمس والقمر والنجوم والجبال والشجر والدواب ﴾ إلى آخر الآية ، الظاهر أن المخطاب لكل من يرى ويصلح لأن يخاطب ، والمراد بالرؤية العلم ، ويمكن أن يختص بالنبي المناب ويكون المراد بالرؤية الرؤية القلبية كما قال فيه : ﴿ مَا كَذَب الفؤاد ما رآى أفتمارونه على ما يرى ﴾ (٣) .

وتعميم السجدة لمثل الشمس والقمر والنجوم والجبال من غير أولى العقل دليل على أن المراد بها السجدة التكوينية وهي التذلل والصغار قبال عزته وكبريائه تعالى وتحت قهره وسلطنته ، ولازمه أن يكون فومن في الأرض شاملًا لنوع الإنسان من مؤمن وكافر إذ لا استثناء في السجدة التكوينية والتذلل الوجودي .

وعدم ذكر نفس السماوات والأرض في جملة الساجدين مع شمول الحكم لهما في الواقع يعطي أن معنى الكلام: أن المخلوقات العلوية والسفلية من ذي عقل وغير ذي عقل ساجدة لله متذللة في وجودها تجاه عزته وكبريائه ، ولا تـزال تسجد له تعالى سجوداً تكوينياً اضطرارياً .

وقوله: ﴿وكثير من الناس ، وإسناد السجود إلى كثير من الناس بعد شموله في ويسجد له كثير من الناس ، وإسناد السجود إلى كثير من الناس بعد شموله في الجملة السابقة لجميعهم دليل على أن المراد بهذا السجود نوع آخر من السجود غير السابق وإن كانا مشتركين في أصل معنى التذلل ، وهذا النوع هو السجود التشريعي الاختياري بالخرور على الأرض تمثيلاً للسجود والتذلل التكويني الاضطراري وإظهاراً لمعنى العبودية .

وقوله: ﴿وكثير حق عليه العذاب﴾ المقابلة بينه وبين سابقه تعطي أن معناه وكثير منهم يأبى عن السجود، وقد وضع موضعه ما هو أثره اللازم المترتب عليه وهو ثبوت العذاب على من استكبر على الله وأبى أن يخضع لـه تعـالى،

(۱) النحل : ۱۱۰ . (۲) النحل : ۱۱۹ . (۳) النجم : ۱۲ .

وإنما وضع ثبوت العذاب موضع الإباء عن السجدة للدلالة على أنه هو عملهم يرد إليهم ، وليكون تمهيداً لقول تلواً : ﴿وَمِن يَهِنَ الله فَمَالَهُ مِن مَكْرُم ﴾ الدال على أن ثبوت العذاب لهم إثر إبائهم عن السجود هوان وخزي يتصل بهم ليس بعده كرامة وخير .

فإباؤهم عن السجود يستتبع بمشيئة الله تعالى ثبوت العذاب لهم وهو إهانة ليس بعده إكرام أبداً إذ الخير كله بيد الله كما قال : ﴿بيدك الخير﴾(١) فإذا منعه أحداً لم يكن هناك من يعطيه غيره .

وقوله : ﴿إِنَّ الله يفعل ما يشاء ﴾ كناية عن عموم القدرة وتعليل لما تقدمه من حديث إثباته العذاب للمستكبرين عن السجود لـه وإهانتهم إهانة لا إكرام بعده .

فالمعنى ـ والله أعلم ـ أن الله يميز يوم القيامة بين المختلفين فإنك تعلم أن الموجودات العلوية والسفلية يخضعون ويتذللون لـ تكويناً لكن الناس بين من يظهر في مقام العبودية الخضوع والتذلل له وبين من يستكبر عن ذلـك وهؤلاء هم الذين حق عليهم العذاب وأهانهم الله إهانة لا إكرام بعده وهو قادر على ما يشاء فعال لما يريد ، ومن هنا يظهر أن للأية اتصالاً بما قبلها .

قوله تعالى: ﴿هذان خصمان اختصموا في ربهم فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من نار يصب من فوق رؤسهم الحميم الإشارة بقوله: ﴿هذان ﴾ إلى القبيلين الذين دل عليهما قوله سابقاً: ﴿إِن الله يفصل بينهم يـوم القيامة ﴾ وقوله بعده: ﴿وكثير من الناس وكثير حق عليهم العذاب ﴾.

ويعلم من حصر المختلفين على كثرة أديانهم ومذاهبهم في خصمين اثنين أنهم جميعاً منقسمون إلى محق ومبطل إذ لولا الحق والباطل لم ينحصر الملل والنحل على تشتتها في اثنين البتة ، والمحق والمبطل هما المؤمن بالحق والكافر به فهذه البطوائف على تشتت أقوالهم ينحصرون في خصمين اثنين وعلى انحصارهم في خصمين اثنين لهم أقوال مختلفة فوق اثنين فما أحسن تعبيره بقوله : ﴿خصمان اختصموا ولم يقل : خصوم اختصموا ولم يقل : خصومان اختصما ولم يقل : خصومان اختصما ولم يقل :

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٢٦ .

وقد جعل اختصامهم في ربهم أي أنهم اختلفوا في وصف ربوبيته تعالى فإلى وصف الربوبية يرجع اختلافات المذاهب بالغة ما بلغت فهم بين من يصف ربه لما يستحقه من الأسماء والصفات وما يليق به من الأفعال فيؤمن بما وصف وهو الحق ويعمل على ما يقتضيه وصفه وهو العمل الصالح فهو المؤمن العامل بالصالحات ، ومن لا يصفه بما يستحقه من الأسماء والصفات كمن يثبت له شريكاً أو ولداً فينفي وحدانيته أو يسند الصنع والإيجاد إلى الطبيعة أو الدهر أو ينكر النبوة أو رسالة بعض الرسل أو ضرورياً من ضروريات الدين الحق فيكفر بالحق ويستره وهو الكافر فالمؤمن بربه والكافر بالمعنى الذي ذكرهما الخصمان .

ثم شرع في جزاء الخصمين وبين عاقبة أمر كل منهما بعد فصل القضاء وقدم الذين كفروا فقال : ﴿فالذين كفروا قطعت لهم ثياب من نار يصب من فوق رؤسهم الحميم﴾ أي الماء الحار المغلي .

قوله تعالى : ﴿ يصهر به ما في بطونهم والجلود ﴾ الصهر الإذابة أي يذوب وينضج بذاك الحميم ما في بطونهم من الأمعاء والجلود .

قوله تعالى : ﴿ولهم مقامع من حديد﴾ المقامع جمع مقعمة وهي المدقة والعمود .

قوله تعالى : ﴿كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها وذوقوا عذاب الحريق﴾ ضمير ﴿منها﴾ للنار و ﴿من غم﴾ بيان له أو من بمعنى السببية والحريق بمعنى المريق بمعنى المؤلم .

قوله تعالى : ﴿إِنْ الله بِدخل الذين آمنوا﴾ إلى آخر الآية ، الأساور على ما قيل \_ جمع أسورة وهي جمع سوار وهو على ما ذكره الراغب معاب ﴿دستواره﴾ والباقى ظاهر .

قوله تعالى: ﴿وهدوا إلى الطيب من القول وهدوا إلى صراط الحميد﴾ الطيب من القول ما لا خبائة فيه وخبيث القول باطله على أقسامه ، وقند جمع القول الطيب كله قوله تعالى إخباراً عنهم: ﴿دعواهم فيها سبحانك اللهم وتحيتهم فيها سلام وآخر دعواهم أن الحمد لله رب العالمين﴾(١) فهدايتهم إلى الطيب من القول تيسيره لهم ، وهدايتهم إلى صراط الحميد والحميد من أسمائه

<sup>(</sup>۱) یس : ۱۰ .

تعالى أن لا يصدر عنهم إلا محمود الفعل كما لا يصدر عنهم إلا طيب القول . وبين هذه الآية وقوله : ﴿كلما أرادوا أن يخرجوا منها من غم أعيدوا فيها وذوقوا عذاب الحريق﴾ مقابلة ظاهرة .

## ( بحث روائي )

في التوحيد بإسناده عن الأصبغ بن نباتة عن على عَلَيْكُهِ في حديث : قال عَلَيْكُهُ في حديث : قال عَلَيْكُهُ : سلوني قبل أن تفقدوني فقام إليه الأشعث بن قيس فقال يا أمير المؤمنين كيف تؤخد من المجوس الجزية ولم ينزل إليهم كتاب ولم يبعث إليهم نبي ؟ قال : بلى يا أشعث قد أنزل الله إليهم كتاباً وبعث إليهم رسولاً حتى كان لهم ملك سكر ذات ليلة فدعا بابنته إلى فراشه فارتكبها .

فلما أصبح تسامع به قومه فاجتمعوا إلى بابه فقالوا: أيها الملك دنست علينا ديننا وأهلكته فاخرج نطهرك ونقيم عليك الحد فقال لهم: اجتمعوا واسمعوا قولي فإن يكن لي مخرج مما ارتكبت وإلا فشأنكم فاجتمعوا فقال لهم: هل علمتم أن الله لم يخلق خلقاً أكرم عليه من أبينا آدم وأمنا حواء؟ قالوا: صدقت أيها الملك قال: أوليس قد زوج بنيه بناته وبناته من بنيه؟ قالوا: صدقت هذا هو الدين فتعاقدوا على ذلك فمحا الله ما في صدورهم من العلم ورفع عنهم الكفرة يدخلون النار بلا حساب والمنافقون أشد حالاً منهم. قال الأشعث: والله ما سمعت بمثل هذا الجواب، والله لا عدت إلى مثلها أبداً.

أقول: قوله: ﴿والمنافقون أشد حالاً منهم﴾ فيه تعريض للأشعث وفي كون المجوس من أهل الكتاب روايات أُخر فيها أنهم كان لهم نبي فقتلوه وكتـاب فأحرقوه.

وفي الدر المنثور في قوله تعالى : ﴿إِن الله يفعل ما يشاء ﴾ أخرج ابن أبي حاتم واللالكائي في السنة والخلعي في فوائده عن على أنه قيل له : إن ههنا رجلاً يتكلم في المشيئة فقال له على : يا عبد الله خلقك الله لما يشاء أو لما شئت ؟ قال : بل لما يشاء قال : فيمرضك إذا شاء أو إذا شئت ؟ قال : بل إذا شاء . قال : فيدخلك شاء . قال : فيدخلك الجنة حيث شاء أو حيث شئت ؟ قال : بل حيث شاء . قال : والله لو قلت غير ذلك لضربت الذي فيه عيناك بالسيف .

أقول: ورواه في التوحيد بإسناده عن عبد الله بن الميمون القداح عن جعفر بن محمد عن أبيه عليهما السلام وفيه وفيد وفيدخلك حيث يشاء أو حيث شئت ولم يذكر الجنة. وقد تقدمت رواية في هذا المعنى شرحناها في ذيل قوله: ﴿ولا يضل به إلا الفاسقين﴾(١) في الجزء الأول من الكتاب.

وفي التوحيد بإسناده إلى سليمان بن جعفر الجعفري قال: قبال الرضيا مشخف المشيئة من صفات الأفعال فمن زعم أن الله لم يزل مريداً شبائياً فليس بموحد.

أقول: في قوله عن أنياً: ﴿ لم يزل مريداً شائياً ﴾ تلويح إلى اتحاد الإرادة والمشيئة وهو كذلك فإن المشيئة معنى يوصف به الإنسان إذا اعتبر كونه فاعلا شاعراً بفعله المضاف إليه ، وإذا تمت فاعليته بحيث لا ينفك عنه الفعل سمي هذا المعنى بعينه إرادة ، وعلى أي حال هو وصف خارج عن الذات طارىء عليه ، ولذلك لا يتصف تعالى بها كاتصافه بصفاته الذاتية كالعلم والقدرة لتنزهه عن تغير الذات بعروض العوارض بل هي من صفات فعله منتزعة من نفس الفعل أو من حضور الأسباب عليه .

فقولنا: أراد الله كذا معناه أنه فعله عالماً بأنه أصلح أو أنه هيأ أسبابه عالماً بأنه أصلح ، وإذا كانت بمعناها الذي فينا غير الذات فلو قيل: لم يزل الله مريداً كان لازمه إثبات شيء أزلي غير مخلوق له معه وهو خلاف توحيده ، وأما قول القائل: إن معنى الإرادة هو العلم بالأصلح ، والعلم من صفات الذات فلم يزل مريداً أي عالماً بما فعله أصلح فهو إرجاع للإرادة إلى العلم ولا محذور فيه غير أن عد الإرادة على هذا صفة أخرى وراء الحياة والعلم والقدرة لا وجه له .

وفي الدر المنثور أخرج سعيد بن منصور وابن أبي شيبة وعبد بن حميد والبخاري ومسلم والترمذي وابن ماجة وابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن أبي ذر أنه كان يقسم قسماً أن هذه الآية هذان خصمان اختصموا في ربهم إلى قوله فإن الله يفعل ما يريد نزلت في الثلاثة والثلاثة الذين تبارزوا يوم بدر وهم حمزة بن عبد المطلب وعبيدة بن الحارث وعلى بن أبي طالب ، وعتبة وشيبة ابنا ربيعة والوليد بن عتبة .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢٦ .

قـال علي أنـا أول من بجثـوا للخصومـة على ركبتيــه بين يـدي الله يــوم القيامة .

أقـول : ورواه فيـه أيضـاً عن عـدة من أصحــاب الجـوامــع عن قيس بن سعد بن عبادة وابن عباس وغيرهما ، ورواه في مجمع البيان عن أبي ذر وعطاء .

وفي الخصال عن النضر بن مالك قال : قلت للحسين بن علي عليهما السلام : يا أبا عبد الله حدثني عن قول ه تعالى : ﴿ هذان خصمان اختصموا في ربهم ﴾ فقال : نحن وبنو امية اختصمنا في الله تعالى : قلنا صدق الله ، وقالوا : كذب ، فنحن الخصمان يوم القيامة .

أقول : وهو من الجري ، ونظيره ما في الكافي بإسنـاده عن ابن أبي حمزة عن الباقر مشخف: فالذين كفروا بولاية علي مشخفطعت لهم ثياب من نار .

وفي تفسيــر القمي ﴿وهـدوا إلى الــطيب من القـول﴾ قــال : التـوحيــد والإخلاص ﴿وهدوا إلى صراط الحميد﴾ قال : الولاية .

أقول : وفي المحاسن بإسناده عن ضريس عن الباقر ﷺ ما في معناه .

وفي المجمع وروي عن النبي شِلْمَاتُهِ أنه قال : ما أحد أحب إليه الحمد من الله عز ذكره .

\* \* \*

إِنَّ آلَـذِينَ كَفَرُوا وَيَصُـدُونَ عَنْ سَبِيلِ آللَهِ وَالْمَسْجِـدِ الْحَرَامِ آلَّذِي جَعَلْنَاهُ لِلنَّاسِ سَوَاءً الْعَاكِفُ فِيهَ وَالْبَادِ وَمَنْ يُرِدُ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمِ نُدِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (٢٥) وَإِذْ بَوَّأْنَا لإِبِرْهِيمَ فِيهِ بِإِلْحَادِ بِظُلْمٍ نُدَقِهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ (٢٥) وَإِذْ بَوَّأْنَا لإِبِرْهِيمَ مَكَانَ الْبَيْتِ أَنْ لاَ تُشْرِكُ بِي شَيْئًا وَطَهِرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَاللّهِ وَيَ اللّهِ فِي آيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمْ وَاللّهِ فِي أَيَّامٍ مَعْلُومَاتٍ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمْ وَالْوَاتِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمْ

مِنْ بَهيمةِ الْأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطِعْمُوا الْبَائِسَ الْفَقِيـرَ (٢٨) ثُمُّ لِيَقْضُوا تَفَثَهُمْ وَلْيُوفُوا نَذُورَهُمْ وَلْيَطُوُّفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ (٢٩) ذَٰلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ حُرُمَاتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَأَحِلَّتْ لَكُمُ الْأَنْعَامُ إِلَّا مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ فَاجْتَنِبُوا ٱلرَّجْسَ مِنَ الْأَوْثَـانِ وَٱجْتَنِبُوا قَـوْلَ آلزُّور (٣٠) حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكُ بِٱللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ ٱلسَّمَاءِ فَتَحْطَفُهُ ٱلطَّيْرُ أَوْ تَهْوي بِهِ ٱلرَّيحُ فِي مَكَّانٍ سَحِيقِ (٣١) ذٰلِكَ وَمَنْ يُعَظِّمْ شَعَائِرَ ٱللَّهِ فَإِنَّهَا مِنْ تَقْوَى الْقُلُوبِ (٣٢) لَكُمْ فِيهَا مَنَافِعُ إِلَىٰ أَجَل مسَمَّى ثُمَّ مَحِلَّهَا إِلَىٰ الْبَيْتِ الْعَتِيقِ (٣٣) وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكًا لِيَذْكُرُوا آسْمَ ٱللَّهِ عَلَىٰ مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الْأَنْعَامِ فَإِلَّهُكُمْ إِلَّهُ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُ وا وَبَشِ رِ الْمُخْبِتِينَ (٣٤) ٱلَّــذِينَ إِذَا ذُكِـرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُـلُوبُهُمْ وَٱلصَّابِرِينَ عَلَىٰ مَا أَصَابَهُمْ وَالْمُقِيمِي ٱلصَّلَوْةِ وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣٥) وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِر ٱللَّهِ لَكُمْ فِيهَا خَيْرٌ فَاذْكُرُوا آسْمَ ٱللّهِ عَلَيْهَا صَوَاتٌ فَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُعْتَرُ كَلْلِكَ سَخْرُنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٣٦) لَنْ يَنَالَ ٱللَّهَ لَحُومُهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ آلتَّقُويٰ مِنْكُمْ كَذْلِكَ سَخَّرَهَا لَكُمْ لِتُكَبِّرُوا آللَّهَ عَلَىٰ مَا هَدَيْكُمْ وَبَشِّر الْمُحْسِنِينَ (٣٧) .

( بیان )

تذكر الأيات صد المشركين للمؤمنين عن المسجد الحرام وتقرعهم

بالتهديد وتشير إلى تشريع حج البيت لأول مرة لإسراهيم مشكر وأمره بتأذين الحج في الناس وجملة من أحكام الحج .

قوله تعالى: ﴿إِن الذين كفروا ويصدون عن سبيل الله والمسجد الحرام الذي جعلناه للناس الخ . الصد المنع ، و ﴿سواء مصدر بمعنى الفاعل ، والعكوف في المكان الإقامة فيه ، والبادي من البدو وهو الظهور، والمراد به كما قيل ـ الطارىء أي الذي يقصده من خارج فيدخله ، والإلحاد الميل إلى خلاف الاستقامة وأصله إلحاد حافر الدابة .

والمراد بالذين كفروا مشركوا مكة الذين كفروا بالنبي منائل في أول البعثة قبل الهجرة وكانوا يمنعون الناس عن الإسلام وهو سبيل الله والمؤمنين عن دخول المسجد الحرام لطواف الكعبة وإقامة الصلاة وسائر المناسك فقوله: ﴿يصدون﴾ للإستمرار ولا ضير في عطف على الفعل الماضي في قوله: ﴿الذين كفروا﴾ والمعنى الذين كفروا قبل ويستمرون على منع الناس عن سبيل الله والمؤمنين عن المسجد الحرام.

وبذلك يظهر أن قوله : ﴿والمسجد الحرام﴾ عطف على ﴿سبيل الله﴾ والمراد بصدهم منعهم المؤمنين عن أداء العبادات والمناسك فيه وكان من لوازمه منع القاصدين للبيت من خارج مكة من دخولها .

وبه يتبين أن المراد بقوله: ﴿الذي جعلناه للناس﴾ ـ وهو وصف المسجد الحرام ـ جعله لعبادة الناس لا تمليك رقبته لهم فالناس يملكون أن يعبدوا الله فيه ليس لأحد أن يمنع أحداً من ذلك ففيه إشارة إلى أن منعهم وصدهم عن المسجد الحرام تعد منهم إلى حق الناس وإلحاد بظلم كما أن إضافة السبيل إلى الله تعد منهم إلى حق الله تعالى .

ويؤيد ذلك أيضاً تعقيبه بقوله: ﴿ وسواء العاكف فيه والباد﴾ أي المقيم فيه والخارج منه مساويان في أن لهما حق العبادة فيه نله ، والمراد بالإقامة فيه وفي الخارج منه إما الإقامة بمكة وفي الخارج منها على طريق المجاز العقلي أو ملازمة المسجد للعبادة والطرو عليه لها .

وقوله : ﴿ وَمِن يُرِدُ فَيهُ بِالْحَادُ بِظُلَمُ نَذْقَهُ مِنْ عَذَابِ أَلْيَمِ ﴾ بيان لجزاء من ظلم الناس في هذا الحق المشروع لهم في المسجد ولازمه تحريم صد الناس

عن دخوله للعبادة فيه ومفعول ﴿يرد﴾ محـذوف للدلالة على العمـوم ، والباء في ﴿بإلحاد﴾ للملابسة وفي ﴿بـظلم﴾ للسببية والجملة تـدل على خبر قـوله : ﴿إِنَّ الذين كفروا﴾ في صدر الآية .

والمعنى: الـذين كفروا ولا يـزالون يمنعون الناس عن سبيـل الله وهو دين الإسلام ويمنعون المؤمنين عن المسجد الحرام الذي جعلناه معبداً للناس يستوي فيه العاكف فيه والبادي نذيقهم من عذاب أليم لأنهم يـريدون الناس فيه بـإلحاد بظلم ومن يرد الناس فيه بإلحاد بظلم نذقه من عذاب أليم .

وللمفسرين في إعراب مفردات الآية وجملها أقاويـل كثيرة جـداً ولعل مـا أوردناه أنسب للسياق .

قوله تعالى : ﴿وإذ بوأنا لإبراهيم مكان البيت أن لا تشرك بي شيئاً وطهر بيتي للطائفين والقائمين والركع السجود بوأ له مكاناً كذا أي جعله مباءة ومرجعاً له يرجع إليه ويقصده ، والمكان ما يستقر عليه الشيء فمكان البيت القطعة من الأرض التي بني فيها ، والمراد بالقائمين على ما يعطيه السياق هم الناصبون أنفسهم للعبادة والصلاة . والركع جمع راكع كسجد جمع ساجد والسجود جمع ساجد كالركوع جمع راكع .

وقوله: ﴿وإذ بوّأنا لإبراهيم مكان البيت﴾ الـظرف فيه متعلق بمقـدر أي واذكـر وقت كذا وفيـه تذكيـر لقصة جعـل البيت معبداً للنـاس ليتضح بـه أن صد المؤمنين عن المسجد الحرام ليس إلا إلحاداً بظلم .

وتبوئته تعالى مكان البيت لإبراهيم هي جعل مكانه مباءة ومرجعاً لعبادته لا لأن يتخذه بيت سكنى يسكن فيه ، ويلوح إليه قوله بعد ﴿طهر بيتي﴾ بإضافة البيت إلى نفسه ، ولا ربب أن هذا الجعل كان وحياً لإبراهيم فقوله : ﴿بوّانا لإبراهيم مكان البيت﴾ في معنى قولنا : أوحينا إلى إبراهيم أن اتخذ هذا المكان مباءة ومرجعاً لعبادتي وإن شئت فقل : أو حينا إليه أن اقصد هذا المكان لعبادتي ، وبعبارة أخرى أن اعبدني في هذا المكان .

وبذلك يتضح أنّ ﴿أن﴾ في قوله : ﴿أن لا تشرك بي شيئـاً﴾ مفسرة تفسـر الوحي السابق باعتباره أنه قول من غير حاجة إلى تقدير أو حينا أو قلنا ونحوه .

ويتضح أيضاً أن قوله : ﴿أَنْ لَا تَشْرَكُ بِي شَيئاً﴾ ليس المراد به ـ وهو واقع

في هذا السياق ـ النهي عن الشرك مطلقاً وإن كان منهياً عنه مطلقاً بل المنهي عنه فيه هو الشرك في العبادة التي يأتي بها حينما يقصد البيت وبعبارة واضحة الشرك فيما يأتي به من أعمال الحج كالتلبية للأوثان والإهلال لها ونحوهما .

وكذا قوله: ﴿وطهر بيتي للطائفتين والقائمين والركع السجود﴾ والتطهير إزالة الأقذار والأدناس عن الشيء ليعود إلى ما يقتضيه طبعه الأولى، وقد أضاف البيت إلى نفسه إذ قال: ﴿بيتي﴾ أي بيتاً يختص بعبادتي، وتطهير المعبد بما أنه معبد تنزيهه من الأعمال الدنسة والأرجاس التي تفسد العبادة وليست إلا الشرك ومظاهره.

فتطهير بيته إما تنزيهه من الأرجاس المعنوية خاصة بأن يشرع إبراهيم الله للناس ويعلمهم طريقاً من العبادة لا يداخلها قذارة شرك ولا يدنسها دنسه كما أمر لنفسه بذلك ، وإما إزالة مطلق النجاسات عن البيت أعم من الصورية والمعنوية لكن الذي يمس سياق الآية منها هو الرجس المعنوي فمحصل تطهير المعبد عن الأرجاس المعنوية وتنزيهه عنها للعباد الذين يقصدونه بالعبادة وضع عبادة فيه خالصة لوجه الله لا يشوبها شائب شرك يعبدون الله سبحانه بها ولا يشركون به شيئاً.

فالمعنى: بناء على ما يهدي إليه السياق واذكر إذ أوحينا إلى إبراهيم أن اعبدني في بيتي هذا بأخذه مباءة ومرجعاً لعبادتي ولا تشرك بي شيئاً في عبادتي وسن لعبادي القاصدين بيتي من الطائفين والقائمين والركع السجود عبادة في بيتي خالصة من الشرك .

وفي الآيـة تلويح إلى أن عمـدة عبادة القـاصدين لـه طواف وقيـام وركـوع وسجود وإشعار بأن الركوع والسجود متقاربان كالمتلازمين لا ينفـك أحدهمـا عن الآخر .

ومما قيل في الآية أن قوله: ﴿ وَبُوأَنَا ﴾ معناه ﴿ قَلْنَا تَبُوء ﴾ وقيل: معناه ﴿ أعلمنا ﴾ ومن ذلك أن ﴿ أن ﴾ في قوله: ﴿ أن لا ﴾ مصدرية وقيل: مخففة من الثقيلة ، ومن ذلك أن المراد بالطائفين الطارؤن وبالقائمين المقيمون بمكة ، وقيل: المراد بالقائمين والركع السجود: المصلون ، وهي جميعاً وجوه بعيدة .

قوله تعالى : ﴿ وَأَذَنَ فِي النَّاسِ بِالْحِجِ يَأْتُوكُ رَجَالًا وَعَلَى كُلُّ ضَامَر يَأْتَينَ

من كل فع عميق التأذين: الإعلام برفع الصوت ولذا فسر بالنداء ، والحج القصد سمى به العمل الخاص الذي شرعه أولاً إبراهيم منشخ وجرت عليه شريعة محمد والمنت لما فيه من قصد البيت الحرام ، ورجال جمع راجل خلف الراكب ، والضامر المهزول الذي أضمره السير ، والفج العميق على ما قيل الطريق البعيد .

وقوله: ﴿وأذن في الناس بالحج﴾ أي نادِ الناس بقصد البيت أو بعمل الحج والجملة معطوفة على قوله: ﴿لا تشرك بي شيشاً والمخاطب بـ إبراهيم وما قيل: إن المخاطب نبينا محمد المناهج بعيد من السياق.

وقوله : ﴿ يَأْتُوكُ رَجَالًا ﴾ النخ ، جُوابِ الأمر أي أذن فيهم وإن تؤذن فيهم يأتوك راجلين وعلى كل بعير مهزول يأتين من كل طريق بعيـد ، ولفظه ﴿ كـل ﴾ تفيد في أمثال هذه الموارد معنى الكثرة دون الاستغراق .

قوله تعالى : ﴿ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات﴾ النح ، اللام للتعليل أو الغاية والجار والمجرور متعلق بقوله : ﴿يأتوك والمعنى يأتوك لشهادة منافع لهم أو يأتوك فيشهدوا منافع لهم وقد أطلقت المنافع ولم تتقيد بالدنيوية أو الأخروية .

والمنافع نوعان: منافع دنيوية وهي التي تتقدم بها حياة الإنسان الاجتماعية ويصفو بها العيش وترفع بها الحواثج المتنوعة وتكمل بها النواقص المختلفة من أنواع التجارة والسياسة والولاية والتدبير وأقسام الرسوم والأداب والسنن والعادات ومختلف التعاونات والتعاضدات الاجتماعية وغيرها .

فإذا اجتمعت أقوام وأمم من مختلف مناطق الأرض وأصقاعها على ما لهم من اختلاف الأنساب والألوان والسنن والأداب ثم تعارفوا بينهم وكلمتهم واحدة هي كلمة الحق وإلههم واحد وهو الله عز اسمه ووجهتهم واحدة هي الكعبة البيت الحرام حملهم اتحاد الأرواح على تقارب الأشباح ووحدة القول على تشابه الفعل فأخذ هذا من ذاك ما يرتضيه وأعطاه ما يرضيه ، واستعان قوم بآخرين في حل مشكلتهم وأعانوهم بما في مقدرتهم فيبدل كل مجتمع جزئي مجتمعاً أرقى ، ثم امتزجت المجتمعات فكونت مجتمعاً وسيعاً له من القوة والعدة ما لا تقوم له الجبال الرواسي ، ولا تقوى عليه أي قوة جبارة طاحنة ، ولا وسيلة إلى حل

``حج \_ آیة ۲۸ ـ ۳۰ ....۲۸ ... ۳۲۱

مشكلات الحياة كالتعاضد ، ولا سبيل إلى التعاضد كالتفاهم ، ولا تفاهم كتفاهم الدين .

ومنافع أخروية وهي وجوه التقرب إلى الله تعالى بما يمثل عبودية الإنسان من قول وفعل وعمل الحج بما له من المناسك يتضمن أنواع العبادات من التوجه إلى الله وترك لذائذ الحياة وشواغل العيش والسعي إليه بتحمل المشاق والطواف حول بيته والصلاة والتضحية والإنفاق والصيام وغير ذلك .

وقد تقدم فيما مر أن عمل الحج بما له من الأركان والأجزاء يمثل دورة كاملة مما جرى على إبراهيم ﷺ في مسيره في مراحل التوحيد ونفي الشريك وإخلاص العبودية لله سبحانه .

فإتيان الناس إبراهيم شنك أي حضورهم عند البيت لزيارته يستعقب شهودهم هذه المنافع أخرويها ودنيويها وإذا شهدوها تعلقوا بها فالإنسان مجبول على حب النفع .

وقوله: ﴿ويدكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام ﴾ قال الراغب : والبهيمة ما لا نطق له وذلك لما في صوته من الإبهام لكن خص في التعارف بما عدا السباع والطير فقال تعالى : ﴿أحلت لكم بهيمة الأنعام ﴾ . انتهى .

وقـال : والنعم مختص بالإبـل وجمعه أنعـام وتسميته بـذلك لكـون الإبـل عندهم أعظم نعمة ، لكن الأنعام تقال للإبل والبقر والغنم ، ولا يقال لها : أنعام حتى تكون في جملتها الإبل . انتهى .

فـالمراد ببهيمـة الأنعام الثـلاثـة : الإبـل والبقـر والغنم من معـز أو ضـأن والإضافة بيانية .

والجملة أعني قوله : ﴿ويذكروا﴾ الخ ، معطوف على قوله : ﴿يشهـدوا﴾ أي وليذكروا اسم الله في أيام معلومات أي في أيام التشريق على ما فسرهـا أئمة أهل البيت عليهم السلام وهي يوم الأضحى عاشر ذي الحجة وثلاثة أيام بعده .

وظاهر قوله: ﴿على ما رزقهم من بهيمة الأنعام﴾ أنه متعلق بقوله: ﴿يذكروا﴾ وقوله: ﴿من بهيمة الأنعام﴾ بيان للموصول والمراد ذكرهم اسم الله

على البهيمة - الاضحيه - عند ذبحها أو نحرها على خلاف ما كان المشركون يهلونها لأصنامهم .

وقد ذكر الزمخشري أن قوله: ﴿ويذكروا اسم الله ﴾ النح كناية عن الذبح والنحر ويبعده أن في الكلام عناية خاصة بذكر اسمه تعالى بالخصوص والعناية في الكناية متعلقة بالمكنى عنه دون نفس الكناية ، ويظهر من بعضهم أن المراد مطلق ذكر اسم الله في أيام الحج وهو كما ترى .

وقوله: ﴿فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعُمُوا الْبَائِسِ الْفَقَيرِ ﴾ البائس من البؤس وهو شدة الضر والحاجة ، والذي اشتمل عليه الكلام حكم ترخيصي إلزامي .

قوله تعالى : ﴿ثم ليقضوا تفثهم وليوفوا نذورهم وليطوّفوا بالبيت العتيق﴾ التفث شعث البدن ، وقضاء التفث إزالة ما طرأ بالإحرام من الشعث بتقليم الأظفار وأخذ الشعر ونحو ذلك وهو كناية عن الخروج من الإحرام .

والمسراد بقوله: ﴿وليسوفوا نـذورهم﴾ إتمام مـا لـزمهم بنـذر أو نحـوه ، وبقوله: ﴿وليطوّفوا بـالبيت العيتق﴾ طواف النساء على ما في تفسيس أئمة أهـل البيت عليهم السلام فإن الخروج من الإحرام يحلل له كل مـا حرم بـه إلا النساء فتحلّ بطواف النساء وهو آخر العمل .

والبيت العتيق هو الكعبة المشرفة سمّيت به لقدمه فإنه أول بيت بني لعبادة الله كما قال تعالى : ﴿إِنْ أُولَ بِيت وضع للناس للذي ببكة مباركاً وهدى للعالمين﴾(١) ، وقد مضى على هذا البيت اليوم زهاء أربعة آلاف سنة وهو معمور وكان له يوم نزول الآيات أكثر من ألفين وخمسمائة سنة .

قوله تعالى : ﴿ ذلك ومن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه ﴾ إلى آخر الآية ، الحرمة ما لا يجوز انتهاكه ووجب رعايته ، والأوثان جمع وثن وهو الصنم ، والزور الميل عن الحق ولذا يسمى الكذب وقول الباطل زوراً .

وقوله : ﴿ذَلَكُ﴾ أي الأمر ذلك أي الذي شـرعناه لإِبـراهيم ﷺومن بعده من نسك الحج هـوذلك الذي ذكرناه وأشرنا إليه من الإِحـرام والطواف والصـلاة والتضحية بالإِخلاص لله والتجنب عن الشرك .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ٩٦ .

وقوله: ﴿وَمِن يَعظُم حَرَمَاتَ الله فَهُو خَيْرَ لَهُ ﴾ ندب إلى تعظيم حرمات الله وهي الأمور التي نهى عنها وضرب دونها حـدوداً منع عن تعـدّيهـا واقتـراف مـا وراءها وتعظيمها الكف عن التجاوز إليها .

والذي يعطيه السياق أن هذه الجملة توطئة وتمهيد لما بعدها من قوله : ووأُحلَّت لكم الأنعام إلا ما يتلى عليكم فإن انضمام هذه الجملة إلى الجملة قبلها يفيد أن الأنعام - على كونها مما رزقهم الله وقد أحلها لهم - فيها حرمة إلهية وهى التي يدلُّ عليها الاستثناء - إلا ما يتلى عليكم - .

والمراد بقوله: ﴿ مَا يَتَلَى عَلَيْكُم ﴾ استمرار التلاوة ، فإن محرَّمات الأكل نزلت في سورة الأنعام وهي مكية وفي سورة النحل وهي نازلة في آخر عهده وللهُ بمكة وأول عهده بالمدينة ، وفي سورة البقرة وقد نزلت في أوائل الهجرة بعد مضي ستة أشهر منها \_ على ما روي \_ ولا موجب لجعل ﴿ يَتَلَى ﴾ للاستقبال وأخذه إشارة إلى آية سورة المائدة كما فعلوه .

والآيات المتضمنة لمحرَّمات الأكل وإن تضمنت منها عدة أُمور كالميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل به لغير الله إلا أن العناية في الآية بشهادة سياق ما قبلها وما بعدها بخصوص ما أهل به لغير الله فإن المشركين كانوا يتقرَّبون في حجهم \_ وهو السنَّة الوحيدة الباقية بينهم من ملة إبراهيم \_ بالأصنام المنصوبة على الكعبة وعلى الصفا وعلى المروة وبمنى ويهلون بضحاياهم لها فالتجنب منها ومن الإهلال بذكر أسمائها هو الغرض المعنى به من الآية وإن كان أكل الميتة والدم ولم الخنزير أيضاً من جملة حرمات الله .

ويؤيد ذلك أيضاً تعقيب الكلام بقوله: ﴿ فَاجَتَنُوا الرَّجْسُ مِنَ الأُوثَانُ وَاجْتَنُوا قُولُ الزُورِ وَإِنْ كَانَا مِن تعظيم واجتنبوا الله ولذلك تفرع ﴿ فَاجْتَنْبُوا الرَّجْسُ ﴾ على ما تقدمه من قوله: ﴿ وَمِن يعظم حرمات الله فهو خير له عند ربه ﴾ لكن تخصيص هاتين الحرمتين من بين جميع الحرمات في سياق آيات الحج بالذكر ليس إلا لكونهما مبتلى بهما في الحج يومئذ وإصرار المشركين على التقرب من الأصنام هناك وإهلال الضحايا السمها .

وبـذلك يـظهر أن قـوله: ﴿فـاجتنبوا الـرجس من الأوثـان واجتنبـوا قـول الزور﴾ نهى عام عن التقرب إلى الأصنام وقول الباطـل أورد لغرض التقـرب إلى

الأصنام في عمل الحج كما كـانت عادة المشـركين جاريـة عليه ، وعن التــميـة باسم الأصنام على الذبائح من الضحايا ، وعلى ذلك يبتني التفريع بالفاء .

وفي تعليق حكم الاجتناب أولاً بالرجس ثم بيانه بقوله: ﴿من الأوثان﴾ إشعار بالعلية كأنه قيل: إجتنبوا الأوثان لأنها رجس، وفي تعليقه بنفس الأوثان دون عبادتها أو التقرب أو التوجه إليها أو مسها ونحو ذلك مع أن الاجتناب إنما يتعلق على الحقيقة بالأعمال دون الأعيان مبالغة ظاهرة.

وقد تبين بما مر أن ﴿من﴾ في قوله: ﴿من الأوثان﴾ بيانية ، وذكر بعضهم أنها ابتدائية ، والمعنى : اجتنبوا الرجس الكائن من الأوثان وهو عبادتها ، وذكر آخرون أنها تبعيضية ، والمعنى : اجتنبوا الرجس الذي هو بعض جهات الأوثان وهو عبادتها ، وفي الوجهين من التكلف وإخراج معنى الكلام عن استقامته ما لا يخفى .

قوله تعالى: ﴿حنفاء لله غير مشركين به ومن يشرك بالله فكأنما خرَّ من السماء فتخطفه الطير﴾ الخ ، الحنفاء جمع حنيف وهو المائل من الأطراف إلى حاق الوسط. وكونهم حنفاء لله ميلهم عن الأغيار وهي الآلهة من دون الله إليه فيتحد مع قوله غير مشركين به معنى .

وهما أعني قوله: ﴿حنفاء لله﴾ وقوله: ﴿غير مشركين به﴾ حالان عن فاعل ﴿فاجتنبوا﴾ أي اجتنبوا التقرب من الأوثان والإخلال لها حال كونهم مائلين إليه ممن سواه غير مشركين به في حجكم فقد كان المشركون يلبون في الحج بقولهم: لبيك لا شريك لك إلا شريكاً هو لك تملكه وما ملك.

وقوله : ﴿ومن يشرك بالله فكأنما خرَّ من السماء فتخطفه الطير﴾ أي تـأخذه بسرعة ، شبّه المشرك في شركه وسقوطه به من أعلى درجات الإنسانية إلى هاوية الضلال فيصيـده الشيطان ، بمن سقط من السماء فتأخذه الطير .

وقوله : ﴿ أَو تَهـوي بِهِ الـربح في مكـان سحيق﴾ أي بعيد في الغـاية وهـو معطوف على ﴿ تخطفه الطير﴾ تشبيه آخر من جهة البعد .

قوله تعالى : ﴿ ذلك ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى القلوب﴾ ﴿ ذلك﴾ خبر لمبتدأ محذوف أي الأمر ذلك الـذي قلنا ، والشعائر جمع شعيرة وهي العلامة ، وشعائر الله الأعلام التي نصبها الله تعالى لطاعته كما قـال : ﴿ إِن سورة الحج ـ آية ٣٣ ـ ٣٧ .....٠٠٠ .... ٣٧٠

الصفا والمروة من شعائر الله ، وقال : ﴿وَالْبُدُنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مَنْ شَعَائِرُ اللهِ ﴾ الآية .

والمراد بها البدن التي تساق هدياً وتشعر أي يشق سنامها من الجانب الأيمن ليعلم أنها هدي على ما في تفسير أئمة أهل البيت عليهم السلام ويؤيده ظاهر قوله تلواً: ﴿ لَكُم فيها منافع ﴾ الخ ، وقوله بعد : ﴿ والبدن جعلناها ﴾ الآية ، وقيل : المراد بها جميع الأعلام المنصوبة للطاعة ، والسياق لا يلائمه .

وقوله: ﴿ فَإِنْهَا مَنْ تَقُوى الْقُلُوبِ ﴾ أي تعظيم الشعائر الإلهية من التقوي، ف فالضمير لتعظيم الشعائر المفهوم من الكلام ثم كأنه حذف المضاف وأقيم المضاف إليه مقامه فارجع إليه الضمير.

وإضافة التقوى إلى القلوب للإشارة إلى أن حقيقة التقوى وهي التحرّز والتجنب عن سخطه تعالى والتورّع عن محارمه أمر معنوي يرجع إلى القلوب وهي النفوس وليست هي جسد الأعمال التي هي حركات وسكنات فإنها مشتركة بين الطاعة والمعصية كالمسّ في النكاح والزنا ، وإزهاق الروح في القتل قصاصاً وظلماً والصلاة المأتي بها قربة أو رياء وغير ذلك ، ولا هي العناوين المنتزعة من الأفعال كالإحسان والطاعة ونحوها .

قوله تعالى: ولكم فيها منافع إلى أجل مسمى ثم محلّها إلى البيت العتيق المحل بكسر الحاء اسم زمان بمعنى وقت حلول الأجل، وضمير وفيها للشعائر، والمعنى على تقدير كون المراد بالشعائر بدن الهدي أن لكم في هذه الشعائر ـ وهي البدن ـ منافع من ركوب ظهرها وشرب ألبانها عنه الحاجة إلى أجل مسمى هو وقت نحرها ثم محلّها أي وقت حلول أجلها للنحر منته إلى البيت العتيق أو بانتهائها إليه ، والجملة في معنى قوله : وهدياً بالغ الكعبة هذا على تفسير أثمة أهل البيت عليهم السلام .

وأما على القول بكون المراد بالشعائر مناسك الحج فقيل: المراد بالمنافع التجارة إلى أجل مسمى ثم محل هذه المناسك ومنتهاها إلى البيت العتيق لأن آخر ما يأتي به من الأعمال الطواف بالبيت.

قوله تعالى : ﴿ولكل أُمة جعلنا منسكاً ليذكروا اسم الله على ما رزقهم من بهيمة الأنعام﴾ إلى آخر الآية . المنسك مصدر ميمي واسم زمان ومكان ، وظاهر

قوله : ﴿لَيَذَكُرُوا اسم الله﴾ الخ أنه مصدر ميمي بمعنى العبادة وهي العبـادة التي فيها ذبح وتقريب قربان .

والمعنى: ولكل أمة من الأمم السالفة المؤمنة جعلنا عبادة من تقريب القرابين ليذكروا اسم الله على بهيمة الأنعام التي رزقهم الله أي لستم معشر أتباع إبراهيم أول أمة شرعت لهم التضحية وتقريب القربان فقد شرعنا لمن قبلكم ذلك.

وقوله: ﴿ وَفَإِلَهُكُم إِلَّهُ وَاحَدُ فَلَهُ أَسَلَمُوا ﴾ أي إذ كان الله سبحانه هو الذي شرع لكم وللأمم قبلكم هذا الحكم فإلهكم وإله من قبلكم إله واحد فأسلموا واستسلموا له بإخلاص عملكم له ولا تتقربوا في قرابينكم إلى غيره فالفاء في ﴿ وَاللَّهُ كُم ﴾ لتفريع السبب على المسبب وفي قوله: ﴿ وَلَلَّهُ أَسَلَمُ وَاللَّهُ اللَّمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

وقوله: ﴿وبشر المخبتين﴾ فيه تلويسح إلى أن من أسلم لله في حجه مخلصاً فهو من المخبتين ، وقد فسره بقوله: ﴿اللَّذِينَ إِذَا ذَكُرَ الله وجلت قلوبهم والصابوين على ما أصابهم والمقيمي الصلاة ومما رزقناهم ينفقون وانطباق الصفات المعدودة في الآية وهي الوجل والصبر وإقامة الصلاة والإنفاق ، على من حج البيت مسلماً لربه معلوم .

قوله تعالى : ﴿والبدن جعلناها لكم من شعائر الله لكم فيها خير﴾ إلى آخر الآية البدن بالضم فالسكون جمع بدنة بفتحتين وهي السمينة الضخمة من الإبل ، والسياق أنها من الشعائر باعتبار جعلها هدياً .

وقـوله : ﴿فَاذَكُرُوا اسم الله عليها صواف﴾ الصـواف جمع صـافة ومعنى كونها صافة أن تكون قائمة قد صفت يداها ورجلاها وجمعت وقد ربطت يداها .

وقوله: ﴿فَإِذَا وَجَبِتَ جَنُوبِهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعُمُوا الْقَانِعُ وَالْمُعَتِّ ﴾ الوجوب السقوط يقال: وجبت الشمس أي سقطت وغابت ، والجنوب جمع جنب ، والمراد بوجوب جنوبها سقوطها على الأرض على جنوبها وهو كناية عن موتها ، والأمر في قوله: ﴿فَكُلُوا مِنْهَا ﴾ للإباحة وارتفاع الحظر ، والقانع هو الفقير الذي يقنع بما أعطيه سواء سأل أم لا ، والمعتر هو الذي أتاك وقصدك من الفقراء ، ومعنى الآية ظاهر .

قوله تعالى : ﴿لن ينال الله لحومها ولا دماؤها ولكن يناله التقوى منكم ﴾ إلى آخر الآية . بمنزلة دفع الدخل كأن متوهماً بسيط الفهم يتوهم أن لله سبحانه نفعاً في هذه الضحايا ولحومها ودمائها فاجيب أن الله سبحانه لن يناله شيء من لحومها ودمائها لتنزهه عن الجسمية وعن كل حاجة وإنما يناله التقوى نيلاً معنوياً فيقرب المتصفين به منه تعالى .

أو يتوهم أن الله سبحانه لما كان منزهاً عن الجسمية وعن كل نقص وحاجة ولا ينتفع بلحم أو دم فما معنى التضحية بهذه الضحايا فأجيب بتقرير الكلام وأن الأمر كذلك لكن هذه التضحية يصحبها صفة معنوية لمن يتقرب بها وهذه الصفة المعنوية من شأنها أن تنال الله سبحانه بمعنى أن تصعد إليه تعالى وتقرب صاحبها منه تقريباً لا يبقى معه بينه وبينه حجاب يحجبه عنه .

وقوله: ﴿كذلك سخرها لكم لتكبروا الله على ما هداكم﴾ الظاهر أن المراد بالتكبير ذكره تعالى بالكبرياء والعظمة، فالهداية هي هدايته إلى طاعته وعبوديته والمعنى كذلك سخرها لكم ليكون تسخيرها وصلة إلى هدايتكم إلى طاعته والتقرب إليه بتضحيتها فتذكروه بالكبرياء والعظمة على هذه الهداية.

وقيل: المراد بالتكبير معرفته تعالى بالعظمة وبالهداية الهداية إلى تسخيرها والمعنى كـذلك سخرها لكم لتعرفوا الله بـالعظمـة على مـا هـداكم إلى طـريق تسخيرها.

وأول الوجهين أوجه وأمس بالسياق فإن التعليل عليه بأمر مرتبط بالمقام وهو تسخيرها لتضحى ويتقرب بها إلى الله فيذكر تعالى بالكبرياء على ما هدى إلى هذه العبادة التي فيها رضاه وثوابه ، وأما مطلق تسخيرها لهم بالهداية إلى طريق تسخيرها لهم فلا اختصاص له بالمقام .

وقوله : ﴿وبشّر المحسنين﴾ أي الذين يأتون بالأعمال الحسنة أو بالإحسان وهو الانفاق في سبيل الله .

## ( بحث روائي )

في الدر المنثور أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس في قـولـه تعـالى : ﴿وَمَنْ يَرِدُ فَيَهُ إِلْحَادُ﴾ النّح قال : نزلت هذه الآية في عبد الله بن أنيس أن رسول الله عَيْثُهُ بعثه مع رجلين أحدهما مهاجري والآخـر من الأنصار فـافتخروا في الأنسـاب

فغضب عبد الله بن أنيس فقتل الأنصاري ثم ارتد عن الإسلام وهرب إلى مكة فنزلت فيه ﴿ومن يرد فيه بـإلحاد بـظلم نذف من عذاب أليم﴾ يعني من لجـأ إلى الحرام بإلحاد يعني بميل عن الإسلام .

أقول: نزول الآية فيما ذكر لا يلاثم سياقها ورجوع الذيـل إلى الصدر وكونه متمماً لمعناه كما مر .

وفي تفسير القمي في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الذَينَ كَفُرُوا﴾ إلى قوله ﴿والباد﴾ قال: نزلت في قريش حين صدوا رسول الله بينه عن مكة ، وقوله: ﴿سواء العاكف فيه والباد﴾ قال: أهل مكة ومن جاء من البلدان فهم سواء لا يمنع من النزول ودخول الحرم .

وفي التهذيب بإسناده عن الحسين بن أبي العلاء قال: ذكر أبو عبد الله النه هذه الآية ﴿سواء العاكف فيه والباد﴾ فقال كانت مكة ليس على شيء منها باب ، وكان أول من على على بابه المصراعين معاوية بن أبي سفيان ، وليس ينبغي لأحد أن يمنع الحاج شيئاً من الدور ومنازلها .

أقول : والروايات في هذا المعنى كثيرة وتحرير المسألة في الفقه .

وفي الكافي عن ابن أبي عمير عن معاوية قال : سألت أبا عبد الله الله على عن الله عن معاوية قال : كل ظلم إلحاد ، وضرب قول الله عز وجل : ﴿ وَمَن يَرِدُ فَيهُ بِالْحَادُ بِظُلْمَ ﴾ قال : كل ظلم إلحاد ، وضرب الخادم في غير ذنب من ذلك الإلحاد .

وفيه بإسناده عن أبي الصباح الكناني قال: سألت أبا عبد الله علي عن قوله عز وجل: ﴿ وَمِن يَرِدُ فَيهُ بَالِحَادُ بَظُلُمُ نَذْقَهُ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ ﴾ فقال: كل ظلم يظلم الرجل نفسه بمكة من سرقة أو ظلم أحد أو شيء من الظلم فإني أراه إلحاداً، ولذلك كان يتقى أن يسكن الحرم.

أقول : ورواه أيضاً في العلل عن أبي الصباح عنه ﷺوفيه : ولذلك كان ينهى أن يسكن الحرم ، وفي معنى هذه الرواية والتي قبلها روايات أخر .

وفي الكافي أيضاً بإسناده عن الربيع بن خثيم قبال : شهدت أبها عبد الله المنتخب وهو يطاف به حول الكعبة في محمل وهو شديمد المرض فكان كلما بلغ الركن اليماني أمرهم فوضعوه بالأرض فأخرج يهده من كوة المحمل حتى يجرهها على الأرض ثم يقول : ارفعوني .

فلما فعل ذلك مراراً في كل شوط قلت له : جعلت فداك يــا ابن رسول الله إن هذا يشق عليك فقال : إني سمعت الله عز وجل يقول : ﴿ليشهدوا منافع لهم﴾ فقلت : منافع الدنيا أو منافع الآخرة ؟ فقال : الكل .

وفي المجمع في الآية وقيـل : منافـع الآخـرة وهي العفـو والمغفـرة وهي المروي عن أبى عبد الله مالئة.

أقول : وإثبات إحدى المنفعتين لا ينفي العموم كما في الرواية السابقة .

وفي العيون فيما كتبه الرضا على محمد بن سنان في جواب مسائله في العلل : وعلة الحج الوفادة إلى الله عز وجل وطلب الزيادة والخروج من كمل ما اقترف وليكون تائباً مما مضى مستأنفاً لما يستقبل ، وما فيه من استخراج الأموال وتعب الأبدان ، وحظرها عن الشهوات واللذات والتقرب بالعبادة إلى الله عز وجل والخضوع والاستكانة ، والذل شاخصاً في الحر والبرد والأمن والخوف ، دائباً في ذلك دائماً .

وما في ذلك لجميع الخلق من المنافع ، والرغبة والرهبة إلى الله تعالى ، ومنه ترك قساوة القلب وجساؤة النفس ونسيان الذكر وانقطاع الرجاء والأمل ، وتجديد الحقوق وحظر النفس عن الفساد ، ومنفعة من في شرق الأرض وغربها ومن في البر والبحر ممن يحج ومن لا يحج من تاجر وجالب وبائع ومشتر وكاسب ومسكين ، وقضاء حوائج أهل الأطراف والمواضع الممكن لهم الاجتماع فيها كذلك ليشهدوا منافع لهم .

أقول : وروى فيه أيضاً ما يقرب منه عن الفضل بن شاذان عنه ﴿ اللهُ .

أقول: وفي هذا المعنى روايات أخر عن الباقر والصادق عليهما السلام، وهناك ما يعارضها كما يدل على أن الأيام المعلومات عشر ذي الحجة، وما يدل على أن المعلومات عشر ذي الحجة أشد على أن المعلومات عشر ذي الحجة والمعدودات أيام التشريق، والآية أشد ملاءمة لما يدل على أن المراد بالمعلومات أيام التشريق.

وفي الكافي بإسناده عن أبي الصباح الكناني عن الصادق سننذ في قوله

تعالى : ﴿ثُمُّ لَيْقَضُوا تَفْتُهُم﴾ قال : هو الحلق وما في جلد الإنسان .

وفي الفقيه في رواية البـزنطي عن الـرضا ﷺ قـال : التفت تقليم الأظفار وطرح الوحرام عنه .

وفي التهذيب بإسناده عن حمّاد الناب قال : سألت أبا عبد الله مَرْالْنَةُ،عن قول الله عز وجل : ﴿وليطُّوفُوا بالبيت العتيق﴾ قال : هو طواف النساء .

أقول : وفي معنى الروايات الثلاث روايات أخرى عنهم عليهم السلام .

وفي الكافي بإسناده عن أبان عمن أخبره عن أبي جعفر مَلِنَكُمْ قَــال : قلت : لَمُ سمَّى الله البيت العتيق ؟ قال : هو بيت حر عتيق من الناس لم يملكه أحد .

وفي تفسير القمي حدثني أبي عن صفوان بن يحيى عن أبي بصير عن أبي عبد الله م<sup>انخ</sup> في حديث يذكر فيه غرق قوم نوح قـال : وإنما سُمّي البيت العتيق لأنه أعتق من الغرق .

وفي الدر المنثور أخرج البخاري في تاريخه والترمذي وحسنه وابن جريسر والطبراني والحاكم وصححه وابن مردويه والبيهقي في الدلائل عن عبد الله بن الزبير قال: قال رسول الله ميذه : إنما سمّى الله البيت العتيق لأن الله أعتقه من الجبابرة فلم يظهر عليه جبار قط .

أقول: أما هذه الرواية فالتاريخ لا يصدقها وقد خرّب البيت ثم غيّره عبد الله بن المزبير نفسه ثم الحصين بن نمير بأمر ينزيد ثم الحجاج بأمر عبد الملك ثم القرامطة ، ويمكن أن يكون مراده مسلمة الإخبار عما مضى على البيت وأما الرواية السابقة عليها فلم تثبت .

وفيه أخرج سفيان بن عيينة والطبراني والحاكم وصححه والبيهقي في سننه عن ابن عباس قال: الحجر من البيت لأن رسول الله مُنْدُنَّتُ طَاف بالبيت من ورائه، قال الله : ﴿ وليطُّوفُوا بالبيت العتيق﴾ .

أقول : وفي معناه روايات عن أئمة أهل البيت عليهم السلام .

وفيه أخرج ابن أبي شيبة والحاكم وصححه عن جبير بن مطعم أن النبي سنون قال : يا بني عبد مناف لا تمنعوا أحداً طباف بهذا البيت وصلّى أي سباعة شاء من ليل أو نهار .

وفي المجمع ﴿فاجتنبوا الرجس من الأوثبان﴾ وروى أصحابنا أن اللعب بالشطرنج والنرد وسائر أنواع القمار من ذلك . ﴿واجتنبوا قول الزور﴾ وروى أصحابنا أنه يدخل فيه الغناء وسائر الأقوال الملهبة .

وفيه وروى أيمن بن خزيم عن رسول الله سلمين أنه خطبنا فقال: أيها الناس عدلت شهادة الزور بالشرك بالله ثم قرأ: ﴿فَاجَنْبُوا السرجس من الأوثان واجتنبوا قول الزور﴾ .

أقول : وروى ما في الذيل في الدر المنثور عن أحمد والترمذي وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه عن أيمن .

وفي الكافي بإسناده عن أبي الصباح الكناني عن أبي عبد الله مَالْنَّخَهِ في قول الله عن أبي عبد الله مَالْنَّخَهِ في قول الله عز وجل : إن احتاج إلى ظهرها ركبها من غير عنف عليها وإن كان لها لبن حلبها حلاباً لا ينهكها(١).

وفي الدر المنثور أخرج ابن أبي شيبة عن علي قال : يركب الـرجل بـدنته بالمعروف .

أقول : وروى أيضاً نظيره عن جابر عن النبي سندت .

وفي تفسير القمي قوله : ﴿فله أسلموا وبشر المخبتين﴾ قال : العابدين .

وفي الكافي بإسناده عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله سُنْ في قول الله تعالى : ﴿وَاذْكُرُوا الله عليها صوافّ﴾ قال : ذلك حين تصف للنحر تربط يديها ما بين الخف إلى الركبة ، ووجوب جنوبها إذا وقعت على الأرض .

وفيه بإسناده عن عبد الرحمن بن أبي عبد الله عن أبي عبد الله سُلَنِ في قول الله : وفإذا وجبت جنوبها قال : إذا وقعت على الأرض وفكلوا منها وأطعموا القانع والمعتر في قال : القانع الذي يرضى بما أعطيته ولا يسخط ولا يكلح ولا يلوي شدقه غضباً ، والمعتر المار بك لتطعمه .

وفي المعاني بإسناده عن سيف التمّار قال : قال أبو عبد الله سُنْ : إن سعيد بن عبد الملك قدم حاجاً فلقي أبي فقال : إني سقت هدياً فكيف أصنع ؟ فقال : أطعم أهلك ثلثاً ، وأطعم القانع ثلثاً ، وأطعم المسكين ثلثاً ، قلت :

<sup>(</sup>١) نهك الضرع : استوفى ما فيه .

المسكين هو السائل؟ قال : نعم ، والقانع يقنع بما أرسلت إليه من البضعة فما فوقها ، والمتعر يعتريك لا يسألك .

أقول: والروايات في المعاني السابقة عن الأئمة كثيرة وما نقلناه نبـذة منها .

وفي جوامع الجامع في قـوله تعـالى : ﴿ لَن يَنَالُ الله لحـومها ولا دمـاؤها ﴾ وروي أن أهل الجاهلية كانوا إذا نحروا لطخوا البيت بالدم فلمـا حجَّ المسلمـون أرادوا مثل ذلك فنزلت .

أقول : روى ما في معناه في الدر المنثور عن ابن المنذر وابن مـردويه عن ابن عباس .

وفي تفسير القمي قول عز وجل : ﴿لتكبّروا الله على ما هداكم﴾ قـال : التكبيـر أيـام التشـريق في الصلوات بمنى في عقيب خمس عشـرة صـلاة ، وفي الأمصار عقيب عشر صلوات .

إِنَّ آللَّهَ يُدَافِعُ عَنِ آلَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ آللَّهَ لَا يُحِبُّ كُلَّ خَوَّانٍ كَفُ وِ آلَهُ مَ ظُلِمُ وَا وَإِنَّ آللَّهَ عَلَىٰ كَفُ وِ اللَّهِ عَلَىٰ كَفُ وِ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهَ عَلَىٰ اللَّهَ وَلَوْلاَ دَفْعُ آللَّهِ آلنَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُ يَمْتُ مَنْ فَعُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ آللَّهِ آلنَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُ يَمْتُ مَنْ يَفُولُوا رَبُّنَا اللَّهُ وَلَوْلاَ دَفْعُ آللَّهِ آلنَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَهُ يَمْتُ مَنْ يَفُولُوا وَسَاجِدُ يُذْكَرُ فِيهَا آسْمُ آللَّهِ كَثِيراً وَلَيَنْ اللَّهَ لَقَوِيً عَزِيزٌ (١٠) آلَّذِينَ إِنْ وَلَيَنْ اللَّهَ لَقَوِيً عَزِيزٌ (١٠) آلَّذِينَ إِنْ مَكْنَاهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُ وا آلصَّلُوةَ وَآتَوُا آلـزَّكُوةَ وَأَمَـرُوا مِنَاهُمُ فِي الْأَرْضِ أَقَامُ وا آلصَّلُوةَ وَآتَوُا آلـزَّكُوةَ وَأَمَـرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ (١٤) وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ (١٤) وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهُوا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَاقِبَةُ الْأُمُورِ (١٤) وَإِنْ يُكَذِّبُوكَ فَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ وَتَهُو وَتَمُودُ (٤٢) وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ وَقَوْمُ أَبْرُهِمِ وَعَادُ وَتَمُودُ (٤٢) وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ أَوْمِ وَعَادُ وَتَمُودُ (٤٢) وَقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ أَوْمٍ وَعَادُ وَتَمُودُ (٤٢) وقَوْمُ إِبْرَهِيمَ وَقَوْمُ أَوْمِ وَعَادُ وَتَمُودُ (٤٢) وقَوْمُ أَبْرَهِمِ مَا وَقَوْمُ أَنْمِ الْمَعْرُومِ وَقَوْمُ أَبْرَاهُ اللّهُ لَكُذُ بَعْلَاهُمْ قَوْمُ نُوحٍ وَعَادُ وَتَمُودُ (٤٢) وقَوْمُ إِبْرُهِمِهُ مَا يُنْ وَا عَنِ الْمُعْرَاقِ وَلَا عَاقِيمً وَاعْلُومُ وَلَا عَنِ الْمُنْ الْمُؤْولُومُ وَلَا عَلَى اللّهُ لَا أَوْمَالَومُ اللّهُ وَلَا عَلَى اللّهُ الْمُولِ (٤١) وَقَوْمُ أَلْمُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ الْمُولُومُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ الْمُؤْمِ الْمُؤْمُ الْمُؤُمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللّهُ اللّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤُمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ ال

سورة الحج ـ آية ٣٨ ...... ٣٨٠

لُوطِ (٤٣) وَأَصْحَابُ مَـدْيَنَ وَكُذِّبَ مُـوسىٰ فَأَمْلَيْتَ لِلْكَـافِرِينَ ثُمٌّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ (٤٤)فَكَأَيِّرْ مِنْقَرْيَةِ أَهْلَكْنَاهَا وَهَي ظَالِمَةُ فَهِيَ خَـاوِيَةً عَلَىٰ عُـرُوشِهَا وَبئـر مُعَطَّلَةٍ وَقصْـر مَشِيدٍ (٤٥) أَفَلَمْ يَسِيــرُوا فِي الْأَرْضِ فَتَكُــونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِـلُونَ بِهَــا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى الْأَبْصَارُ وَلِكُنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصُّدُورِ (٤٦) وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنْ يُخْلِفَ ٱللَّهُ وَعْــدَهُ وَإِنَّ يَوْمِأُ عِنْدَ رَبُّكَ كَأَلُّفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُّونَ (٤٧) وَكَأَيِّنَ مِنْ قَرْيَـةٍ أَمْلَيْتُ لَهَا وَهِــىَ ظَالِمَةً ثُمَّ أَخَذْتُهَا وَإِلَىَّ الْمَصِيرُ (٤٨) قُلْ يَا أَيُّهَا ٱلنَّـاسُ إِنَّمَـا أَنَـا لَكُمْ نَـذِيــرٌ مُبِينٌ (٤٩) فَـالَّــذِينَ آمَنَـوا وَعَمِلُوا آلصَّالِحَاتِ لَهُمْ مَغْفِرَةً وَرِزْقً كَريمُ (٥٠) وَٱلَّذِينَ سَعَوْا فِي آيَـاتِنَا مُعَاجِزينَ أُولٰئِكَ أَصْحَابُ الْجَحِيم (٥١) وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُــول ٍ وَلَا نَبِي إِلَّا إِذَا تَمَنَّىٰ أَلْقَى الْشَّيْــطَانُ فِي أَمْنِـيَّتِــهِ فَيَنْسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّ يُحْكِمُ ٱللَّهُ آيَـاتِـهِ وَٱللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمُ (٥٢) لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي آلشَّيْطَانُ فِتْنَةً لِلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْقَاسِيَةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ ٱلظَّالِمِينَ لَفِي شِقَاقِ بَعِيدٍ (٥٣) وَلِيَعْلَمَ ٱلَّــٰذِينَ أُوتُــوا الْعِلْمَ أَنَّــهُ الْحَقُّ مِنْ رَبَّكَ فَيُـوْمِنُــوا بــهِ فَتُخْسِبَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ ٱللَّهَ لَهُ ادِ ٱلَّذِينَ آمَنُوا إِلَىٰ صِسرَاطٍ مُسْتَقِيم ٤٥) وَلَا يَـزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَـرُوا فِي مِـرْيَـةٍ مِنْهُ حَتَّىٰ تَـأْتِيَهُمُ آلسَّاعَةُ بَغْتَةً أَوْ يَأْتِيَهُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَقِيمٍ (٥٥) الْمُلْكَ يَـوْمَئِإٍ لِلَّهِ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ فَــآلَّـذِينَ آمَنُــوا وَعَمِلُوا الصَّــالِحَــاتِ فِي جَذّ

آلنَّعِيمِ ٥٦) وَآلَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِآيَـاتِنَا فَأُولٰئِكَ لَهُمْ عَـذَابٌ مُهِينُ (٥٧) .

## (بیان)

تتضمن الأيات إذن المؤمنين في القتال وهي \_ كما قيل \_ أول ما نزلت في الجهاد وقد كان المؤمنون منذ زمان يسألون النبي المنتش أن يأذن لهم في قتال المشركين فيقول لهم : لم أؤمر بشيء في القتال ، وكان يأتيه كل يوم وهو بمكة قبل الهجرة أفراد من المؤمنين بين مضروب ومشجوج ومعذب بالفتنة يشكون إليه ما يلقونه من عتاة مكة من المشركين فيسليهم ويأمرهم بالصبر وانتظار الفرج حتى نزلت الأيات وهي تشتمل على قوله : ﴿أَذَن للذين يقاتلون ﴾ الخ .

وهي ـ كما تقدم ـ أول ما نزلت في الجهاد ، وقيل : أول مـا نزل فيـه قوله تعالى : ﴿وَقَالُوا فِي سَبِيلُ اللهُ الذين يقاتلُونكم ﴿(١) ، وقيل : إنـه قولـه : ﴿إِنَّ اللهُ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسُهُم وأموالهُم ﴾(٢) .

والاعتبار يستدعي أن تكون آية سورة الحج هي التي نزلت أولاً وذلك لاشتمالها على الإذن صريحاً واحتفافها بالتوطئة والتمهيد وتهييج القوم وتقوية قلوبهم وتثبيت أقدامهم بوعد النصر تلويحاً وتصريحاً وذكر ما فعل الله بالقرى الظالمة قبلهم وكل ذلك من لوازم تشريع الأحكام الهامة وبيانها وإبلاغها لأول مرة وخاصة الجهاد الذي بناؤه على أساس التضحية والتفدية وهو أشق حكم اجتماعي وأصعبه في الإسلام وأمسه بحفظ المجتمع الديني قائماً على ساقه فإن إبلاغ مثله لأول مرة أحوج إلى بسط الكلام واستيقاظ الأفهام كما هو مشاهد في هذه الآيات.

فقد افتتحت أولاً بأن الله هو مولى المؤمنين المدافع عنهم . ثم نص على إذنهم في القتال وذكر أنهم مظلومون والقتال هو السبيل لحفظ المجتمعات الصالحة ووصفهم بأنهم صالحون لعقد مجتمع ديني يعمل فيه الصالحات ثم ذكر ما فعله بالقرى الظالمة قبلهم وأنه سيأخذهم كما أخذ الذين قبلهم .

(١) البقرة : ١٩٠ . (٢) التوبة : ١١١ .

قوله تعالى : ﴿إِن الله يدافع عن الذين آمنوا إِن الله لا يحب كل خوّان كفور ﴾ المدافعة مبالغة في الدفع ، والخوّان اسم مبالغة من الخيانة وكذا الكفور من الكفران والمراد بالذين آمنوا المؤمنون من الأمة وإن انطبق بحسب المورد على المؤمنين في ذلك الوقت لأن الآيات تشرع القتال ولا يختص حكمه بطائفة دون طائفة ، والمورد لا يكون مخصصاً .

والمراد بكل خوّان كفور المشركون ، وإنما كانوا مكثرين في الخيانة والكفران لأن الله حملهم أمانة الدين الحق وجعلها وديعة عند فطرتهم لينالوا بحفظه ورعايته سعادة الدارين وعرفهم إياه من طريق السرسالة فخانوه بالجحد والإنكار وغمرهم بنعمه الظاهرة والباطنة فكفروا بها ولم يشكروه بالعبودية .

وفي الآية تمهيد لما في الآية التالية من الإذن في القتال فذكر تمهيداً أن الله يدافع عن الذين آمنوا وإنما يدفع عنهم المشركين لأنه يحب هؤلاء ولا يحب أولئك لخيانتهم وكفرهم فهو إنما يحب هؤلاء لأمانتهم وشكرهم فهو إنما يدافع عن دينه الذي عند المؤمنين .

فهو تعالى مولاهم ووليهم الذي يدفع عنهم أعداءه كما قال : ﴿ ذَلَكُ بِأَنَّ اللهُ مُولَى الذِينَ آمنُوا وَأَنَ الكافرين لا مولى لهم ﴾ (١) .

قوله تعالى : ﴿أَذَنَ لَلَذِينَ يَقَاتُلُونَ بِأَنْهُمَ ظَلَمُوا وَإِنَّ اللهُ عَلَى نَصِرُهُمَ لَقَدِيرَ ﴾ ظاهر السياق أن المراد بقوله : ﴿أَذَنَ ﴾ إنشاء الإذن دون الاخبار عن إذن سابق وإنما هو إذن في القتال كما يدل عليه قوله : ﴿للذين يقاتلُونَ ﴾ النح ، ولذابدًل قوله : ﴿الذين يقاتلُونَ ﴾ ليدل على المأذون فيه .

والقراءة الدائرة ﴿يقاتلون﴾ بفتح التاء مبنياً للمفعول أي الذين يقاتلهم المشركون لأنهم الذين أرادوا القتال وبدؤهم به ، والباء في ﴿بأنهم ظلموا ﴾ للسبية وفيه تعليل الإذن في القتال أي أذن لهم فيه بسبب أنهم ظلموا ، وأما ما هو الظلم فتفسيره قوله : ﴿الذين أَخرجوا من ديارهم بغير حـق الخ

وفي عـدم التصريح بفاعـل ﴿أَذَنَ﴾ تعظيم وتكبيـر ونظيـره ما في قـولـه : ﴿وإن الله عـلى نصرهم لقدير﴾ من ذكر القـدرة على النصر دون فعليتـه فإن فيـه

<sup>(</sup>۱) محمد: ۱۱ .

إشارة إلى أنه مما لا يهتم به لأنه هين على من هو على كل شيء قدير .

والمعنى: أذن من جانب الله للذين يقاتلهم المشركون وهم المؤمنون بسبب أنهم ظلموا من جانب المشركين وإن الله على نصرهم لقدير، وهو كناية عن النصر.

قوله تعالى : ﴿ الذين أُخرجوا من ديارهم بغير حق إلا أن يقولوا ربنا الله ﴾ إلى آخر الآية بيان جهة كونهم مظلومين وهو أنهم أخرجوا من ديارهم وقد أخرجهم المشركون من ديارهم بمكة بغير حق يجوز لهم إخراجهم .

ولم يخرجوهم بحمل وتسفير بل آذوهم وبالغوا في إيذائهم وشدَّدوا بالتعذيب والتفتين حتى اضطروهم إلى الهجرة من مكة والتغرب عن الوطن وترك الديار والأموال فقوم إلى الحبشة وآخرون إلى المدينة بعد هجرة النبي المناسبة وأخروج .

وقوله: ﴿إِلا أَن يقولوا رَبْنَا الله﴾ استثناء منقطع معناه ولكن أخرجوا بسبب أن يقولوا رَبْنَا الله ، وفيه إشارة إلى أن المشركين انحرفوا في فهمهم وألحدوا عن الحق إلى حيث جعلوا قول القائل رَبْنَا الله وهو كلمة الحق يبيح لهم أن يخرجوه من داره .

وقيل: الاستثناء متصل والمستثنى منه هو الحق والمعنى أخرجوا بغير حق إلا الحق الذي هو قولهم: ربنا الله. وأنت خبير بأنه لا يناسب المقام فإن الآية في مقام بيان أنهم أخرجوا من ديارهم بغير حق لا أنهم أخرجوا بهذا الحق لا بحق غيره.

وتوصيف الذين آمنوا بهذا الوصف ـ كونهم مخرجين من ديارهم ـ وهو وصف بعضهم وهم المهاجرون من باب توصيف الكل بوصف البعض بعناية الإتحاد والائتلاف فإن المؤمنين إخوة وهم يد واحدة على من سواهم ، وتوصيف الأمم بوصف بعض الأفراد في القرآن الكريم فوق حد الإحصاء .

وقوله: ﴿ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لهدمت صوامع وبيع وصلوات ومساجد يذكر فيها اسم الله كثيراً الصوامع جمع صومعة وهي بناء في أعلاه حدة كان يتخذ في الجبال والبراري ويسكنه الزهاد والمعتزلون من الناس للعبادة ، والبيع جمع بيعة بكسر الباء معبد اليهود والنصارى ، والصلوات جمع

صلاة وهي مصلى اليهود سمي بها تسمية للمحل باسم الحال كما أريد بها المسجد في قوله تعالى : ﴿لا تقربوا الصلاة وأنتم سكارى﴾ إلى قوله ﴿ولا جنباً إلا عابري سبيل﴾ .

وقيل : هي معرّب ﴿صلوثا﴾ بالثاء المثلثة والقصر وهي بالعبرانية المصلي ، والمساجد جمع مسجد وهو معبد المسلمين .

والآية وإن وقعت موقع التعليل بالنسبة إلى تشريع القتال والجهاد ، ومحصلها أن تشريع القتال إنما هو لحفظ المجتمع الديني من شر أعداء الدين المهتمين بإطفاء نور الله فلولا ذلك لانهدمت المعابد الدينية والمشاعر الإلهية ونسخت العبادات والمناسك .

لكن المراد بدفع الله الناس بعضهم ببعض أعم من القتال فإن دفع بعض الناس بعضاً ذباً عن منافع الحياة وحفظاً لاستقامة حال العيش سنة فطرية جارية بين الناس والسنن الفطرية منتهية إليه تعالى ويشهد به تجهيز الإنسان كسائر الموجودات بأدوات وقوى تسهل له البطش ثم بالفكر الذي يهديه إلى اتخاذ وسائل الدفع والدفاع عن نفسه أو أي شأن من شؤون نفسه مما تتم به حياته وتتوقف عليه سعادته.

والدفع بالقتال آخر ما يتوسل إليه من الدفع إذا لم ينجح غيره من قبيل آخر الدواء الكي ففيه إقدام على فناء البعض لبقاء البعض وتحمل لمشقة في سبيل راحة سنة جارية في المجتمع الإنساني بل في جميع الموجودات التي لها نفسية ما واستقلال ما .

ففي الآية إشارة إلى أن القتال في الإسلام من فـروع هذه السنـة الفطريـة الجـارية وهي دفـع الناس بعضهم بعضـاً عن شؤون حياتهم ، وإذا نسب إلى الله سبحانه كل ذلك دفعه الناس بعضهم ببعض حفظاً لدينه عن الضيعة .

وإنما اختص انهدام المعابد بالذكر مع أن من المعلوم أنه لولا هذا الدفع لم يقم أصل الدين على ساقه وانمحت جميع آثاره لأن هذه المعابد والمعاهد هي الشعائر والأعلام الدالة على الدين المذكرة له الحافظة لصورته في الأذهان .

وقوله : ﴿ وَلَيْنَصُرُ نَالُهُ مِنْ يُنْصُرُهُ إِنَّ اللَّهِ لَقُوي عَزِيزٍ ﴾ قسم مع تأكيد بـالغ

على نصره تعالىمن ينصره بالقتال ذباً عن الدين الإلهيولقد صدق الله وعده فنصر المسلمين في حروبهم ومغازيهم فـأيـدهم على أعـدائـه ورفـع ذكـره مـا كـانـوا ينصرونه .

والمعنى أقسم لينصون الله من ينصره بـالـدفـاع عن دينـه إن الله لقــوي لا يضعفه أحد ولا يمنعه شيء عما أراد عزيز منيع الجانب لا يتعدى إلى ساحة عزته ولا يعادله شيء في سلطنته وملكه .

ويظهر من الأيَّة أنه كان في الشرائـع السابقـة حكم دفاعي في الجملة وإن لم يبين كيفيته .

قوله تعالى : ﴿ الذين إن مكناهم في الأرض أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر ﴾ الخ توصيف آخر للذين آمنوا المذكورين في أول الأيات ، وهو توصيف المجموع من حيث هو مجموع من غير نظر إلى الأشخاص والمراد من تمكينهم في الأرض إقدارهم على اختيار ما يريدونه من نحو الحياة من غير مانع يمنعهم أو مزاحم يزاحمهم .

يقول تعالى : إن من صفتهم أنهم إن تمكنوا في الأرض وأعطوا الحرية في اختيار ما يستحبونه من نحو الحياة عقدوا مجتمعاً صالحاً تقام فيه الصلاة وتؤتى فيه الزكاة ويؤمر فيه بالمعروف وينهى فيه عن المنكر ، وتخصيض الصلاة من بين الجهات المالية بالذكر لكون كل منهما عمدة في بابها .

وإذ كان الوصف للذين آمنوا المذكورين في صدر الأيات والمراد بـه عقد مجتمع صالح وحكم الجهاد غير خاص بطائفة خاصة فالمراد بهم عـامة المؤمنين يومئذ بل عامة المسلمين إلى يوم القيامة والخصيصة خصيصتهم بالطبع فمن طبع المسلم بما هو مسلم الصلاح وإن كان ربما غشيته الغواشي .

وليس المراد بهم خصوص المهاجرين بأعيانهم سواء كانت الآيات مكية أو مدنية وإن كان المذكور من جهة المظلومية هو إخراجهم من ديارهم وذلك لمنافاته عموم الموصوف المذكور في صدر الآيات وعموم حكم الجهاد لهم ولغيرهم قطعاً.

على أن المجتمع الصالح الذي عقد لأول مرة في المدينة ثم انبسط فشمل

عامة جزيرة العرب في عهد النبي المنتها وهو أفضل مجتمع متكون في تاريخ الإسلام تقام فيه الصلاة وتؤتى فيه الزكاة وتؤمر فيه بالمعروف وتنهى فيه عن المنكر مشمول للآية قطعاً وكان السبب الأول ثم العامل الغالب فيه الأنصار دون المهاجرين .

ولم يتفق في تاريخ الإسلام للمهاجرين ، خاصة أن يعقدوا وحدهم مجتمعاً من غير شركة من الأنصار فيقيموا الحق ويميطوا الباطل فيه اللهم إلا أن يقال : إن المراد بهم أشخاص الخلفاء الراشدين أو خصوص علي النهاء على الخلاف بين أهل السنة والشيعة ، وفي ذلك إفساد معنى جميع الآيات .

على أن التاريخ يضبط من أعمال الصدر الأول وخاصة المهاجرين منهم أموراً لا يسعنا أن نسميها إحياء للحق وإماتة للباطل سواء قلنا بكونهم مجتهدين معذورين أم لا فليس المراد توصيف أشخاصهم بـل المجموع من حيث هـو مجموع .

وقوله: ﴿ولله عاقبة الأصور﴾ تأكيد لما تقدم من الوعد بالنصر وإظهار المؤمنين على أعداء الدين الظالمين لهم .

قوله تعالى : ﴿وإن يكذّبوك فقد كذّبت قبلهم قوم نوح ﴾ إلى قوله ﴿فكيف كان نكير ﴾ فيه تعزية للنبي ﴿مُلِيَّ أَن تكذيب قيومه لـه ليس ببدع فقيد كذّبت أمم قبلهم لأنبيائهم . وإنذار وتخويف للمكذبين بالإشارة إلى ما انتهى إليه تكذيب من قبلهم من الأمم وهو الهلاك بعذاب من الله تعالى .

وقد عدّ من تلك الأمم قوم نوح وعاداً وهم قوم هود وثمود وهم قوم صالح وقوم إبراهيم وقوم لوط وأصحاب مدين وهم قوم شعيب ، وذكر تكذيب موسى . قيل : ولم يقل : وقوم موسى لأن قومه بنو إسرائيل وكانوا آمنوا به ، وإنما كذّبه فرعون وقومه .

وقوله: ﴿فَأُملِيت للكافرين ثم أخذتهم فكيف كان نكير﴾ الإملاء الإمهال وتأخير الأجل ، والنكير الإنكار ، والمعنى فأمهلت الكافرين ـ الـذين كـذبـوا رسلهم من هذه الأمم ـ ثم أخذتهم وهو كناية عن العقاب فكيف كان إنكاري لهم في تكذيبهم وكفرهم ؟ وهو كناية عن بلوغ الإنكار وشدة الأخذ .

قـوله تعـالى : ﴿فَكَأَيِّن مَن قـرية أهلكنـاها وهي ظـالمة فهي خـاويـة على

عروشها وبئر معطّلة وقصر مشيد في قرية خاوية على عروشها أي ساقطة جدرانها على سقوفها فهي خربة ، والبئر المعطّلة الخالية من الواردين والمستقين وشاد القصر أي جصّصه والشيد بالكسر الجصّ .

وقوله : ﴿ فَكَأَيِّن مِن قرية أَهْلَكُنَاهَا﴾ ظاهر السياق أنه بيان لقوله في الآية السابقة : ﴿ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ وقوله : ﴿ وَبَثْرَ مَعْطَلَةَ وَقَصْرَ مَشْيَدٍ ﴾ عَطْفَ عَلَى قرية .

والمعنى: فكم من قرية أهلكنا أهلها حال كونهم ظالمين فهي خربة ساقطة جدرانها على سقوفها، وكم من بئر معطّلة باد النازلون عليها فلا وارد لها ولا مستقي منها، وكم من قصر مجصّص هلك سكانه لا يرى لهم أشباح ولا يسمع منهم حسيس، وأصحاب الآبار أهل البدو وأصحاب القصور أهل الحضر.

قوله تعالى: ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضَ فَيكُونَ لَهُمْ قَلُوبِ يَعْقَلُونَ بِهَا أَوْ الْمُسْعِونَ بِها ﴾ النخ ، حث وتحضيض على الإعتبار بهذه القرى الهالكة والأثار المعطّلة والقصور المشيدة التي تركتها تلك الأمم البائدة بالسير في الأرض فإن السير فيها ربما بعث الإنسان إلى أن يتفكر في نفسه في سبب هلاكهم ويستحضر الحجج في ذلك فيتذكر أن الذي وقع بهم إنما وقع لشركهم بالله وإعراضهم عن آياته واستكبارهم على الحق بتكذيب الرسل فيكون له قلب يعقل به ويردعه عن الشرك والكفر هذا إن وسعه أن يستقل بالتفكير.

وإن لم يسعه ذلك بعثه الاعتبار إلى أن يُصغي إلى قـول المشفق الناصــــح الذي لا يريد به إلا الخير وعظة الواعظ الذي يميز له ما ينفعه مما يضره ولا عـظة ككتاب الله ولا ناصح كرسوله فيكون له أذن يسمع بها ما يهتدي به إلى سعادته .

ومن هنا يظهر وجه الترديد في الآية بين القلب والأذن من غير تعرّض للبصر وذلك لأن الترديد في الحقيقة بين الإستقلال في التعقـل وتمييز الخيـر من الشر والنافع من الضارّ وبين الاتّباع لمن يجوز اتباعه وهذان شأن القلب والأذن .

ثم لما كان المعنيان جميعاً للتعقل والسمع في الحقيقة من شأن القلب أي النفس المدركة فهو الذي يبعث الإنسان إلى متابعة ما يعقله أو سمعه من ناصح مشفق عدَّ إدراك القلب لذلك رؤية له ومشاهدة منه ، ولذلك عدّ من لا يعقل ولا يسمع أعمى القلب ثم بولغ فيه بأن حقيقة العمي هي عمى القلب

دون عمى العين لأن الذي يعمى بصره يمكنه أن يتدارك بعض منافعه الفائتة بعصا يتخذها أو بهاد يأخذه بيده وأما القلب فلا بدل يتسلى به ، وهو قوله تعالى : ﴿ فَإِنْهَا لَا تَعْمَى الأَبْصَارِ وَلَكُنْ تَعْمَى القلوبِ التي في الصدرو ﴾ .

وجعل الصدر ظرفاً للقلب من المجاز في النسبة ، وفي الكلام مجاز آخر ثان من هذا القبيل وهو نسبة العقل إلى القلب وهو النفس ، وقد تقدم التنبيه عليه مراراً .

قوله تعالى : ﴿ويستعجلونك بالعذاب ولن يخلف الله وعده وإن يوماً عند ربك كألف سنة مما تعدّون ﴾ كان القوم يكذبون النبي مسلمة إذا أخبرهم أن الله سبحانه وعده أن يعذبهم إن لم يؤمنوا به فكانوا يستعجلونه بالعذاب استهزاء به وتعجيزاً له قائلين : متى هذا الوعد ؟ فرد الله عليهم بقوله : ﴿ولن يخلف الله وعده ﴾ فإن كان المراد بالعذاب عذاب مشركي مكة فالذي وعدهم من العذاب هو ما ذاقوه يوم بدر وإن كان المراد به ما يقضى به بين النبي مسلمة وبين أمته بعذاب موعود لم ينزل بعد وقد أخبر الله عنه في قوله : ﴿ولكل أمة رسول فإذا جاء رسولهم قضي بينهم ﴾(١) إلى آخر الأيات .

وقوله: ﴿ وَإِن يوماً عند ربك كالف سنة مما تعدُّون ﴾ حكم بتساوي اليوم الواحد والألف سنة عند الله سبحانه فلا يستقل هذا ولا يستكثر ذلك حتى يتأثر من قصر اليوم الواحد وطول الألف سنة فليس يخاف الفوت حتى يعجل لهم العذاب بل هو حليم ذو أناة يمهلهم حتى يستكملوا دركات شقائهم ثم يأخذهم فيما قدّر لهم من أجل فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ، ولذا عقب الكلام بقوله في الآية التالية: ﴿ وكأيّن من قرية أمليت لها وهي ظالمة ثم أخذتها وإلى المصير ﴾ .

وقوله: ﴿وَإِن يَوماً عند ربك كألف سنة ﴾ رد لاستعجالهم بالعذاب بأن الله يستوي عنده قليل الزمان وكثيره ، كما أن قوله: ﴿ولن يخلف الله وعده ﴾ تسلية وتأييد للنبي مَرَّفَ ورد لتكذيبهم له فيما أخبرهم به من وعد الله وتعجيزهم له واستهزائهم به .

وقيل: معنى قوله: ﴿وَإِنْ يُوماً عَنْدُ رَبِّكَ﴾ أَنْ يُوماً مِنْ أَيَامُ الآخرة الَّتِي سيعذبون فيها يعدل ألف سنة من أيام الدنيا الَّتِي يعدُّونها. وقيل: المراد أن يوماً

<sup>(</sup>١) يونس : ٧٧ .

لهم وهم معذبون عند ربهم يعدل في الشدة ألف سنة يعذبون فيها من الدنيا .

والمعنيان لا يلائمان صدر الآية ولا الآية التالية كما هو ظاهر .

قوله تعالى : ﴿وَكَأَيْنَ مِنْ قَرِيةَ أَمَلِيتَ لَهَا وَهِي ظَالَمَةَ ثُمُ أَخَذَتُهَا وَإِلِيّ المصير ﴾ الآية ـ كما مر ـ متممة لقوله : ﴿وَإِنْ يَوْماً عَنْدُ رَبُّكُ كَأَلْفُ سَنَّة ﴾ بمنزلة الشاهد على صدق المدّعى ، والمعنى : قليل الزمان وكثيره عند ربك سواء وقد أملى لكثير من القرى الظالمة وأمهلها ثم أخذها بعد مهل .

وقوله : ﴿ وَإِلَيّ المصير ﴾ بيان لـوجه عـدم تعجيله العذاب لأنـه لما كـان مصير كل شيء إليه فلا يخاف الفوت حتى يأخذ الظالمين بعجل .

وقد ظهر بما مر أن الآية ليست تكراراً لقوله سابقاً : ﴿فَكَأَيُّنَ مَنْ قَرِيَّةَ ﴾ الخ ، فلكل من الآيتين مفادها .

وفي الآية التفات من الغيبة إلى التكلم وحده لأن الكلام فيها في صفة من صفاته تعالى وهو الحلم والمطلوب بيان أن الله سبحانه هـو خصمهم بنفسه إذ خاصموا نبيه .

قوله تعالى : ﴿قل يا أيها الناس إني لكم نذير مبين﴾ إلى قوله ﴿أصحاب المجحيم﴾ أمر بإعلام الرسالة بالإنذار وبيان ما للإيمان به والعمل الصالح من الأجر الجميل وهو المغفرة بالإيمان والرزق الكريم وهو الجنة بما فيها من النعيم ، بالعمل الصالح ، وما للكفر والجحود من التبعة السيئة وهي صحابة الجحيم من غير مفارقة .

وقوله: ﴿ سعوا في آياتنا معاجزين ﴾ السعي الإسراع في المشي وهو كناية عن بذل الجهد في أمر آيات لإبطالها وإطفاء نورها بمعاجزة الله ، والتعبير بلفظ المتكلم مع الغير رجوع في الحقيقة إلى السياق السابق بعد إيفاء الالتفات في الآية السابقة أعني قوله: ﴿ أمليت لها ﴾ الخ .

قوله تعالى: ﴿وَمَا أُرسَلنا مِن قبلك مِن رَسُولَ وَلا نَبِي إِلاَ إِذَا تَمَنَى أَلْقِي الشَّيْطَانَ فِي أَمِنيَتُهُ الْخ ، التَمني تقدير الإنسان وجود ما يحبه سواء كان ممكناً أو ممتنعاً كتمني الفقير أن يكون غنياً ومن لا ولد له أن يكون ذا ولد ، وتمني الإنسان أن يكون له بقاء لا فناء معه وأن يكون له جناحان يطير بهما ، ويسمى الإنسان أن يكون له بقاء لا فناء معه وأن يكون له جناحان يطير بهما ، ويسمى صورته الخيالية التي يلتذ بها أمنية ، والأصل في معناه المني بالفتح فالسكون

بمعنى التقدير ، وقيل : ربِما جـاء بمعنى القراءة والتـلاوة يقال : تمنيت الكتـاب أي قرأته . والإِلقـاء في الأمنية المـداخلة فيها بمـا يخرجهـا عن صرافتهـا ويفسد أمرها .

ومعنى الآية على أول المعنيين وهو كون التمني هو تمني القلب: وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى وقدر بعض ما يتمناه من توافق الأسباب على تقدّم دينه وإقبال الناس عليه وإيمانهم به ألقى الشيطان في أمنيته وداخل فيها بوسوسة الناس وتهييج الظالمين وإغراء المفسدين فأفسد الأمر على ذلك الرسول أو النبي وأبطل سعيه فينسخ الله وينزيل ما يلقي الشيطان ثم يحكم الله آياته بإنجاح سعي الرسول أو النبي وإظهار الحق والله عليم حكيم .

والمعنى: على ثاني المعنيين وهو كون التمني بمعنى القراءة والتالاوة: وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تلا وقرأ آيات الله ألقى الشيطان شبهاً مضلة على الناس بالوسوسة ليجادلوه بها ويفسدوا على المؤمنين إيمانهم فيبطل الله ما يلقيه الشيطان من الشبه ويذهب به بتوفيق النبي لردة أو بإنزال ما يرده.

وفي الآية دلالة واضحة على اختلاف معنى النبوة والرسالة لا بنحو العموم والخصوص مطلقاً كما اشتهر بينهم أن الرسول هو من بعث وأمر بالتبليخ والنبي من بعث سواء أمر بالتبليغ أم لا ، إذ لو كان كذلك لكان من الواجب أن يراد بقوله في الآية : ﴿ولا نبي﴾ غير الرسول أعني من لم يؤمر بالتبليغ ، وينافيه قوله : ﴿وما أرسلنا﴾ .

وقد قدّمنا في مباحث النبوة في الجزء الثاني من الكتاب ما يدل من روايات أئمة أهل البيت عليهم السلام أن الرسول هو من ينزل عليه الملك بالوحي فيراه ويكلمه والنبي هو من يسرى المنام ويسوحي إليه فيه ، وقد استفدنا مضمون هذه الروايات من قوله تعالى : ﴿قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزّلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً (١) في الجزء الثالث عشر من الكتاب .

وأما سائر ما قيل في الفرق بين الرسالة والنبوة كقول من قال: إن الـرسول من بعث بشرع جديد والنبي أعمّ منه وممن جاء مقرّراً لشـرع سابق ففيـه أنّا قـد أثبتنا في مباحث النبوة أن الشرائع الإلهية لا تـزيد على خمسـة وهي شرائـع نوح

<sup>(</sup>١) الإسراء: ٩٥.

وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد صلى الله عليه وآله وعليهم ، وقد صرَّح القرآن على رسالة جمع كثير منهم غير هؤلاء . على أن هذا القول لا دليل له .

وقول من قال : إن الرسول من كان له كتاب والنبي بخلافه وقول من قال : إن الرسول من له كتاب ونسخ في الجملة والنبي بخلافه، ويردّ على القولين نظير ما ورد على القول الأول .

وفي قوله: ﴿ فينسخ الله ما يلقي الشيطان ثم يحكم الله آياته ﴾ النفات من التكلم بالغير إلى الغيبة ، والوجه فيه العناية بذكر لفظ الجلالة وإسناد النسخ والإحكام إلى من لا يقوم له شيء ، ولذلك بعينه أعاد لفظ الجلالة ثانياً مع أنه من وضع الظاهر موضع المضمر ومنه أيضاً إعادة لفظ الشيطان ثانياً دون ضميره ليشار إلى أن الملقي هو الشيطان الذي لا يعباً به وبكيده في قباله تعالى ، وكان الظاهر أن يقال : فينسخ ما يلقيه ثم يحكم آياته .

قوله تعالى: ﴿ليجعل ما يلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم﴾ النح ، مرض القلب عدم استقامة حاله في التعقل بأن لا يذعن بما من شأنه أن يذعن به من الحق وهو الشك والارتياب ، وقساوة القلب صلابته وغلظه مأخوذ من الحجر القاسي أي الصلب . وصلابته بطلان عواطفه الموقية المعينة في إدراك المعاني الحقة كالخشوع والرحمة والتواضع والمحبة فالقلب المريض سريع التصور للحق بطيء الإذعان به ، والقلب القسى بطيئهما معاً ، وكلاهما سريع القبول للوساوس الشيطانية .

والإلقاءات الشيطانية التي تفسد الأمور على الحق وأهله وتبطل مساعي الرسل والأنبياء دون أن تؤثر أشرها وإن كانت مستندة إلى الشيطان نفسه لكنها كسائر الأثار لما كانت واقعة في ملكه تعالى ، ولا يقع أثر من مؤثر أو فعل من فاعل إلا بإذنه ، ولا يقع شيء بإذنه إلا استند إليه استناداً ما بمقدار الإذن ، ولا يستند إليه إلا ما فيه خير لا يخلو من مصلحة وغاية .

لذا ذكر سبحانه في هذه الآية أن لهذه الإلقاءات الشيطانية مصلحة وهي أنها محنة يمتحن بها الناس عامة والامتحان من النواميس الإلهية العامة الجارية في العالم الإنساني ويتوقف عليه تلبّس السعيد بسعادته والشقي بشقائه ، وفتنة يفتتن بها الذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم خاصة فإن تلبّس الأشقياء بكمال شقائهم من التربية الإلهية المقصودة في نظام الخلقة ، قال تعالى : ﴿كلّا بِكمال شقائهم من التربية الإلهية المقصودة في نظام الخلقة ، قال تعالى : ﴿كلاً

نمدٌ هؤلاء وهؤلاء من عطاء ربك وما كان عطاء ربك محظوراً ﴾(١).

وهذا معنى قوله : ﴿ليجعل ما يلقي الشيطان فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم﴾ فاللام في ﴿ليجعل﴾ للتعليل يعلل بها إلقاء الشيطان في أمنية الرسول والنبي أي يفعل الشيطان كذا ليفعل الله كذا ومعناه أنه مسخر لله سبحانه لغرض امتحان العباد وفتنة أهل الشك والجحود وغرورهم .

وقد تبين أن المراد بالفتنة الابتـلاء والامتحان الـذي ينتج الغـرور والضلال وبالذين في قلوبهم مرض أهل الشك من الكفار وبالقاسيـة قلوبهم أهل الجحـود والعناد منهم .

وقوله: ﴿وإن الظالمين لفي شقاق بعيد﴾ الشقاق والمشاقة المباينة والمخالفة وتوصيفه بالبعد توصيف له بحال موصوفه ، والمعنى : وإن الظالمين وهم أهل الجحود على ما يعطيه السياق أو هم وأهل الشك جميعاً لفي مباينة ومخالفة بعيد صاحبها من الحق وأهله .

قوله تعالى : ﴿وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك فيؤمنوا به فتخبت له قلوبهم النح ، المتبادر من السياق أنه عطف على قوله : ﴿ليجعل وتعليل لقوله : ﴿فينسخ الله ما يلقي الشيطان ثم يحكم الله آياته والضمير في ﴿أنه على هذا لما يتمناه الرسول والنبي المفهوم من قوله : ﴿إذا تمنى الخ ، ولا دليل على إرجاعه إلى القرآن .

والمعنى: فينسخ الله ما يلقيه الشيطان ثم يحكم آياته ليعلم الـذين أوتوا العلم بسبب ذاك النسخ والإحكام أن ما تمناه الرسول أو النبي هو الحق من ربك لبطلان ما يلقيه الشيطان فيؤمنوا به فتخبت أي تلين وتخشع له قلوبهم.

ويمكن أن يكون قوله : ﴿وليعلم﴾ معطوفاً على محذوف ومجموع المعطوف والمعطوف عليه تعليلًا لما بيّنه في الآية السابقة من جعله تعالى هذا الإلقاء فتنة للذين في قلوبهم مرض والقاسية قلوبهم .

والمعنى: إنما بينا هذه الحقيقة لغاية كذا وكذا وليعلم الذين أوتوا العلم أنه الحق من ربك والحي على حد قوله: ﴿وتلك الأيام نداولها بين الناس وليعلم الله الذين آمنوا﴾ (٢)، وهو كثير الورود في القرآن.

<sup>(</sup>١) الإسواء: ٢٠ . (٢) آل عموان: ١٤٠ .

وقوله: ﴿إِنَّ الله لهاد الذين آمنوا إلى صراط مستقيم ﴾ في مقام التعليل لكون علم الذين أوتوا العلم غاية مترتبة على فعله تعالى فيفيد أنه تعالى إنما فعل ما فعل ليعلموا أن الأمر حق لأنه هاد يريد أن يهديهم فيهديهم بهذا التعليم إلى صراط مستقيم.

قوله تعالى: ﴿ولا بزال النين كفروا في صرية منه حتى تأتيهم﴾ النه الآية \_ كما ترى \_ تخبر عن حرمان هؤلاء الذين كفروا من الإيمان مدى حياتهم فليس المراد بهم مطلق الكفار لقبول بعضهم الإيمان بعد الكفر فالمراد به عدة من صناديد قريش الذين لم يوفقوا للإيمان ما عاشوا كما في قوله: ﴿إن الذين كفروا سواء عليهم ءأنذرتهم أم لم تنذرهم لا يؤمنون ﴾(١) .

وعقم اليوم كونه بحيث لا يخلف يوماً بعده وهو يوم الهلاك أو يوم القيامة ، والمراد به في الآية على ما يعطيه سياق الآية الثالثة يوم القيامة .

والمعنى : ويستمر الذين كفروا في شك من القرآن حتى يأتيهم يوم القيامة أو يأتيهم عذاب يوم القيامة وهو يـوم يأتي بغتة لا يمهلهم حتى يحتالـوا له بشيء ولا يخلف بعده يوماً حتى يقضى فيه ما فات قبله .

وإنما ردد بين يوم القيامة وبين عذابه لأنهم يعترفون عند مشاهدة كل منهما بالحق ويطيع عنهم الريب والمرية قال تعالى: ﴿قالوا يا ويلنا من بعثنا من مرقدنا هذا ما وعد الرحمن وصدق المرسلون﴾ (٢) ، وقال: ﴿ويوم يعرض الذين كفروا على النار أليس هذا بالحق قالوا بلى وربنا﴾ (٣) .

وقد ظهر بما تقدم أن تقييد اليوم تارة بكونه بغتة وتــارة بالعقم للدلالــة على كونه بحيث لا ينفع معها حيلة ولا يقع بعدها تدارك لما فات قبله .

قوله تعالى : ﴿الملك يومئذ لله يحكم بينهم ﴾ إلى قوله ﴿عذاب مهين ﴾ قد تقدّم مراراً أن المسراد بكون الملك يـومئذ لله ، ظهـور كون الملك لـه تعالى لأن الملك له دائماً وكذا ما ورد من نظائره من أوصاف يوم القيامة في القـرآن ككون الأمر يومئذ لله وكون القوة يومئذ لله وهكذا .

ولسنا نعني به أن المراد بالملك مثلًا في الآية ظهور الملك مجازاً بل نعني به أن الملك قسمان ملك حقيقي حق وملك مجازي صوري ، وللأشياء ملك مجازي

(١) البقرة : ٦ .
 (٢) يس : ٢٥ .
 (٣) الأحقاف : ٣٤ .

صوري ملكها الله ذلك وله تعالى مع ذلك الملك الحق بحقيقة معناه حتى إذا كان يوم القيامة ارتفع كل ملك صوري عن الشيء المتلبّس به ولم يبقَ من الملك إلا حقيقته وهو لله وحمده فمن خاصة يوم القيامة أن الملك يسومئذ لله وعلى هذا القياس.

وقوله : ﴿ وَيَحْكُم بِينَهُم ﴾ أي ولا حاكم غيره لأن الحكم من فـروع الملك فإذا لم يكن يومئذ لأحد نصيب في الملك لم يكن له نصيب في الحكم .

وقوله: ﴿ فَالذَّينَ آمنُوا وعملُوا الصالحات فِي جَنَاتُ النَّعِيمُ وَالَّذِينَ كَفُرُوا وكذَّبُوا بآياتنا﴾ وهؤلاء المعاندون المستكبرون ﴿ فَأُولئك لَهُمُ عَـذَابٍ مُهَينَ ﴾ بيان لحكمه تعالى .

## ( بحث روائي )

في المجمع روي عن الباقر مَنْكُأنه قال: لم يؤمر رسول الله مِنْكُ بقتال ولا أَذن له فيه حتى نزل جبرئيل بهذه الآية: ﴿ أَذَنَ لَلَذَينَ يَقَاتُلُونَ بِأَنْهُمَ ظُلْمُوا ﴾ وقلده سيفاً.

وفيه كان المشركون يؤذون المسلمين . لا يـزال يجيء مشجوج ومضروب الى رسـول الله سنري فيقـول لهم : اصبـروا فإني لم أؤمر بالقتال حتى هاجر فأنزل الله عليه هذه الآية بالمدينة . وهي أول آية نزلت في القتال .

أقول: وروي في الدر المنثور عن جم غفير من أرباب الجوامع عن ابن عباس وغيره أنها أول آية نزلت في القتال. وما اشتمل عليه بعض هذه الروايات أنها نزلت في المهاجرين من أصحاب النبي مسترة خاصة إن صحت الرواية فهو اجتهاد من الراوي لما مر أن الآية مطلقة وأنه لا يعقل توجيه حكم القتال إلى أشخاص من الأمة بأعيانهم وهو حكم عام.

ونظير الكلام جار في قوله تعالى : ﴿الذين إن مكناهم في الأرض﴾ الخ بــل وفي قولـه : ﴿الذين أخــرجوا من ديــارهم بغير حق﴾ الـخ على ما تقــدم في البيان .

تزلت في المهاجرين وجرت في آل محمد الذين أخرجوا من ديارهم وأخيفوا .

أقول: وعلى ذلك يحمل ما في المناقب عنه على الآية: نحن . نزلت فينا وفي روضة الكافي عنه على خرت في الحسين على .

وكذا ما في المجمع في قوله تعالى: ﴿وأمروا بالمعروف ونهوا عن المنكر﴾ عنه النفي : نحن هم . وكذا ما في الكافي والمعاني وكمال الدين عن الصادق والكاظم عليهما السلام في قوله تعالى : ﴿وبئر معطلة وقصر مشيد﴾ قالا : البئر المعطلة الإمام الصامت والقصر المشيد الإمام الناطق .

وفي الدر المنثور أخرج الحكيم الترمذي في نوادر الأصول وأبو نصر السجّزيّ في الإبانة والبيهقي في شعب الإيمان والديلمي في مسند الفردوس عن عبد الله بن جراد قال: قال رسول الله ﷺ: ليس الأعمى من يعمى بصره ولكن الأعمى من تعمى بصيرته .

وفي الكافي بإسناده عن زرارة عن أبي جعفر النخف في حديث النبي الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك ، والرسول الـذي يسمع الصـوت ويرى في المنام ويعاين الملك .

أقول: وفي هذا المعنى روايات أخرى. والمراد بمعاينة الملك على ما في غيره من الروايات نزول الملك عليه وظهوره له وتكليمه بالوحي، وقد تقدم بعض هذه الروايات في أبحاث النبوة في الجزء الثاني من الكتاب.

وفي الدر المنثور أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم وابن مردويه بسند صحيح عن سعيد بن جبير قال: قرأ رسول الله على المنجم فلما بلغ هذا الموضع ﴿أفرأيتم اللات والعزى ومناة الثالثة الأخرى﴾ ألقى الشيطان على لسانه ﴿تلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى ﴾ قالوا: ما ذكر آلهتنا بخير قبل اليوم فسجد وسجدوا.

ثم جاء جبريل بعد ذلك قال: اعـرض عليَّ ما جئتـك به فلمـا بلغ ﴿تلك الغـرانيق العلى وإن شفاعتهن لتـرتجى﴾ قال جبـريـل لم آتـك بهـذا . هـذا من الشيطان فأنزل الله ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي، الآية .

أقول : الرواية مروية بطرق عديدة عن ابن عبـاس وجمع من التـابعين وقد صححها جماعة منهم الحافظ ابن حجر . سورة الحج ـ آية ٥٨ ـ ٦٠ .....٠٠٠ ٣٩٩

لكن الأدلة القطعية على عصمته ويمني تكذّب منها وإن فرضت صحة سندها فمن الواجب تنزيه ساحته المقدسة عن مثل هذه الخطيئة مضافاً إلى أن الرواية تنسب إليه وين النبي المنه الجهل وأقبحه فقد تلى وتلك الغرانيق العلى وإن شفاعتهن لترتجى وجهل أنه ليس من كلام الله ولا نزل به جبريل ، وجهل أنه كفر صريح يوجب الإرتداد ودام على جهله حتى سجد وسجدوا في آخر السورة ولم يتنبه ثم دام على جهله حتى نزل عليه جبريل وأمره أن يعرض عليه السورة فقرأها عليه وأعاد الجملتين وهو مصر على جهله حتى أنكره عليه جبريل ثم أنزل عليه آية تثبت نظير هذا الجهل الشنيع والخطيئة الفضيحة لجميع الأنبياء والمرسلين وهي قوله : ﴿ وما أرسلنا من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أُميّته ﴾ .

وبذلك يظهر بطلان ما ربما يعتذر دفاعاً عن الحديث بأن ذلك كان سبقاً من لسان دفعة بتصرف من الشيطان سهواً منه متن المحلطاً من غير تفطّن . فلا متن الحديث على ما فيه من تفصيل الواقعة ينطبق على هذه المعذرة ، ولا دليل العصمة يجوّز مثل هذا السهو والغلط .

على أنه لو جاز مثل هذا التصرف من الشيطان في لسانه متنا بإلقاء آية أو آيتين في القرآن الكريم لارتفع الأمن عن الكلام الإلهي فكان من الجائز حينئذ أن يكون بعض الآيات القرآنية من إلقاء الشيطان ثم يلقي نفس هذه الآية فوما أرسلنا من رسول ولا نبي الآية فيضعه في لسان النبي وذكره فيحسبها من كلام الله الذي نزل به جبرئيل كما حسب حديث الغرانيق كذلك فيكشف بهذا عن بعض ما ألقاه وهو حديث الغرانيق ستراً على سائر ما ألقاه .

أو يكون حديث الغرانيق من كلام الله ، وآية ﴿وما أرسلنا من رسول ولا نبي ﴾ النح ، وجميع ما ينافي الوثنية من كلام الشيطان ويستر بما ألقاه من الآية وأبطل من حديث الغرانيق على كثير من إلقاءاته في خلال الآيات القرآنية ، وبذلك يرتفع الاعتماد والوثوق بكتاب الله من كل جهة وتلغو الرسالة والدعوة النبوية بالكلية جلّت ساحة الحق من ذلك .

وَٱلَّذِينَ هَاجَرُوا فِي سَبِيلِ آللَّهِ ثُمَّ قُتِلُوا أَوْ مَاتُوا لَيَـرْزُقَنَّهُمُ

اللَّهُ رِزْقاً حَسَناً وَإِنَّ اللَّهَ لَهُو خَيْرُ السَّاذِقِينَ (٥٥) لَيُدْخِلَنَّهُمْ مُدْخَلاً يَرْضَوْنَهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ (٥٥) ذٰلِكَ وَمَنْ عَاقَبَ مِمْ مُدْخَلاً يَرْضُونَهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوًّ بِمِثْلِ مَا عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بُغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُونَهُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَعَفُوً غَفُورٌ (٢٠) ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُو الْحَقُّ فِي اللَّيْلِ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْحَقُّ فِي اللَّيْلِ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْحَقُّ وَإِنَّ اللَّهَ هُو الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُو الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْعَلِيُّ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْعَلِيُّ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْعَلِيُّ وَأَنَّ اللَّهَ هُو الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (٢٢) أَلُمْ تَوَ أَنَّ اللَّهَ لَعْنِي (٢٣) لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْكَبِيرُ (٢٢) أَلُمْ تَو أَنَّ اللَّهَ لَعِيفٌ خَبِيرٌ (٣٣) لَهُ مَا فِي السَّمُواتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُو الْغَنِيُّ الْحَمِيدُ (٤٢) أَلُمْ تَو أَنَّ اللَّهَ اللَّوْنِ وَيُمْولِكُ الْأَرْضِ وَالْفَلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ الْأَرْضِ وَالْفَلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ الْأَرْضِ وَالْفَلْكَ تَجْرِي فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ الْمُومِ اللَّهُ بِالنَّاسِ لَرَقُفُ لَكُمْ مُا فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَىٰ الْأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَوَقُفُ الْإِنْسَانَ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَوَقُولُ (٢٦) . وَهُو الَّذِي أَخْيَاكُمْ ثُمَّ يُمِيتُكُمْ ثُمَّ يُحْيِيكُمْ إِنَّ الْإِنْسَانَ الْكَفُورُ (٦٦) .

#### (بیان)

الأيات تعقب الغرض السابق وتبين ثواب الذين هاجروا ثم قتلوا جهاداً في سبيل الله أو ماتوا ، وفيها بعض التحريض على القتال والـوعد بـالنصر كمـا يدل عليه قولـه : ﴿ ذلك ومن عـاقب بمثل مـا عوقب بـه ثم بغي عليه لينصـرنه الله ﴾ الآية .

وقد اختصَّت هذه الآيات بخصوصية لا توجد في جميع القرآن الكريم إلا فيها فهي ثمان آيات متوالية ختمت كل منها باسمين من أسماء الله الحسنى وراء لفظ الجلالة وقد اجتمعت فيها بناء على اسمية الضمير «هو» ـ ستة عشر اسماً وأن الله لهو خير الرازقين العليم الحليم العفو الغفور السميع البصير الكبير

اللطيف الخبير الغنيّ الحميد الرؤوف الرحيم ، ثم ذكر في الآية التاسعة أنه تعالى يحيي ويميت وفي أثنائها أنه الحق وأن له ما في السماوات والأرض وهي في معنى أربعة أسماء أعني المحيي المميت الحق المالك أو الملك فتلك عشرون اسماً من أسمائه اجتمعت في الآيات الثمان على ألطف وجه وأبدعه .

قوله تعالى : ﴿والذين هاجروا في سبيل الله ثم قُتلوا أو ماتوا ليرزقنهم الله رزقاً حسناً﴾ لما ذكر إخراج المهاجرين من ديارهم ظلماً عقبه بـذكر مـا يثيبهم به على مهاجرتهم ومحنتهم في سبيل الله وهو وعد حسن برزق حسن .

وقد قيّد الهجرة بكونها في سبيل الله لأن المشوبة إنما تترتب على صالح العمل ، وإنما يكون العمل صالحاً عند الله بخلوص النية فيه وكونه في سبيله لا في سبيل غيره من مال أو جاه أو غيرهما من المقاصد الدنيوية ، وبمثل ذلك يتقيد قوله : ﴿ثم قتلوا أو ماتوا﴾ أي قتلوا في سبيل الله أو ماتوا وقد تغرّبوا في سبيل الله .

وقوله: ﴿وإن الله لهو خير الرازقين﴾ ختم للآية يعلل به ما ذكر فيها من الرزق الحسن وهو النعمة الأخروية إذ موطنها بعد القتـل والموت ، وفي الآيـة إطلاق الرزق على نعم الجنة كما في قوله: ﴿أحياء عند ربهم يرزقون﴾(١).

قوله تعالى : ﴿ليدخلنهم مدخلًا يـرضونه وإن الله لعليم حليم﴾ المدخـل بضم الميم وفتح الخاء اسم مكان من الإدخال ، واحتمال كونـه مصدراً ميميـاً لا يناسب السياق تلك المناسبة .

وتوصيف هذا المدخل وهو الجنة بقوله : ﴿يرضونه﴾ والرضا مطلق ، دليل على اشتمالها على أقصى ما يريده الإنسان كما قال : ﴿لهم فيها ما بشاؤن﴾(٢) .

وقوله: ﴿ليدخلنهم مدخلاً يرضونه ﴾ بيان لقوله: ﴿ليرزقنهم الله رزقاً حسناً ﴾ وإدخاله إياهم مدخلاً يرضونه ولا يكرهونه على الرغم من إخراج المشركين إياهم إخراجاً يكرهونه ولا يرضونه ولذا علله بقوله: ﴿وإن الله لعليم حليم ﴾ أي عليم بما يرضيهم فيعده لهم إعداداً حليم فلا يعاجل العقوبة لأعدائهم الظالمين لهم .

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٦٩ .

<sup>(</sup>٢) الفرقان : ١٦ .

2 . Y الجزء السابع عشر

قوله تعالى : ﴿ذلك ومن عاقب بمثل ما عوقب به ثم بغي عليه لينصرنه الله إن الله لعغو عفور ﴾ ذلك خبر لمبتدأ محذوف أي الأمر ذلك الـذي أخبرنـاك به وذكرناه لك ، والعقاب مؤاخذة الإنسان بما يكرهه بإزاء فعله ما لا يرتضيه المعاقب وإنما سمي عقاباً لأنه يأتي عقيب الفعل .

والعقاب بمثل العقاب كناية عن المعاملة بالمثل ولما لم يكن هذه المعاملة بالمشل حسناً إلا فيما كان العقباب الأول من غير حق قيَّده بكونه بغياً فعطف قوله : ﴿بغي عليه﴾ بثم عليه .

وقوله : ﴿لينصرنه الله ﴾ ظاهر السياق ـ والمقام مقام الإذن في الجهاد ـ أن المراد بالنصر هو إظهار المظلومين على الظالمين الباغين وتأييدهم عليهم في القتال لكن يمكن أن يستظهر من مثل قوله : ﴿وَمِن قَتْلُ مَظْلُومًا فَقَدْ جَعَلْنَا لُولَيَّهُ سلطاناً فلا يسرف في القتل إنه كان منصوراً (١) أن المراد بالنصر هو تشريع حكم للمظلوم يتدارك بــه ما وقــع عليه من وصمــة الظلم والبغي فــإن في إذنه أن يعامل الظالم الباغي عليه بمثل ما فعل بسطاً ليده على من بسط عليه اليد .

وبهذا يتضح معنى تعليل النصر بقوله : ﴿إِنَّ اللَّهُ لَعَفَّوٌ غَفُورٍ﴾ فـإن الإذن والإباحة في موارد الإضطرار والحرج وما شـابه ذلـك من مقتضيات صفتي العفــو والمغفرة كما تقدم مراراً في أمشال قولـه تعالى : ﴿فمن اضبطر في مخمصة غيـر متجانف لإثم فإن الله غفور رحيم﴾(٢) وقد أوضحنا ذلك في المجازاة والعفو في آخر الجزء السادس من الكتاب .

والمعنى - على هذا - ومن عامل من عاقبه بغياً عليه بمثل ما عاقب نصره الله بإذنه فيه ولم يمنعه عن المعاملة بالمثل لأن الله عفوَّ غفور يمحو ما تستوجب هـذه المعاملة والإنتقام من المساءة والتبعـة كأن العقـاب وإيصـال المكـروه إلى الناس مبغوض في نظام الحياة غير أن الله سبحانه يمحو ما فيه من المبغوضية ويستر على أثره السيء إذا كان عقاباً من مظلوم لظالمه الباغي عليه بمشل ما بغي عليه ، فيجيز له ذلك ولا يمنعه بالتحريم والحظر .

وبذلك يظهر أيضاً مناسبة ذكر وصف الحلم في آخر الآية الســـابقة ـــ إن الله لعليم حليم ـ ويظهر أيضاً أن ﴿ثُم﴾ في قوله : ﴿ثم بغي عليه﴾ للتراخي بح الذكر لا بحسب الزمان . (١) الإسراء : ٣٣ .

(٢) المائدة : ٣ .

وأما ما أوردوه في معنى الآية: ومن جازى الجاني بمثل ما جنى به عليه ثم بغي عليه بالمعاودة إلى العقاب لينصرنه الله على من بغي عليه إن الله لعفو غفور لمن ارتكبه من العقاب إذ كان تركاً للأولى لأن الأولى هو الصبر والعفو عن الجاني كما قال تعالى: ﴿وَأَن تَعَفُوا أَقَرَبِ للتَقْوَى ﴾، وقال: ﴿فَمَن عَفَى وَأَصلح فَاجِره على الله ﴾، وقال: ﴿وَلَمَن صبر وغفر إن ذلك من عرم الأمور ﴾ (١) .

ففيه أولاً: أنه لما أخذت ﴿ثم﴾ للتراخي بحسب الزمان أفاد كون العقاب غير البغي ومطلق العقاب أعم من أن يكون جناية ، وعمومها للجناية وغيرها يفسد معنى الكلام ، وإرادة خصوص الجناية منه ـ كما فسر ـ إرادة معنى لا دليل عليه من جهة اللفظ .

وثانياً: أنه فسر النصرة بالنصرة التكوينية دون التشريعية فكان إخباراً عن نصره تعالى المظلوم على الظالم إذا قابله بالمجازاة على جنايته ثم بغية والواقع ربما يتخلف عن ذلك .

وثالثاً: أن قتـال المشركين والجهـاد في سبيل الله من مصـاديق هذه الآيـة قـطعاً، ولازم مـا ذكـر أن يكـون تـركـه بـالعفـو عنهم أولى من فعله وهـو واضح الفساد.

قوله تعالى : ﴿ ذلك بأن الله يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وأن الله سميع بصير ﴾ إيلاج كل من الليل والنهار في الآخر حلوله محل الآخر كورود ضوء الصباح على ظلمة الليل كشيء يلج في شيء ثم اتساعه وإشغال النهار من الفضاء ما أشغله الليل ، وورود ظلمة المساء على نور النهار كشيء يلج في شيء ثم اتساعها وشمول الليل .

والمشار إليه بذلك - بناء على ما تقدم من معنى النصر - ظهور المظلوم بعقابه على الظالم الباغي عليه ، والمعنى أن ذلك النصر بسبب أن من سنة الله أن يظهر أحد المضادين والمتزاحمين على الأخركما يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وإن الله سميع لأقوالهم بصير بأعمالهم فينصر المظلوم وهومهضوم الحق بعينه وما يسأله بلسان حاله في سمعه .

<sup>(</sup>١) الشورى : ٤٣ .

وذكر في معنى الآية وجموه أخر غيـر منطبقـة على السياق رأينـا الصفح عن ذكرها أولى .

قوله تعالى : ﴿ذلك بأن الله هو الحق وأن ما يدعون من دونه هو الباطل وأن الله هو العليّ الكبير﴾ الإشارة بذلك إلى النصر أو إليه وإلى ما ذكر من سمه .

والحصران في قوله: ﴿ بأن الله هـو الحق﴾ وقولـه: ﴿ وأن ما يـدعون من دونـه دونـه الباطل﴾ إما بمعنى أنه تعالى حق لا يشوبه باطل وأن ما يدعون من دونـه وهي الأصنام باطل لا يشوبه حق فهو قادر على أن يتصرف في تكوين الأشياء وأن يحكم لها وعليها بما شاء .

وإما بمعنى أنه تعالى حق بحقيقة معنى الكلمة مستقلاً بـذلك لا حق غيره إلا مـا حققه هـو ، وأن ما يـدعون من دونـه وهي الأصنام بـل كان مـا يركن إليـه ويدعى للحاجة من دون الله هو البـاطل لا غيـره إذ مصداق غيـره هو الله سبحـانه فافهم ذلك ، وإنما كان باطلاً إذ كان لا حقية له باستقلاله .

والمعنى ـ على تقدير ـ أن ذلك التصرف في التكوين والتشريع من الله سبحانه بسبب أنه تعالى حق يتحقق بمشيئته كل حق غيره ، وأن آلهتهم من دون الله وكل ما يركن إليه ظالم باغ من دونه باطل لا يقدر على شيء .

وقوله: ﴿وأن الله هو العليُّ الكبير﴾ علوّه تعالى بحيث يعلو ولا يعلى عليه وكبـره بحيث لا يصغر لشيء بـالهوان والمـذلة من فـروع كونـه حقاً أي ثـابتـاً لا يعرضه زوال وموجوداً لا يمسه عدم .

قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنْ اللهُ أَنْزِلُ مِنْ السَمَاءُ مِنَا فَتَصَبِحِ الأَرْضُ مَخْضَرَّةً إِنْ الله لطيف خبير ﴾ استشهاد على عموم القدرة المشار إليها آنفاً بإنزال الماء من السماء ـ والمراد بها جهة العلو ـ وصيرورة الأرض بذلك مخضرَّة .

وقوله: ﴿إِن الله لطيف خبير﴾ تعليل لجعل الأرض مخضرَّة بإنـزال الماء من السماء فتكون نتيجة هذا التعليل وذاك الاستشهاد كأنه قيل: إن الله ينزل كذا فيكون كذا لأنه لطيف خبير وهو يشهد بعموم قدرته.

قوله تعالى : ﴿له ما في السماوات وما في الأرض وإن الله لهو الغني الحميد﴾ ظاهره أنه خبر بعد خبر لأن فهو تتمة التعليل في الآية السابقة كأنه

قيل : إن الله لطيف خبيـر مالـك لما في السمـاوات وما في الأرض يتصـرَّف في ملكه كما يشاء بلطف وخبرة ، ويمكن أن يكون استئنافاً يفيد تعليلًا باستقلاله .

وقوله: ﴿وَإِنَ الله لَهُ وَ الغني الحميد﴾ يفيد عدم حاجته إلى شيء من تصرفاته بما هو غني على الإطلاق وهي مع ذلك جميلة نافعة يحمد عليها بما هو حميد على الإطلاق فمفاد الإسمين معا أنه تعالى لا يفعل إلا ما هو نافع لكن لا يعود نفعه إليه بل إلى الخلق أنفسهم .

قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنْ اللهُ سَخَّر لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ ﴾ النح ، استشهاد آخر على عموم القدرة ، والمقابلة بين تسخير ما في الأرض وتسخير الفلك في البحر يؤيد أن المراد بالأرض البر مقابل البحر ، وعلى هذا فتعقيب الجملتين بقوله : ﴿ ويمسك السماء ﴾ النح ، يعطي أن محصل المراد أن الله سخر لكم ما في السماء والأرض برها وبحرها .

والمراد بانسماء جهة العلو وما فيها فمالله يمسكها أن تقع على الأرض إلا بإذنه مما يسقط من الأحجار السماوية والصواعق ونحوها .

وقد ختم الآية بصفتي الرأفة والرحمة تتميماً للنعمة وامتناناً على الناس .

قول تعالى : ﴿وهو الذي أحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم إن الإنسان لكفور سياق الماضي في ﴿أحياكم للله على أن المراد به الحياة الدنيا وأهمية المعاد بالذكر تستدعي أن يكون المراد من قوله : ﴿ثم يحييكم ﴾ الحياة الأخرة يوم البعث دون الحياة البرزخية .

وهـذه الحيـاة ثم الصوت ثم الحيـاة من النعم الإلهيـة العـظمى ختم بهــا الامتنان ولذا عقبها بقوله : ﴿إن الإنسان لكفور﴾ .

#### ( بحث روائي )

في جامع الجوامع في قوله: ﴿والذين هاجروا﴾ إلى قوله ﴿لعليم حليم﴾ روي أنهم قالوا: يا رسول الله هؤلاء اللذين قتلوا قد علمنا ما أعطاهم الله من المخير ونحن نجاهد معك كما جاهدوا فما لنا إن متنا معك ؟ فأنزل الله هاتين الأيتين .

وفي المجمع في قوله تعالى : ﴿ومن عاقب بمثل ما عوقب به ﴾ الآية روي أن الآية نزلت في قوم من مشركي مكة لقوا قوماً من المسلمين لليلتين بقيتا من المحرَّم فقالوا : إن أصحاب محمد لا يقاتلون في هذا الشهر فحملوا عليهم فناشدهم المسلمون أن لا يقاتلوهم في الشهر الحرام فأبوا فأظفر الله المسلمين بهم .

أقول: ورواه في الدر المنثور عن ابن أبي حاتم عن مقاتل وأثر النضعف ظاهر عليه فإن المشركين كانوا يحرّمون الأشهر الحرم، وقد تقدم في قوله تعالى: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير﴾(١) الآية ، في الجزء الثاني من الكتاب من الروايات في قصة عبد الله بن جحش وأصحابه ما يزيد في ضعف هذه الرواية .

لِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَنْسَكَاهُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَازِعُنَّكَ فِي الْأَمْرِ وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ إِنَّكَ لَعَلَىٰ هُدَى مُسْتَقِيْمٍ (٧٢) وَإِنْ جَادَلُوكَ فَقُلِ اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ (٦٨) اللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَكُمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ فِيمَا كُنْتُمْ فِيهِ تَخْتَلِفُونَ (٦٩) أَلَمْ تَعْلَمْ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللَّهِ يَسِيرُ (٧٠) وَالْأَرْضِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَىٰ اللَّهِ يَسِيرُ (٧٠) وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلْطَاناً وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلْطَاناً وَمَا لَيْسَ لَهُمْ بِهِ عَلَيْهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ (٧١) وَإِذَا تُتلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتٍ عَلَىٰ وَلَا أَنْدُونَ يَسُطُونَ بِاللَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ (٧١) وَإِذَا تُتلَىٰ عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيْنَاتٍ مَنْ أَلُونَ يَكَادُونَ يَسُطُونَ بِاللَّهِ لِنَ يَخْلُونَ بِاللَّهُ مِنْ وَهُوهِ آلَّذِينَ كَفَرُوا الْمُنْكُرَ يَكَادُونَ يَسْطُونَ بِاللَّذِينَ اللَّهُ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَو اللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَو فَاسْتَمِعُوا لَهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللَّهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَو فَاسَتَمِعُوا لَهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللَهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَو فَاسَتَمِعُوا لَهُ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ آللَهِ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَو فَاللَهُ لَنْ يَخْلُقُوا ذَبَابًا وَلَو

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١٧ .

اجْتَمَعُ وا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ آلَـذُبَابُ شَيْعًا لَا يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ آلطًالِبُ وَالْمَطْلُوبُ (٧٣) مَا قَدَرُوا آللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِنَّ آللَّهَ لَقَوِيًّ عَزِيزٌ (٧٤) آللَّهُ يَصْطَفِي مِنَ الْمَلْئِكَةِ رُسُلاً وَمِنَ آلنَّاسِ إِنَّ آللَّهُ سَمِيعُ بَصِيرٌ (٧٥) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَإِلَى ٱللَّهِ تَرْجُعُ الْأُمُورُ (٧٦) يَاءَيُّهَا آلَّذِينَ آمَنُوا ارْكَعُوا وَآسُجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٧٧) وَجَاهِدُوا فِي آللَّهِ حَقَّ رَبَّكُمْ وَافْعَلُوا الْخَيْرَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٧٧) وَجَاهِدُوا فِي آللَّهِ حَقَّ جَهَادِهِ هُوَ اجْتَسِكُمْ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي آلَدِينِ مِنْ حَرَجٍ مِلَّةَ إِيكُمْ إِبْرُهِيمَ هُو سَمّنكُمُ الْمُسْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هٰذَا لِيَكُونَ الْمُعْلِمِينَ مِنْ قَبْلُ وَفِي هٰذَا لِيَكُونَ اللّهِ هُو مَوْلُكُمْ فَنِعْمَ الْمُولَى آلنَاسِ فَأَقِيمُوا السَّلُوةَ وَآتُوا آلزَّكُوةً وَآعْتَصِمُوا بِآللَّهِ هُو مَوْلُكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ الْمَوْلَى أَلْنَاسٍ فَاتَعْمَ الْمُولَى وَنِعْمَ آلنَّكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى اللّهِ هُو مَوْلُكُمْ فَنِعْمَ الْمَوْلَى وَنِعْمَ آلنَّصِيرُ (٧٧) .

### ( بیسان )

الآيات تأمره مُشِنَّةٍ بالدعوة وتبيّن أُموراً من حقائق الدعوة وأباطيل الشرك ثم تأمر المؤمنين بـإجمال الشـريعة وهـو عبادة الله وفعـل الخير وتختم بـالأمـر بحق الجهاد في الله وبذلك تختتم السورة .

قوله تعالى : ولكل أُمة جعلنا منسكاً هم ناسكوه فلا ينسازعنَّك في الأمر ﴾ إلى آخر الآية . المنسك مصدر ميمي بمعنى النسك وهو العبادة ويؤيده قوله : وهم ناسكوه ﴾ أي يعبدون تلك العبادة ، وليس اسم مكان كما احتمله بعضهم .

والمراد بكل أمة هي الأمة بعد الأمة من الأمم الماضين حتى تنتهي إلى هذه الأمة دون الأمم المختلفة الموجودة في زمانه والعرب والعجم والروم لوحدة الشريعة وعموم النبوة .

وقوله : ﴿ فَالَّا يِنَازُعُنَّكُ فِي الْأُمْرِ ﴾ نهي للكافرين بـدعوة النبي ﴿ وَاللَّهِ عَنْ اللَّهِ اللَّهِ عَن

منازعته في المناسك التي أتى بها وهم وإن كانوا لا يؤمنون بدعوته ولا يرون لما أتى به من الأوامر والنواهي وقعاً يسلمون له ولا أثر لنهي من لا يسلم للناهي طاعة ولا مولوية لكن هذا النهي لما كان معتمداً على الحجة لم يصر لغواً لا أثر له وهي صدر الآية .

فكأن الكفار من أهل الكتاب أو المشركين لما رأوا من عبادات الإسلام ما لا عهد لهم به في الشرائع السابقة كشريعة اليهود مثلاً نازعوه في ذلك من أين جئت به ولا عهد به في الشرائع السابقة ولو كان من شرائع النبوة لعرفه المؤمنين من أمم الأنبياء الماضين ؟ فأجاب الله سبحانه عن منازعتهم بما في الآية .

ومعناها أن كلاً من الأمم كان لهم منسك هم ناسكوه وعبادة يعبدونها ولا يتعدّاهم إلى غيرهم لما أن الله سبحانه بدّل منسك السابقين مما هو أحسن منه في حق السلاحقين لتقدمهم في الرقيّ الفكري واستعدادهم في اللاحق لما هو أكمل وأفضل من السابق فالمناسك السابقة منسوخة في حق السلاحقين فلا معنى لمنازعة النبي مسلمة فيما جاء به من المنسك المغاير لمناسك الأمم الماضين .

ولما كان نهيهم عن منازعته عملية في معنى أمره يبطيب النفس من قبل نزاعهم ونبهيه عن الاعتناء به عطف عليه قبوله : ﴿وادع إلى ربك﴾ كأنه قيل : طب نفساً ولا تعبأ بمنازعتهم واشتغل بما أمرت به وهو الدعوة إلى ربك .

وعلّل ذلك بقوله : ﴿إنك لعلى هدى مستقيم ﴾ وتوصيف الهدي بالاستقامة وهي وصف الصراط الذي إليه الهداية من المجاز العقلي .

قوله تعالى: ﴿ وَإِن جَادَلُوكُ فَقُلُ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ سياق الآية السابقة يؤيد أن المراد بهذا الجدال المجادلة والمراء في أمر اختبلاف منسكه والمرات مع الشرائع السابقة بعد الاحتجاج عليه بنسخ الشرائع ، وقد أمر والمرات الإجاعهم إلى حكم الله من غير أن يشتغل بالمجادلة معهم بمثل ما يجادلون .

وقيـل : المراد بقـوله : ﴿وإن جـادلوك﴾ مـطلق الجدال في أمـر الــدين ، وقيل : الجدال في أمر الذبيحة والسياق لا يساعد عليه .

وقوله: ﴿فقل الله أعلم بما تعملون﴾ توطئة وتمهيد إلى إرجاعهم إلى حكم الله أي الله أعلم بعملكم ويحكم حكم من يعلم بحقيقة الحال، وإنما يحكم بينكم يـوم القيـامـة فيما كنتم فيـه تختلفون وتخـالفون الحق وأهله\_

والاختلاف والتخالف بمعنى كالاستباق والتسابق ـ .

قوله تعالى : ﴿ أَلَم تعلم أَنَ الله يعلم ما في السماء والأرض إِنْ ذلك في كتاب إِنْ ذلك على الله يسير ﴾ تعليل لعلمه تعالى بما يعملون أي إِنْ ما يعملون بعض ما في السماء والأرض وهو يعلم جميع ما فيهما فهو يعلم بعملهم .

وقوله: ﴿إِن ذلك في كتاب﴾ تأكيد لما تقدمه أي إن ما علمه من شيء مثبت في كتاب فلا يزول ولا ينسى ولا يسهو فهو محفوظ على ما هو عليه حين يحكم بينهم، وقوله: ﴿إِن ذلك على الله يسير﴾ أي ثبت ما يعلمه في كتاب محفوظ هين عليه.

قوله تعالى : ﴿ويعبدون من دون الله ما لم ينزل به سلطاناً وما ليس لهم به علم الخ الباء في ﴿به بمعنى مع ، والسلطان البرهان والحجة والمعنى ويعبد المشركون من دون الله شيئاً \_ وهو ما اتخذوه شريكاً له تعالى \_ لم ينزل الله معه حجة حتى يأخذوها ويحتجوا بها ولا أن لهم به علماً .

قيل : إنما أضاف قوله : ﴿وما ليس لهم به علم ﴾ على قوله : ﴿ما لم ينزل به سلطاناً ﴾ لأن الإنسان قد يعلم أشياء من غير حجة ودليل كالضروريات .

وربما فسر نُزول السلطان بالدليل السمعي ووجود العلم بالدليل العقلي أي يعبدون من دون الله ما لم يقم عليه دليل من ناحية الشرع ولا العقل ، وفيه أنه لا دليل عليه وتنزيل السلطان كما يصدق على تنزيل الوحي على النبي كذلك يصدق على تنزيل البرهان على القلوب .

وقوله : ﴿ وَمَا لَلْظَالَمِينَ مَنْ نَصِيرٍ ﴾ قيل : هو تهديد للمشركين والمراد أنه ليس لهم ناصر ينصرهم فيمنعهم من العذاب .

والظاهر على ما يعطيه السياق - أنه في محل الاحتجاج على أن ليس لهم برهان على شركائهم ولا علم ، بأنه لو كان لهم حجة أو علم لكان لهم نصير ينصرهم إذ البرهان نصير لمن يحتج به والعلم نصير للعالم لكنهم ظالمون وما للظالمين من نصير فليس لهم برهان ولا علم ، وهذا من ألطف الاحتجاجات القرآنية .

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهُمْ آيَاتُنَا بَيِّنَاتُ تَعَـرُفُ فِي وَجُوهُ الْـذَينَ كَفُرُوا المنكر يكادون يسطون﴾ البخ المنكر مصدر ميمي بمعنى الإنكار ، والمراد

بمعرفة الإنكار في وجوههم معرفة أثر الإنكار والكراهة ، و ﴿ يسطون ﴾ من السطوة وهي على ما في مجمع البيان : إظهار الحال الهائلة للإخافة يقال : سطا عليه يسطو سطوة والبطشة بمعنى . انتهى .

والمعنى : وإذا تتلى عليهم آياتنا والحال أنها واضحات الـدلالـة تعـرف وتشهد في وجوه الذين كفروا أثر الإنكار يقربون من أن يبطشوا على الـذين يتلون ويقرؤن عليهم آياتنا لما يأخذهم من الغيظ .

وقوله: ﴿قُلُ أَفَانِيؤُكُم بَشْرَ مَنْ ذَلَكُم﴾ تفريع على إنكارهم وتحرزهم من استماع القرآن أي قل: أفاخبركم بما هو شر من هذا الذي تعدونه شر أتحترزون منه وتتقون أن تسمعوه أفاخبركم به لتتقوه إن كنتم تتقون .

وقبوله: ﴿ النَّسَارِ وَعَدَهَا اللهُ الذِّينَ كَفَرُوا وَبِئْسُ الْمُصَيَرِ ﴾ بيان للشر أي ذلكم الذي هو شر من هذا هي النَّار ، وقوله : ﴿ وَعَدَهَا اللهُ ﴾ النَّخ بيان لكون هُ شراً .

قوله تعالى : ﴿ يَا أَيُهُمَا النَّاسُ ضَرَبُ مثلُ فَاسَمَعُوا لَـهُ ۚ إِلَى آخرِ الآيِـةَ خطاب للناس جميعاً والعناية بالمشركين منهم .

وقوله: ﴿ضرب مثل فاسمعوا لـه﴾ المثل هـو الوصف الـذي يمثل الشيء في حاله سواء كان وصفاً محققاً واقعاً أو مقدراً متخيلًا كالأمثال التي تشتمل على محاورات الحيوانات والجمادات ومشافهاتها ، وضرب المثـل نصبه ليتفكّر فيه كضرب الخيمة ليسكن فيها .

وهذا المثل هو قوله: ﴿إِن الذَينَ تَدَعُونَ مَنْ دُونَ اللهُ لَنَ يَخَلَقُوا ذَبَابًا وَلَوَ الْجَمْعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابِ شَيْئاً لا يَسْتَقَذُوهُ مَنْهُ وَالْمُعْنَى أَنَهُ لَـو فَرْضَ أَنَ الْجَمْعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابُ وَهُو أَضْعَفُ الْحَيُوانَاتُ عَنْدُهُمْ لَمْ يَقَدَرُوا عَلَيْهُ أَبِداً وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذَّبَابِ شَيْئاً مَمَا عَلَيْهُمُ لا يَسْتَقَذُوهُ بِالانْتَزَاعُ مَنْهُ .

فهذا الوصف يمثل حال آلهتهم من دون الله في قدرتهم على الإيجاد وعلى تدبير الأمر حيث لا يقدرون على خلق ذباب وعلى تندبير أهون الأمور وهو استرداد ما أخذه الذباب منهم وأضرهم بذلك وكيف يستحق المدعوة والعبادة من كان هذا شأنه ؟ .

وقوله: ﴿ضعف الطالب والمطلوب﴾ مقتضى المقام أن يكون المراد بالطالب الآلهة وهي الأصنام المدعوَّة فإن المفروض أنهم ينظلبون خلق الـذباب فلا يقدرون واستنقاذ ما سلبه إياهم فلا يقدرون ، والمطلوب الذباب حيث يطلب ليخلق ويطلب ليستنقذ منه .

وفي هذه الجمّلة بيان غاية ضعفهم فإنهم أضعف من أضعف ما يستضعفه الناس من الحيوانات التي فيها شيء من الشعور والقدرة .

قوله تعالى : ﴿مَا قَـدُرُوا الله حَق قدره إِنْ الله لَقُـوي عزيـز﴾ قدر الشيء هندسته وتعيين كميتـه ويكنّى به عن منزلة الشيء التي تقتضيها أوصاف ونعوتـه يقال : قدر الشيء حق قدره أي نزَّله المنزلة التي يستحقها وعامله بما يليق به .

وقدره تعالى حق القدر أن يلتزم بما يقتضيه صفاته العليا ويعامل كما يستحقه بأن يتخذ رباً لا رب غيره ويعبد وحده لا معبود سواه لكن المشركين ما قدروه حق قدره إذ لم يتخذوه رباً ولم يعبدوه بل اتخذوا الأصنام أرباباً من دونه وعبدوها دونه وهم يرون أنها لا تقدر على خلق ذباب ويمكن أن يستذلها ذباب فهي من الضعف والذلة في نهايتهما ، والله سبحانه هو القوي العزيز الذي إليه ينتهي الخلق والأمر وهو القائم بالإيجاد والتدبير .

فقوله: ﴿ مَا قدروا الله حق قدره ﴾ إشارة إلى عدم التزامهم بربوبيت تعالى وإعراضهم عن عبادته ثم اتخاذهم الأصنام أرباباً من دونه يعبدونها خوفاً وطمعاً دونه تعالى .

وقوله: ﴿إِن الله لقوي عزيز﴾ تعليل للنفي السابق وقد أطلق القوة والعزة فأفاد أنه قوي لا يعرضه ضعف وعزيز لا تعتريه ذلة كما قال: ﴿أَن القوة لله جميعاً﴾(١) ، وقال: ﴿فإن العزة لله جميعاً﴾(١) ، وإنما خص الإسمين بالذكر لمقابلتهما ما في المثل المضروب من صفة آلهتهم وهو الضعف والذلة فهؤلاء استهانوا أمر ربهم إذ عدلوا بينه تعالى وهو القوي الذي يخلق ما يشاء والعزيز الذي لا يغلبه شيء ولا يستذله من سواه وبين الأصنام والآلهة الذين يضعفون من خلق ذباب ويستذلهم ذباب ثم لم يرضوا بذلك حتى قدّموهم عليه تعالى فاتخذوهم أرباباً يعبدونهم دونه تعالى .

قُوله تعالى : ﴿ الله يصطفي من الملائكة رسلًا ومن الناس إن الله سميع

(١) البقرة : ١٦٥ . (٢) النساء : ١٣٩ .

بصير﴾ الإصطفاء أخذ صفوة الشيء وخالصته ، قال الـراغب : الإصطفـاء تناول صفو الشيء كما أن الإختيار تناول خيره والإجتباء تناول جبايته . انتهى .

فاصطفاء الله تعالى من الملائكة رسلًا ومن الناس اختياره من بينهم من يصفو لذلك ويصلح .

وهذه الآية والتي بعدها تبينان وجوب جعل الرسالة وصفتها وصفة الرسل وهي العصمة ، وللكلام فيها بعض الإتصال بقوله السابق : ﴿لَكُلُ أَمَّةَ جَعَلْنَا مُنسَكًا ﴿ فَلَكُلُ أَمَّةً جَعَلْنَا مُنسَكًا ﴿ فَلَكُلُ أَمَّةً جَعَلْنَا مُنسَكًا ﴿ فَلَكُلُ أَمَّةً جَعَلْنَا مُنسَكًا ﴿ فَلَا لَهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

تبيّن الآية أولًا أن لله رسلًا من الملائكة ومن الناس ، وثانياً أن هذه الرسالة ليست كيفما اتفقت وممن اتفق بل هي بالإصطفاء وتعيين من هو صالح لذلك .

وقوله: ﴿إِن الله سميع بصير في تعليل لأصل الإرسال فإن الناس أعني النوع الإنساني يحتاج حاجة فطرية إلى أن يهديهم الله سبحانه نحو سعادتهم وكمالهم المطلوب من خلقهم كسائر الأنواع الكونية فالحاجة نحو الهداية عامة ، وظهور الحاجة فيهم وإن شئت فقل: إظهارهم الحاجة من أنفسهم سؤال منهم واستدعاء لما ترتفع به حاجتهم والله سبحانه سميع بصير يرى ببصره ما هم عليه من الحاجة الفطرية إلى الهداية ويسمع بسمعه سؤالهم ذلك.

فمقتضى سمعه وبصره تعالى أن يرسل إليهم رسولاً ويهديهم به إلى سعادتهم التي خلقوا لنيلها والتلبس بها فما كل الناس بصالحين للاتصال بعالم القدس وفيهم الخبيث والطيب والطالح والصالح ، والرسول رسولان رسول ملكي يأخذ الوحي منه تعالى ويؤديه إلى الرسول الإنساني ورسول إنساني يأخذ الوحي من الرسول الملكي ويلقيه إلى الناس وبالجملة قوله : ﴿إن الله سميع بصير﴾ يتضمن الحجة على لزوم أصل الإرسال، وأما معنى الإصطفاء والحجة على لزومه فهو ما يشير إليه قوله : ﴿يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾ .

قوله تعالى: ﴿يعلم ما بين أيبديهم وما خلفهم وإلى الله تبرجع الأمور﴾ ظاهر السياق أن ضمير الجمع في الموضعين للرسل من الملائكة والناس، ويشهد وقوع هذا التعبير فيهم في غير هذا الموضع كقوله تعالى حكاية عن ملائكة الوحي: ﴿وما نتنزل إلا بأمر ربك له ما بين أيدينا وما خلفنا﴾(١) الآية،

<sup>(</sup>۱) مريم : ٦٤ .

سورة الحج ـ آية ٧٨ ...... ٢٨ .... ٤١٣

وقوله: ﴿ فلا يظهر على غيبه أحداً إلا من ارتضى من رسول فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رصداً ليعلم أن قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم ﴿ (١) .

والآية \_ كما ترى \_ تنادي بأن ذكر علمه بما بين أيديهم وما خلفهم للدلالة على أنه تعالى مراقب للطريق الذي يسلكه الوحي فيما بينه وبين الناس حافظ له أن يختل في نفسه بنسيان أو تغيير أو يفسد بشيء من مكائد الشياطين وتسويلاتهم كل ذلك لأن حملة الوحي من الرسل بعينه وبمشهد منه يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم وهو بالمرصاد .

ومن هنا يظهر أن المراد بما بين أيديهم هو ما بينهم وبين من يؤدون إليه فما بين أيدي السول الملكي هو ما بينه وبين الرسول الإنساني وما بين يدي الرسول الإنساني هو ما بينه وبين الناس ، والمراد بما خلفهم هو ما بينهم وبين الله سبحانه والجميع سائرون من جانب الله إلى الناس .

فالوحي في مأمن إلهي منذ يصدر من ساحة العظمة والكبرياء إلى أن يبلغ الناس ولازمه أن السرسل معصومون في خفظه ومعصومون في إبلاغه للناس.

وقوله: ﴿وَإِلَى الله ترجع الأمور﴾ في مقام التعليل لعلمه بما بين أيديهم وما خلفهم أي كيف يخفى عليه شيء من ذلك ؟ وإليه يسرجع جميع الأمور وإذ ليس هذا الرجوع رجوعاً زمانياً حتى يجوز مع خفاء حاله قبل الرجوع وإنما هو مملوكية ذاته له تعالى فلا استقلال له منه ولا خفاء فيه له فافهم ذلك .

قوله تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا اركعوا واسجدوا واعبدوا ربكم وافعلوا المخير لعلكم تفلحون الأمر بالركوع والسجود أمر بالصلاة ومقتضى المقابلة أن يكون المراد بقوله: ﴿واعبدوا ربكم الأمر بسائر العبادات المشرعة في الدين كالحج والصوم ويبقى لقوله: ﴿وافعلوا الخير سائر الأحكام والقوانين المشرعة فإن في إقامتها والعمل بها خير المجتمع وسعادة الأفراد وحياتهم كما قال: ﴿استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم ﴾ (٢).

وفي الآية أمر بإجمال الشرائع الإسلامية من عبادات وغيرها .

قوله تعالى : ﴿وجاهدوا في الله حق جهاده﴾ إلى آخر الآية . الجهـاد بذل

<sup>(</sup>١) الجن : ٢٨ .

الجهد واستفراغ الوسع في مدافعة العدو ، ويطلق في الأكثر على المدافعة بالقتال لكن ربما يتوسع في معنى العدو حتى يشمل كل ما يتوقع منه الشر كالشيطان الذي يضل الإنسان والنفس الأمارة بالسوء وغير ذلك فيطلق اللفظ على مخالفة النفس في هواها والاجتناب عن طاعة الشيطان في وسوسته ، وقد سمى النبي مَشِنَهُ مخالفة النفس جهاداً أكبر .

والظاهر أن المراد بالجهاد في الآية هـو المعنى الأعم وخاصـة بالنـظر إلى تقييده بقولـه : ﴿فِي الله﴾ وهو كـلٍ ما يـرجع إليـه تعالى ، ويؤيـده أيضاً قـوله : ﴿والذين جاهدوا فينا لنهدينهم سبلنا﴾(١) .

وعلى ذلك فمعنى كون الجهاد فيه حق جهاده أن يكون متمحضاً في معنى الجهاد ويكون خالصاً لوجهه الكريم لا يشاركه فيه غيره نظير تقوى الله حق تقواه في قوله : ﴿اتقوا الله حق تقاته﴾(٢) .

وقوله: ﴿هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ امتنان منه تعالى على المؤمنين بأنهم ما كانوا لينالوا سعادة الدين من عند أنفسهم وبحولهم غير أن الله من عليهم إذ وفقهم فاجتباهم وجمعهم للدين ، ورفع عنهم كل حرج في الدين امتناناً سواء كان حرجاً في أصل الحكم أو حرجاً طارئاً اتفاقاً فهي شريعة سهلة سمحة ملة أبيهم إبراهيم الحنيف الذي أسلم لربه .

وإنما سمي إبراهيم أبا المسلمين لأنه على أول من أسلم لله كما قال تعالى : ﴿إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُ أَسِلُمُ قَالَ أَسلمت لرب العالمين (٢٠) ، وقال حاكياً عنه على : ﴿ وَمَن تَبعني فَإِنَّهُ مَنِي ﴾ (٤) فنسب اتباعه إلى نفسه ، وقال أيضاً : ﴿ وَاجنبني وبني أَن نعبد الأصنام ﴾ (٥) ، ومراده ببنيه المسلمون دون المشركين قطعاً وقال : ﴿إِن أُولَى النَّاسُ بَالِسُ اللَّذِينَ اتبعوه وهذا النبي واللَّذِينَ آمنوا ﴾ (٢) .

وقوله: ﴿هُو سُمَاكُمُ الْمُسْلَمِينُ مِنْ قَبْلُ وَفِي هَذَا﴾ امتنان ثان منه تعالى على المؤمنين بعد الإمتنان بقوله: ﴿هُو اجتباكم﴾ فالضمير لـه تعالى وقوله: ﴿مَنْ قَبْلُ﴾ أي مِنْ قَبْلُ نزول القرآن وقوله: ﴿وَفِي هَـذَا﴾ أي وفي هذا الكتاب

العنكبوت: ٦٩. (٣) البقرة: ١٣١. (٥) إبراهيم: ٣٥.

(۲) آل عمران : ۱۲۶ (۱) آل عمران : ۲۸ (۱) آل عمران : ۲۸ .

سورة الحج \_ أية ٧٦ \_ ٧٨ 210

وفي امتنانه عليهم بذكر أنه سماهم المسلمين دلالة على قبوله تعالى إسلامهم .

وقبوله : ﴿لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شَهِداءُ عَلَى النَّاسُ﴾ المراد به شهادة الأعمال وقـد تقدم الكـلام في معنى الأية في سـورة البقرة الأيـة ١٤٣ وغيرها وفي الآية تعليل ما تقدم من حديث الاجتباء ونفي الحرج وتسميتهم مسلمين .

وقوله : ﴿فَأَقْيِمُوا الصَّلَاةُ وَآتُوا الزَّكَاةُ وَاعْتَصَّمُوا بِاللَّهِ ﴾ تَفْرَيْعُ عَلَى جميع ما نقدم مما امتن بــه عليهم أي فعلى هــذا يجب عليكم أن تقيمــوا الصـــلاة وتؤتــوا الزكاة .. وهو إشارة إلى العمل بالأحكام العبادية والمالية . وتعتصموا بالله في جميع الأحوال فتأتمروا بكل ما أمر به وتنتهوا عن جميع مــا نهى عنه ولا تنقـطعوا عنه فيحال لأنه مولاكم وليس للعبـد أن ينقطع عن مـولاه في حـال ولا لــلإنســان الضعيف أن ينقطع عن ناصره \_ بوجه على الاحتمالين في معنى المولى \_ .

فقوله : ﴿ هُو مُولاكم ﴾ في مقام التعليل لما قبله من الحكم ، وقوله . ﴿ فتعم المولى ونعم النصير ﴾ كلمة مدح له تعالى وتطييب لنفوس المؤمنين وتقوية لقلوبهم بأن مولاهم ونصيرهم هو الله الذي لا مولى غيره ولا نصير سواه .

واعلم أن الذي أوردناه من معنى الاجتباء وكذا الإسلام وغيره في الآية هو الذي ذكره جل المفسرين بالبناء على ظاهر الخطاب بيا أيها الذين أمنـوا في صدر الكلام وشموله عامة المؤمنين وجميع الامة .

وقد بيِّنا غير مرة أن الاجتباء بحقيقة معناه يساوق جعل العبد مخلصاً ـ بفتح اللام ـ مخصوصاً بالله لا نصيب لغيره تعالى فيه ، وهذه صفة لا توجمد إلا في أحاد معدودين من الامة دون الجميع قطعا ، وكذا الكلام في معنى الإسلام والإعتصام ، والمعنى بحقيقته مراد في الكلام قطعاً .

وعلى هذا فنسبة الاجتباء والإسلام والشهادة إلى جميع الأمة توسع من جهة اشتمالهم على من يتصف بهذه الصفات بحقيقتها نظير قوله في بني إسرائيل : ﴿وجعلكم ملوكاً﴾(١) ، وقوله فيهم : ﴿وفضلناهم على العـالمين﴾(١) ونظائره كثيرة في القرآن .

> (١) المائدة : ٢٠ (٢) الجاثية : ١٦ .

#### ( بحث روائي )

عن جوامع الجامع في قـوله تعـالى : ﴿فلا ينـازعنك في الأمـر﴾ روي أن بديل بـن ورقاء وغيره من كفار خزاعة قالـوا للمسلمين : ما لكم تـأكلون ما قتلتم ولا تأكلون ما قتل الله يعنون الميتة .

أقول: سياق الآية لا يساعد عليه.

وفي الكافي بإسناده عن عبد الرحمن بياع الأنماط عن أبي عبد الله بيلا قال : كانت قريش تلطخ الأصنام التي كانت حول الكعبة بالمسك والعنبر ، وكان يغوث قبال الباب ويعوق عن يمين الكعبة ، وكان نسر عن يسارها ، وكانوا إذا دخلوا خروا سجداً ليغوث ولا ينحنون ثم يستديرون بحيالهم إلى يعوق ثم يستديرون عن يسارها بحيالهم إلى نسر ثم يلبون فيقولون : لبيك اللهم لبيك ، لبيك لا شريك لك إلا شريك هو لك تملكه وما ملك .

قال: فبعث الله ذباباً أخضر لـه أربعة أجنحـة فل يبقَ من ذلـك المسـك والعنبر شيئاً إلا أكله ، وأنزل الله عز وجل: ﴿يا أيها الناس ضـرب مثل فاستمعوا له﴾ الآية .

وفيه بإسناده عن بريد العجلي قال: قلت لأبي جعفر علنين: ﴿ يَا أَيُهَا الذِّينَ اللَّهِ اللَّهِ الذَّينَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى الله تبارك وتعالى لـنا في الدين من حرج فالحرج أشد من الضيق.

وملة أبيكم إبراهيم إيانا عنى خاصة وهوسماكم المسلمين الله عز وجل سمّانا المسلمين ومن قبل في الكتب التي مضت ووفي هذا القرآن وجل سمّانا المسلمين ومن قبل في الكتب التي مضت ووفي هذا القرآن وليكون الرسول عليكم شهيداً وتكونوا شهداء على الناس فرسول الله ممنون الشهيد علينا بما بلّغنا عن الله تبارك وتعالى ونحن الشهداء على الناس يوم القيامة فمن صدّق يوم القيامة صدّقناه ومن كذّب كذّبناه .

أقول : والروايات من طرق الشيعـة عن أئمة أهـل البيت عليهم السلام في هذا المعنى كثيرة ، وقد تقدم في ذيل الآية ما يتضح به معنى هذه الروايات .

وفي الـدرّ المنثور أخرج ابن جريـر وابن مـردويـه والحـاكم وصححـه عن

عائشة أنها سألت النبي عَلَيْ عن هذه الآية ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج﴾ قال : الضيق .

وفي التهذيب بإسناده عن عبد الأعلى مولى آل سام قال: قلت لأبي عبد الله مين التهذيب بإسناده عن عبد الأعلى مولى آل سام قال: قلت لأبي عبد الله مين عبد الله عثرت فانقطع ظفري فجعلت على إصبعي مرارة كيف أضنع بالوضوء ؟ قال: يعرف هذا وأشباهه من كتاب الله عز وجل قال الله: ﴿ ما جعل عليكم في الدين من حرج ﴾ امسح عليه .

أقول: وفي معناها روايات أخر تستشهد بـالآية في رفع الحكم الحرجي وفي التمسك بالآية في الحكم دلالة على صحة ما قدمناه في معنى الآية .

وفي الدرّ المنثور أخرج ابن أبي شيبة في المصنف وإسحاق بن راهويه في مسنده عن مكحول أن النبي على قال : تسمّى الله باسمين سمّى بهما أمتي هـو السلام وسمّى أمتي المسلمين ، وهو المؤمن وسمّى أمتي المؤمنين .

- تمَّ والحمد لله \_

# فهرس بعض المواضيع المبحوث عنها في هذا الجزء

| الصفحة | نوع البحث    | موضوع البحث                             | رقم الآيات    |
|--------|--------------|-----------------------------------------|---------------|
| 44     | قرآني وروائي | قصة زكريا عليه السلام في القرآن         | سورة مريم     |
|        |              |                                         | 10_1          |
| 77     |              | ۱ ـ وصفه                                |               |
| 77     |              | ۲ ـ تاریخ حیاته                         |               |
| YA     |              | قصة يحي عليه السلام في القرآن           | ٥ _ ١         |
| ۲۸     |              | ١ ـ الثناء عليه                         |               |
| 7.     |              | ۲ ـ تاريخ حياته                         |               |
| 79     |              | ٣ ـ قصة زكريا ويحيى في الإنجيل          |               |
| ٣٦     | مختلط        | كلام في معنى التمثل                     | ٤٠-١٦         |
| 74     | قرآني وروائي | قصة إسماعيل صادق الوعد عليه السلام      | ٥٧_٥١         |
| 70     | قرآني ورواثي | قصة إدريس النبي عليه السلام             | 04-01         |
|        | وتاريخي      | كلام في معنى وجوب الفعل وجوازه وعدم     | ۷۲_٦٦         |
| 9 8    | عقلي         | جوازه على الله سبحانه                   |               |
|        |              |                                         | سورة الأنبياء |
| 757    | عقلي وسمعي   | كلام في معنى حدوث الكلام وقدمه في فصول  | 10-1          |
| 757    |              | ١ ـ ما معنى حدوث الكلام وبقائه          |               |
| 1437   | ,            | ٢ ـ هل الكلام فعل أو صفة ذاتية ؟        |               |
| 789    |              | <ul><li>٣ ـ تحليل معنى الكلام</li></ul> |               |
| 789    | _            | ٤ _ محصّل البحث                         |               |
| 1771   | قرآني وفلسفي | بحث في حكمته تعالى                      | rr_ 17        |