

### يه كتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.



منجانب.

سبيلِ سكينه

يونك نمبر ٨ لطيف آباد حيدر آباد پاكستان

www.ziaraat.com



۷۸۲ ۱۱-۱۲ پاصاحبالة مال ادركق \*



Bring & Kin

نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گتب (اردو) DVD ویجیٹل اسلامی لائبریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

Presented by www.ziaraat.com

#### تَأ لِيْك:

آيت الله علامه السيد محمد حسين الطباطبائي

ترجمه



# الميزان

فى تفسيرالقرآن

جبار ۲ (علمی بالسفی ،او بی ، تاریخی اور حدیثی معارف سے مزین تفسیر القرآن بالقرآن )

آيت الله حسن رضا غديرى

ناشر: الغديراكيثري، پاكستان

# جمله حقوق بحق الغديرا كيدى محفوظ بين الشريش الشيندرة بك نبر عك الجنبي ، اسلام آباد سر دجرة

## ISBN No. 969-8947-01-9

| a the stage of the |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شاسنامهٔ کتاب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| نام كتاب " الميزان" في تغيير القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| چلند <u></u> دوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| تاليف مسيد آيت الله علام محمضين الطباطبا كي طاب ثراه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ترجمه تيت الله حسن منظم العالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| اهتمام وترتيب سيد دولت على زيدي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ناشر الغديما كيثري، ياكتان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| تاريخ الثاعت باراول ميسي جون 2006ء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| تاریخ اشاعت بار دوم اگست 2009ء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| يمجيل مذوين وتزئين مستسب آغاابوطالب غديريءالحاج آغامجد رضاغديري                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| مطبع مطبع مطبع مطبع مطبع مطبع مسيد بريس الميريس وولا بور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ملنے کا پیته: 🛪 حسینیه ہال، ہوپ روڈ ، لوکوشیڈ ، لا ہور - 54900 (یا کستان)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| (نوك 6811712 / 6840622)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Hussaini Research Center ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 45-Peter Avenue, London, NW10 2DD U.K                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Tel; (+44) 208 621 4088                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |

# فهرست

| rr t               |                           |
|--------------------|---------------------------|
| ra                 | روضوع کی بابت ایک نظر ر   |
| MA                 |                           |
| ۳Y                 | يك قول اوراس كاجواب       |
| ي كا ذكر           |                           |
| ۵۱                 |                           |
| ۵۸                 |                           |
| ۵٩                 | ایک محقق کا اظہار رائے    |
| ٧١                 | تحقیقی و تفصیلی جواب      |
|                    |                           |
| واشح بیان ۲۸       | روزہ کے وجوب کا صریح و    |
| ۲۹                 | روزه کی تضا کابیان        |
| ے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |                           |
| ۷۱                 |                           |
| ۷۲                 | روایات برایک نظر          |
| ۷۲                 | روزه صرف خدا کے لئے       |
| م کاعمل ۲۳         | اوائل بعثت ميس بيغيبراسلا |
| ۷۴                 |                           |
| ۷۵                 | قرآن اور فرقان كافرق      |
| ۷۲                 |                           |
| ليان               |                           |
|                    | '                         |

| IA | حرفسواول                           |
|----|------------------------------------|
| ři | اس جلد میں شامل اہم موضوعات        |
| rr |                                    |
| ۲۵ | تفسيروبيان                         |
| ra | روزه کی فرضیت کا حکم               |
|    | قصاص کے بارے میں                   |
|    | ائيان والول سے خطاب                |
|    | روزه کے احکام کا تاریخی اشارہ      |
|    | صيام اور صوم كالمعنى               |
| mr | سابقهٔ امتوں کی طرف اشارہ          |
|    | تقویٰ،روزه کی فرضیت کا مقصدِ اعلیٰ |
|    | روزه کے ذریعے حصول تقویٰ کی امید   |
|    | روزه، کنتی کے چند دنوں ش!          |
| ۳۵ | بعض منسرین کی آراء                 |
| ٣٧ | ایک کمزوروباطل رائے                |
|    | یمارومسافر مخض کے روزہ کا تھم      |
|    | ابل سنت علماء کی رائے              |
|    | ایک اہم مطلب کابیان                |
|    | فدىيەكے دجوب كاپيان                |
| ۳۲ | فدیے بارے میں ایک خیال             |

|             | _                                                                                                                                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1+14        | عقيدة تجسيم كابير بطادعوى                                                                                                                                      |
| 1+4         | فتنهكآ ثاري بيخ كي دعا                                                                                                                                         |
| 1+4         | غفلت شعارول کی دعا                                                                                                                                             |
| I+Y         | مظلوم کی دعاکے بارے میں                                                                                                                                        |
| 1•4         | سودمند باتیں                                                                                                                                                   |
| 1-4         | ارشادِ نبوی کی تشریح                                                                                                                                           |
| III <u></u> | دعااور قضاء                                                                                                                                                    |
| 117 <u></u> | دعاسے بلا تعین ملتی ہیں                                                                                                                                        |
|             | دعااوردرود                                                                                                                                                     |
|             | دعا كالحريقة                                                                                                                                                   |
|             | دعااورتوفيقِ البي                                                                                                                                              |
|             | دعااورمعرفت خدا                                                                                                                                                |
| 114         | دعااور قدرت خداوندی                                                                                                                                            |
|             | 111111111111111111111111111111111111111                                                                                                                        |
|             |                                                                                                                                                                |
|             |                                                                                                                                                                |
| 11A         | آیت ۱۸۷                                                                                                                                                        |
| IIA         | آیت ۱۸۷<br>تفیروبیان                                                                                                                                           |
| 11A<br>119  | آیت ۱۸۷<br>تشیروبیان<br>ماورمضان کی را توں میں!                                                                                                                |
| 11A         | آیت ۱۸۷<br>تشیروبیان<br>ماورمضان کی را تول میں!<br>مرداورعورت ایک دوسرے کالباس                                                                                 |
| 11A         | آیت ۱۸۷<br>تغییروبیان<br>ماورمضان کی را تول میں!<br>مرداورعورت ایک دوسرے کالباس<br>خدا کی طرف سے تو بدو بخشش                                                   |
| 11A         | آیت ۱۸۷<br>تفسیروبیان<br>ماورمضان کی را تول میں!<br>مرداور عورت ایک دوسرے کالباس<br>خدا کی طرف سے تو بدو بخشش<br>ایک اعتراض اوراس کا جواب                      |
| 11A         | آیت ۱۸۷<br>تفسیروبیان<br>مرداورعورت ایک دوسرے کالباس<br>خدا کی طرف سے قوبدد بخشش<br>ایک اعتراض اوراس کا جواب                                                   |
| 11A         | آیت ۱۸۷<br>تغییروبیان<br>مرداورعورت ایک دوسرے کالباس<br>خدا کی طرف سے قوبدو بخشش<br>ایک اعتراض اور اس کا جواب<br>بحث کا خلاصه اور ماحصل<br>طلب اولا د کا احساس |
| 11A         | آیت که است المار التی التی التی التی التی التی التی التی                                                                                                       |
| A           | آیت ۱۸۷<br>تغییروبیان<br>مرداورعورت ایک دوسرے کالباس<br>خدا کی طرف سے قوبدو بخشش<br>ایک اعتراض اور اس کا جواب<br>بحث کا خلاصه اور ماحصل<br>طلب اولا د کا احساس |

| ای۸                | أمام محمد بافر عليه السلام كاارشادكر       |
|--------------------|--------------------------------------------|
|                    | فدىيى وضاحت                                |
| ۷۹                 | هجبير کانتکم                               |
| ۸+                 | تکبیرکاوفت اور کیفیت                       |
| ۸۰                 | تحقیقی نقطه نظر                            |
| ۸۱                 | غلطشهرت كاازاله                            |
| ۸۱                 | تكبير ليتن تعظيم                           |
| مو <sup>ت</sup> س؟ | قرآن وآسانی کتب کب نازل                    |
| ۸۳                 | شبوقدركے بارے میں!                         |
|                    | ابن عباس كاقول                             |
|                    |                                            |
| ۸۵                 | آیت۱۸۲                                     |
| AY                 | بيان وتفسير                                |
| ΑΥ                 | دعاً كاتكم وآ داب                          |
| ۸۸                 | آيت كـ الفاظ كتفصيلى تشريح .               |
| A9                 | رهنة عبوديت كي خصوصيت                      |
| 9+                 | خدا كى على الاطلاق مالكيت                  |
| ۹۳                 | دعاکے بارے میں دیگر آیات                   |
| 97                 | استجابت دعااورا يمان ببيخدا                |
| 94                 | روایات پرایک نظر                           |
| ۹۸                 | خداے وابستگی کا تاکیدی حکم                 |
| 99                 | دعا کی حقیقت و ماهیت                       |
|                    |                                            |
|                    |                                            |
| lee                | قبوليت كايقين                              |
| • •                | قبولیت کایقین<br>برحال میں دعا کرنے کا تھم |
| • •                | قبوليت كايقين                              |

on the most representation of the second of

| IPA     | خداکے دروازے                  |
|---------|-------------------------------|
|         |                               |
|         | آيات ١٩٠ تا ١٩٥               |
|         | تفسيروبيان                    |
| 18r     | مشركين سے جنگ كرنے كاپہلام    |
|         | قال سے مربوط احکام            |
| امد     | خدا کی راه میں قال بسسے؟      |
|         | حدے تجاوز نہ کرنے کا تھم      |
| یے؟ ۲۵۱ | جہاں یاؤ قبل کردو! سے کیامراد |
| 104     | مبجدالحرام كى حرمت كانتحفظ    |
|         | خدا کی معرفت ورحمت کابیان     |
|         | كب تك قال كياجائي؟            |
| ام      | فالمول کے بارے میں استثنائی   |
|         | برابر کابرتاؤ کرنے کا حکم     |
| 144     | ایک سوال اوراس کا جواب        |
| iyr     | انفاق كانتكم                  |
| 14"     | الاكت مرادكيام،               |
| 14"     | نیکی اوراحسان کا حکم          |
| 14°     | قرآنی تکم جهاد                |
| 14      | ایک نا درست گمان              |
| 140     | ایک معاشرتی بحث               |
| 144     | روایات پرایک نظر              |
|         | صلح حدیبہیکے وقت نازل ہو _!   |
| 141     | ابن انس اورابن زید کا نظریه   |
| ال      | آیت کے نزول کی بابت ایک بیا   |
|         |                               |

| 1rq           | حدودِ اللي كي ياسداري             |
|---------------|-----------------------------------|
| 1rq           | روایات برایک نظر                  |
| 179           | خوات بن جبيرانصاري كاواقعه        |
| IP4           | قیس بن صرمهانصاری کا قصه          |
|               | ابنِ عباس کی روایت                |
|               |                                   |
|               | آیت ۱۸۸                           |
| IMA           | تفييرويوان                        |
|               | الفاظ کی تشریح                    |
| ے ۔۔۔۔۔۔      | ناجائز طور پر مال کھانے کی ممانعہ |
|               | روایات برایک نظر                  |
|               | جوا کی حرمت                       |
| IPY           | الحكام سے مرادكون بير؟            |
|               | ا کیسالمی ومعاشرتی بحث            |
|               |                                   |
|               | آیت۱۸۹                            |
|               | تفسيروبيان                        |
| IM            | بلال کے بارے میں                  |
| irr           | بلال کی بابت سوال کیوں؟           |
| ما بونے كائكم | محمروں میں درواز وں سے داخل       |
|               | تقويٰ: كاميابي كى تنجى!           |
| IPY           | روایات پرایک نظر                  |
|               | حديث نبوي كاحواله                 |
|               | زمانة جابليت كى رسم كابطلان       |
|               | قريش: جفائش، جو شيل               |

| مشترالحرام من وتوف كاحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ذكر خداكرنے كاعكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| افاضه کاوجو بی تیم م                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| اعمال ج انجام دیے کے بعد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| دعا كا تذكره                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ايك لطيف تكته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| خدا كأاكِ نام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| منتی کے چندون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| دودنول میں بجا آوری                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| حشركابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| روایات پرایک نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| حج وعمره کی تکھیل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| پیغمر اسلام کے مناسک حج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| .2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| عره، فج كاحصب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| عمرہ ، ج کا حصہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عمرہ ، ج کا حصہ ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مكه كقريب رہنے والول كائكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مكه ك قريب رہنے والول كائتم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| مکه کے قریب رہنے والول کا تھم<br>جج کے مہینوں کا نعین                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مكه كرقريب رينے والول كائتم<br>حج كے مهينول كانتين<br>تلبييه، اشعار تقليد<br>حج كے بعض احكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| مكه كرقريب رين والول كاعكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| مكه كرتيب ريخ والول كاعكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| مكه كرتيب ربن والول كانتم<br>ج كيم بينون كانتين<br>تلبيه اشعار بتقليد<br>ح كي بعض احكام<br>طلب رزق كاجواز<br>حلاب مشفرت كاجواز<br>افاضه كي تم كاشان زول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| مكه كرقريب ربن والول كاعكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۱۳۳ مگه کرتر بیدر بند والول کاتیم<br>۱۳۳ بلیسه، اشعار بتقلید به ۱۳۳ بخشیار تقلید با ۱۳۳ بخشیار تقلید با ۱۳۳ بخشیار تقلید با ۱۳۳ بخشیار تا ۱۳۳ با ۱۳ با ۱۳۳ با ۱۳ با ۱۳۳ با ۱۳ با ۱ |
| ۱۳۳ مگه کرتر بید رسند والول کاهم میم کرد بید رسند والول کاهم میم کرد بید رسند والول کاهم میم کرد بید و کافتین میم استار تقلید میم استار میم استار تقلید میم استار میم کام از میم کام از در میم کام از در میم کام از در میم کرد و کرد استار میم کام از در میم کرد و کرد استار کرد و کرد استار کرد و کر  |

| ΙΛ+               | فتنه کی نیخ کنی تک لڑتے رہو                                                                              |
|-------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ΙΛ•               | ابنِ عمر کاعکمی استعدلال                                                                                 |
|                   | حرمت والمفرمبينه مين قال؟                                                                                |
|                   | جابرانصاری کابیان                                                                                        |
|                   | حدودِحرم كاحرّام                                                                                         |
|                   | میاندروی اختیار کرنے کا حکم                                                                              |
|                   | حاتم کی اطاعت                                                                                            |
| IAT               | مالی امور پرتو جهات                                                                                      |
|                   |                                                                                                          |
|                   | آیت۱۹۲ تا ۴۰۳                                                                                            |
|                   | تفییروبیان                                                                                               |
|                   | مج وعمرہ کے اعمال صرف خدا کے۔                                                                            |
|                   | فریضهٔ مج وعمره اوران کے اعمال                                                                           |
| 197               | اضطرارى حالت مين استثنا أن تحكم.                                                                         |
|                   | يارفخف كانحكم                                                                                            |
|                   | امن پانے کے بعد کاتھم                                                                                    |
|                   | قربانی کاخصوصی تھم                                                                                       |
|                   | ایک مکنه اعتراض اوراس کاجواب                                                                             |
| 190               | دس روزول كاحكم                                                                                           |
|                   |                                                                                                          |
|                   | دس دنوں کے کمل ہونے کابیان .                                                                             |
| 194               | دس دنوں کے کمل ہونے کا بیان.<br>جج تمتع کی شرط                                                           |
| 194               | دس دنوں کے کمل ہونے کابیان .                                                                             |
| 194<br>19A        | دس دنوں کے ممل ہونے کابیان.<br>حج تمتع کی شرط<br>تقوائے الٰبی اختیار کرنے کا تھم.<br>حج کے مہینوں کا ذکر |
| 194<br>19A        | دس دنوں کے ممل ہونے کابیان.<br>حج تمتع کی شرط<br>تقوائے الٰبی اختیار کرنے کا تھم.<br>حج کے مہینوں کا ذکر |
| 194<br>19A<br>19A | دس دنوں کے عمل ہونے کابیان.<br>حج شتع کی شرط<br>تقوائے الٰبی اختیار کرنے کا تھم.                         |

TO THE SECOND OF THE SECOND SECOND SECOND SECOND OF THE SECOND SE

| ۲۳۹         | بن عباس کامیان                     |
|-------------|------------------------------------|
|             | امام جعفر" کاارشادگرامی            |
|             | شب هجرت کی با دمیں                 |
|             | صهيب كاواقعه                       |
|             |                                    |
| ror         | آیات ۲۰۸ تا ۲۱۰                    |
|             | بيان وتفسير                        |
|             | ا<br>امن وسلح اختیار کرنے کا تھم   |
|             | واضح نشانیوں کے بعد کمراہی         |
|             | خدا کابا ولوں کے سائے میں آنا      |
|             | ایک علمی بحث                       |
| <b>۲</b> ۲۲ | مرچزی بازگشت خدا کی طرف!           |
| 74m         | روایات برایک نظر                   |
| ۲۲۵,        | روایات پرایک اور نظر               |
| r44         | ایک باطل رائے کی وضاحت             |
|             | رجعت كے ثبوت برمنی روايات          |
|             |                                    |
| 12 r        | آيات اا۲ تا ۲۱۲                    |
| 12 pr       | تفسيروبيان                         |
| 12 m        | بنی اسرائیل کودی جانے والی نشانیاں |
| س الا       | ونیاوی زندگی: کا فرول کی زینت!     |
|             | تقوى والول كامقام                  |
|             |                                    |
| 12Y         | آیت۲۱۳                             |
| 144         | تغييروبيان                         |
| 12A         | انسان کی مخلیق کا آغاز             |
|             |                                    |

| 4.0                                                                                                                                            |
|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| وایات پرایک نظر                                                                                                                                |
| ىناسكوننج كى تفصيلات                                                                                                                           |
| يتم إسلامً نے ج تمتع ادا كيا                                                                                                                   |
| بایرانصاریٰ کی روایت                                                                                                                           |
| <br>هج تمتع منسوخ نهیں ہوا                                                                                                                     |
| متعة الح كاجواز                                                                                                                                |
| سنتونبوي سے ج تتع كى تقديق                                                                                                                     |
| جابر کی روایت سے استناد                                                                                                                        |
| ببات<br>سدت نبوی کے برعکس فتوی                                                                                                                 |
| -<br>اجتهاد بمقابل نص                                                                                                                          |
| رسولؑ کااپنامقام اورقر آن کااپنا                                                                                                               |
| واضح وصریح فرمان                                                                                                                               |
| ر میلی اور عثمان کے در میان گفتگو                                                                                                              |
| ۰۰   ۱۰ مریه مان کسینه یا ۱۰ م<br>حضرت البوذ رکی رواییتی                                                                                       |
| اني بن کعب کا استدلال                                                                                                                          |
| بن بن سب ۱۹۰۰ مدد ن                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                |
| ر پي<br>تفسيروبيان                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                |
| د ښاه ې از ند کې کېڅوشنمالي                                                                                                                    |
| وئياوى زندگى ئىخوشنما كى<br>ز مىن مىن فىدادىجىلات نروالا                                                                                       |
| زمین میں فساد کھیلانے والا                                                                                                                     |
| زمین میں فساد پھیلانے والا<br>کھیتی اورنسل کی تباہی                                                                                            |
| زمین میں فساد پھیلانے والا<br>کھیتی اورنسل کی تباہی<br>خدا فسادکونا پسند کرتا ہے                                                               |
| زمین میں فساد کھیلانے والا<br>کھیتی اورنسل کی تباہی<br>خدا فساد کو نالپند کرتا ہے<br>غیر حقیق عزت کا دھو کہ                                    |
| زمین میں فساد کھیلانے والا<br>کھیتی اورنسل کی تباہی<br>خدا فساد کو ناپیند کرتا ہے<br>غیر حقیقی عزت کا دھو کہ<br>خدا کی خوشنو دی کے حصول کا سود |
| زمین میں فساد کھیلانے والا<br>کھیتی اورنسل کی تباہی<br>خدا فساد کو نالپند کرتا ہے<br>غیر حقیق عزت کا دھو کہ                                    |
|                                                                                                                                                |

Anne de la company de la compa

Ą

|              | , I                               |
|--------------|-----------------------------------|
| <b>*</b> *** |                                   |
| ٣٣١          | امام جعفرصادق مم كافرمان          |
| rrr          | انبیاء کی بعثت کا اثبات           |
| rer          | انبیاء کی تعداد                   |
| rra          | ئى كى تعريف                       |
| mry          | اولوالعزم کی وجهشمیه              |
| T72          | تفسیر تی کے ندکورات               |
| rra          | ا پوخزه ثمالی کی روایت            |
| mrx          | حفرت علی کاارشاد                  |
| ra+          | الواح كاذكر                       |
| roi          | مسئله نبوت علم فلسفه کی روشنی میر |
| rar          | ایک اعتراض ادراس کا جواب.         |
| ror          | ایک معاشرتی بحث                   |
| ror          | پېلااعتراضاوراس کاجواب .          |
| roo          | دوسرااعتراض اوراس كاجواب          |
| rax          | تيسرااعتراض اوراس كاجواب          |
| ra9          | چوتھااعتراضاوراس کاجواب.          |
|              | بإنجوال اعتراض اوراس كاجوار       |
| PYP          | چھٹااعتراضاوراس کا جواب .         |
| -            |                                   |
| <b>74</b> 2  | آ پت۲۱۲                           |
| <b>٣</b> ٩٨  | تفسيروبيان                        |
| ۳۹۸ <u></u>  | بہشت کے استحقاق کا گمان           |
|              | ايك اد في نكته                    |
|              | سابقهامتون کی سرگزشت              |
|              | ىبلى اقوام پرختيوں كاذكر          |
|              | <b>~</b> ,                        |

| <b>ሃ</b> ላ• | انسان کاروح وبدن سے مرکب ہونا         |
|-------------|---------------------------------------|
| تعلق ۱۸۱    | انسان كاحقيقي شعوراورد يكراشياء سيربط |
| M"          | انسان ئے ملی علوم                     |
| MY          | انسان كاديگراشياء سے استفادہ كرنا     |
| MZ          | انسان كامدنى الطبع هونا               |
| ra          | افراد بشركے درمیان اختلاف كاجنم لينا. |
| r9r <u></u> | وین کے ذریعے اختلافات کی دوری         |
| r92         | وین بی میں اختلاف                     |
|             | انسان: دنیا کے بعد                    |
|             | امت واحده                             |
|             | ان آراء کی بابت تفصیلی بیان           |
| ۳•۸         | یا نچویں رائے وقول کی تفصیلی وضاحت.   |
|             | انبیاءالهی کی منصی صفات               |
|             | بعثت انبیاء کابنیادی مقصد             |
|             | دين مين اختلاف كرنے والے افراد        |
|             | الل ایمان کے لئے خدائی ہدایت کا عطیہ  |
|             | آيت سے حاصلہ چندمطالب                 |
|             | أيك غلط فبنى اوراس كاجواب             |
|             | انبياً وي عصمت كالمسله                |
|             | عصمت انبیا گاک ایک اور دلیل           |
|             | ایک اعتراض اوراس کاجواب               |
|             | عصمت انبیاء کی ایک قرآنی دلیل         |
| rri         | عصمتوانبیاء کے اثبات پر قرآنی بیان    |
| rrr         | ايك سوالا وراس كاجواب                 |
| mma         | نبوت کے بارے میں ایک بحث              |
| المرابع<br> | روایات پرایک نظر                      |
|             |                                       |

STAND HIM TO BE TO AN LETTA DE LES DE LES DE LES DE LES DES DE LES DE LE

| جزاء کے حوالے سے اعمال کی کیفیتیں                |
|--------------------------------------------------|
| دنیاوآ خرت کی نکیاں                              |
| فیکیوں کی بربادی                                 |
| عناه گار کی شکیاں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔                    |
| منا بوں کی اثر گزاری ۲۰۰۳                        |
| وگناعذاب سمهم                                    |
| عنا ہوں کی نیکیوں میں تبدیلی                     |
| تا شیری وسعت                                     |
| نيكيول كى تاخير كى ايك صورت                      |
| ا کیسوال اوراس کا جواب                           |
| اعمال كالمجسم بونا                               |
| اعمال دواقعات کے درمیان خاص ربط                  |
| ایک فردایک ملت                                   |
| ایک سوال یا اعتراض اوراس کا جواب                 |
| احكام كاسعادت وشقاوت كي حواله مع مختلف مونا ٢٣٣٢ |
| عقل سے مطابقت و عدم مطابقت                       |
| روایات پرایک نظر                                 |
| تقدر پرداخی رہنا                                 |
| عبدالله بن جش اسدى كافوجى دسته                   |
| ېرىلىدى دار قىرق دى وغى                          |
|                                                  |
| آيات ٢١٩ ، ٢٢٠                                   |
| بيان ونفسير                                      |
| شراب اورجواکے بارے میں                           |
| يهت بزا گناه                                     |
| شراب خوری کے مفراثرات                            |
| انفاق کے بارے میں سوال                           |

| ني اورايمان والون كي فرياد ا ٣٥٦   |
|------------------------------------|
| خداسے مدد کی درخواست               |
| خداکی نُفرت کا اعلان               |
|                                    |
| آیت نمبر۲۱۵ سیست. ۳۷۳              |
| تفسيروبيان سيروبيان                |
| انفاق کے ہارے میں سوال             |
| آيت کي بابت مفسرين کي آراء ۲۳۷۵    |
| علم خدا کی وسعت                    |
| روایات پرایک نظر                   |
| اصحاب النبي كاتذكره يستدم          |
|                                    |
| דאו דוא ד אוץ                      |
| تفسيروبيان                         |
| قال كافريضه                        |
| ايك لطيف اد في نكته                |
| ئالپىندىدە گربېترئالپىندىدە گربېتر |
| خدا کاعلم اور بندول کی لاعلمی ۲۸۵  |
| حرمت والے مبینے میں قال کی ممانعت  |
| بهت پزاگناه                        |
| فتنه قتل سے بڑا گناہ               |
| مشر کین کی بھر پورکوشش             |
| مرتد کی سزا                        |
| ا عمال کے ضائع ہونے کی بحث         |
| ایک نهایت اجم مئله                 |
| ایک بنیادی موضوع                   |

| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                 |
|-------------------------------------------------------|
| مشرکین سے نکاح کرنے کی ممانعت ۵۷۵                     |
| دوزخ اور بہشت کی طرف بلاوے کا تقابل٢ ٢٨               |
| ايك نهايت لطيف اشاره                                  |
| روایات پرایک نظر                                      |
| مرئد بن مرئد غنوى كاواقعه                             |
| ابن عباس كابيان                                       |
|                                                       |
| آیات۲۲۲، ۲۲۳ س                                        |
| تفسيروبيان                                            |
| حیض کے بارے میں سوال                                  |
| حيف كي مدت مين نزويكي شكرنے كاسم                      |
| تاری کے آئینے میں ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| أيك لطيف اد في تكته                                   |
| پاک ہونے کے بعد مقاربت کا حکم                         |
| طبارت اور نجاست کی بحث                                |
| توبداورطبارت ،خداکے پندیدہ اعمال ۱۳۹۱                 |
| عورت کی مثال بھیتی کے ساتھ                            |
| ايک علمی اوراد بی نکته                                |
| ايك بدربط استدلال                                     |
| اعمال صالحه تقوى اورروز برزاكي يادد بإني              |
| روایات پرایک نظر                                      |
| ايام حيض ص مباشرت عظم كي وضاحت                        |
| طلب اولادكاهم                                         |
| امام صادق ا كاليك فرمان                               |
| توباورطہارت کے بارے ین                                |
| سلام بن مستنير کي دلچيپ روايتاه ٥                     |
|                                                       |

| نے کا حکم                               | غوروفكركر   |
|-----------------------------------------|-------------|
| بارے میں سوال                           |             |
| چاره ک۵۲                                |             |
| ی تمیز ۲۵۹                              | مفسدوسلح    |
| یک نظر                                  | روايات پراُ |
| مت كايران٩٥٦                            |             |
| ه کے گھر کی جانی                        | شراب، كنا   |
| ن،سب سے پڑا گناہ                        |             |
| ن، خدا کی معصیت کاسب سے بداسبب ۲۲۱      | شراب خور    |
| رمت کاراز                               |             |
| قراد ۲۲۲                                |             |
| عون ہے                                  |             |
| کے برے لوگ                              | •           |
| اً آخرت مين براانجام ١٢٧٨               |             |
| LAL                                     |             |
| ے میں ایک روایت                         |             |
| بارے میں ابن عباس کی روایت ۲۹۵          | ٠ ه -       |
| عم اوراس کامعنی                         |             |
| ل کھانے والوں گاانجام ۲۲۸               |             |
| ساتھ نیک سلوک کرنے کا تھم ۲۹۷           | فیمیوں کے   |
| W-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1-1 |             |
| PYAP                                    |             |
| نو                                      |             |
| ں سے شادی کرنے کی ممانعت                | -           |
| نلف مراتب كابيان                        | -           |
| شركه آزاد ورت سے بہتر ہے 24             | مومنه کنیر، |

i kalematan kembagni, lamatan terbahan berbahat terbahan bermilak lebih berbahat berbahan merapat berbahat per

| · <b>·</b>                                                          |
|---------------------------------------------------------------------|
| تيسرى طلاق كے بعد نكاح كابيان                                       |
| عدت ختم ہونے کے بعد شرع تھم                                         |
| نقصان بہنچانے کی غرض سے رجوع کرنا                                   |
| سابقة شومرسے دوباره رشته از دواج قائم كرنے كامسكله ٥٣٥              |
| احکام البی اہل ایمان کی بھلائی کے لئے ہیں ۔۔۔۔ عمد                  |
| خدائی ضابطےدلوں کی پاکیزگی کےضامن ہیں ۵۳۸                           |
| خدا آگاه، جبكه لوگ تا آگاه بين                                      |
| مچوں کے دودھ بانے کا حکم ومت کابیان ۵۵۰                             |
| ايك اظهار خيال اوراس كاجواب ما علم الما الما الما الما الما الما ال |
| نان ونفقه كاحكم                                                     |
| نهایت علمی واد نی تکته                                              |
| وارثول برنان ونفقه کی ذمه داری                                      |
| دوده چر وانے میں یا ہمی رضایت کا حکم                                |
| تقوى اختيار كرنے كى تاكيد                                           |
| عدست وفات كاحكم                                                     |
| عدت پوری ہونے کابیان                                                |
| خدابر مل سے بخوبی آگاہ ہے ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔        |
| خواستگاری کے مخصوص احکام                                            |
| ایک فطری امری طرف توجه                                              |
| رهنة زوهيت قائم كرنے كى زمانى شرط ١٢٥                               |
| خدادلول کےراز جانتاہے                                               |
| حق میر کے بارے میں ایک تھم                                          |
| حق مبرمعین ند بونے کی صورت میں شرع تھم ۵۲۳                          |
| احسان وتيكي كابرإن                                                  |
| نصف مهردين كانتم                                                    |
| فنيلت ك صول كى ترغيب كالخصوص انداز ٥٦٥                              |
| علیت عون کریپ و حون الدار سا                                        |

| ۵+۴               | امام رضًا كاارشادِ كرامي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵+۵               | امام جعفرصادق کابیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ۵+۲               | جابر بن عبدالله كابيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   | דדע ל דדר בון                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| oir               | تفسيروبيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| نے کی ممانعت ۵۱۲  | ا پی قسمول میں خدا کوڈ ھال بنا۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| فذه               | بمعنى شميس كعاني كاعدم مواة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| تن ۵۱۵            | قرآن مجيد مين قلب (ول) كام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۵۱۹               | ايلاء کاشری حکم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۵۲۰               | روایت پرایک نظر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   | قىمول مىں خدا كوڈ ھال بنانے ك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                   | لغوے کیامرادہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ari               | ايلاء سے كيام راد ہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ari               | ایلاءے کیامرادہے؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| -                 | ایلاه سے کیامراد ہے؟<br>آیات ۲۲۸ تا ۲۲۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٢٣               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| arr               | ۲۲۲ t ۲۲۸ <u></u> [                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 6rr               | آیات ۲۲۸ تا ۲۳۲ <u></u><br>تفییروبیان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| or-<br>or-        | آیات ۲۲۸ تا ۲۳۲<br>تفسیروییانطلاق اورعدت ومهر کے احکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۵۳۰<br>۵۳۰<br>۵۳۲ | آیات ۲۲۸ تا ۲۳۲<br>تغییروبیانطلاق اورعدت ومهرکے احکام<br>مطلقه عورتوں کے بعض احکام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۵۳۳ ۵۳۳           | آیات ۲۲۸ تا ۲۳۲<br>تفسیروبیان<br>طلاق اورعدت ومهر کے احکام<br>مطلقه محورتوں کے بعض احکام<br>طلاق کے بعدر جوع کرنے کا بیا<br>حقوق وفر اکفن کا عادلا نہ نظام اور                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۵۲۳               | آیات ۲۲۸ تا ۲۷۲<br>تغییروبیانطلاق اورعدت دمهر کے احکام<br>مطلقہ عورتوں کے بعض احکام<br>طلاق کے بعدر جوع کرنے کابیا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۵۳۳               | آیات ۲۲۲ تا ۲۲۲<br>تغییروبیان<br>طلاق اورعدت ومبر کے احکام<br>مطلقه محورتوں کے بعض احکام<br>طلاق کے بعدر جوع کرنے کا بیا<br>حقوق وفرائض کا عادلا ندنظام اور<br>دو بارطلاق کی مخبائش کا شرگ ضاو                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ۵۲۳               | آیات ۲۲۸ تا ۲۲۲ تفسروبیان طلاق اورعدت ومهر کے احکام طلاق کے بعدر جوع کرنے کا بیا طلاق کے بعدر جوع کرنے کا بیا حقوق وفر اکفن کا عادلا نہ نظام اور دو بارطلاق کی مخبائش کا شری ضاء ایک اوبی کئتہ خدائی احکام کی عدم پاسداری کا خدائی احکام کی عدام پاسداری کا خدائی احکام کی عدام پاسداری کا خدائی احکام کی عدار پر پر کا خدائی احکام کی عدار پر کا خدائی احکام کی خدائی احکام کی عدار پر کا خدائی احکام کی خدائی کی خدائی احکام کی خدائی کی کی خدائی کی خدائی کی کی خدائی کی کی خدائی کی خدائی کی خدائی کی کی خدائی کی کی خدائی کی |
| ۵۲۳               | آیات ۲۲۸ تا ۲۲۲<br>تغییروییان<br>طلاق اورعدت ومهر کے احکام<br>طلاق کے بعدر جوع کرنے کا بیا<br>حقوق وفر اکفن کا عاد لا نہ نظام اور<br>دو بارطلاق کی مخبائش کا شرگی ضاہ<br>ایک ادبی تکته                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |

| ۵۸۵           | آ يات خداوندى كانداق ازانا                 |
|---------------|--------------------------------------------|
| ۵۸۵           | صحیح بخاری کی روایت                        |
| <u></u> ۲۸۵   | چابر بن عبداللہ انصاری کے بارے میں         |
| ۵۸۷           | دودھ بلائی کا تھم                          |
| ۵۸۸           | ۱۳ ارشادات نبوگ                            |
| ۵۸۹           | عدت کی مرت کے بارے میں                     |
| ۵۸۹           | عدت کی مدت کا واضح بیان                    |
| ۵۸۹           | عدت طلاق اورعدت وفات میں فرق کی وجہ        |
| ۵۹۰           | خواستگاری کی فتیج صورتوں سے اجتناب         |
| ۵91           | حق مبرکی مقدار؟                            |
| ۵91           | مېرالمثل ادا كرنے كاتكم                    |
| ۵91           | ولى عقد كالمعنى                            |
| ۵9۲           | درمیانی نمازے کیامرادہ؟                    |
|               | قنوت سے کیامراد ہے؟                        |
| ۳ موم         | صلاة الخوف كابيان                          |
| ۵۹۵           | بيوه كے خرچه كى بابت شرعى تھم              |
| ۵۹۵           | ېدىيدىيغ كالشجاب                           |
|               | ایک علمی بحث                               |
|               | غیر متدن لوگوں میں عورت کی زندگی           |
|               | ظبوراسلام سے پہلے متدن قوموں میں عور       |
| 4+1           | چندد میرمهزب قومون مین عورت کامقام         |
| بيدنازل مواسم | عربون میں مورت کی حالت، وہ زمانہ جب قرآن م |
| 1•∠           | اسلام نے عورت کو کیا مقام دیا؟             |
|               | عورت کی وجودی حیثیت                        |
|               | عورت كامعاشرتي مقام ومنزلت                 |
| 110           | مرداورعورت كيمشترك اورمخصوص احكام          |

| ي علم ٥٩٥                              | نمازوں کے درمیان والی نماز کا تا کیدہ                                                                                                                                               |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ريقه۲۵                                 | خوف کی حالت بی نمازادا کرنے کاط                                                                                                                                                     |
| ١٢٥                                    | وصيت كيعض احكام                                                                                                                                                                     |
|                                        | مطلقه عورتون كومرييد ينا                                                                                                                                                            |
| ۵۲۹                                    | احکام کے بیان کرنے کی فرض                                                                                                                                                           |
|                                        | روایات پرایک نظر                                                                                                                                                                    |
| ۵۷۵                                    | عدت كا پېلاتهم                                                                                                                                                                      |
|                                        | قروسے کیا مرادہے؟                                                                                                                                                                   |
|                                        | تجويدة محقق                                                                                                                                                                         |
| ۵۷۲                                    | عورت پرتا کیدی تھم                                                                                                                                                                  |
| ۵۷۷                                    | مرداور عورت كے حقوق كاحواله                                                                                                                                                         |
| ۵۷۷                                    | دومرتبه طلاق كاحكم                                                                                                                                                                  |
|                                        | شرى طلاق                                                                                                                                                                            |
|                                        |                                                                                                                                                                                     |
|                                        | دوبارہ نکاح کرنے کے احکام کا فلسفہ                                                                                                                                                  |
|                                        | دوبارہ نکاح کرنے کے احکام کا فلسفہ<br>تحقیق تجویہ                                                                                                                                   |
| ۵८٩<br>۵८٩                             | تحقیق تجزیه<br>حضرت پیغبراسلام کاعمل                                                                                                                                                |
| ۵∠9<br>۵∠9<br>۵∧+                      | تحقیق تجزیه<br>حضرت پیغبراسلام کاعمل<br>ایک مجلس میں تین طلاقوں کا تھم                                                                                                              |
| 029<br>029<br>0A+                      | تحقیق تجزیه<br>حضرت پیغیمراملام کاعمل<br>ایک مجلس میں تین طلاقوں کا تھم<br>تسرِق ہا حسان سے کیا مراد ہے؟                                                                            |
| 029<br>029<br>0A+                      | تحقیق تجزیه<br>حضرت پیغبراسلام کاعمل<br>ایک مجلس میں تین طلاقوں کا تھم                                                                                                              |
| 629<br>629<br>6A4<br>6A1               | تحقیق تجزیه<br>حضرت پیغیراملام کاهمل<br>ایک مجلس میں تین طلاقوں کاهم<br>تسرت کیا حمان سے کیا مراد ہے؟<br>طلاق ضلع کی وضاحت<br>طلاق ضلع کے بعدر جوع کا مسئلہ                         |
| 629<br>629<br>6A4<br>6A1               | تحقیق تجزیه<br>حضرت پیغیراملام کاعمل<br>ایک مجلس میں تین طلاقوں کا حکم<br>تسرت کیا حمان سے کیا مراد ہے؟<br>طلاق خلع کی وضاحت                                                        |
| 629<br>629<br>6A1<br>6A1<br>6A7<br>6A7 | تخقیق تجزیه                                                                                                                                                                         |
| 629<br>629<br>6A1<br>6A7<br>6A7<br>6A7 | تحقیق تجزیه محفرت پغیراسلام کاهمل ایک مجلس میں تین طلاقوں کاهم تسرر کی باحسان سے کیا مراد ہے؟ طلاق خلع کی وضاحت طلاق خلع کے بعدر جوع کا مسئلہ حبیبہ بنت ہم کی کا واقعہ کوڑوں کی سزا |
| 629<br>629<br>6A1<br>6A7<br>6A7<br>6A7 | تخقیق تجزیه                                                                                                                                                                         |
| 629                                    | تحقیق تجزیه محفرت پغیراسلام کاهمل ایک مجلس میں تین طلاقوں کاهم تسرر کی باحسان سے کیا مراد ہے؟ طلاق خلع کی وضاحت طلاق خلع کے بعدر جوع کا مسئلہ حبیبہ بنت ہم کی کا واقعہ کوڑوں کی سزا |

and the state of t

| طالوت کی تحکمرانی کاخدائی اعلان ۲۵۰                |
|----------------------------------------------------|
| طالوت كوعكم وقوت كاخدا كي عطيه                     |
| خدا کے عطا کردہ اقتد ارکی نشانی کاذکر              |
| وسكين "كامعني                                      |
| آلِ مویٰ وآلِ ہارون کا ترکہ                        |
| نبرك يانى كوريعامتان                               |
| ایک او بی وظمی نکته                                |
| طالوت اوراس كے فكر كا تذكره                        |
| جالوت اوراس کے فشکر سے آ مناسامنا                  |
| بقائے شل انسانی کاخدائی نظام                       |
| د گیرمفسرین کی آراه                                |
| روایات برایک نظر                                   |
| قرض الحسند دين والے كااجر ١٧٢                      |
| نا قابل شارنستين                                   |
| امام نے وابطنگی                                    |
| طالوت، جالوت اورئی اسرائیل کے دا تعات کی تفصیل ۲۷۳ |
| الوبصيركي روايت                                    |
| جالوت كِمُثِلَ كاواتعه                             |
| سکینت کے بارے میں روایات                           |
| ا يک علمی ومعاشر تی بحث                            |
| اصل موضوع كالمى محقق                               |
| تاریخ اوراس کی بابت قرآنی زاویهٔ نظر               |
|                                                    |
| ror t rom                                          |
| تفسيروبيان                                         |
| انبیاء الی کے درجات اور انفاق کابیان               |
|                                                    |

| 45+                                                     | فكرت ك لقائع                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| واب                                                     | ايك اہم سوال اور اس كاج                                                                                                                                                                                            |
| آزادی                                                   | مغربی تنزن میں عورت کی                                                                                                                                                                                             |
| ארם                                                     | دوسری علمی بحث                                                                                                                                                                                                     |
| <del></del>                                             | <del></del>                                                                                                                                                                                                        |
| YPA                                                     | آیت ۲۳۳                                                                                                                                                                                                            |
| YF9                                                     |                                                                                                                                                                                                                    |
| سے نکلنے والول کا تذکرہ ۲۲۹                             |                                                                                                                                                                                                                    |
| عتياريس ہے                                              |                                                                                                                                                                                                                    |
| رخين                                                    |                                                                                                                                                                                                                    |
| كاجواب                                                  |                                                                                                                                                                                                                    |
| 472                                                     | · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                              |
| YFZ                                                     | حزقیل کی دعا کااثر                                                                                                                                                                                                 |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                         |                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                         | <u> </u>                                                                                                                                                                                                           |
|                                                         | آیات ۱۲۳۳ تا ۲                                                                                                                                                                                                     |
| YPA                                                     | آبات ۲۳۳ تا ۲<br>تغیروبیان                                                                                                                                                                                         |
| 4PA FOI                                                 | آیات ۲۳۴ تا ۲<br>تغیروبیان                                                                                                                                                                                         |
| 177. FOI 177. YPP                                       | آمات ۲۳۴۴ تا ۲<br>تفیروبیان<br>فریضهٔ جهادکابیان<br>خداکراه مین قال کاهم<br>خداکوقرض الحسند دینه کا                                                                                                                |
| 4 PM                | آ بات ۲۲۲۴ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا                                                                                                                                                                        |
| 177. FOI 177. YPP                                       | آ بات ۲۲۲۴ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا ۲ تا                                                                                                                                                                        |
| ۲۳۸ ۲۵۱ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۵ ۲۳۹ ۲۳۲ ۲۳۲ ۲۳۲ ۲۳۲             | آیات ۲۴۴۴ تا ۲ است ۲۴۴۴ تا ۲ است تغییروبیان<br>فریضهٔ جهادکابیان<br>خداکورض الحسند دینه کا<br>ایک ادبی کنته کابیان<br>روزی دینا اورروک لینا خ                                                                      |
| ۲۳۸ ۲۵۱ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۵ ۲۳۹ ۲۳۲ ۲۳۲                     | آیات ۲۴۴۴ تا ۲ است ۲۴۴۴ تا ۲ است تغییروبیان<br>فریضهٔ جهادکابیان<br>خداکورض الحسند دینه کا<br>ایک ادبی کنته کابیان<br>روزی دینا اورروک لینا خ                                                                      |
| ۲۳۸ ۲۵۱ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۵ ۲۳۵ ۲۳۹ ۲۳۷ ۲۳۷ ۲۳۲ ۲۳۲ ۲۳۸ ۲۳۸ | آیات ۲۲۲۴ تا ۲ است الم ۲ تا ۲ ت                                                                                                                                                      |
| ۲۳۸ ۲۵۱  ۲۳۳  ۲۳۳  ۲۳۳  ۲۳۵  ۲۳۹  ۲۳۲  ۲۳۲  ۲۳۲         | آیات ۲۲۲۴ تا ۲ است الم ۲ تا ۲ ت                                                                                                                                                      |
| ۲۳۸ ۲۵۱ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۳ ۲۳۵ ۲۳۵ ۲۳۹ ۲۳۷ ۲۳۷ ۲۳۲ ۲۳۲ ۲۳۸ ۲۳۸ | آیات ۲۳۴ تا ۲ است تفسیروبیان<br>فریضهٔ جهادکابیان<br>خداکی راه میں قال کا تھم<br>خداکو قرض الحسد دینے کا آ<br>ایک اولی گئتہ کابیان<br>بنی اسرائیل کی ایک جماعہ<br>قال کے بارے میں قوشتی<br>فداکی راه میں قال سے را |

and the statement of th

| آیت ۲۵۵ تی                                      |
|-------------------------------------------------|
| تفسيروبيان                                      |
| توحید کے حوالے سے چند بنیادی مطالب              |
| حيات كامعنى ومفهوم                              |
| دنيا ي مختلف نام اوران كي وضاحت                 |
| قيوم سے كيامراد ہے؟                             |
| نينداوراوتكه كى خداوندعالم كفي كابيان ٢٥٩       |
| ايك اد في اعتراض اوراس كاجواب                   |
| آسانون اورزيين كى مالكيت اور شفاعت كابيان ٥٥٠   |
| ملكيت مرادكيا ہے؟                               |
| ا يك غلاقبى اوراس كاازاله                       |
| خدا كيام كي وسعت كابيان                         |
| ایک اہم کلتہ کابیان                             |
| خداے علم سے مراد کیا ہے؟                        |
| خداکےاقتداراعلیٰ کی وسعت                        |
| آسانون اورزین کی ها ظت اور خدائے بزرگ وبرتر ۲۷  |
| روایات برایک نظر                                |
| سب سے افضل آیت                                  |
| باعظمت ترين آيت                                 |
| آيت الكرى كي وجيشميه                            |
| آيت الكرى كي فضيلت برايك روايت                  |
| ہرچزکری سے ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| كرى اورعرش مراعلم خداب                          |
| خدا كالانحدود علم                               |
| عرش وکرسی کے بارے میں مزیر تفصیل                |

| Y99                                    | ئىغىبروں كے قصيلتى فرق كاخدا كى اعلان      |
|----------------------------------------|--------------------------------------------|
| ۷**                                    | ايك اد بي ولطيف نكته                       |
| Z+r                                    | خدا کا پیغمبرول سے کلام کرنا               |
| ۷۰۷                                    | ''الرسل'' ــــــــمرادكون <del>ب</del> ين؟ |
|                                        | ایک رائے اوراس کا جواب                     |
|                                        | ''خدائے ہمکلام ہونے'' کی بحث               |
| ــــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | كلام كى حقيقت اورحقيقى معنى                |
| 4tf                                    | حفرت عیسلی کاخصوصی تذکره                   |
|                                        | خدا کی مشیت و چاہت کا بیان                 |
|                                        | لوگوں کے اختلا فات اوراس کا نتیجہ          |
|                                        | خداجوچا ہٹائے اسے انجام دیتاہے             |
|                                        | انفاق سے سرتا نِي كانتيجہ                  |
|                                        | روایات پرایک نظر                           |
|                                        | اختلافات وانتشار کانتیجه                   |
|                                        | جنگ جمل میں ایمان و کفر کانٹین<br>۔        |
|                                        | کفرسے کیامراوہے؟                           |
|                                        | ملت مسلمه کے درمیان اختلافات وتفرقه        |
|                                        | خدا کی صفات کی وضاحت                       |
|                                        | خدا کے متکلم ہونے کامعنی<br>ز              |
|                                        | نیخ البلاغد کے حوالہ سے                    |
|                                        | ایک فلسفیانه بحث                           |
|                                        | کلام کے بارے میں اشاعرہ کاعقیدہ            |
|                                        | مغتزله کانظریه                             |
|                                        | معتزله کےنظریہ پرایک اعتراض                |
| ۷۳۸                                    | اشاعره ومعتزله کے نزاع کا بنیا دی حل       |

| موی کا میان                                               |
|-----------------------------------------------------------|
| قارون کے بارے میں خدانے فرمایا ۲۹۷                        |
| حفزت يغيراسلام مصفدانے ارشادفر مايا عود                   |
| خدا کے وجود پرمضبوط استدلال ۹۸                            |
| نمرود كااظهار                                             |
| ايريم كاجواب                                              |
| ظالم لوگ بدایت محروم رہتے ہیں                             |
| احسان ونیکی موجب ہدایت اور ظلم وستم باعث و کمرا ہی ہے ۸۰۴ |
| احيائے اموات کی نا قابلِ انکار مثال                       |
| ايك سوال اوراس كاجواب ما                                  |
| مردول کوزندہ کیے جانے کی کیفیت کاسوال ۱۵۸                 |
| مرنے کے بعد زندہ کیا جانے کاعملی نموند                    |
| زنده کیے جانے والے سے سوال                                |
| کیے بعد گیرے نتیجہ بخش سوالات                             |
| اصل واقعه کی تفصیلات                                      |
| حقيقت الامرواضح موكى                                      |
| حضرت ابراجيم كايمان افروزسوالات                           |
| خرکورہ دعوی اور دلاکل کے جوابات                           |
| قلبی اطمینان کاحصول: ما کیزه مقصد                         |
| مردےاں طرح زندہ کئے جاتے ہیں                              |
| روایات پرایک نظر                                          |
| ابراہیم ہے کس نے مناظرہ کیا؟                              |
| مناظره كب انجام بإيا؟                                     |
| ایک علمی مجث                                              |
| احیائے اموات کی کیفیت کاسوال                              |
|                                                           |

| عرش، کری سے بواہےاے                                                                                                                                                                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| کرسی کے حامل فرشتوں کاذکر                                                                                                                                                                                    |
| شفاعت کرنے والے                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                              |
| آیات ۲۵۷ ، ۲۵۷                                                                                                                                                                                               |
| تفسيروبيان                                                                                                                                                                                                   |
| دىن مين جركى في                                                                                                                                                                                              |
| ا يک علمی واد نې نکته                                                                                                                                                                                        |
| اسلام، ملوار کا دین نبیس                                                                                                                                                                                     |
| طاغوت سے روگر دانی اور الله پرايمان لانے کی حقیقت 249                                                                                                                                                        |
| الله کی رسی ٹوٹ نہیں سکتی ۱۸۸۰                                                                                                                                                                               |
| خدا کی ولایت کا پا کیزه اثر ۸۰۰                                                                                                                                                                              |
| ایک نهایت لطیف نکته                                                                                                                                                                                          |
| روایات پرایک نظر                                                                                                                                                                                             |
|                                                                                                                                                                                                              |
| قبليه بن نفير كاعمل                                                                                                                                                                                          |
| دين اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                              |
| دين اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت                                                                                                                                                                               |
| دين اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت                                                                                                                                                                               |
| دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت<br>ابن عباس کی روایت<br>آیات ۲۵۸ تا ۲۲۰ میروییان<br>تغییروییان                                                                                                                |
| دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت<br>ابن عباس کی روایت<br>۲۲۰ تا ۲۵۸ تا ۲۲۰                                                                                                                                     |
| دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت<br>ابن عباس کی روایت<br>آیات ۲۵۸ تا ۲۲۰ میروییان<br>تغییروییان                                                                                                                |
| دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت<br>ابنِ عباس کی روایت<br>آبیات ۲۵۸ تا ۲۲۰<br>تغییر و بیان<br>حضرت ابرا ایم فتمر و در کے درمیان مناظرہ                                                                         |
| دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت<br>ابن عباس کی روایت<br>آیات ۲۵۸ تا ۲۲۰<br>تفسیر و بیان<br>حضرت ابرا بیم و نمر و د کے درمیان مناظرہ<br>احسان کا بدلہ احسان سے دینا جا ہیے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت<br>ابن عباس کی روایت<br>آیات ۲۵۸ تا ۲۲۰<br>تفسیر دیبان<br>حضرت ابرا بیم و نمر ود کے درمیان مناظرہ<br>احسان کا بدلداحیان سے دینا چاہیے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔     |

| خداجے چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے۔۔۔۔۔۔۔      |
|------------------------------------------|
| انفاق كامتصداورغرض                       |
| ایک باریک نکته کی طرف اشاره              |
| صدقات کے بہترین معرف کاذکر               |
| شب وروز انفاق كرنے والول كاذكر           |
| روایات پرایک نظر                         |
| انفاق کے اجری مقدار                      |
| احكام من برابرى اورمومن كي فضيات ١٩٥٠    |
| متحقق وتشرت أورمكي لكات                  |
| جهاد في سبيل الله كاوسية معنى            |
| احسان جلانے کا برانتیجہ                  |
| الحجى چيزانفاق كرنے كاسم                 |
| شيطان كابهاوه                            |
| شیطان اور فرشتول کا انسان سے تقامی رابطہ |
| حكمت سے كيامراد ب                        |
| عقل اور عاقل کی نضیلت                    |
| غيرمسلم نقراء كوصدقه دينے كاذكر          |
| ظا برو نوشيده طور پرصدقد دين كاهم        |
| اصحاب صفه کا تذکره                       |
| حفرت على كى شان مين آيت كانزول ١٩١٧      |
| · ·                                      |
| آیات ۱۸۵ تا ۱۸۱ تا ۱۸۹                   |
| تفيروبيان                                |
| موداورانفاق كالقالى بيان                 |
| ربا کی شدید ندمت وممانعت                 |
| سودخورون کی حالت وزار                    |
|                                          |

| اطمينان قلب كاسوال                                                                 |
|------------------------------------------------------------------------------------|
| ایک سوال اوراس کا جواب                                                             |
| انبیاء کی عصمت کی وضاحت                                                            |
|                                                                                    |
| آیات ۲۱۱ تا ۱۲۳ سیست                                                               |
| تفييروبيان                                                                         |
| انفاق کی اہمیت کا تذکرہ                                                            |
| خدا کی راه شن انفاق کرنے والوں کی عظمت                                             |
| منثيل كامنفر ذموند                                                                 |
| انفاق کاصلہ: اضافہ بی اضافہ برکت ہی برکت ۸۷۳                                       |
| انفاق مرف فداكى رضاك لئے مونا جاہي ٢٥٨                                             |
| صدقت سے بہتر                                                                       |
| صدقات کوضائع نه کریں                                                               |
| انفاق میں ریا کا ری کا متیمہ<br>ایک علمی نکتہ ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| ریب ن سند                                                                          |
| ریا ہاری سی کے لئے انفاق کرنے والوں کی مثال ۸۸۲                                    |
| باغے ہی ہے اس رے والوں میں اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                  |
| خويصورت محبت وتمنا                                                                 |
| باكروكمانى سانفاق كاسم                                                             |
| شیطان کوعدے ووقو کے                                                                |
| حكمت وداناكي: عطيهالهي                                                             |
| عكست ودانانى: سرچشمه خيركثير                                                       |
| نفيحت، عقل والول كوحاصل بوتى ب                                                     |
| خدابر على اصل سيآ كاه بي                                                           |
| صدقه كس طرح وياجائي                                                                |
|                                                                                    |

| 941                          | آیات ۱۸۲ تا ۱۸۳                                                                                     |
|------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۹۸۱                          | تفسيروبيان                                                                                          |
|                              | الفاظ کے معنی وتشریحات                                                                              |
| ۹۸۳                          | ايك قابل ذكر مطلب                                                                                   |
|                              |                                                                                                     |
| ዓ <b>ለ</b> ۵                 | آیت۲۸۰                                                                                              |
| 944                          | تفسيروبيان                                                                                          |
|                              | خداوندِ عالم كي ہمه كير مالكيت                                                                      |
|                              | ظاهروباطن دونون كانمحاسبه بوگا                                                                      |
|                              | مغفرت بخشش اورجز اءومز اخدا                                                                         |
|                              | روایات پرایک نظر                                                                                    |
|                              | ظاهروباطن كامحاسبه                                                                                  |
|                              |                                                                                                     |
|                              |                                                                                                     |
| 990                          | آیات ۱۸۵ تا ۱۸۹                                                                                     |
| 996                          | آیات ۲۸۶ تا ۲۸۹ <u></u><br>تفسیروبیان                                                               |
| 994                          | تفییروب <b>یان</b>                                                                                  |
| 994                          | تفسیروییان<br>رسول اورموشین کاایمان                                                                 |
| 994                          | تفسيروبيان<br>رسول اورموشين كاايمان<br>سب ايمان لائے                                                |
| 994                          | تفسيروبيان<br>رسول اورموثنين كاايمان<br>سب ايمان لائے<br>پنيمبروں ميں عدم تفريق                     |
| 994<br>999<br> +++           | تفسيروبيان<br>رسول اورموشين كاايمان<br>سبايمان لائے<br>پنجيبروں ميں عدم تفريق<br>ذمددار يوں كا اصول |
| 994<br>999<br> <br>  <br>  " | تفسيروبيان                                                                                          |
| 994<br>1+++<br>1++1<br>1++2  | تفسيروبيان                                                                                          |
| 994                          | تفسيروبيان                                                                                          |

| 97%            | تجارت سود کی <i>طرح نہیں</i>       |
|----------------|------------------------------------|
| 974            | تنجارت حلال اور سود حرام ہے        |
| 944            | سودکوترک کرنے والوں کی جزاء        |
| du.A           | سودكا خاتمه اورصدقات كااضاف        |
| ں رکھتا ۔۔۔۔۔ں | خدا نا فر مان وگناه گارکودوست نہید |
|                | ایمان وثمل صالح بجالانے والوا      |
|                | بقیہ سودترک کرنے کا تھم            |
|                | خدااوررسول سے جنگ                  |
| 900            | توبه كرنے كة ثار دفوائد            |
| 964            | يتكدست افراد پرنري كانتكم          |
|                | صدقہ دینا بہتر ہے                  |
|                | قيامت كومياد كرو                   |
| ۹۵۸            | روایات پرایک نظر                   |
| ۹۵۸            | سودخورون کی بری حالت               |
| 969            | سودے کیامرادہے؟                    |
| 4Y+            | موعظے سے مراد توبہ ہے              |
| الم            | میراث سے حاصل شدہ مال کاتھ         |
|                | جان بوجھ كرسودكھانے والول _        |
| 141            | سودخوری سے دین کی تباہی            |
| 947            | ياخچ ملعون افراد                   |
| ۹۲۲            | صدقه کی اہمیت                      |
|                | زمانه جابلیت کے سودی معاملار       |
| ۶۶۵۲۹          | عسرت وتنگدستی ہے کیا مرادہ         |
| 942            | ایک علمی بحث                       |
| 927            | ایک اورعلمی بحث                    |
|                |                                    |

# حرف اول

بسم الله الرحمن الرحيم (ط) الحمد لله رب العالمين و الصلواة و السلام على نبينا محمد المصطفى (ص) و آله الطاهرين المعصومين (ع).

تفیرالمیز ان ج ۲، دیگر جلدول کی طرح نہایت اہم ترین علمی مطالب کا مقد س نزانہ ہے۔ اس میں گونا گول قرآنی معارف نہایت عمدہ اسلوب کے ساتھ ذکر کئے گئے ہیں، حقیقت یہ ہے کہ علمی مباحث کے مخصوص انداز کی حامل اس تفیر کی ہر جلد قار ئین کوروح معرفت عطا کرتی ہے، مؤلف کی بلند پایڈ خصیت کے تناظر میں اس منفر دکاوش کا ہر پہلوا پنے دامن میں قرآن نہی کی ایک کائنات سمیٹے ہوئے ہے، آیات کی لفظی تشریحات، ادبی توضیحات، علمی تاویلات، اعتقادی ترجیحات، اخلاتی تشویقات، حدیثی ترویجات، اور تفییری ترجیحات و ترشیحات سے مالا مال ''اہل علم و دانش اور ارباب فکر ونظر کے ذوقی مطالعہ کو معراج عطا کرتی ہے جسیا کہ اس کی تعارف عبراس کے پہلے صفحہ پر کھا گیا ہے کہ یہ کتاب علمی ،فنی، فلفی ،ادبی، تاریخی، روایاتی، معاشرتی، حدیثی اور تفییر القرآن کے معارف سے مزین ہے اس کی صحت کی تائیراس کے مندرجات ہی سے ہوجاتی ہے،

تفسیرالمیز ان اپنی ماسبق اور مابعد تفاسیر سے جوانتیازی مقام رکھتی ہے وہ اس کامخصوص ومنفر دمعیاری انداز بحث ہے اور قرآن ہی کے ذریعے قرآن کی تفسیر کا جونمونداس میں پیش کیا گیا ہے اس کی مثال سابقہ ولاحقہ کتب تفسیر میں نایاب نہ ہوتو کمیاب ضرور ہے ، اس طرز تفسیر کے اختیار وامتخاب سے ہی کتاب کی اہمیت کا انداز وہ وجاتا ہے اور اس پراضافہ رید کہ بحث کے اس تخصوص ومتاز اسلوب کے تمام تر تقاضوں کی تعمیل کے ملی نمونے ''المیز ان' کے ہرصفے پراس طرح درخشندہ دکھائی

دیتے ہیں جیسے فضائے سادی میں بکھرے ہوئے جگمگاتے ستارے اپنی نورانیت کے جلوے دوراورنز دیک سب د کیسے والوں کو پیش کررہے ہوتے ہیں ،

تفیرالمیز ان کو' میزان النفیر' سے بھی موسوم کیا جاسکتا ہے کیونکہ اس کا متوازی معیار قرآن مجید کے معانی سے آگاہی پانے کا تراز و ہے اور اس معیار پر' تفییر' کے اصول وفروع کی معرفت حاصل ہوسکتی ہے، نہایت عمیق مباحث کو تفہیم کے آسان ترین طریقوں سے نذر قارئین کیا گیا ہے، اس میں کوئی شک نہیں کہ مطالب ومباحث سے استفادہ کا حلقہ اہل ذوق، صاحبان فہم، ارباب علم وفضل اور رہروان راہ حقیق سے مختق ومنسوب ہے، کیکن طرزیمان کا وسعت آشنا مزاح، ملمی مراتب کے فرق کو تحت الشعاع قرار دے کر قرآن انہی کی برم میں شریک ہر فرد کو معانی کی زکو قاسے نواز تا ہے،

کلام اللہ کے الفاظ سے معانی و مفاہیم کا انتخر آج و استنباط نہایت عظیم علمی وفکری عبادت ہے، مؤلف کے اس خالص عبادتی عمل کی تشہیروتر و تک کا ہدف ملحوظ ومقصود قرار دے کرار دودان اہل علم ومعرفت کے لئے بیتحف کہ گائی پیش کرنے کی سعادت حاصل کرر ماہوں۔خداسے قبولیت کا عزاز ایانے کی امید کے ساتھ!

> حسن رضاغد مری لندن

# اس جلد ميس شامل الهم موضوعات بيرني

| نزول قرآن: کب، کیوں اور کیونکر؟              | C |
|----------------------------------------------|---|
| دعا: حقيقت،انجميت اورآ فار!                  | C |
| اصولِ معاشرت اوراجها عی زندگی کی بنیادیں     | O |
| جہاداوراس کا قرآنی مفہوم                     | O |
| معاشره مین' وفاع'' کی ضرورت و کیفیت          | 0 |
| هج تهتع اوراس کی تشریعی صورت                 | 0 |
| ''رجعت''اوراس کی تجزیاتی بحث                 | 0 |
| انسان کی حقیقت اورا فراد بشر کی تاریخ        | 0 |
| انسان کی مخلیق کے مراحل                      | 0 |
| روح اور بدن کی تر کیبی صورت                  | 0 |
| انسانی شعور کی حقیقی اساس                    | 0 |
| عملی علوم پرایک نظر                          | 0 |
| باہمی تعاون کے نا قابل انکار حوالے           | 0 |
| انسان كاطبعي طور براجتماعيت يسندمونا         | 0 |
| افرادبشر کے درمیان اختلاف کیوں پیدا ہوتا ہے؟ | O |
| دین میں اختلاف کی روک تھام کیونکرمکن ہے؟     | 0 |
| كيااصل دين مين مجى اختلاف پاياجا تا ہے؟      | 0 |
| ونیاکے بعدانسان کامقام!                      | 0 |
| سات دینی نظریات کی قرآنی اساس اور نبوت!      | O |
| انبياء كاعصمت                                | 0 |
|                                              |   |

- 0 نبوت كامقام وحقيقت
- O جزاء کے حوالہ سے اعمال کے احکام
  - 0 اعمال كاليك دوسرك سار تباط
    - O انمال كالمجسم وتحفظ
- O حوادث روزگاراوربشرى اعمال كدرميان ربط
  - نیکی کابرائی پرغلبہ
  - O نیکی اور عقل: مطابقت کی کامل صورت
    - O "دل اوراس كا قرآني مفهوم
    - O "معلم وادراك" كي قرآ في حقيقت
      - O اسلام میں عورت کامقام
  - O غیرمتدن اقوام میں صنف نازک کی زندگی
  - O نكاح اور طلاق .....وصال اور فراق .....
    - O " سكينت " وسكون كي تقيقت
      - O تنازع البقاءاورانتخاب طبيعي!
        - 0 "كلام" كيامرادم؟
        - O "كلام"كى فلسفيانداساس
          - 0 "زندگئ" کیاہے؟
    - O "حيات خداوند" كامعني ومفهوم!
  - O "امورکی ذمدداری وسر پرسی "اور قیومیت فدا،
    - ٥ دين مين جركي في !
    - 0 "احمان"اوراس كے شبت نتائج
      - O "فظلم" اوراس كے منفى آثار
        - O سود کی حقیقت و حکم



#### آیات ۱۸۳ تا ۱۸۵

يَا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُو اكْتِبَ عَلَيْكُمُ الطِّيَامُ كَمَا كُتِبَ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِكُمُ لَعَلَّكُمُ تَتَّقُوْنَ اللهِ

اَيَّامًامَّعُهُوُ لَاتٍ فَمَنْ كَانَمِنْكُمُ مَّرِيْضًا اَوْعَلْ سَفَرِ فَعِنَّةٌ مِّنَ اَيَّامِ اُخَرَ لَا ا وَعَلَى الَّذِيْنَ يُطِينُهُ وَنَهُ فِنْ يَقْ طَعَامُ مِسْكِيْنٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا فَهُو وَ اَنْ تَصُوْمُواْ خَيْرًا لَمُ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ ﴿

شَهُ مَ مَضَانَ الَّذِي ثَنُ أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرُانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيْنَةٍ مِّنَ الْهُلَى وَالْفُرُى الْهُلَى وَالْفُرُ قَانِ فَنَ ثَانَ مُونِ كَانَ مَرِ نَضًا أَوْعَلَ سَفَرٍ وَالْفُرُ قَانِ فَنَ نَصْهُ اللَّهُ عَلَى مُلَمُ الشَّهُ عَلَى مُلَمُ الْمُسْرَوَ لا يُرِيدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلا يُرِيدُ اللّهُ عَلَى مَا هَل مُ لَا يُعْشَرُ وَلا يُرِيدُ وَلا يُرْدُوا الله عَلَى مَا هَل مُلَمُ وَلَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿



#### 2.7

اے اہلِ ایمان! تم پرروزے واجب کردیئے گئے ہیں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر واجب کئے گئے تھے تا کہتم تقوی اختیار کرو۔ (IAP) سنتی کے چند دن ہی ہیں، جو شخص تم میں سے بیار ہو یا سفر میں ہوتو دوسرے دنوں میں تعداد کو بورا کرے اور جولوگ روز ہ رکھنے کی طاقت نہیں رکھتے (ان کے لئے روز ہ رکھنا تکلیف ومشکل کا سبب بنتا ہے ) وہ ایک مسکین کا کھانا فدید کے طور پر دیں اور جو خص بہتر انجام دے سکے تو اس کے لئے ہی اچھائی ہوگی ، اور تبہارے لئے روز ہ رکھنا بى بہتر ہے اگرتم جان او۔ (1AP) ماہ رمضان، وہ مہینہ ہے کہ جس میں قرآن نازل کیا گیا جو کہ لوگوں کے لئے ہادی ورہنما اور ہدایت کی واضح نشانیاں اور حق و باطل کے درمیان تمیز ولانے والا ہے لہذاتم میں سے جو مخص اس مہینہ میں موجود ہو ( سفر پر نہ ہو ) اس پر واجب ہے کہ وہ اس مہینہ کے روز ہے رکھے، اور جو مخص بیار ہویا سفر میں ہووہ دوسرے دنوں میں گنتی پوری كرے (قضا بجالائے) خداتمهارے ساتھ نرمی و آسانی كا برتاؤ كرنا جا ہتا ہے اور وہ متہيں تنگى وتكليف ميں مبتلا كرنانہيں جا ہتا، (بہر حال يدنرى اس لئے ہے كه) تم مقرره تعدا دکو بورا کرلوا ور خدانے تنہیں ہدایت کی جونعت عطا فر مائی ہے اس پر اس کی بزرگی و احترام کا پاس کرو۔ (بیسب اس لئے ہے ) تا کہتم شکر گزار رہو، (IAA)

# تفسيروبيإن

# روزه کی فرضیت کا حکم

زیرِ نظرتین آیاتِ شریفہ (۱۸۳ -۱۸۵) کے سیاق وتر تیب اور انداز وتر کیب سے دواہم نکات کا مجوت اللہ ہے۔ الما ہے۔

#### يبلانكنه:

یہ تیوں آیات باہم نازل ہوئی ہیں کیونکہ دوسری آیت کے ابتدائی الفاظ (اَیّامًامَّعُدُوْدَتٍ)۔علم ادب کی رو سے ۔ظرف (ظرف زمان) ہیں جن کاتعلق پہلی آیت کے لفظ ''الصیام'' سے ہے، اور جہاں تک تیسری آیت کے ابتدائی الفاظ ''شَهْرُ سَمَضَانَ ''کاتعلق ہے تو یہاں ان کی بابت تین احمالات یائے جاتے ہیں:

- (۱) ۔۔ خبر۔۔ ہے کہ جس کا مبتداء صذف کردیا گیا ہے، یعنی وہ ضمیر ''ھسسی'' کہ جس کی ہا زگشت' آیا گیا گئے گؤ دیت '' کی طرف ہے اور سے افاظ اس کی خبر ہیں گھٹ گؤ دیت '' کی طرف ہے اور سے افاظ اس کی خبر ہیں گویا اصل میں یوں تھا: ''ھسسی شَہْمُ مَ مَضَانَ '' یعنی وہ ایا م کہ جن میں روز نے فرض کے گئے ہیں وہ رمضان کا مہینہ ہے۔ یہ ہم ہی اختالی صورت!
- (۲) دوسری امکانی صورت بیہ کہ بیدالفاظ (شُهُرُس مَضَانَ) مبتداء ہیں کہ جن کی خبر حذف کردی گئ ہے گویا اصل میں جلہ یوں تھا: شہو رصضان هو المذی کتب علیہ کم صیاحه لینی رمضان وه مهیندہ جس کے روز ہے تم پرفرض کئے گئے ہیں۔
- (٣) يوالفاظ (شَهُمُ مَ مَضَانَ) كِيلَ آيت كوالفاظ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ شِي سے لفظ "الصِّيَامُ " كابدل بيں۔

یہ ہے اوبی حوالہ سے ایک اہم کلتہ کہ جس کی نشا ندہی زیر نظر آیات کے طرز تر تیب سے ہوتی ہے۔ بہر حال یہ جملہ اُن گئے چئے چندونوں (اَیَّااَمًا اَمْعُنُ وُلَاتٍ) کی وضاحت کرتا ہے، جن میں روز نے فرض کئے گئے ہیں بنا برایں بیر تینوں آیات ایک ہی کلام کی حیثیت رکھتی ہیں کہ جس میں صرف ایک مقصد کمحوظ ہے اور وہ یہ کہ اہلِ ایمان کو آگاہ کیا جائے کہ ان پر ماہِ رمضان کے روز ہے واجب قرار دیئے گئے ہیں۔

#### د وسرائکته:

بیکلام ۔۔ یا جملہ۔۔ کہ جوان تین آ بنول کی صورت میں ہاس کا پچھ صدا ہے دوسرے صد کے لئے مقد مدو تمہید کی حثیت رکھتا ہاوروہ ہوں کہ پہلی دوآ بنوں میں ایسا تمہیدی انداز بیان اختیا رکیا گیا ہے جس سے سننے والوں کے دلول میں پیدا ہونے والے ممکندا ضطراب و پر بیٹائی کی راہ روکی جاسکے اور وہ اس تھم کی تخی سے دلبروا شتہ نہ ہونے پائیں جوان میں جس اہم فریضہ کی ادائی کی کا فر مان جاری ہوا ہے اس کی بابت لوگوں کی طرف سے نافر مائی اور تھم عدولی خارج ازامکان نہ تھی اور اس بات کا اندیشہ تھا کہ وہ اسے مانے اور اس پر عمل کرنے سے سرتا بی بات کرتا چاہتا ہوجس سے سامعین کی طرف سے منفی روعمل کا اندیشہ ہوتو وہ اپنی میں ایسا انداز اپنا تا ہے جو سننے والوں کے متو تع روعمل کی راہ میں حائل ہوجائے ، یہی وجہ ہے کہ پہلی دوآ بنوں میں جملوں کی تر تیب و تظیم اس طرح سے ہوئی ہے کہ تو خاطب کے ذہن کوروز سے کی فرضت کے بارے میں نہیں ہوتے و والا نوف و مساتھ تو لی تھی کہ اور ایسے مطالب ذکر کئے گئے ہیں جن سے اس کے دل میں پیدا ہونے والا نوف و مساتھ تو لی تھی پولی تھی ہوگی ہوگراس فرمان کو تناز رور ہو سکے اور وہ خوش ہوگراس فرمان کو تناز مربو سکے اور وہ خوش ہوگراس فرمان کو تا کہ مرشی و تکبر کی ظامتیں اس کے کا شانہ و تکر کے ساتھ می اور آسا نیوں ۔ تخفیفا سے قرائی اس کے دنیا و آخر سے کوا کہ وائی ہی جو اس میں ملحوظ رکھی گئی ہیں چن چن جو اس میں ملحوظ رکھی گئی ہیں چن چن جب کونا گوں نرمیوں اور آسا نیوں ۔ تخفیفا سے و تسمیلا سے کا تذکرہ بھی کرویا گیا ہے جو اس میں ملحوظ رکھی گئی ہیں چن نے جب سے موال کئی :

نَاكُيُّهَا لَّنِ بِنَ المَنُوْ اكْتِبَ عَلَيْكُمُ الطِّيَامُ (الالله المانِ مِروز واجب كَ مُكَ مِن ) اس كفورأ بعد يون فرمايا:

گما گیت علی الّین نین مِن قَدْلِکُمْ (جس طرح سے اُن لوگوں پر واجب کئے گئے تھے جوتم سے پہلے تھے)۔

تو اس سے مُر اویہ ہے کہ کہیں ایسا نہ ہو کہتم اِس حکم کواپنے لئے بار خاطر سجھ لوا وراسے اپنی طبیعتوں پر ہو جھ جانو اور
روزہ کا واجب ہوناتم پر گراں گزرے کیونکہ بی حکم صرف تمہارے لئے خاص طور پرصا در نہیں ہوا بلکہ تم سے پہلی امتوں کے
لئے بھی صا در ہو چکا ہے اور صرف بہی نہیں بلکہ اس حکم پر عمل کرنے میں تمہارے لئے اُس گوھر مقصود کے حصول کی امید و
امکان بھی پایا جاتا ہے جس کی طلب تمہارے ایمان وعقیدہ کی بنیاد ہے یعنی تقویٰ ، کیونکہ تقویٰ ہراس محض کے لئے بہترین
تو ہے جیات وزادِراوا ترت ہے جوخدااور قیامت کے دن پرایمان رکھتا ہواور تم لوگ بھی ایمان والے ہو، ای لئے خدانے

فر مایا'' لَعَلَکُمْ تَنَتُقُوْنَ'' (شاید که تم حصول تقوی میں کا میاب ہوجاؤ) اوراس کے علاوہ یہ کہ یم کل (روزہ) کہ جس سے تہار ہے اور تہ تا م اوقات اور نہ بی بہت زیادہ تہارے اور تم سے پہلی اُمتوں کے لئے تقوی کے حصول کی امید وابسۃ ہے نہ تو تہارے تمام اوقات اور نہ بی بہت زیادہ دنوں کے لئے فرض کیا گیا ہے بلکہ تنی کے چند بی ایا میں کہ جن میں اس کی اوا نیگی ضروری قرار دی گئی ہے چنا نچہ اسسلسلہ میں واضح طور پر ارشا والی ہے: '' اَیّامًا اُمّ عُدُدُ ذَتٍ '' ( 'گنتی کے چند ایام )، تو اس میں ''اَیّامًا '' کرہ ہے جوان کے کم و نا چیز ہونے کی ایک ولیل ہے اور پھر اس (اَیّامًا) کی توصیف ''مَّعُدُ وُ ذَتٍ '' ( 'گنتی کئے ہوئے ) کے لفظ سے ہوئی ہے جس میں ان کے نہایت معمولی و نا چیز ہونے اور ان میں عمل روزہ کے نہا بیت آسان و بلکا ہونے کا اشارہ ملتا ہے جسیا کہ درج ذیل آیت میں اس طرح کی عیارت سے اس کی تائید ملتی ہے ، ملاحظہ ہو:

موره يوسف، آيت ۲۰:

O "وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَخْسِ دَى اهِمَمَعُدُو دَةٍ "

(اورانہوں نے اسے (یوسف علیہ السلام کو ) نہا یت کم و ناچیز قیمت \_ \_ چند گئے چنے در ہموں میں فروخت کر دیا )

توجس طرح اس آیت میں لفظ '' دَسَاهِم '' کره کی صورت میں ہاوراس کی توصیف'' مَعْدُ وُ دَقِ '' کے لفظ سے ہوئی ہاں قرح'' ایا ما '' جو کہ کرہ ہاوراس کی توصیف'' معدودات' کے لفظ کے ساتھ ہوئی ہان دونوں میں (ایا مامیں دنوں اور دراهم میں درہموں کے ) کم ،معمولی اور ناچیز ہونے کا ثبوت ملتا ہے۔

اس کے علاوہ ایک اور نکتہ بھی ملحوظ ہے اور وہ یہ کہ خداوند عالم اس عمل (روزہ) کی فرضیت کے اعلان کے ساتھ ساتھ اہلِ ایمان سے عظا وہ ایک اور نکتہ بھی فرمار ہا ہے کہ ہم نے اُن لوگوں پر کہ جن کے لئے روزہ تکلیف وزحمت کا باعث ہے خاص رعایت ونرمی برتی ہے مثلاً جو محض روزہ رکھنے کی طاقت ہی نہیں رکھتا وہ اس کے عوض فدید دے جو کہ اس کے لئے مشقت کا سبب نہیں اور نہ ہی بارخا طربے ، فدید ہے کہ ایک مسکین کو کھا نا کھلائے چنا نچے ارشاد ہوا:

O '' كَانَمِنْكُـمُ مَّرِيْضًا اَوْعَلْ سَفَرٍفَعِنَّا ۚ قِينَ اَيَّامٍ اُخَرَ ۖ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَ فَوْلَ يَقُّ طَعَامُر مِسْكِيْنٍ ''

(پستم میں سے جو مخض بیار ہو یا سفر میں ہووہ دوسرے دنوں میں کی پوری کر لے اور جولوگ روزہ رکھنے کی طافت بی نہیں رکھتے وہ فدید دیں ایک مسکین کا کھانا۔۔)

بنا برایں بیمل کہ جس میں تمہارے لئے خیر ہی خیر ہے اور اس کی ادائیگی کی بابت تمہیں حتی الامکان رعایت ونری سے نواز ابھی حمیا ہے تو تمہاری بہتری اس میں ہے کہتم اسے پوری تو جہور غبت اور جذبہ اطاعت وفر مانبرداری کے ساتھ

انجام دوادراس کی ادائیگی میں کسی تھم کی ستی وکوتا ہی اور کراہت و نالپندیدگی کا مظاہرہ نہ کرو کیونکہ جس کام میں خیر ہی خیر ہواس کی ادائیگی کی بہترین صورت یہی ہے کہ اسے پوری توجہ و چاہت کے ساتھ اور ہر طرح کی نالپندیدگی کے بغیر انجام دیا جائے ، چنانچہ اس بات کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد ہوا:

O " نَمَنُ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا لَهُ " O

ر جو مخص جذبۂ اطاعت وفر ما نبرداری کے ساتھ عملِ خیر انجام دی تو وہ اس کے لئے خیر و برکت کا حامل ہوگا )۔

ندکورہ بالامطالب میں فور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ پیسب (پہلی اوردوسری آیت کے مطالب) تیسری آیت کے جملہ'' فَمَنَ شَهِی مِنْ گُمُ الشَّهُ وَفَلْیَصُنْهُ ''کے لئے تمہید و مقد مدکی حیثیت رکھتے ہیں، بنا ہرای پہلی آیت کے الفاظ ''کُوتِبَ عَلَیْکُمُ الشَّهُ وَفَلْیَصُنْهُ وَ اجب ہونے کی ایک خبر پر مشتل ہیں ندکداس کی فرضت کے تھم وقانون کے بیان میں، یعنی ان الفاظ کے ذریعے خداوند عالم نے صرف بی خبر دی ہے کہ تم پر روزے فرض کئے گئے ہیں ندید کدان الفاظ کے ذریعے خداوند عالم نے صرف ہے جبکداس کے برعس دیگر آیات میں جو کداس طرح کی عبارت پر مشتل ہیں ایک فرمان وشری قانون جاری کیا گیا ہے ملاحظہ ہو:

#### قصاص کے بارے میں!

سوره بقره ، آیت ۸ که ۱:

آیا گُهاالَّذِیْنَامَنُوا گُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِصَاصُ فِی الْقَتْل ... ،
 ۱ الل ایمان تم یقل یس قصاص واجب کیا گیا ہے )

وصیت کے بارے میں!

سور و بقره ، آیت ۱۸:

O كُتِبَعَلَيْكُمُ إِذَاحَضَمَ اَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَكِكَ خَيْرٌ الْمُ الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْا تُربِيْنَ...

(تم پرفرض کردیا گیا ہے کہ جب تم میں سے کوئی شخص قریب المرگ ہو اگر کوئی مال چھوڑ رہا ہوتو اس کے بارے میں وصیت کرے والدین کے لئے اور قرابتداروں کے لئے )۔

إن دوآ يتول مين " كُتِبَ عَكَيْكُمُ" كالفاظ سے قصاص اور وصيت كے واجب مونے كى خبر نيس دى كئى بلكدان كا

وجو بی علم صادر کیا گیا ہے جبکہ '' گُرتب عَکینگٹم الصّیکامُر '' میں اییانہیں کیونکہ تصاص ووصیت میں اور روزہ کے فرض ہونے میں بہت فرق ہے اور وہ یوں کہ قصاص در حقیقت متنول کے وارثوں اور لواحقین کے دلوں میں قاتل کی بابت پائے جانے والے جذبہ وانقام کی تسکین کا باعث ہوتا ہے اور فطری طور پر بھی اُس احساس سے پوری طرح ہم آ ہنگ ہے جو مقتول کے وارثوں کے دلوں میں اُس وقت موجز ن ہوتا ہے جب وہ قاتل کوچے وسالم چاتا پھر تا اور زندگی کی آسائشوں سے بہرہ ور ہوتا وی کھتے ہیں کہ کویا اسے اپنے تُرم کی پرواہ تک نہیں۔

ای طرح وصیت کی بابت چونکہ شفقت و ہر دری کا جو جذب انسان کی سرشت میں پایا جاتا ہے وہ اسے والدین اور قرابتداروں کے ساتھ ہدروانہ میں گرخیب دلاتا ہے خاص طور پر موت اور ہمیشہ کی بجد الی کے وقت بی فطری اصاب مزید بوجاتا ہے ای لئے وصیت کرنے کا تھم دیا گیا ہے ، لہذا ہید وو تھم (پینی قصاص اور وصیت) انسانی طبیعت کے بنیادی بعد ہو جاتا ہے ای لئے وصیت کرنے کا تھم دیا گیا ہے ، لہذا ہید وو تھم (پینی قصاص اور وصیت) انسانی طبیعت کے بنیادی تقاضوں کے عین مطابق ہونے کی وجہ سے فطری طور پر قابل قبول ہوجاتے ہیں اور ان کی فرضیت کے بیان کے لئے کی مقدمہ و تہید کی ضرورت نہیں ہوتی جبکہ روز ہ کے تھم میں صورت حال اس کے بالکل برعس ہے کیونکداس کی وجہ سے انسان کو انسان کو جہ سے انسان کو انسان کو جہ انسان کو وجہ سے انسان کو جہ انسان کو وجہ سے انسان کو مقدمہ و تہید کی تواجہ و آئی این کر دیا ہے اور آئین کا مطابق بینا اور چنسی خواہشات کی تعمل وغیرہ اس مغروری ہونے کا تھم بیان کرنے میں خاطبین (جو کہ کوام الناس ہیں اور انہیں اس کی اوا بینی کا تھم دیا گیا ہے ) کے ذہوں کو شروری ہونے کا تھم میان کرنے ہے کے مقدمہ و تہید کی شروری ہونے کا تھم میان کرنے ہوئی گیا اور کی مقدمہ و تہید کی ضرورت کے ساتھ و کھائی دیا ہے کہ ان کی اور انہیں اس کی اور انہیں کی فرضیت کی خروں گئی اور کی مقدمہ و تہید کی ضرورت تھوں نہ ہوئی جبکہ سے قصاص اور وصیت کے تھم میں '' گُرتب کی گیا گئی ہے کہ کہ کہ اور کی مقدمہ و تہید کی ضرورت تھوں نہ ہوئی جبکہ ان کی فرضیت بیان کردی گئی اور اسے مقدمہ و تہید کی ضرورت تھوں نہ ہوئی جبکہ ان کی فرضیت کی خروں گئی اور اسے مقدمہ و تہید کی ضرورت تھوں نہ ہوئی جبکہ دو آئی کی گئی گئی ان کی میں میں سے نقر کی گئی اور کی مقدمہ و تہید کی ضرورت تھوں نہ ہوئی جبکہ دو آئیوں کی سے اس کی فرضیت کی تھیں کی کے الفاظ میں بیان کیا گیا ، آئی کی تھیں کی کی کے الفاظ میں بیان کیا گیا ، آئی کھور کی ڈکئن شہر کی بیان کرنے سے میں کی سے میں کی سے میں کہ دو آئیوں میں سات نقر سے تھور کو دور دور در کرکئے گئی ہیں ۔

(ندکورہ بالامطالاب میں اچھی طرح غور کرنے سے آیت مبار کہ میں ندکور الفاظ کی حکمتوں سے آگا ہی حاصل ہو جاتی ہے اور خبراور بیان حکم کے درمیان پایا جانے والافرق بھی معلوم ہو جاتا ہے۔م)

#### ایمان والول سے خطاب

لَيْ النَّهِ النَّهِ الْمَنْ المَنْ ا

یہاں ہے بات قابل ذکر ہے کہ خداوید عالم نے اپنے بیان کے آغاز میں '' اے اہلِ ایمان'' کے الفاظ سے مخاطبین کواس صفت کی یا دولائی ہے جوان میں پائی جاتی ہے بینی ایمان، تا کہ وہ اُس صفت کی طرف متوجہ ہوتے ہوئے ہر اُس حکم کو جذبہ فر ما نبرداری کے ساتھ شلیم کرلیس جوان کے پروردگار کی طرف سے ان کے لئے صادر ہوا ہو خواہ وہ حکم اُن کی طبیعتوں پر گراں ہی کیوں نہ ہو، اور قصاص کی آیت بھی کی طبیعتوں پر گراں ہی کیوں نہ ہو، اور قصاص کی آیت بھی انہی الفاظ سے شروع ہوئی کیونکہ نصرانی قصاص کے بجائے معاف کروسینے کے قائل شے جبکہ ان کے علاوہ دیگر اقوام قصاص ہی کو درست بھی تھیں، اس لئے خداوید عالم نے بہاں '' اے اہلِ ایمان '' کے الفاظ سے خطاب کر کے روزہ کے حکم کو بیان فر مایا تا کہ موسین کومتو جہ کیا جائے کہ تم خدا اور پیغیر اسلام پر ایمان لائے ہو، لہذا جو تھم ان کی طرف سے تبہارے لئے صادر ہوا سے شلیم کرواور اس پر عمل پیرا ہو جاؤ خواہ وہ تبہاری طبیعتوں سے نا ہم آ جنگ اور دیگر اقوام کے نزد یک نا قابلِ قول ہی کوں نہ ہو۔

# روز ہ کے حکم کا تاریخی اشارہ

کتِب عَلَیْکُمُ الصِّیامُ گماگتِب عَلَی الَّنِیْنَ مِن قَبْلِکُمْ ۔۔۔۔ ،
 (تم پردوزے واجب کردیے گئے جیمیا کہتم سے پہلے لوگوں پرواجب کے گئے تھے....)

'' كُتِبَ عَلَيْكُمُ'' (تم پر لكه ديا حميا ہے) ، كتابت كامعى ہے لكمنا، جوكہ عام مشہور ہے ليكن اسے كناية فرض ووجوب، عزم (بھر پوراراده) اورحتى فيصلہ كے مصفے ش استعال كياجا تاہے جيسا كدارشا د ہوا:

سوره مجادله، آیت ۲۱:

o كَتَبَاللهُ لَا غُلِيَنَّ أَنَاوَمُ سُلِيْ ....

(خدانے لکھ دیا ہے کہ بھینا میں اور میرے پنجبر کامیاب ہوں کے )

سوره ليس ، آيت ۱۲:

وَ نَلْتُبُ مَا قَلَّ مُؤاوَ إِثَا لَ هُمْ ....

(اورہم لکھتے ہیں جوانہوں نے پیش کیا اوران کے آٹارکوسی)

سوره ما نده ، آیت ۴۵:

وَ كَتَبْنَاعَلَيْهِمْ فِيهَا آنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ ...؛

(اورجم نے اُن پرلکھ دیا کہ جان کے بدلے جان ہے ...)

لیعنی اگر کوئی کسی کوئل کرد ہے تو مقتول کے وارث اسے قل کرنے کاحق رکھتے ہیں کیونکہ قاتل کی جان اور مقتول کی جان دونوں برابر ہیں۔

ان آیات شریفه میں کتابت یعنی لکھ دینے کو کناییۃ دوسرے معانی میں استعال کیا گیا ہے کیونکہ پہلی آیت (مجادلہ ۲۱) میں لکھ دینے سے مرادحتی فیصلہ کرنا ہے اور دوسری آیت (یس ۱۲) میں محفوظ کر لینا اور تیسری آیت (ما کدہ ۵ م) میں تشریح تھم وقانون سازی مرادہ ہے۔

#### صيام اورصوم كامعني

'' صیام''اور'' صوم'' دومصدر میں جن کا لُغوی معنیٰ کسی کام سے ژکنا ہے مثلاً کھانے پینے ، مباشرت ، بولنے اور چلنے پھرنے وغیرہ سے ژکنا ، اور بیجی کہا جاتا ہے کہ اِس سے مُر اد ہراس چیز سے ژکنا ہے جسے عام طور پرطبع انسانی پیندکرتی ہو اوراس کی طرف راغب ہو، البتہ کثرت استعال کے سبب شریعت میں اِس سے خاص معنیٰ مُر اولیا جاتا ہے اور وہ یہ کہ نیت۔ قصید قُر بت ۔ کے ساتھ طلوع فجر سے مغرب تک چند معین چیز وں اور کا موں سے ژکنا۔

#### سابقهامتوں کی طرف اشارہ

## o " الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ " (جولوگ ثُم سے پہلے تھ)

یہاں اور قربتُ ن مجید میں جس مقام بربھی بیرالفاظ استعال ہوئے ہیں ان سے بظاہر انبیاءالٰجی کی پیرو کاروہ اُمتیں مراد ہیں جوظہورِ اسلام سے پہلے تھیں جیسے حضرت موسیٰ علیہ السلام، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی اُمتیں اور ان کے علاوہ ویگر يَغْبِرانَ خداكِ أمين، تاجم يه بات نهين كي جاسكت كه "كما كُتِبَ عَلَى الَّذِيثَ مِنْ قَبْلِكُمُ لَعَدَّكُمُ " (جس طرح روزه اُن لوگوں پر واجب کیا گیا تھا جوتم سے پہلے تھے ) سے مُر ادظہور اسلام سے قبل گزرے ہوئے تمام لوگوں پر بلا استثناء روزہ واجب کیا گیا تھا اور نہ ہی ہے کہا جاسکتا ہے کہ سابقہ اُمتوں پرروزہ بعینہ ای کیفیت کے ساتھ واجب کیا گیا تھا جس طرح ہم۔ أمت محديدً - برواجب كيا كما ب (لين " الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ " سے ندتو تمام أمتين مُر اولى جاسكتى بين اور ندى " كما گُتِبَ " كَيْمَثْيل سے روزه كى كيفيت ومتعلقہ احكام من كيسانيت مجى جاسكتى ہے ) كيونكه زيرِ نظر آيشريفه اس طرح ك وسیع معنے کو بیان کرنے کے مقام میں ہر گزنبیں بلکہ صرف روز ہ کے اصل وجوب اور فرضیت کو بیان کرتی ہے کہ جس سے مراد رُ کنا ہے اور اس کی کیفیت اور دیگرخصوصیات سے سرو کا زنہیں رکھتی ، گویاعلمی اصطلاح کےمطابق ۔ بیآ بیت تمثیل اور افرا د کے لحاظ سے إطلاق نہیں رکھتی بلکہ اس میں تمثیل اصل صوم اور "رکنا" کی بنیا دیر ہے اس کی خصوصیات کے حوالہ سے نہیں ۔ ببرحال''الَّنِ بْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ "سے اجمالی طور پرسابقدادواری وہ امتیں مرادلی جاسکتی ہیں جوانبیاء الٰہی کی پیروکار تھیں ۔ تا ہم آیت میں ان کی بابت واضح طور پرتعین نہیں ہوا کہ وہ کون لوگ ہیں البتہ '' گھکا گبتب '' کے الفاظ سے بظاہر یہ بات ثابت ہوتی ہے کہ وہ لوگ کسی دین اللی کے پیرو کارتھے اور اُن پرروز ہ بھی واجب کیا گیا تھا لیکن جوتو رات وانجیل اس وفت یہودیوں اور نھرانیوں کے پاس موجود ہیں ان میں کہیں بھی روز ہ کے واجب ہونے اور لازم وضروری قرار دیئے جانے کا کوئی ثبوت نہیں ملتا، البتدان میں روزہ کی تعریف وستائش اور اس کی بابت تعظیم وقدروانی کے الفاظ ضرور دکھائی دیتے ہیں گراس کے باوجود وہ لوگ (بیودی اور نصرانی) اب بھی سال کے چند دنوں میں گونا گوں طریقوں اور مخلف انداز میں روز ہ رکھتے ہیں مثلاً خور دونوش ہے اجتناب کی صورت میں ، دود ھیلینے سے اجتناب کی صورت میں اور محوشت کھانے سے اجتناب کی صورت میں ،قرآن مجید میں حضرت زکر یا علیہ السلام اور حضرت مریم علیہا السلام کے بارے میں نہ کورے کہ انہوں نے گفتگو کرنے سے اچتنا ب کی صورت میں روزہ رکھا۔

اس کے علاوہ تاریخ سے بیہ بھی ٹابت ہوتا ہے کہ روزہ اُن اقوام کے نزدیک بھی ایک دینی عبادت سمجھا جاتا تھا جو او یان آ سانی میں سے کس بھی دین کی پیرو کارنہ تھیں مثلاً قدیم مصر، بونان اور روم کے لوگ اور ہندوستان کے بُت پرست کہ جوآج تک اس ممل (روزہ) کو انجام دیتے ہیں بلکہ اس سے بالا تربیہ کہ روزہ ایک ایسا پاکیزہ ممل اور مقدس عبادت ہے کہ ونسانی فطرت خوداس کی نشاندہ ی کرتی ہے۔۔انسان فطری طور پر اس سے آگاہ و مانوس ہوتا ہے۔۔اس کی وضاحت کہ إنسانی فطرت خوداس کی نشاندہ ی کرتی ہے۔۔اس کی وضاحت کہ انسانی فطرت بیں آئے گی انشاء الله تعالیٰ۔

یماں یہ بات بھی قابلِ ذکرہے کہ' الَّنِ بَیْنَ مِنْ قَبُلِکُمْ '' کے بارے میں تعینی طور پر۔۔۔ یہ بھی کہا گیاہے کہ اس سے مراد ہیں لیکن اس نظریہ کے قائل حضرات نے جن روایات کواپئی رائے کی بنیا دقر اردیا ہے وہ ضعیف ہیں۔ کی بنیا دقر اردیا ہے وہ ضعیف ہیں۔

# تقويل، روزه كي فرضيت كالمقصد اعلى

O ''لَعَلَّكُمْ تَتَّقُونَ'' (تاكهتم تقوىٰ اختياركرو)

بُت پرست جوروزہ رکھتے تھاسے اُن کا مقصد یا تو اپنے خداؤں کوخوش کرنا ہوتا تھایا یہ کہ کی بڑم یا نافر مانی کے اور کا اس کے بعدا پنے خداؤں کی آئی عضب کو ٹھنڈا کرنا مقصود ہوتا تھایا پھر یہ جب انہیں کوئی حاجت در پیش ہوتی تو اس کے پورا ہونے کے لین دونہ در کھتے تھے تا کہ اُن کے خدا اُن کی حاجت روائی کریں ، تو ظاہر ہے کہ اِس طرح کے مقاصد کے پیش نظر روزہ کی حیثیت ایک طرح کے لین دین اور معاملہ وسودہ بازی سے زیادہ نہ تھی کہ جس کے ذریعے خدا کی ضرورت کو پورا کیا جائے تا کہ وہ بھی بند ہے کی حاجت روائی کرے یا بیہ کہ اس کے ذریعے خدا کوخوش کیا جائے تا کہ وہ بھی مشرورت کو پورا کیا جائے تا کہ وہ بھی مند ہی حاجت روائی کرے یا بیہ کہ اس کے ذریعے خدا کوخوش کیا جائے تا کہ وہ بھی مشرورت واحتیاج اور اور ایک جہاں تک خدائے قد وس جل جلالہ کا تعلق ہو اس کی با بت کسی بھی پہلو سے نظر و نا داری ، ضرورت واحتیاج اور اور بی کہ اس کے خود ہو ہو اور اس کی بارٹ میں بہنچا ، البذا عبادت کا جو بھی اثر جمیل اور پا کیزہ نتیجہ ہو خواہ عبادت کوئی بھی ہواور اس کا تنجیہ کی جو اس کی بازگشت خود بندے کی طرف ہوتی ہے نہ کہ پروردگار کی طرف ، خدا کی مقدس و پا کیزہ ذات اس سے کوئی فائدہ نیو بندوں کے اعمال سے فائدہ اٹھا کے اور یہ بات صرف عبادات واعمال صالح ہی کے حوالہ سے نہیں بالا تر ہے کہ اپنے بندوں کے اعمال سے فائدہ اٹھا کے اور یہ بات صرف عبادات واعمال صالح ہی کے حوالہ سے نہیں بالا تر ہے کہ اپنے بندوں کے اعمال سے فائدہ اٹھا کے اور یہ بات صرف عبادات واعمال صالح ہی کے حوالہ سے نہیں بالا تر ہے کہ اپنے بندوں کے اعمال سے فائدہ اٹھا کے اور یہ بات صرف عبادات واعمال صالح ہی کے حوالہ سے نہیں

بلكه مصبعون اور كنا مول مين بھي صورت حال يمي ہے چنا نچه ارشا واللي ہے:

سوره اسراء، آیت ک:

0 " إِنْ أَحْسَنْتُمُ أَحْسَنْتُمْ لِا نَفْسِكُمْ " وَإِنْ أَسَأْتُمْ فَلَهَا .. ،

(اگرتم نے کوئی نیکی یا نیک عمل انجام دیا تو وہ تہارے لئے نیکی ہوگ تم نے اپنے لئے نیکی کی۔اوراگرتم نے کوئی برائی کی تو خودایین آپ سے کی )۔

ای حقیقت کی طرف قر آن مجید نے اپنی مقدس تعلیمات میں اشارہ فر مایا ہے کہ ہراطاعت وفر ما نبر داری اور معصیت ونا فر مانی کے نتائج و آثار کی بازگشت خودانسان کی طرف ہوتی ہے جو کہ سرایا فقر واحتیاج ہے اور ہر حال میں نا دارو نیاز مند ہے چنانچہ ارشاد ہوا:

سوره فاطر، آیت ۱۵:

٥ ' 'يَا يُهَاالنَّاسُ اَنْتُمُ الفُقَى آعُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَبِينُ "

(اےلوگو: تم ہی خداکے مختاج ہوا ورخدا ہی ہے جو کہ بے نیاز ہے )

ای مطلب کوروزہ کے حوالے سے یوں بیان فر مایا '' لَعَلَّكُمْ تَتَقَفُّوْنَ '' (تا کہتم پر ہیزگار بن جاوَ) لینی روزہ کا فائدہ صرف تمہیں ہی حاصل ہوگا نہ یہ کہ تہارا پروردگارتہارے اس عمل کی کوئی احتیاج رکھتا ہے،۔

### روز ہ کے ذریعے حصول تقویٰ کی امیر

روزہ کے ذریعے حصول تقویٰ کی امیدر کھنا ایک ایسی حقیقت ہے جس میں کسی طرح سے بھی شک نہیں ہوسکتا کیونکہ ہر
انسان فطری طور پر اس امرے آگا ہی رکھتا ہے کہ جو محض اپنے آپ کوعالم طہارت ورفعت سے وابستہ ومرحبط رکھنا چاہے
اور روحانی کمالات ومعنوی عظمتوں کا خواہاں ہوتو اس کے لئے سب سے پہلے بیضروری ہے کہ جسمانی لذتوں سے لطف
اندوز ہونے کو اپنا اوڑھنا بچھونا قرار نہ دے اور نفسانی خواہشات کی تکمیل میں اپنے آپ کو گناہ ومعصیت کی گندگی سے
آلودہ نہ کرے بلکہ ہر لحاظ سے اپنے آپ کو دنیا وی پستیوں میں گر جانے سے محفوظ رکھے، خلا صہ بیا کہ ہر اس چیز سے دور
رہے جو اس کے اور اس کے پروردگار تبارک و تعالی کے درمیان وُوری کا سبب بنتی ہو، تقویٰ کی بیمنزل روزہ رکھنے اور
خواہشات نفس پر قابو پانے سے حاصل ہو سکتی ہے ، اس سے زیادہ آسان طریقتہ کہ جواہلی وُ نیاوار باب و بین سب کیلئے عمومی
طور پر قابل عمل ہے وہ یہ کہ ہر اس چیز سے اجتناب کیا جائے جوروزم ہ کی جائز و مُباح خواہشوں ۔ ۔ حیاتی تقاضوں وطبعی

احتیاجات،۔۔ بیس شامل ہے مثلاً کھا نا بینا، مباشرت وجنسی اعمال وغیرہ، تا کہ ان سے دل نہ لگانے کی عادت کے نتیجہ بیس ناجائز وحرام امور سے دُوری واجتناب آسان وممکن ہوسکے کیونکہ مُہاح اُمور سے پر بیز کرنے کی مثل حرام کا موں سے دوری اختیار کرنے کی راہ ہموار کرتی ہے اور اس کے نتیجہ بیس انسان کا ارادہ گنا ہوں سے بیخنے اور خدا کا قرب حاصل کرنے کی بابت نہایت تو کی ہوجا تا ہے اور بدایک واضح حقیقت ہے کہ جو مخص مُہاح وجائز کا موں بیس اپنی خواہشات کو الله تعالی کی بابت نہایت تو کی ہوجا تا ہے اور ان کی بابت احکام الہیہ کی اِطاعت و بیروی کاعملی مُظاہرہ کرے وہ یقینا نا جائز وحرام کا موں اور خدا کی معصیت و نافر مانی کے امور بیس ہمتن گوش ہوگا اور فرما نبرداری کے تمام تقاضوں کو کمل طور پر پورا کرنے والا ہوگا۔

# روز ہ مکنتی کے چند دنوں میں!

"اَيَّامًامَّعُدُودُتٍ" ( اَيَّامًامَّعُدُودُتٍ ( )

### بعض مفسرین کی آ راء

" ا يَامًا مُّعَدُو لاتٍ" كَتْقِير مِن بعض مفرين في ذكر كيا بكدان سيمُر اد برمبينه كي تين دن اورروز

عاشوره (۱۰ محرم الحرام ) ہے کہ ان دنوں میں روز ہ رکھا جائے۔

بعض اربابِ تغییر نے اِس قول کی تعدیق و تائید کرتے ہوئے ہر ماہ کے تین دنوں کا تعین کر دیا ہے کہ ان سے مُر او ایا م بیض ہیں لیعنی تیرہ، چودہ اور پندرہ کے دن اور روزِ عاشورہ، کیونکہ حضرت پیغیبراسلام صلی الله علیہ و آلہ وسلم اور اہلِ اسلام ان دنوں میں روزہ رکھتے تھے گر جب بیآیت نازل ہوئی '' شَهُنُ سَ مَضَانَ الَّنِ کَیْ اُنْزِلَ فِیْدِالْقُدُانُ'' تو پہلا تھم منسوخ ہو گیا اور ما ورمضان کے روزے واجب ہوگئے۔

یا در ہے کہ اِن منسرین کے قول ونظریہ کی بنیا دوہ متعدد روایات ہیں جواہل سنت والجماعت کی طرف سے منقول ہیں اور ان میں کئی پہلوؤں سے تعارض واختلاف پایا جاتا ہے، بہر حال اس نظریہ و قول کا نا درست ہونا دوطرح سے ثابت و واضح ہے:

(۱) روزہ ۔۔جیسا کرکہا جمیا کرکہا جاتے ہے۔ ایک بھوی جادت ہے جوہتمام مسلمانوں پرفرض ہے اورا گراس کی فرضیت کا پس منظروی ہوتا جوان مشرین کرام نے ذکر کیا ہے تو بھیا تاریخ اسے اپنے دامن بیل منظروی ہوتا جوان مشرین کرام نے ذکر کیا ہے تو بھیا تاریخ اسے اپنے دامن بیل منظروی ہونے اور پھر منوخ ہوجانے کی بابت سے آگاہ کرتی کہ پھرکوئی شخص اس بھم (ہر ماہ تین یون روزہ رکھنے) کے فاہت ہونے اور پھر منوخ ہوجانے کی بابت اختلا فی رائے ندر کھتا جبداییا نہیں ہے، اس کے طلاوہ بیر کہ ہر ماہ کے تین دن روزوں کے واجب یا متحب ہونے کے ساتھ اختلا فی رائے ندر کھتا جبداییا نہیں ہے، اس کے طلاوہ بیر کہ ہر ماہ کے تین دن روزوں کے واجب یا متحب ہونے کے ساتھ التقد علائم کا خوا میا واسلامی بیں ٹاکر کے روز و بیر قرار ویا، جو کہ تی اُمید التقد الله می کی طرف سے شروع کی گئی ایک بدعت ہے کیونکہ انہوں نے واقعہ کر بلا ٹیں اس دن (روز عاشورہ) حضرت رسول خدا کی ذریت واولا واور اہلی بیت علیم السلام کو اپنے مظالم کا نشانہ بناتے ہوئے اُن کے مردول کو تل اوران کی مستورات واطفال کو تید و پابند سلامل کیا اوران کے اموال کو لوٹا پھراس دن کو برکت کا دن قرار و رکھنے کے فضائل و ہرکات ہی گئر کسلام درائی حدیثیں جنل کے برک اس می بیٹ ہوئے کا تھورہ کی گئر کی ایسان میں جن سے بیٹا بت ہو سے کہ کہ بیون (یوم عاشورہ) اسلامی کیا ظرے عید کا دن تھا بلکہ بیٹا بت کی حضرت موٹی اور حضرت بینی علیہ بیا اسلام کی بیٹ کے بعد سے اِس دن عیورہ نہیں ، اِس دن شرق کی وین وشریعت کے بعد سے بی دن موجود نہیں ، اِس دن شرق کی وین وشریعت کے بعد سے بی دن موجود نہیں ، اِس دن شرق کی وین وشریعت کے بعد سے بی دن روزہ روزیا ہم جن کی عمد میں کہ بین وین وشریعت کے بعد سے بین کی عمد میں کی عمد میں کہ بیان کی عمد میں اور اس کے بھی کوشن کی اور نہ کی اور نہ کی اور اور کم اور تھی اور کی اور نہ کی اور اس دن کی عمد کر جے ایک فی کی ایورہ اس میں بی میں کی عمد کہ جے ایل فارس من کی عمد کہ جے ایل فارس من کی عمد کہ بیات کی ویک ایور اور می کوئی ایوا واقعہ دونما اور کی اور کرا مرانی کا کوئی ایوا واقعہ دونم اور اور میں اور اس کی مور کی ایور اور ایا اور نہ کی اور کی ایور اور می کوئی اور اور کی اور اور کی اور اور کیا ہوا کی کوئی ایور اور کی ایور اور کیا ہوا جس کی مور کی کوئی اور اور کی کیا وار کی کوئی کی دونم اور کی مور کی کوئی اور اور کی

رُوے اسے ایک اسلامی عید کا دن قرار دیا جائے جیسا کہ بوم بعثت اور بوم ولا دت پینمبر اسلام میں اِن مُناسبوں کے حوالہ سے عید منائی جاتی ہے، اس کے ساتھ ساتھ اس دن کوئی الی ویٹی مناسبت بھی موجود نہیں جس کی وجہ سے اسے دیٹی عید کا دن سمجھا جائے جیسا کہ عید الفطر اور عید الاضحٰ میں ہے، تو پھر کس پُٹیا دیر اس دن خوشی کی جائے اور اسے پہندیدہ دن قرار دیا جائے؟

اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ 'شہر کی مَضَانَ ' کو مُبتد اواور '' الَّذِی َ اُنْزِلَ فِیْدِالْقُرْانُ ' کواس کی خرقر اردیا جائے تو اگر چہاس سے اس آیت کا مشقل ہونا کا بت ہوسکتا ہے اور یہ کہا جا سکتا ہے کہ یہ کہلی دو آ بحول سے اتعلق اپنی تنہا و مشقل حیثیت میں نازل ہوئی ہے لیکن اس کے باوجو واسے ماقبل آیت کی نامخ نہیں مانا جا سکتا کیونکہ اس کے اور ماقبل آیت کے درمیان تضاد و منافات نہیں پائی جاتی جبکہ ننخ میں بھیا دی شرط یہ ہے کہ نامخ ومنسوخ کے درمیان ایک دوسرے کی نامخ جرگر قرار نہیں دیا جا سکتا۔

# ایک کمزور و باطل رائے

یہاں ایک اور رائے بھی پیٹ کی گئے ہے جو کہ ذکورہ رائے سے بھی زیادہ کمزور ہے اوروہ یہ کہ دوسری آیت لینی "
'' اَیّامًا اَمَّعُنُ وَ اُتِ '' کہا آیت لینی '' کُوتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ کَمَا کُوتِبَ عَلَی الَّذِیْتَ مِنْ قَبُلِکُمْ '' کی ناخ ہے اور وہ یوں کہ حضرت سیلی طیہ السلام کی اُمت (نصاری) پر دوزہ واجب تھا لیکن آنجاب کے بعد آپ کے بیر وکاروں نے اس

میں اضافہ وکی کردی۔ یہاں تک کہ پچاس دن روزہ رکھنا رائج ومعمول قرار پاگیا، پھر خداوید کریم نے بہی تھم (پچاس دن روزہ رکھنا) مسلمانوں کے لئے صاور فرما یا جس کا ذکر پہلی آیت میں ہے (یّا اَیّنَ اُمَنُوا کُوتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیااُمُ گسا کُوتِبَ عَلَی الَّذِینَ مِنْ قَبُلِکُمْ) چنا نچہ حضرت پنجبر اسلام اور دیگر مسلمان صدر اسلام میں اس تھم کے مطابق روزہ رکھتے تھے یہاں تک کہ یہ آیت '' اَیّامًا مَّعُدُو دُتٍ' نازل ہوئی اور اس نے پہلے تھم کومنسوخ کردیا اور کنتی کے چندونوں (ماور مضان) کے روزے واجب ہوئے۔

یہ ہے ایک قول ، جبکہ حقیقت یہ ہے کہ یہ قول پہلے قول کی نبست کی درجہ کمزور اور باطل و نادرست ہے ، اس کا غلط و نادرست ہونا واضح و آشکارا ور مختاج بیان نہیں اور اس پروہ تمام اشکالات وارد ہوتے ہیں جو پہلے قول ورائے کی بابت ذکر کئے جا بچے ہیں ، اس کے علاوہ یہ کہ دوسری آیت کا پہلی آیت سے ربط ووابشگی ایک نا قابل انکارا مر ہے لہذا اسے (دوسری آیت ' کے جا بچے ہیں ، اس کے علاوہ یہ کہ دوسری آیت کا پہلی آیت سے ربط ووابشگی ایک ناتی قرار دینا ہر گز قرین قیاس نہیں ، اور آیت ' اُن گاما مُعنی وُ دُت ہوں نہیں ، اور جہاں تک اس روایت کا تعلق ہے جے اس قول کی نہیا وقر ار دیا گیا ہے وہ نہ تو ظاہر قر آن سے مطابقت رکھتی ہے اور نہ بی آیت کے سیاق اور تر تیب و ترکیب سے ہم آ ہنگ و ہمرنگ ہے۔

# بیارومسا فرفخض کےروز ہ کا حکم

" فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِ نُصَّا أَوْعَلَى سَفَدٍ فَعِنَّ ةَ مِّنْ أَيَّامٍ أَخَرَ"
 (پستم میں سے جو محض بیار ہویا سفر میں ہوتو وہ ووسرے دنوں میں گنتی پوری کرے)

اس جملہ کی ابتداء حرف' نے ہوئی ہے جے علم قواعدوادب کی اصطلاح میں ' فاء تفریع' ' کہا جاتا ہے، اس سے مراد سیہوتا ہے کہ اس جملہ سے مجملہ سے مجمر اتعلق ہے اور بیاس سے وابستہ ومر بوط ہے۔ اس کی فرع ہے۔ ( اُردو میں اس کا ترجمہ " پس " کیا جاتا ہے جو سابقہ عبارت سے وابستگی یا نتیجہ کلام کے طور پر آتا ہے ).

بہر حال یہ جملہ پہلی آیت میں '' گُتِبَ عَلَیْکُمُ'' اور دوسری آیت میں '' اَیَّامًا مَّعُدُو دَتِ'' کی فرع اور ان سے مربوط ومتعلق ہے، بنا برای اس پورے تھم کو ان الفاظ میں بیان کیا جاسکتا ہے کہ تم پرروزہ واجب قرار دیا گیا ہے اور اس کی تعداد بھی آس فریضہ کا حصہ ہے توجس طرح اصل فریضہ ترک نہیں گیا جاسکتا اس طرح وہ تعداد جو اس کے لئے مقرر کر دی گئی ہے اس سے بھی چٹم پوٹی نہیں ہو عتی پس اگر کسی وجہ سے ان مقررہ ایا م یعنی ما و رمضان بیں روزہ کی فرضیت کا تھم اٹھا لیا جائے مثلاً بیاری لاحق ہوجائے یا سفر پیٹ آ جائے تو ضروری ہے کہ ما و رمضان کے بعد اُن ایا م کی قضا بجالا کی جائے جن بیں روزہ رکھنا مقد ور نہ رہا تھا ، اور اس کی مقررہ تعداد ہرصورت میں پوری کی جائے کیونکہ گئتی کے جوایا ممقرر کئے گئے ہیں اُن میں کی نہیں کی جاسکتی اور نہ ہی کسی طرح سے اسے نظرا نداز کیا جاسکتا ہے چنا نچہ اسی مطلب کی طرف تیسری آ بت میں اِن الفاظ کے ساتھ اشارہ کیا گیا ہے، '' وَ لِنُتُ کُیدُوا الْحِد گُا تَا '' ( تا کہ تم گئتی کو پورا کرلو )۔

بنابرایں '' اَیّا مَامَّعُنُ وَ لَاتِ'' (گنتی کے چندون) کے الفاظ جہاں ان کے ناچیز ہونے کو ٹابت کرتے ہیں وہاں اس
بات کو بھی واضح کرتے ہیں کہ ونوں کی تعدا واصل فریضہ میں شامل ہے اورروز ہ کے تھم میں بنیا دی حیثیت کی حامل ہے۔
'' مرض' بعنی بیاری صحت و تندر تی کے بر تکس مفہوم سے عبارت ہے اور لفظ '' سفر' بھی دراصل سفر بمعنظ ظاہر ہونے
کے استعال ہوا ہے، مسافر کو اس لئے اس نام سے موسوم کیا جاتا ہے کہ وہ اپنے عمل سفر کی وجہ سے اپنے خانہ و کا شانہ اور گھر
ومسکن سے باہر آتا ہے اور ظاہر ہوتا ہے کیونکہ جب تک وہ اپنے گھر میں ہوتا ہے تو دوسری جگہوں اور مقامات سے پوشیدہ
ہوتا ہے اور جب سفر کرتا ہے تو ظاہر و آشکار ہوجاتا ہے اس لئے اسے مسافر کہا جاتا ہے۔

اِس مقام پرخداوندعالم نے لفظ' سافر' کے بجائے '' اُوْعَلیٰ سَفَدٍ'' (یاوہ سفر پرہو) کے الفاظ استعال کئے ہیں شایداس بات کی طرف اشارہ مقصود ہوکہ یہاں وہ مخص مُر او ہے جوز ماندحال بیں سفر پر ہولیتنی انہی ایّا م بیں سفر کرے، نہ سیکہ ماضی بیں سفر کر چکا ہو یامستقبل بیں سفر کرنے والا ہو۔

#### اہل سنت علماء کی رائے

بیاراورمسافری بابت روزہ کے علم کی وضاحت کرتے ہوئے حضرات اہل سنت والجماعت کے اکثر علماء کرام نے کہا ہے کہ آیت شریفہ '' فیکٹ گائی مِنْ کُانَ مِنْ کُمْ مَّ رِ نُجِنًا اَوْ عَلَی سَفَدٍ فَعِنَ اَنَّ مِنْ اَیّا مِر اُخْرَ'' سے اجازت واختیار سمجھا جاتا ہے نہ کہ حتی فیصلہ، یعنی بیار اور مُسافر کو اختیار ہے کہ روزہ رکھے یا ندر کھے کہ اگر روزہ ندر کھنے کو اختیار کرے تو ما و رمضان کے بعد اس کی قضا بجالائے ، یعنی ایسانہیں کہ بیاری یا سفری حالت میں روزہ رکھنا جائز ہی نہ ہو۔

یہ ہے ان حضرات علماء کرام کی رائے! لیکن آپ ندکورہ مطالب کی روشن ٹیں اس بات سے آگاہ ہو چکے ہیں کہ ''فَعِتَ اَقَ عُلْ مِنْ اِلَّا اِللَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللْمُعِلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللْمُوالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

اختیاری تھم، کونکہ تھم کا اندازیان ہی کھے یوں ہے: جوخض بیار ہو یا سفریں ہووہ دوسرے دنوں میں گنتی پوری کر ہے۔ اس
سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ اُن ایا میں روزہ ندر کھنے کا تھم ویا گیا ہے نہ کہ روزہ رکھنے یا ندر کھنے میں سے کسی ایک کو اختیار
کرنے کا حق! لہٰذاان حضرات کی رائے آیت کے ظاہری الفاظ (فَعِدَّ قُیِّنَ اَیّاهِ اُخْرَ) سے مُطابقت نہیں رکھتی ، اور جو
ہم نے ذکر کیا ہے کہ آیت میں بیار اور مسافر کوروزہ رکھنے سے منع کیا گیا ہے اس کے بارے میں حضرات آئمہ اطہار علیم
السلام کی روایات موجود ہیں اور کی صحابہ کرام نے بھی اسی کو اختیار کیا ہے مثلاً عبد الرحمان بن عوف ، عمر بن خطاب ، عبد الله
بن عمر ، ابو ہریرہ ، عمر و بن زہیر۔

### ايك المم مطلب كابيان

یہاں ایک اہم مطلب قابل ذکر ہے اور وہ یہ کہ ان حضرات (علاء اہل سنت) نے بیار اور مُسافر کے بارے میں روزہ کے تھم کی بابت اپنی رائے کی صحت کے لئے آیت میں ایک لفظ مُقدر فرض کیا ہے اور کہا ہے کہ آیت میں لفظ '' افسطو'' مُقدر ہے، گویا آیت کی اصل عبارت یوں فرض کی جائے: فَمَنْ کَانَ مِنْکُمْ هَدِ نَیْضًا اَوْ عَلَی سَفَرِ فَعِیّ اَقْیِقُ قِبِیْنَ اَلَٰ عَلَی سَفَرِ فَعِیّ اَقْی سَفَرِ فَعِیّ اَقْی سَفَرِ فَعِیّ اَقْی سَفَرِ فَعِیْ اَلْیَ مِنْ اَلْیَ اِلْیَا ہے۔

لیکن ان حضرات کے اس مفروضہ پر دوطرح سے اشکال واعتر اض ممکن ہے:

- (۱) وہ خود اِس بات کے قائل ہیں اور صراحت کے ساتھ کہتے ہیں کدکسی کلام میں کوئی لفظ مُقدر کرنا (فرض کر لینا) خلا ف ظاہر ہے اور بیصرف اس صورت میں درست ہوتا ہے جب خود کلام میں اس کی بابت قریند موجود ہو، جبکہ زیرِ نظر مُملہ میں کسی قتم کا کوئی قرینہ نہیں بایا جاتا جس کی بناء پرکسی لفظ کومقد رکرنا صبح ہو۔
- (۲) بالفرض ان کی بات کو می است کو می کرلیا جائے اور لفظ ''افطو'' کو مقدر مان لیا جائے تب بھی آ یت شریفہ سے اجازت واختیار ٹابت نہیں ہوتا کیونکہ ان حضرات کے اپنے بقول ہے آ یت تشریح و قانون سازی کے مقام میں ہے اور ایک عم وفر مان کے بیان پر مشتل ہے اور جب ایسا ہے تو ''ف من کان من کم مریضاً او علیٰ سفو فافطو'' کے الفاظ سے زیادہ سے زیادہ یکی سمجھا جا سکتا ہے کہ بیار اور مسافر پر افطار یعنی روزہ ندر کھنا گناہ ومعصیت ثار نہیں ہوگا بلکہ اُن کے لئے ایسا کرنا جائز ہے یعنی یہاں جو از سے اس کا وسیع معنی مُر اد ہے جس میں وجوب، استحبا ب اور اباحت سب کی مخبائش

پائی جاتی ہے۔ لیکن یہ کہنا کہ جائز سے مُر ادیہ ہے کہ اس پر لازم وضروری نہیں ، یہ بلا دلیل ہے اور آیت میں اس کا کوئی جوت نہیں پایا جاتا بلکہ آیت اس کے برعکس معنی کو تابت کرتی ہے کوئکہ ظاہر عبارت سے بہی سمجھا جاتا ہے کہ افطار لیتی روزہ نہر کھنا واجب ہے بالخصوص جبکہ ہم یہ بات تسلیم کرتے ہیں کہ یہ آیت ایک تھم کو بیان کررہی ہے اورتشر لیج و قانون سازی کے مقام میں ہے تو اس صورت میں یہ بات کیوئکر قابل تصور ہوسکتی ہے کہ صاحب حکمت و دانا قانون سازیعنی خدائے قدوس ایسے فرمان میں اس بات کوذکر نہ کر رے جس کا ذکر کرنا ضروری ہے ایسا ہر گرمکن نہیں۔

لہٰذاتشلیم کرنا ہوگا کہ اگر بیار اور مُسافر کے لئے روزہ رکھنے کی گنجائش ہوتی تو خداوند حکیم اپنے بیان میں اسے یقیناً ذکر فریا تا کیونکہ وہ مقتضائے حکمت کے خلاف ہرگز پچھٹیں کرتا۔

### فدیہ کے وجوب کا بیان

'' وَعَلَىٰ الَّذِينَ يُطِيُقُونَ دُوْلُ يَةٌ طَعَامُ مِسْكِنْنِ'' (اوران لوگوں پرجواس کی طاقت نہیں رکھتے ایک مسکین کا کھانا دینا واجب ہے)

فعل '' یُطِیقُوْنَهُ'' کا مصدر '' اِطاقیہ'' ہے جس کے بارے میں بعض اہلِ وائش کا کہنا ہے کہ اس کا معنی کسی کا م میں پوری طاقت وتو انائی صرف کر دینا ہے جس کا لازی نتیجہ اس کا م کا جدو جہدا ور سخت مشقت کے ساتھ انجام پذیر ہونا ہے،۔ اِس بناء پر '' الَّذِینُ یُطِیقُوْنَهُ '' ہے مُر اویہ ہے کہ وہ لوگ کہ جن کے لئے روزہ رکھنا زحت ومشقت کا باعث ہے… فدیہ ہے مُر اوبدل ہے اور یہاں مالی بدل (عوض) مقصود ہے بینی ایک مسکین کا کھانا، تو آیت کا معنی بیہ ہوگا کہ جن لوگوں کے لئے روزہ رکھنا طاقت فرساعمل ہو وہ ہر دن کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلا کیں ، اتنا کھانا جو عام طور پر ایک نا دارگرسند شخص کو میر کر دے اور ایبا متوسطة م کا کھانا جوعوماً انسان خود کھا تا ہے۔

فدیدادا کرتا بھی اِی طرح واجب ہے جیسے بھاراور مُسافر شخص پرروزہ کی قضا واجب وضروری ہے بینی جو شخص روزہ رکھنے کی طاقت بی نہیں رکھتا اس پرواجب ہے کہ ہرون کے بدلے ایک مسکین کو کھانا کھلائے اس کی دلیل '' وَعَلَی الَّنِ بْیْنَ '' کے الفاظ ہیں جو واضح طور پر اس کے واجب تعینی ہونے کو ٹابت کرتے ہیں نہ کہ واجب تخییری ہونے کو، یعنی ایسانہیں کہ جو مخض روز ہ رکھنے کی طاقت ندر کھتا ہووہ فدیہ وینے اور نہ دینے میں آ زاد ہے یا بیر کہ فدیہ اور قضاء میں سے جس کو چاہے اختیار کرےا بیا ہر گزنہیں ۔

### فدیدے بارے میں ایک خیال

بعض مغسرین نے تکھا ہے کہ بیفقرہ' وَ عَلَی اَلَٰذِینَ یُطِیْقُوْنَهٔ ''فدید اداکر نے یاروزہ رکھنے میں سے کی ایک کو افت اختیار کرنے پردلالت کرتا ہے مگر بعد میں بی حکم منسوخ ہوگیا، گویا خداوند عالم نے ان تمام لوگوں کو جوروزہ رکھنے کی طافت رکھتے ہیں بیا فقیار دیا کہ وہ روزہ رکھیں یا فدید دیں اور کفارہ کے طور پرایک مسکین کو کھانا کھلائیں کیونکہ جب روزہ کا حکم نازل ہوا تو لوگ اس کے عادی نہ تھے اس لئے خداوندِ عالم نے ابتداء میں اُنہیں اختیارہ یا گر بعد میں اس علم کومنسوخ کردیا اور بیفر مان جاری کیا: ''فکسٹ شھوں مِنگم الشّف وَ فلیک بندہ'' (جو مخص اس مہینہ میں موجود ہواس پر لازم وضروری اور بیفر مان جاری کیا: ''فکسٹ شھوں مِنگم الشّف وَ فلیک بندہ کے میسے مصرف اُن لوگوں کے لئے منسوخ کیا گیا جوروزہ رکھ سے کہ وہ دوزہ رکھے کی طاقت نہیں رکھتے جیسے معمرون رسیدہ خض ، حا ملہ عورت اور بچہ کو دود ھیا نے والی خاتون ، سکتے ہیں ۔

ی تو بہ ہے کہ اس طرح کے نظریات و آراء قرآن مجید کے ساتھ کھیل، ندات، اس کی بابت بازگری اور اس کی مفدس آیات کو بھیر دینے اور ایک دوسرے سے بے ربط کردیئے گی۔ ندموم۔ کوشش کے سوا پھی نیس ، اگر آپ ان زیر بحث تین آیوں میں اچھی طرح غور کریں تو آپ کو معلوم ہوجائے گا کہ بید تیوں آیات اپنی مخصوص تر تیب و ترکیب ، خسن اسلوب ، فقروں میں ربط و پیوشگی اور بیان میں سلاست وروانی کے ساتھ ایک بی کلام ہے کہ جس میں ایک بی غرض ومقعد ملحوظ ہے لیکن اگر پورے کلام کواس کے الفاظ میں موجود یک جہتی اور با ہمی ربط و پیوشگی سے قطع نظر کرتے ہوئے ندکورہ بالا نظر میں کر وشنی میں دیکھیں تو بینہا بیت مرتب ومنظم کلام پارہ پارہ ہوجائے گا ، اس کی تر تیب ٹوٹ جائے گی ، اس کا حسن بیان مثل میں جائے گا اور اس کے نظر میں کہ جہتی اور بنت کا شکار ہوجائے گی جس کے متیجہ میں ایک شملہ دوسر سے مسل جائے گا اور اس کے نظروں وجملوں کی ہم آ جنگی مخلست ور بخت کا شکار ہوجائے گی جس کے متیجہ میں ایک شملہ دوسر سے جملہ سے گرا جائے گا اور معنی ومنہوم کے حوالہ سے صور سے حال بیدا ہوجائے گی کہ ایک بی شملہ کا آخری حصہ اس کے پہلے حصہ کی نئی ونعش کرے گا ، کو یا پورے کلام میں بیصور سے حال پیدا ہوجائے گی کہ ایک بی شکلہ کا آخری حصہ اس کے پہلے حصہ کی نئی ونعش کرے گا ، گو یا پورے کلام میں بیصور سے حال پیدا ہوجائے گی کہ ایک بی شکلہ کا آخری حصہ اس کے پہلے حصہ کی نئی ونعش کرے گا ، گو یا پورے کلام میں بیصور سے حال پیدا ہوجائے گی کہ ایک بی شملہ کا آخری کی دارہ ہوجائے گی کہ ا

ا يك بارتهم مواكرتم برروزه واجب إر كُتِب عَلَيْكُمُ الصِّيالُم)

پر کہا کہ جولوگ روزہ رکھ سکتے ہیں انہیں اختیار دیا جاتا ہے کہ روزہ رکھیں یا اس کے بجائے فدید دیں، اللہ اس کے بجائے فدید دیں، اللہ اس کے بجائے فدید دیں، اللہ اس کے بعد تھم ہوا کہ جب ما ورمضان آجائے توتم سب پر روزہ رکھنا واجب ہے۔

المنت کی استهم کو اُن لوگوں کے لئے منسوخ کردیا جوروزہ رکھنے کی طاقت رکھتے ہیں البتہ جوافرا دروزہ رکھنے کی طاقت میں البتہ جوافرا دروزہ رکھنے کی طاقت میں ان کوگوں کا ذکر ہی منہیں رکھتے ان کے لئے تھم منسوخ نہیں ہوا بلکہ وہ روزہ کے عوض فدید دے سکتے ہیں، ۔جبکہ آیت میں ان لوگوں کا ذکر ہی خہیں جوروزہ نہیں رکھ سکتے ۔ البتہ صرف اس صورت میں اُن کا ذکر اس میں شار کیا جا سکتا ہے جب '' یہ طیب قسون'' کے بارے میں یہ کہا جائے کہ تھم کے منسوخ ہونے سے پہلے اس سے مُر ادروزہ رکھنے کی طاقت تھی اور تھم کی منسوخی کے بعد اس سے مراد طاقت ندر کھنا ہے۔

## رضا ورغبت کے ساتھ نیکی کرنا

'' فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرًا لَهُ''
 ( توجو شخص بهتر انجام دے سکے تواس کے لئے اچھائی ہوگی )

'' نَظُوَّعَ'' تَقْعُلْ کے وزن پر'' طَوْع'' سے بنا ہے،'' طوع'' کامعنی کسی کام کورضا ورغبت کے ساتھ انجام وینا ہے، اس کے مقابل'' مُحدون " ہے۔ جس کامعنی نا پہند بدگی اور نا خوش ہوکرکسی کام کا بجالا نا ہے۔۔ بابِ تفعّل لے لینے اور قبول کرنے (اخذ وقبول) کامعنی ویتا ہے۔ بنا برایں '' نَطُوَّع'' جو کہ تسفی سل کے وزن پر ہے کامعنی بیہوگا کہ کسی کام کورضا و رغبت اور خوثی کے ساتھ بجالا نا اور اس کی انجام دہی میں کسی قتم کی نا پہند بدگی کا شکار نہ ہونا اور نہ اسے بار خاطر سجھنا خواہ وہ کام واجب ولا زم ہویا نہ ہو۔۔ الزامی ہویا غیر الزامی ہو۔۔،

جہاں تک لفظ ' نظو عن کے مستحب ومسنون کا موں سے خص ہونے کا تعلق ہے ( یعنی یہ کہا جائے کہ لفظ ' نظو عن نیکی کرنا۔ صرف مستحبات سے خصوص ہے اور واجب اعمال پر اس لفظ کا اطلاق نہیں ہوتا ) تو یہ بات نزول قرآن کے بعد مسلما نوں کے درمیان اس بنیا د پر ساسے آئی کہ جو کام پوری رضا ورغبت اور خوشی کے ساتھ انجام دیا جاتا ہے وہ مستحب بی مسلما نوں کے درمیان اس بنیا د پر ساسے آئی کہ جو کام پوری رضا ورغبت اور خوشی کے ساتھ انجام دیا جاتا ہے وہ مستحب بی اس میں نا پندیدگی کا ایک پہلوموجود ہے کیونکہ اس میں لازی طور پر انجام دینے کا بُنیا دی عضر پایا جاتا ہے (یعنی واجب عمل کو ہر حال میں انجام دینا ضروری ہوتا ہے خواہ دل جا ہے یا نہ جا ہے جبکہ مستحب کام میں اس طرح کا کوئی پہلوموجود وہیں بلکہ اس کی بنیا دبھر پوررضا ورغبت اور اسے انجام دینے کی چاہت واضیار ہے )۔

بہتر ہےاس سے کہاسے ٹالپندیدگی وناخوثی کے ساتھ ( کرہاً) بجالائے۔

اِس بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ بیٹملہ'' فَمَنْ تَطَوَّعَ خَیْراً فَهُو کَرار دیا جائے اس کے مقام پرسبب کو ذکر کر دیا جائے اس آ بیت میں بجائے اس کے کہ کہا جاتا کہ '' روزہ تم پر واجب کیا گیا ہے جسے رضا ورغبت کے ساتھ انجام وینا بہتر ہے'' ، اس کی ایک قرآنی مثال سورہ انعام کی آ بت ہے'' یہ کہا گیا کہ'' ہر نیک کام کورضا ورغبت کے ساتھ انجام وینا بہتر ہے'' ، اس کی ایک قرآنی مثال سورہ انعام کی آ بت ہے۔ ساتھ انجام وینا بہتر ہے'' ، اس کی ایک قرآنی مثال سورہ انعام کی آ بت

٥ ' قَدُنَعُكُمُ اِنَّهُ لَيَحُزُنُكَ الَّذِي يَقُولُونَ فَانَّهُمُ لا يُكَذِّبُونَكَ وَلكِنَّ الظَّلِمِيْنَ بِالنِتِ اللهِ يَ يَجُحَدُونَ " وَ الْمُعَلَّمُ الظَّلِمِيْنَ بِالنِتِ اللهِ يَ يَجُحَدُونَ "

(ہم اس سے بخوبی آگاہ ہیں کہ ان۔ مشرکین۔ کی باتیں آپ ' کورنجیدہ کرتی ہیں گروہ آپ کی تکذیب نہیں کرتے لیکن ظالم وشتگرلوگ آیات الٰہی کا اٹکارکرتے ہیں )

اِس آیت میں بجائے اس کے کہ' الَّنِی یَقُولُون " کے بعد یہ کہاجاتا'' اصب و لسا تسحون فانھم لسا یک نہوں کی اس کے کہ ' الَّنِی کی تُقُولُون " کے بعد یہ کہاجاتا'' اصب و کس تسحی کا سب ذکر کردیا میک ہوگئیں ورنجیدہ فاطر نہ ہوں وہ لوگ آپ کی تکذیب نہیں کرتے بلکہ فدا کی آیات کا اٹکار کرتے ہیں ، اس لئے آپ مبر کریں اور ممکنین نہوں (وَلَكِنَّ الطَّلِمِینَ بَالِیْتِ اللَّهِ یَجُحَدُونَ) ،

### موضوع کی بابت ایک نظریه

زیر بحث جملہ ''فَکَنْ تَطَوَّعَ خَیْرٌ افَهُو خَیْرٌ الْفَهُ وَیُرُلَّهُ '' کی بابت ایک اور دائے بھی پیش کی گئے ہے اور وہ یہ کہ اس کا العد جملہ یعن ''وَعَلَی الَّذِیْنَ یُطِیُقُوْنَ فَوْلَ یَدُّ طَعَامُ مِسْکِیْنِ '' سے ہے البندا آیت کا معنیٰ یہ ہے جو معنی الزید آئے کہ کا اللہ مسکین کو کھانے سے اتنا ذیا وہ معنی فدیہ کے طور پر ایک مسکین کو کھانے سے اتنا ذیا وہ دے جو دو مسکینوں کے لئے ۔۔ دوفد یوں کے برابر۔۔ ہویا ایک مسکین کے لئے دوفد یوں کے مساوی ہوتو یہ اس کے لئے بہتر ہے۔

لكن بيقول اس لئة درست نبيس كه و تَكُلوع " - جيها كه آب آگاه مو يك بين مستبات سے مخصوص نبيل بياني

# روز ہ رکھنا ہی بہتر ہے

ن و ان تصومو ا خیر لکم ان کنتم تعلمون "
 (اورتہارے لئے روز ہ رکھنا ہی بہتر ہے اگرتم جان لو)

یہ جملہ دراصل سابقہ جملے کا تتہ ہے، بنا برایں آیت کامعنیٰ یہ ہوگا: روزہ جوتم پر واجب کیا گیا ہے اسے رضا و رغبت ۔۔تطوع ۔۔ کے ساتھ انجام دو کیونکہ نیک عمل کو رضا و رغبت کے ساتھ انجام دینا ہی بہتر ( خیر ) ہے اور چونکہ روزہ تہارے لئے نیکی ہے اس لئے اسے رضاورغبت کے ساتھ رکھنا نیکی پرنیکی ( خیبر علیٰ خیبر ) ہے۔

### ایک قول اوراس کا جواب

بعض مغرین کا کہنا ہے کہ جملہ ''وان تسصو مسوا خیر لکم'' کے خاطب وہ افراد ہیں جوروزہ رکھنے سے قاصر ہیں نہ نہ مام (سب) موشین کہ جنہیں ''یا ایھا اللذین المنوا کتب علیکم الصیام ...'' کے ذریعے وجوب روزہ کے کا کا خاطب قرار دیا گیا ہے کیونکہ جملہ کے انداز بیان (وان تسصو مسوا خیسر لکم) سے روزہ رکھنے کا اس کے ترک کرنے سے بہتر ہونا ٹابت ہوتا ہے جو کہ اس کے ان لوگوں کے لئے (جوروزہ رکھنے سے قاصر و عا بڑیں) مستحب ہونے کی دیا ہونے کی ، بنا برایں ہے کہنا بیجانہ ہوگا کہ اس جملہ کے خاطب صرف و بی افراد ہیں جو روزہ فیس رکھ کے دلیل ہے ندکہ واجب ہونے کی ، بنا برایں ہے کہنا تیجا ندہوگا کہ اس جملہ کے خاطب صرف و بی افراد ہیں جو روزہ فیس رکھ کے تا

لہٰذا اُن سے کہا گیا ہے کہ روزہ تہارے لئے بہتر اورمُسقب ہے مثلاً بیار اور مسافر ، توان کے لئے مستحب اور بہتریہ روزہ رکھنے کو نہ رکھنے اور پھر قضا کرنے پرتر جج ویں۔

لیکن بیرائے ہمارے نز دیک درست نہیں اوراس کی عدم صحت کا بیان یوں ہے:

- (1) ان کا ادّ عاء بلا دلیل ہے۔۔ان کے دعویٰ کی صحت پر کوئی دلیل قائم نہیں ہوئی اور نہ ہی کسی قابلِ قبول دلیل سے ان کے ادّ عاء کی صحت کا ثبوت ملتا ہے۔۔۔،
- (۲) دونوں جملوں کا انداز بیان ایک دوسرے سے مختلف ہے لینی پہلا جملہ کہ جس میں بیا راورمسافر کا تھم بیان کیا گیا ہے اس میں غائب کا صیغہ (لب ولہجہ) اختیار کیا گیا چنا نچہ ارشا دہوا:

"فَنَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْضًا أَوْعَلَى سَفَرِ" (جُوفِض تم من سے يار مويا سفر يرمو)

اس جملے میں مخاطب کوغائب فرض کیا گیا ہے لیکن دوسرے جملے میں مخاطب کو حاضر فرض کیا گیا اور یوں کہا گیا ہے: '' وَ أَنْ تَضُوْ مُوْا خَیْرٌ لِکُمْ،' (تم روز ہ رکھو کہ تہارے لئے بہتر ہے)

اس سے ثابت ہوتا ہے کہان دونوں جملوں کے مخاطب افرا دمختلف ہیں لہٰذا ان دونوں میں ندکورتھم یکساں نہیں ۔

- (٣) پہلا جملہ (فَدَنُ كَانَ مِنْكُمْ مَّدِيْضًا ) سہولت ورعایت اور تخير واختيار كے بيان پرمشمل ہے بلكہ '' فَعِنَّ ةُّ مِّنْ أَيَّامِر أُخَرَ '' ۔۔ كے الفاظ سے صاف ظاہر ہوتا ہے كہ دوسرے دنوں ميں (جب بيارى وغيره دور ہواور تمام موانع (ركاوليس) ختم ہوجائيں) روزه ركھنامتعين ہے۔
- (۳) بالفرض اگر پہلا جملہ اُن لوگوں کے لئے تخیری علم کے بیان پر مشمل ہو جوروزہ نہیں رکھ سکتے لیکن اس میں روزہ رکھنے اور نہ رکھنے کے درمیان اختیار کا تذکرہ نہیں کہ جس کی بنیا و پر ہم بیکییں کہ جملہ '' وَ اَنْ نَصُوْ مُوَّا خَیْرٌ لَکُمْ،' تخیری جم کی ان دوطر فوں کو ذکر کیا گیا ہے کہ ماہ رمضان تخیری جم کی دوطر فوں میں سے ایک کو بیان کرتا ہے بلکہ اس میں تخیری جم کی ان دوطر فوں کو ذکر کیا گیا ہے کہ ماہ رمضان میں روزہ دیکر آتا م میں روزہ رکھیں ، للذا '' وَ اَنْ نَصُوْ مُوَّا خَیْرٌ لَکُمْ،' کے الفاظ سے بیہ بات ہر گز ابت نہیں ہو سکتی کہ ماہ رمضان میں روزہ رکھنے دی ان لوگوں کے لئے جوروزہ نہیں رکھ سکتے اُبعد میں روزہ رکھنے سے بہتر اور ترجی پہلور کھتا ہے۔
- (۵) جیسا کہ ہم پہلے بیان کر پچے ہیں کہ بیآیت روزہ کے واجب ہونے کے بیان پر مشمل نہیں ہے کہ جس کی بناء پر بیکہا جائے کہ '' کو اُٹُ نَصُّوْ مُوْاَ خَیْرُ لَکُمْ'' کا انداز بیان بظاہرروزہ رکھنے کی ترجیجی حیثیت کو ثابت کرتا ہے جو کہ اس کے واجب ہونے سے متصادم ہے بلکہ بیاتو روزہ کے واجب ہونے کے ملاک ومعیار کو بیان کرتی ہے اور اس حقیقت کو ثابت کرتی ہے کہ خدا کا حکم مصلحت اور خیروخو بی سے خالی نہیں اس کی مثالیں قرآن مجید میں کثر سے کے ساتھ موجود ہیں مثلاً:

سوره بقره ، آیت ۵۳ :

- ن فَتُوبُوَّا إِلَى بَابِ إِلْمُ فَا اَتُتُلُوَ النَّفُسَكُمْ لَا لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ --."
   (ا ﷺ پيدا كرنے والے كى طرف لوٹ آؤ (توب كرو) اور اﷺ آپ كولل كردوك يى تہارے لئے بہتر ہے)
   سورة جعد، آیت 9:
- 0 '' فَالسَعَوْا إِلَى ذِكْمِ اللَّهِ وَذَهُ واللَّهِ يَعَ لَا لِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ'' (پستم الله ك ذكر كى طرف جلدى سے آؤاور خريدو فروخت كوچھوڑوو يهى تنهارے لئے بہتر ہے اگرتم جان لو) سور وصف ، آيت ا :

(تم خدا پرائیان لا وُاورخدا کی راہ میں اپنے مال وجان کے ساتھ جہاد کرو کہ یہی تمہارے لئے بہتر ہے اگرتم جان لو)۔

( گویاروز ہ کے اصل وجوب کو بیان کرنے سے پہلے بیہ نتایا گیا کہ بیتھم بہتری اور خیروخو بی کا حامل ہے لہٰڈ اارشا دہوا '' اے اہلِ ایمان تم پرروز ہ واجب کیا گیا ہے جیسا کہتم سے پہلے لوگوں پر واجب کیا گیا تھا تا کہتم پر ہیز گار ہوجاؤ ، اس تھم میں تبہاری بہتری اور خیروصلا ہے )۔

## ما وِرمضان میں نز ولِ قر آن کا ذکر

نَشَهُرُ رَمَضَانَ الَّذِي أَنْ زِلَ فِيهِ الْقُرْانُ هُدًى --- "
 ( ماه رمضان ، وه (مهينه) ہے جس ميں قرآن نازل کيا گيا جو ہادی ہے ..... )

ماہ رمضان قمری عربی مہینوں میں سے نوال مہینہ ہے جو کہ شعبان اور شوال کے درمیان آتا ہے قرآن مجید میں ماہ رمضان کے علاوہ کسی مہینہ کا نام ذکر نہیں ہوا۔

"نزول" كامعنى كسى چيزكابلندمقام سے يقي آنا ہے۔

'' انزال'' اور '' تنزیل' میں بیفرق ہے کہ کسی چیز کے دفعتاً نیچالانے اور اتارنے کو انزال اور تدریجی طور پر اُتارنے کو تنزیل کہتے ہیں۔ '' قرآن '' اس مقدس کتاب کا نام ہے جو حضرت پیٹیبراسلام محمصلی الله علیہ وآلہ وسلم پرنازل کی گئی اور اسے قرآن کے نام سے موسوم کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ اس کی قرائت کی جاتی ہے (اسے پڑھاجا تاہے) جیبا کہ ارشاد ہوا: سورہ زخرن ، آیت ۳:

0 " اِنَّاجَعَلْنُهُ قُلْء لَنَّا عَربِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ..."،

(ہم نے اسے قرآن عربی قرار دیاتا کہتم۔۔اسے پڑھکر۔ سجھلو)

یادر ہے کہ لفظ''قرآن''جس طرح پوری کتاب پراستعال ہوتا ہے ای طرح اس کے ہر جز کیلئے بھی استعال کیا اتا ہے۔

زیرنظر آیپ مبارکهاس بات کو ثابت کرتی ہے کہ قر آن مجید ما ورمضان میں نازل کیا گیا ، جبکہ ایک اور آیت میں اس طرح ارشاد ہوا: سور واسراء ، آیت ۱۰۶:

٥ ' وَقُرُ إِنَّا فَرَقُكُ لِتَقْرَا لَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكُثٍّ وَنَرَّلُهُ تَنْزِيلًا "

(اورہم نے قرآن کوجدا جدا کرکے نازل کیا تا کہ آپ لوگوں کے سامنے اسے تفہر تفہر کر پڑھیں اورہم نے اسے تدریجی طور پر نازل کیا ہے) تدریجی طور پر نازل کیا ہے)

اس آیت سے بخوبی معلوم ہوتا ہے کہ قرآ ن مجید دعوت اسلامیہ کی مجموعی مدت یعنی تقریباً ۲۳ سال کے عرصہ میں تدریجی طور پر نازل ہوااور تاریخ کے معتبر وقا بل یفین حوالوں سے بھی اس کی تقد بی ہوتی ہے، اس وجہ سے ان دوآ بھوں کے درمیان تعناد کا شبہ پیدا ہوتا ہے کیو کہ زیر بحث آیت میں '' اُنْزِلَ فِیْبُوالْقُوْانُ '' کے الفاظ سے اس مقدس کتاب اللی کا ماورمضان السارک میں دفعظ نازل ہونا فابت ہوتا ہے جبکہ دوسری آیت (اسراء ۱۰۹) میں '' وَنَوْلُهُ اَنْوَرُولُولُ اللهُ اللهُ الله سے اس کے قدریکی طور پر نازل کے جانے کا فہوت ماتا ہے، اس لئے بظاہران کے درمیان ایک دوسر سے کی لفی کا پہلو دکھائی دیتا ہے۔

بعض مغسرین نے اس اختالی تضاد کی بابت میہ جواب دیا ہے کہ قرآن مجید ماہِ رمضان میں آسان دنیا پر یکجا و دفعیۃ نازل ہوااور پھراس کے بعد ۲۳ سال کے عرصہ میں جو کہ حضرت پیٹمبراسلام کی دعوت اسلامیہ کا دورانیہ ہے تدریجی طور پر آخضر تیر نازل ہوا۔

یہ جواب دراصل اُن روایات سے ماخوذ ہے جن میں سے بعض ہم اس سلسلے کی مربوط روایات کے تذکرہ میں پیش کریں گے۔

تا بم ال جواب يرجواعراض مواجوه يدكرزير بحث آيت من " شَهْلُ سَمَضَانَ الَّنِ يَ الْنُولَ فِيدِ الْقُرْانُ"

کے بعد سے الفاظ ذکر ہوئے ہیں '' ھُٹ گی پِلِنَّاسِ وَ بَیْنِتٍ قِنَ الْهُلْ ی وَالْفُرْقَانِ'' جس سے فدکورہ جواب کی صحت مخدوش ہوجاتی ہے کیونکہ اس کا ۲۳ سال کے طویل عرصہ تک'' ہادی ورہنما'' اور ش و باطل کے درمیان فرق کرنے والا ہونے کے باوجود آسانِ و نیا ہیں رہ جانا ہے معنی ہوجائے گا، لیکن اس اعتراض کے جواب ہیں کہا گیا ہے کے قرآن مجید کے ہادی ورہنما ہونے سے مُر اویہ ہے کہ بیم مقدس کتاب اس وصف کی حال ہے کہ جب بھی کوئی شخص گراہی سے نجات پانے کے لئے اس کی رہنمائی کا مختاج ہوتو ہے اس ہارہ سے کہ جب بھی کوئی شخص گراہی سے نجات پانے کے لئے اس کی رہنمائی کا مختاج ہوتو ہے اسے ہرایت کر سکتی ہے اور اس طرح جب ش وباطل کی پیچان واضح نہ ہوسکے اور ش کو باطل یا باطل کی پیچان واضح نہ ہوسکے اور ش کو باطل یا باطل کو جس مجھا جانے گئے تو تر آن ان دونوں (حق وباطل) کے درمیان تمیز اور ان کے فرق کو واضح کر تا ہے لہٰذا جب اس عظیم کتاب میں سے صلاحیت ہمدوقت موجود ہے تو اس کا ایک عرصہ تک اپنے آٹا وار ہدایت کو ظاہر نہ کر تا اس کے بادی ورہنما ہونے کی ہرگر نئی ٹیس کر تا اور نہ ہی اسے بے فائدہ یا جا آخر قرار دیا جا سکتا ہے، چنا نچہ اس کی بہت کی مثالیس ہارے معاشرتی تو انہوں تھی ہی کہ ان قوانین کی تدوین ان کے اجراء سے بہت پہلے کر دی جاتی ہے اور انہیں قابل اجراء ین ویا جاتا ہے گران کا اجراء ونفاذ اس وقت ہوتا ہے جب ان کے نفاذ کا وقت یا مرصلہ آب جائے تو اسوقت وہ قوانین اپنی اجرائی صلاحیت اور قانو نی حیثیت کے عامل ہونے کی وجہ ہے گہاں صورت میں آباتے ہیں اور ان کا نفاذ کا میں لایا جاتا ہے۔

لیکن حقیقت بیہ ہے کہ عام قوانین اور مخصوص احکامات و دستورات میں فرق ہے اور وہ بیا کہ عام قانون اس عمومی دستورات میں فرق ہے اور وہ بیا کہ عام قانون اس عمومی دستورات دستورکا نام ہے جس میں کسی ایک مخص یا اشخاص کو مخاطب یا مور وتو جہ قرار نہ دیا گیا ہوان کا اپنے اصل وقت سے ایک لحریمی پہلے صادر ہونا ورست کہ جن میں ایک خاص ومعین فر دیا افراد کو مخاطب قرار دیا گیا ہوان کا اپنے اصل وقت سے ایک لحریمی پہلے صادر ہونا ورست نہیں اور قرآن نا مجید میں اس طرح کے مخصوص ومعین احکامات و دستورات کی مثالیں کثرت کے ساتھ پائی جاتی ہیں ملاحظہ ہو:

ہو: سورہ محادلہ آئے ہے ا

0 '' فَكَ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زُوْجِهَا وَ تَشْتَكِنَّ إِلَى اللَّهِ ۚ وَاللَّهُ بَيْسَمَعُ تَحَاوُ مَا كُمَا'' ( بتحقیق ، خدانے اس مورت کی باتیں من کی ہیں جواپیے شوہر کے بارے میں آپ سے جھڑا کررہی تھی ، یقیعا خدا تہارے درمیان ہونے والی گفتگو کو منتاہے )

سوره جمعه، آيت ا :

٥ " وَإِذَا كَا أَوْ الْبِهِ أَوْ لَلْمُو النَّفَظُو اللَّهِ النَّفَظُو اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْلَّالَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللللْمُلْمُلُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُلُلْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُلُمُ الللْمُلْمُلُولُولُولُولُولُمُ اللللْمُلْمُل

سوره احزاب، آیت ۲۳:

ن بِجَالٌ صَدَقُوا مَاعَ اهَـ لُوااللهُ عَلَيْهِ ۚ فَينْهُمْ مَّنْ قَضٰى نَحْبَـ ةُ وَمِنْهُ مُ مَّن يَّنْتَظِرُ ۗ وَمَا بَدَّ لُوْا
 تَبْرِيْلًا "

( وہ لوگ کہ جنہوں نے اس وعدہ کوسچا کردیا جوانہوں نے اللہ سے کیا ان میں سے پیجیتو اپنے وفت کو پورا کر پچکے اور کچھابھی انتظار میں ہیں اورانہوں نے کوئی تبدیلی نہیں لائی )

اس کے علاوہ ایک بیہ بات بھی قابل توجہ ہے کر آن مجید ش کھھ آیات نائخ ہیں اور پھھ آیات منسوخ ہیں اور ان دونوں قسموں کی آیتوں کا ایک ہی وقت میں نازل ہونا ناممکن ہے البذابیہ بات تسلیم کرنی پڑے گی کہ نائخ اور منسوخ آیتوں کے اوقات نزول میں فرق ہے۔

### ایک قول اوراس کا بطلان

اصل اعتراض کے جواب میں ایک اور تول بھی موجود ہے اور وہ یہ کہ قرآن با مجید کے ما ورمضان میں نازل ہونے سے مرادیہ ہے کہ اس کی بہلی آیت ما ورمضان میں نازل ہوئی۔

لیکن بیہ جواب بھی سی خیر نہیں کیونکہ خودا نبی حضرات کے ہاں عام شہرت کے مطابق آنخفرت قرآن مجید کے ساتھ مبعوث ہوئے اور آپ کی بعثت ۲۷ رجب کو ہوئی جبکہ ۲۷ رجب اور ماہ رمضان میں تمیں دن سے زیادہ کا فاصلہ ہوتو یہ بات کیوکر ممکن ہے کہ اس دوران کوئی آیت نازل نہوئی ہو جبکہ آنخضرت مبعوث بدرسالت ہو کی تھے؟

اوراس کے ساتھ ساتھ سورہ '' اِقْدَاً بِالسّمِ سَ بِیّك'' کے ابتدائی الفاظ سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ بیرسب سے پہلے نازل ہونے والی سورت ہے جو کہ بعثت کے ساتھ ہی۔ ہمزمان ۔ نازل ہوئی ،

ای طرح سورہ مرشر ہے بھی اس بات کا جبوت ملتا ہے کہ بیسورہ مُہا رکہ دعوت اسلام کے آغاز ہی میں نازل ہوئی۔
بہر حال یہ بات قرین قیاس معلوم نہیں ہوتی کہ قرآن جمید کی سب سے پہلی آیت ماور مضان المبارک میں نازل ہوئی سو، اور جہاں تک آیت ' اُنْزِلَ فِیْدِالْقُرْانُ ' (اس مہینے میں قرآن نازل کیا گیا) کے الفاظ کا تعلق ہے قویہ بھی اپنی جیسی دیگر آیات کی مانشہ ہرگزیہ فابت نہیں کرتی کہ قرآن سے مراداس کی سب سے پہلے نازل ہونے والی آیت ہاور نہیں کوئی ایسا قرینہ وحوالہ یا اشارہ موجود ہے جس سے بیسجھا جا سکے کہ قرآن جید کی سب سے پہلی آیت ماور مضان میں نازل ہوئی ، البندااس رائے ونظریہ کو بھی درست قرار نہیں دیا جا سکتا اور نہاس کی صحت پرکوئی دلیل پائی جاتی ہے۔ بنا ہرایں نازل ہوئی ، البندااس رائے ونظریہ کو بھی درست قرار نہیں دیا جا سکتا اور نہاس کی صحت پرکوئی دلیل پائی جاتی ہے۔ بنا ہرایں

'' اُنْوِلَ فِيدِ الْقُوْانُ'' كَي تغيير من ميكها بلاوليل ہے كه ما و رمضان من قرآن مجيد كى سب سے بہلى آيت نازل موئى چنانچاس كى ما نندو كرآيات ميں بھى نزول قرآن كا تذكره اس طرح مواہے، ملاحظه مو:

سوره دخان، آیت ۳:

الكِتْبِ الْهُدِيْنِ أَنْ إِنَّا الْدُولَنْهُ فِلْكَيْلَةٍ مُّلْوَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنْفِى بِينَ
 (واضح كتاب كاتم! بم نے اسے مبارک رات میں نازل كيا، بم بى انذار كرنے والے ہیں)

سوره قدر،آیت ۱:

o "إِنَّا آنُوَلُنُهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدْيِ ...."

(ہم بی نے اسے حب قدر میں نازل کیا)

ان آیات کے ظاہری الفاظ سے میہ بات ہر گز مطابقت نہیں رکھتی کہ نازل کرنے (اِنزال) سے مرادیہ ہے کہ اس کی سب سے پہلی آیت نازل کی گئی یا قرآن یا ابتدائی حصہ نازل کیا گیا اور نہ ہی کلام میں کوئی ایسا قرینہ واشارہ موجود ہے جس سے میہ مجھاجا سکے کہ قرآن کا بعض ابتدائی حصہ ما ورمضان میں نازل کیا گیا۔

البنة قرآنی آیات میں خوروفکراور تدیر وتفکر کرنے ہے کی اور مطلب کی نشاندی ہوتی ہے اور وہ یہ کہ جن آیات مبارک بیاس کی کسی ایک رات میں نزول قرآن کا تذکرہ ہوا ہے اُن میں اِنزال کے الفاظ استعال کے گئے ہیں جو کہ اس کے دفعیۂ اورایک ہی وقت میں نازل ہونے کامعنیٰ ویتے ہیں نہ کہ تنزیل کہ جس سے تدریجی نزول کا مجوت ملتا ہے، ملاحظہ ہو:

سوره بقره،آیت ۱۸۵ :

ثشهُ مُ مَضَانَ الَّذِي مَنَ أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرُانُ --- " ،
 ( اورمضان ، كرجس مين قرآن نازل كيا كيا)

سوره دخان ،آبیت ۳:

ن حَمْقُ وَالْكِتْبِ الْسُعِينِ فَى إِنَّا آنْزَلْنَهُ فِالسَّلَةِ مُّلْهُ كَةٍ ..."،
 رحم ، روثن تاب كاتم ؟ بم نے اسے مبارک رات میں نازل كيا)

سوره قدره آیت ۱:

٥ '' إِنَّا آنْزَلْنُهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدْمِ... " ،
 ٢ إِنَّا آنْزَلْنُهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدْمِي رات مِين ازل كيا )

ان آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ قرآن مجید ماہ رمضان میں دفعتہ نازل ہوانہ کہ تدریجاً ، اور جہاں تک اس کے دفعتہ نازل ہونے کی اصل حقیقت کا تعلق ہے تو اس سلسلے میں دوا مکانی پہلوپائے جاتے ہیں :

پہلا امكانی پہلو: اس لحاظ سے اس كے نزول كو دفعة قرار دیا گیا ہے كہ اس كى نما م آیات كوايك ، مجود ، فرض كیا گیااوراس مجود موسورت كو یااس كے نازل ہونے والے بعض حصہ كو طوظ ركھتے ہوئے ' اُنْوَلَ '' یا' اَنْوَلَ لُهُ '' كے الفاظ استعال كے گئے جس طرح سے آیت '' گَمَا ﴿ اَنْوَلَ لُهُ مِنَ السَّما ﴿ '' رسورہ يونس، آیت ۲۳) میں آسان سے پانی كے نازل كرنے كا ذكر ہوا ہے اور وہاں ہى " اَنْوَلَنُهُ '' كے الفاظ استعال كے گئے ہیں جبلہ بارش قدر یہا نازل ہوتی ہائی كے نازل كرنے كا ذكر ہوا ہے اور وہاں ہى " اَنْوَلَنُهُ '' كے الفاظ استعال كے گئے ہیں جبلہ بارش قدر یہا نازل ہوتی ہے اور قطروں كی صورت میں برسی ہے ليكن ان تمام قطروں كوايك " مجموع '' قرار دے كر انہيں" پانی '' سے تعبیر كر كے ہوا دو تا ہو نائول ہو نا

سوره ص،آیت ۲۹:

o ' كِتْبُ أَنْوَلْنُهُ إِلَيْكُمُ لِرَكَّ لِيَكَ بَارَةً اللَّهِ ..."،

(بیکتاب کہ جے ہم نے آپ کی طرف ٹازل کیا ہے مبارک و پاکیزہ ہے تا کہ لوگ اس کی آیات میں خوروفکر کریں)

اس آیت میں بھی قرآن کے دفعتہ نازل ہونے کا تذکرہ ہے جبکہ اس کی آیات تدریجاً نازل ہوئی ہیں تو یہاں بھی وہی کلتہ طوظ ہے جو بارش کے قطروں کی بابت ذکر ہوچکا ہے۔

ووسراا مكانى پيهلو: اس لئے نزول قرآن كے ذكر ميں تدريجى كے بجائے دفعة نازل كرنے كے الفاظ استعال كے گئے ہيں كہ قرآن دراصل ايك ماورائے فكر بشرحقيقت كا حامل ہے اوراس كى بابت ہم جو پچھ تجھتے ہيں وہ اس سے كہيں بالا ترمغہوم ركھتا ہے كيونكہ ہم اس سے زيادہ پچھ نيس ہجھ سكتے كہ اس كى آيات متفرق اورا لگ الگ نازل ہوئى ہيں لہذا ان كا نزول قدر بجى نہيں "دوفعة" ہے نزول قدر بجى نہيں "دوفعة" ہے نزول قدر بجى نہيں "دوفعة" ہے سے دیا نازل اس کے گئے ہيں نہ كہ "نزلناہ" كے سال ہے لہذا اس كا نزول قدر بجى نہيں "دوفعة" ہے اس لئے "انزلناہ" كے الفاظ استعال كئے گئے ہيں نہ كہ "نزلناہ" كے۔

بہر حال بید دوسر اامکانی پہلو حقیقت سے قریب تر دکھائی دیتا ہے اور قرآنی آیات سے اس کی صحت کا ثبوت بھی ملتا ہے، ملاحظہ ہو:

سوره بود، آیت ا:

0 " كِتْبُ أَحْكِمَتُ النَّهُ ثُمَّ فُصِّلَتُ مِنْ لَّدُنْ حَكِيْمٍ خَبِيْرٍ"

(بیالی کتاب ہے جس کی آیات محکم (مضبوط و یکجا) کی گئی ہیں پھرانہیں الگ الگ تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے صاحب حکمت وآگاہ کی طرف سے )

سوره اعراف، آیت ۵۲ ـ ۵۳ :

٥ '' وَلَقَدُ حِئَنْهُ مُ بِكِتْ فَصَلْنُهُ عَلَى عِلْمِهُ لَى كَوَّ مَحْمَةً لِّقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا تَأْوِيلُهُ \* وَلَقَدُ حِئْنُهُ مُ لِكِتْ فَصَلْ اللَّهِ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَمُ عَ

( بختیق ہم ان کے پاس الی کتاب لائے جے ہم نے علم کی بنیاد پر مفصل کر دیا، وہ ایمان لانے والوں کے لئے ہدایت ورحمت کی کتاب ہے۔ وہ تو صرف اس کی تأ ویل کا انتظار کرتے ہیں جس دن اس کی تأ ویل آئے گی تو جن لوگوں نے اسے پہلے ہی بھلادیا ہے وہ کہیں گے کہ ہمارے پروردگار کے بیا مبرحق کے ساتھ آئے )

اس طرح سوره يونس كى آيات ٢ ٣ ٩٥٣ :

٥ '' وَمَا كَانَ هُـنَاالْقُرُانُ اَنَ يُغْتَرى مِنْ دُونِ اللهِ وَالكِنْ تَصُونِيَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيهِ وَ تَغْصِيلُ الْكِثْبِ لَا مَا يُكِ فِيهُ مِنْ مَّ بِّالْعُلَمِينَ ..... بَلْ كَذَّ بُوا بِمَا لَحُريُ حُيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَبَّا يَأْتِهِمُ تَا مِيلُهُ مِنْ مَا يَعْمِ مِنْ مَّ بِالْعُلَمِينَ ..... بَلْ كَذَّ بُوا بِمَا لَحُريُ حُيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَبَّا يَأْتِهِمُ تَا مِيلُهُ ..... ''،

(پیقر آن ایبانہیں کہ افتر آپردازی کرتے ہوئے اس کی نسبت خدا کی طرف دی جائے جبکہ بیضدا کی طرف سے نہ ہوئیاں پینے نہ ہوئیاں کی نسبت خدا کی طرف سے نہ ہوئیاں پر تقویل ہے ، اس ہوئیکن پیقو اس کی تفقیل ہے ، اس میں کوئی شک نہیں ، پیکا نتاہ کے پروردگار کی طرف سے ہے ۔۔۔۔ بلکہ لوگوں نے اس کی تکذیب کی جس کی وجہ سے وہ آگا ہی حاصل کرنے سے قاصرر ہے اور اس کی تا ویل بھی ان کے پاس نہیں آئی )

ان آیات بالخصوص سورہ یونس کی آیت ۹ سے بخوبی معلوم ہوتا ہے کا '' تفصیل ''اصل کتاب پر عارض ہوئے والا امر ہے البندا اصل کتاب اور ہے اور تفصیل کہ جو اس پر عارض ہوتی ہے وہ اور ہے۔ ان دونوں میں فرق ہے ، اور جن لوگوں نے تفصیل کتاب کی تکذیب کی وہ در حقیقت اس اصل چیز کو بھول گئے جس کی طرف اس تفصیل کی بازگشت ہوتی ہے اور انہوں نے اس سے غفلت برتی ، لیکن قیامت کے دن وہ چیز ان کے سامنے ظاہر و آشکار ہوجائے گی اور پھر وہ خواہ و تا خواہ اس سے آگاہ ہوکر اس کی تقمد ایق کریں گے گران کی تقمد ایق انہیں کوئی فائدہ نہ پہنچائے گی اور ان کی پشیمانی ان کیلئے سود مند نہ ہوگی ، گویا ان سے کہا جائے گا کہ اب وقت گزر چکا ہے!

بہر حال ان دو آ بیوں سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ کتاب ( قر آ ن ) کی اصل حقیقت اس تفصیل کی تا ویل ہے مینی موجودہ تفصیل کی بازگشت جس حقیقت کی طرف ہے وہی اصل کتاب ہے۔

ان دو آ بخول سے زیا دہ واضح بی آیت ہے، ملا خطہ ہو:

سوره زخرف، آیت :ا ۳

o " لَحْمَ أَ وَالْكِتْبِ الْهُدِيْنِ أَ إِنَّا جَعَلْنُهُ ثُلُ إِنَّا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ أَ وَ إِنَّهُ فِنَ أُمِّ الْكِتْبِ لَكَيْنَا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ أَوْ وَ إِنَّهُ فِنَ أُمِّ الْكِتْبِ لَكَيْنَا "

رحم،اس واضح وآشکار کتاب کی قتم! ہم نے اسے قرآن عربی قرار دیا تا کہ تم اسے بھے سکو،اوروہ ہمارے پاس اصل کتاب (ام الکتاب) میں عظمت و دانائی کی حامل ہے )

اس آیت سے بخوبی معلوم ہوتا ہے کہ ایک کتاب مُہین ہے جسے قائل قرا کت اور عربی ہونے کی صفت سے متصف کیا گیا ہے اور پیقرا کت وعربیت کا لباس اس لئے اُسے پہنا یا گیا ہے کہ لوگ اسے بچھ سکیں اور اس کے معانی کا اور اک کرسکیں جبکہ وہ خدا کے ہاں'' ام الکتاب' بیس محفوظ ہے، وہ استے بکت عربہ کی حامل ہے (علی ) کہ عقلیں اس تک چنچنے سے قاصر ونا تو اس بیں ، وہ حکمت ودانائی سے مالا مال ہے (حکیم ) اس لئے اس کے وجود حقائق بیس ندتو کوئی شکاف پایا جاتا ہے اور نہیں اس کے معانی ومفاہیم بیس ایک دوسرے سے جُد اجُد ا ہونے کا کوئی پہلوموجود ہے، بنا برای اس آیت مُبارکہ بیس نہ بی اس میں نئی ومفاہیم بیس ایک دوسرے سے جُد اجُد ا ہونے کا کوئی پہلوموجود ہے، بنا برای اس آیت مُبارکہ بیس دیں ہے، میں نئی ومفاہیم بی اور پیچان کرائی گئی ہے اور یہ بیان کیا گیا ہے کہ اصل قرآن واضح وآشکار عربی دُبان بیس ہے،

ای طرح سے سورہ واقعہ کی آیات ۵ کا ۲۰ میں یوں نہ کور ہے، ملا خطہ ہو:

٥ " فَلآ ٱقْسِمُ بِمَوْ قِجَ النُّجُوْمِ ﴿ وَاتَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْتَعُلَمُونَ عَظِيْمٌ ﴿ اِنَّهُ لَقُمَانٌ كُويَمٌ ﴿ فِي كِتْبٍ مَّكُنُونٍ ﴿ لَا يَمَشُهُ اِلَّا الْهُطَهَّمُونَ ۞ تَنْزِيلٌ مِّنْ مَّ إِلَّهُ لَكِينَ "

(پین نہیں، مجھے تم ہے ستاروں کی جگہوں (ان کے مل طلوع وغروب) کی، اور اگرتم سمجھوتو بہت عظیم تم ہے، یقینا وہ قرآن کریم ہے جوایک محفوظ کتاب میں ہے اسے پاک لوگوں کے سواکوئی چھونہیں سکتا، وہ رب العالمین کی طرف سے نازل کی گئی ہے)

اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ قرآن مجیدایک اور مقام ومرتبت کا حال ہے جو اسے ''کتاب مکنون' (پوشیدہ تحریر)
میں حاصل ہے اور وہاں خدا کے اُن بندوں کے سواکوئی اسے نہیں پُ وسکتا جو ہرلحاظ سے پاک ومُطهر ہیں ، اور بیہ بات بھی
ثابت ہوتی ہے کہ اس کی تنزیل اس مقام ومرتبہ کے بعد ہوئی ہے بعنی پہلا مقام ومرتبہ ''کتاب مکنون' میں ہونا اور دوسرا
مقام ومرتبہ اس کا نازل ہونا ہے، گویا تنزیل سے پہلے وہ اس کتاب میں تھی جو اغیار سے پوشیدہ رکھی گئی ہے کہ جے سُورہ
زخرف میں '' اُمّ الکتاب' اور سورہ بروج میں ''لوح محفوظ' سے تعبیر کیا گیا ہے ، سورہ زخرف کی آیت سم میں ''ام الکتاب' کہا گیا:

- " وَإِنَّهُ فِنَ أُمِّر الْكِتْبِ"
   (اور بِ فَك وه ام الكتاب ميں ہے)
  - اورسوره بروج میں بول ارشاد جوا:
- ' بَلُ هُوَ قُرُ إِنَّ مَّجِيدٌ ﴿ فَي لَوْسِ مَّحْفُو ظِ "
   ( بلده وعزت والاقرآن ہے جولوتِ محفوظ میں ہے )

اسے اور محفوظ سے موسوم کرنے کی وجہ یہ ہے کہ اسے ہر طرح کی تبدیلی وتغیر سے بچالیا گیا ہے بعنی اس میں کوئی تندیلی نہیں آ سکتی، لیکن جہاں تک کتاب منزل بعنی نازل کئے جانے والے قرآن کا تعلق ہے تو چونکہ اس کی تنزیل تدریجا ہوئی ہے اس لئے اُس میں ناسخ ومنسوخ بھی پایا جا تا ہے بلکہ بھی تدریجی نزول بذات خودا کی طرح کی تبدیلی و تغیر ہے، لہذا یہ بات تسلیم کرنا ہوگی کہ '' کتاب مین ''جو کہ اصلی قرآن ہے اور کسی طرح سے جزء جزء ہونے کا کوئی پہلواس میں نہیں بایا جا تا وہ اس ظاہری نازل ہونے والی کتاب سے بالا ترحقیقت سے عبارت ہے اور یہ کتاب مُنزل اس کے لئے میں نہیں ، کی حیثیت رکھتی ہے۔

بنا برایں بیقر آن مقام تنزیل میں اس'' کتاب مبین "کہ جے ہم" تشیقتِ کتاب "۔ یا اصل قر آن۔۔
سے موسوم کرتے ہیں کی نبت اس طرح ہے جیسے لباس وبدن (یا لباس اور لباس پہننے والا) یا مثال وحقیقت (لیعنی استعارہ و تشبید کی طرح ہے جو گفتگو میں اصل غرض و تشبید کی طرح ہے جو گفتگو میں اصل غرض و مقبید کی طرح ہے جو گفتگو میں اصل غرض و مقصد کے بیان کے لئے ذکر کی جاتی ہے اس بنا پر لفظا "قر آن" کمی اصل کتاب کے لئے بھی استعال کیا جاتا ہے جیسا کہ ارشا دہوا:

سوره بروج ، آیت ۲۲،۲۱:

O "بَلْهُوَقُرُانٌ مَّجِيْدٌ ﴿ فِلَوْحِمَّحْفُوْظِ ...."

(بلکہ وہ قرآن مجید ہے جولوح محفوظ میں ہے)

لبذا مار الاساس واضح بيان سے بي حقيقت كمل كرسا منة آجاتى ب كدان آيا توكريمه:

( شَهُرُ مَ مَضَانَ الَّذِي كَ أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرَّانُ )

﴿ إِنَّا آنُرَلُنُهُ فِي لَيْكَوِّمُ لِمَ كَوْ )

اور ﴿ إِنَّآ اَنْزَلْنَهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدِّى ﴾ شوا فرآن "سے مراد هیت قرآن اور کیا ب بین ہے جے دفعة حضرت پنجبراسلام صلی الله علیه وآلہ وسلم کے قلب مبارک پرنازل کیا گیا ہے جبکہ علیحدہ علیحدہ اور اجزاء کی صورت میں اسے دعوت اسلامیہ کے دورانیہ میں آنخضرت کے قلب مبارک پرندریجا نازل کیا گیا چنا نچہ اس کا مزید ہوت درج ذیل آندوں سے بھی ملتا ہے، ملاحظہ ہو:

موره طهره آیت ۱۱۴:

٥ ( وَالاَتَعْجَلُ بِالْقُرُانِ مِنْ قَبْلِ آنُ يُتْقَنِى إِلَيْكَ وَحْيُهُ ... "،

( قرآن پڑھے میں جلدی نہ کروجب تک کہتم پراس کی وی پوری نہ کروی جائے)

سوره قيامت، آيت ١٩:

٥ '' الاتُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ أَن عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُنُ انَهُ فَا قَرَا اَنُهُ فَا تَبِعُ قُنُ انَهُ أَن فَا تَبَعُ فَمُ انَهُ أَن فَا تَبَعُ فَمُ انَهُ أَن فَا تَبَعُ اللّهُ فَا تَبْعُ فَمُ اللّهُ فَا تَبْعُ فَيُ اللّهُ فَا تَبْعُ فَي اللّهُ اللّهُ فَا تَبْعُ فَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

(اسے جلدی ہے پڑھنے کے لئے زبان کوجنبش ندو کہ اس کا جمع کرٹا اور اس کا پڑھنا ہمارا کام ہے اور جب ہم اسے پڑھ لیں تو تم چیچے چیچے (اس کے بعد) اسے پڑھو، پھرہم ہی اسے بیان کریں گے) ان آیات سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ حضرت پیغمبراسلام آیات مبارکہ کے نا زل ہونے سے قبل ان سے آگاہ تصلیماً کا مصل ہونے سے قبل ان سے آگاہ تصلیماً کا مصل ہونے سے پہلے اُن آیات کی قرات میں جلدی کرنے سے منع کیا گیا، اس سلسلے میں تفصیلی بیان اس کے مناسب موقعہ پرآئے گا، انشاء الله تعالی ۔

#### بحث كاخلاصه

ظلامۃ کلام ہے کہ آیات قرآئے بیل تد پراور فورو فکر کرنے والے ہر خص کے لئے یہ بات تنلیم کرنا ناگر کر ہے کہ یہ آیات اس حقیقت کا کھلا جُوت فراہم کرتی ہیں کہ بیقر آن جو حضرت پیغیبراسلام پر تدریجا نا زل کیا حمیا ہے اس کی اصل و اساس ایک الی عظیم و بلند پا پر حقیقت ہے کہ ہر کس و نا کس کی چیٹم خرویس اس کے حسن تابناک کا مشاہدہ کرنے کی تاب نہیں اور نہ ہی ہواوہ وس کے اسپرا فکاراور ما ڈی غلاظتوں میں آلودہ ذہنوں کو اس تک دسترس حاصل ہے اور خداو تدعالم نے اس پاکیزہ حقیقت کو اپ جموب کے مقدس دل پر نا زل فر ما کر انہیں اپنی کتاب کے اصل معانی و مقاصد سے آگاہ کر دیا، انشاء بالله تعالی اس سلسلے سے مربوط بعض مطالب سور ہ آلے عمران کی آیت کے ( اُسُو اَلَیْنِی کَا نُولُ عَلَیْكَ الْکِتْبَ وَمِنْ مُلْ اِلْتَ عَلَیْکَ الْکِتْبَ وَمِنْ مُلْ الله تعالی اس سلسلے سے مربوط بعض مطالب سور ہ آلے عمران کی آیت کے ( اُسُو الَّیْنِی کَا نُولُ عَلَیْکَ الْکِتْبَ وَمِنْ مُلْ الله تعالی اس سلسلے سے مربوط بعض مطالب سور ہ آلے عمران کی آیت کے ( اُسُو الَّیْنِی کَا نُولُ عَلَیْکَ الْکِتْبَ وَمِنْ مُلْ الله تعالی اس سلسلے سے مربوط بعض مطالب سور ہ آلے عمران کی آیت کے ( اُسُو الَّیْنِی کَا نُولُ عَلَیْکَ الْکِتْبَ وَمِنْ مُلْ الله تعالی اس سلسلے سے مربوط بعض مطالب سور ہ آلے عمران کی آب سے میں ذکر کئے جا کیں گے۔

بہرحال بدوہ اہم کتہ ہے جوآیات قرآنیہ ش تد بروتھر سے حاصل ہوتا ہے لیکن ارباب حدیث اور اکثر علاء علم کلام
اور عصرِ حاضر کے باہر یہ علوم جدیدہ کہ جو' اوہ' (Matter) ہی کو ہر چیز کی اصل واساس بچھتے ہیں اور باورائے
طبیعت کی اصالت کوتنایم ہی ٹیس کرتے وہ اپنی اس کوتاہ اندلیثی وغلط طرز تھرکی وجہ سے زیر بحث آیات اور ان جیسی دیگروہ
آیات جن میں قرآن کو ہدایت، رحمت، ٹور، روح، مواقع الحجوم، کتاب بین، فی لوح محفوظ، فی صحف مطہرہ اور منزل من
الله (خداکی طرف سے نازل ہونے والی کتاب) قرار دیا گیا ہے اور اس طرح کے دیگر تھائی کو استعارہ اور جانزکی قسمول
میں شار کرنے پر مجبور ہو گئے کہ جس کے نتیجہ میں قرآن کی حیثیت نشری شعرسے زیادہ نہیں رہتی ۔ لیعنی اگر اُن کے نقط کنظر کو درست شمیل)

### ایک محقق کا اظهار رائے

ایک اہلی تحقیق نے ما ورمضان میں نزول قرآن کی بابت جواظها ررائے فر مایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے:

یہ بات مسلم الثبوت ہے کہ حضرت پیٹیبر اسلام کی بعثت اور قرآن مجید کی سب سے پہلی آیت کا نزول ساتھ
ساتھ ۔۔ ہمز مان ۔۔ ہوا اور اس ہنگام آنخ ضرت کو تبلیخ وین اور ہدایت خلق کا تھم دیا گیا یعنی بعثت اور ابتدائے نزول
قرآن کا وقت ایک بی تھا اور یہ بات بھی ہر طرح کے شک وشہ سے بالاتر ہے کہ یہ واقعہ رات کے وقت وقوع پذیر ہوا جیسا
کہ ارشاد ہوا:

سوره دخان ،آیت ۳:

٥ " إِنَّا آنْزَلْنُهُ فِي كَيْلَةٍ مُّلْمَ كَةِ إِنَّا كُنَّامُنْ فِي بِينَ...."،

( بتقیق ہم نے اسے مبارک رات میں نازل کیا ، ہم ہی انذار کرنے والے ہیں ) اور پیمی واضح ہے کہ وہ رات ما ورمضان کی راتوں میں سے ایک تھی جیسا کہ ارشا دہوا:

سوره بقره ، آیت ۱۸۵ :

٥ " شَهُرُ مَا مَضَانَ الَّذِي ثَ أُنْزِلَ فِيْدِ الْقُرَّانُ - - ـ "،

( ما ورمضان كهجس ميس قرآن نازل كياميا)

اگرچەاس رات میں پوراقر آن نازل نہیں ہوالیکن چونکہ سور ہ المحد جو کہ قرآن جید کے تمام مطالب ومعارف کے اجمالی بیان پر مشتل ہے اس رات کو نازل ہوااوراس طرح اجمالی بیان پر مشتل ہے اس رات کو نازل ہوااوراس طرح '' إِنَّا ٱنْزَلْنَهُ فِي لَيْكُونَ لَيْكُونَا لَيْكُونَ لَيْكُونَا لَيْكُونَ لَيْكُونَا لَيْكُونَ لَيْكُونَا لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَ لَيْكُونَ لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِيَكُونَا لِيَكُونَا لِيَعْلَقُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِيْكُونَا لِيْكُونَا لَيْكُونَا لِيَعْلِيْكُونَا لِيْكُونَا لِيْكُونَا لَيْكُونَا لِيَعْلِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِيَعْلَيْكُونَا لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِيَعْلِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِيَعْلَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِيَعْلِيَا لِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِي لَيْكُونَا لِيَعْلِي لِي لَيْ

( اس کے علاوہ یہ بات بھی حقیقت رکھتی ہے کہ لفظ'' قرآن''جس طرح پورے قرآن کے لئے استعال ہوتا ہے اس طلاح کی روشیٰ میں اس طلاح کی روشیٰ میں اس طلاح کی روشیٰ میں مام آسانی کتب مثلاً تورات ، انجیل وزیورکو بھی'' قرآن''کہا جاسکتا ہے )

ابتدائے نزول قرآن کی داستان ہوں ہے کہ حضرت پیفیراسلام ما ورمضان کی پہیویں شب کو جناب خدیجة الکبریٰ کے گھرجارے تھے کہ رائے میں جریل علیہ السلام کو دیکھا اُنہوں نے خدا کا بد پیغام آپ تک پہنچایا: (اِقْدَاْ بِالْسِمِ
مَا بِنِكَ الَّذِي حَفَلَقَ) جب آن مخضرت نے بدآیت وصول کی اور وی کے حصول کا شرف پایا تو ان کے دل میں خیال آیا کہ

جریل علیہ السلام سے پوچیس کہ اپنے پروردگار کے اسم گرا می کا ذکر کس طرح کریں، چنا نچہ جریل علیہ السلام پھر فاہر ہوئے اور انہوں نے آپ کو بسم اللہ الرحن الرحیم، الحمد للہ رب العالمین ۔۔ تا آخر سور کا لحمد تعلیم دی، پھر انہیں نماز پڑھنے کی کیفیت بھی سکھائی اور پھروہ آپ کی نظروں سے فائب ہو گئے ، اس کے بعد جب آخضرت ہوش میں آئے توجس چز کا مشاہرہ کیا تھا اس کے آفار میں سے پھر بھی نہ پایا، البتہ ووران وہی جریل علیہ السلام کے بھینچنے (شدت کے ساتھ دیانے ۔ فشار دینے ۔۔) کی وجہ سے اپنے اندراک طرح کی تھی اور سستی محسوس کی ۔ اس حال میں آپ چلتے جارب سے گھر انہیں اس بات کا علم نہ تھا کہ وہ اللہ کی طرف سے لوگوں کے لئے رسول مقرر کئے گئے ہیں اور خاتی کی ذمہ واری آپ کوسونی گئے ہے، بالآ خر گھر پہنے کو استراحت ہو گئے ، مسکن کی شدت اس قدر زیادہ تھی کہ دات بھر سوتے رہے کیاں تک کہ فرشتہ وہی علی الصح آپ کی خدمت میں دوبارہ حاضر ہوا اور بیر آیت آپ پر نازل کی : آپ اُنگھا الْمُنگ شِرُدُ کُ قُمُ کُونُ مُن ہے۔ داوڑھ کر سونے والے! اٹھوا ور اثداز کرو۔۔ (سورہ مدثر ، آیت ۲)

بہر حال اس طرح قرآن مجید کا زول ما ورمضان میں ہونا اور آنخفرت کا شب قدر میں مبعوث بدرسالت ہونا واضح طور پر قابت ہوتا ہے لیکن اس کے بریکس جو پہلے بعض شیعہ کتب میں فدکور ہے کہ آنخفرت کی بعثت کا رجب کوہوئی تو اس طرح کی روایات چند شیعہ کتب کہ جن کی تالیف چتی صدی اجری کے اوائل سے پہلے نہیں ہوئی کے علاوہ کہیں فدکور نہیں اور وہ تمام روایات جیسا کہ فدکورہ بالا ولائل سے آپ آگاہ ہو بچکے ہیں قرآنی تھر بحات کے بھی منافی ہیں ، اور اس موضوع کی بابت بچر دیگر روایات بھی موجود ہیں جو انہی روایات کی تائید کرتی ہیں اور اس بات کو فایت کرتی ہیں کہ ما و رمضان میں قرآن نازل ہوا تو ان میں فدکور ہے کہ قرآن آئ تخضرت کی بعثت سے قبل لوپ محفوظ سے بیت معمور میں اتر اور وہاں جریل علیہ السلام نے فرشتوں کے سامنے استحریری شکل دی تاکہ وہ آنخضرت کی بعثت کے بعد آپ پرنازل ہو، ورحقیقت اس طرح کے مطالب او ہام وخرافات سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتے کہ جنہیں روایات واحاد یث میں بد نہی سے اور نارواطور پر شامل کردیا گیا ہے جو کہ کی طرح سے قابلی قبول نہیں کیوکھ کہلی بات تو سے کہ ہی قرآن ہی جو سے منائی بین اور دوسرے ہے کہ قرآن ہی جو کہ کی طرح سے قابلی قبول نہیں کیوکھ کہلی بات تو سے کہ ہو آن ہو جو سے مراد عالم طبیعت Physical world اور بیت المعور سے مراد عالم طبیعت Physical ورسے مراد عالم طبیعت کا اللہ عبور انسان کے دینے کی وجہ سے آباد ہوا۔ (یہ ہے اس محقق کی دائے)

تخقيقي تفصيلي جواب

اب میں اس بیان کے س حصہ کو بچے اور حقیقت سے قریب کرنے کی کوشش کروں جبکہ بیسارے کا سارا ہی جموٹ کا

پلنده ہے اور کسی مجی پہلوسے قابل اصلاح وور تکی نہیں ۔۔اس کا نا درست ہونا حدسے بر حا ہواہے ، ملاحظہ ہو:

پہلا تکنتہ: یہ بجیب وغریب واستان کہ جو حضرت پنجبراسلام کی بعثت اور نزول قرآن کی بابت ذکر کی گئے ہے کہ آئے تخضرت راستے میں شخصاور جرئیل علیہ السلام کو دیکھا اور انہوں نے آیت '' اِقْدَاْ بِالسّمِ بَ بِیّل کہ۔۔' آپر نازل کی پھرسور کا لحمد نازل کی اور پھرآپ کو نماز پڑھنے کی کیفیت سکھائی اور آنخضرت کم پہنچ کر تھکن سے چور چور دات بھرسوتے رہے پھر علی الصبح سور کا مذر کا نزول ہوا اور آپ کو تبلیخ وین کا تھم ملا ۔۔، دراصل بیسب ایک انسانہ ہے جس کی صحت پر کوئی ولیل و ثبوت موجو دئیں اور نہ بی قرآنی حوالوں اور احادیث وروایات سے اس کی تصدیق ہوتی ہے بلکہ یہ ایک من کوئی ولیل و ثبوت موجو دئیں اور نہ بی قرآنی حوالوں اور احادیث وروایات سے اس کی تصدیق ہوتی ہے بلکہ یہ ایک من گھڑت اور خود ساختہ کہانی کے سوا کی خیبیں (آئندہ سطور میں آپ مزید آگا ہی حاصل کریں گے )۔

دوسرانکتہ: اس نے اپنے بیان کی ابتداء میں اس بات کومسلم الثبوت فرض کیا ہے کہ آنخضرت کی بعثت اور نزول قرآن کا وقت آیک تفایتی جب نزول قرآن کی ابتداء ہوئی ای وقت آنخضرت کومبعوث بدرسالت کیا گیا اور تبلیغ دین کا تخضرت کی نبوت تو ابتدائے قرآن ہی سے دین کا تخم دیا گیا۔۔، وہ اس بات کی مزید وضاحت کرتے ہوئے کہتا ہے: آنخضرت کی نبوت تو ابتدائے قرآن ہی سے شروع ہوئی لیکن آپ اس رات نبی تو تے گررسول نہ تھے اور جب میچ ہوئی تو سورۂ مرثر کے نازل ہونے کے ساتھ ساتھ آپ کورسالت ہمی عطاکی گئی اور آپ گونملی و مین کی ؤ مہداری سونپ دی گئی۔

اس کا بیا دیا، بلا دلیل ہے اور وہ اسے کی مجی طرح فابت نہیں کرسکتا ، ندقر آن سے اس کا فہوت ملتا ہے اور ندبی صدیث سے ، جہاں تک احادیث وروایات کا تعلق ہے تو اس نے جواحتراض شیعہ کتب صدیث پر کیا ہے کہ بیسب بعثت کے چند قرن بعد کھی گئی ہیں تو بیہ بات صرف شیعہ کتب حدیث کی بابت کوں ہے جبکہ تمام کتب حدیث خواہ شیعہ علاء نے کھی ہوں یا تین علاء نے سب اس اعتراض کی زویس آتی ہیں کیونکہ کتب حدیث کی تالیف ۔ شیعہ کی بوں یا اہل سنت کی ۔ عبد نبوگ سے دوصد یاں یا اس سے بھی زیادہ عرصہ بعد ہوئی ہے لہذا ان میں سے کسی پر بھی اعتاد ند ہوسکے گا۔ اس لحاظ سے محرض کا شیعہ کتب حدیث پر کیا جانے والا اعتراض نا درست ونہایت بچاہے کیونکہ اگر اسے مح شلیم کیا جائے تو تمام کتب حدیث کی حدیث کی حقیمت واعتاد ختم ہوجائے گا۔

یہ تو ہے صدیث کی بات، اور جہاں تک تاریخ کا تعلق ہے تو اگر چہاس میں تمام تفصیلات نہ کورٹیس لیکن اضافہ ومن گھڑت مطالب کے حوالہ سے اس میں کتب حدیث کی نسبت کہیں ذیاوہ کمزوریاں پائی جاتی ہیں کیونکہ جعلی واقعات کے سیلاب نے جس طرح تدوین حدیث کے ممل کواپٹی لیبیٹ میں لیاای طرح تدوین تاریخ میں بھی اس کی شدت کم نہیں بلکہ یہ

کہا جاسکتا ہے کہا گرنڈ وین حدیث میں غیر میچ روایات شامل ہونے کی وجہ سے ان پراعثا دنہیں کیا جاسکتا تو بعیشہ یہی وجہ نڈ وین تاریخ میں بدرجہاتم موجود ہے لپندااس پرہمی اعتا دیا تی ندر ہےگا۔

اب رہا قرآن، تو نہ صرف یہ کہ اس (اہل تحقیق معرض) کے بیان کی صحت کا کوئی جوت اس بی نہیں پایا جاتا بلکہ
اس کے برعکس اس کی نئی کے واضح جبوت اس میں ملتے ہیں اور اس کی من گھڑت کہائی کا اصل را زعیاں ہوتا ہے چنا نچہ اس
سورہ علی (اِقْدَا وَپالْسِیم بَرِیْكَ ۔۔) کہ جس کے بار ہے بیں محققین (علاء حدیث وتغییر) نے لکھا ہے کہ آنخضرت پر نازل
ہونے والی یہ سب سے پہلی سورت ہے اس میں کئی شواہد موجو وہیں جن سے معرض کے بیان کی واضح طور پرننی ہوتی ہے اور
اس سورہ کی پہلی پانچ آیات تو اس سلسلے میں نہایت روش جوت کا درجہ رکھتی ہیں اور اس سورہ (علق) کے بار ہے میں کی
نیس سورہ کی پہلی پانچ آیات تو اس سلسلے میں نہایت روش جوت کا درجہ رکھتی ہیں اور اس سورہ (علق) کے بار ہے میں کی
نیس کی آیا جاتا ہے،
بہر حال یہ سورت اس حقیقت کو فابت کرتی ہے کہ آنخضرت سب لوگوں کے سامنے نماز پڑھا کرتے سے اور لوگوں میں سے
کوئی ایسا بھی تھا جوآپ کو نماز پڑھنے سے روکنا تھا اور اس کی بابت سب کے سامنے با تیں بھی بناتا تھا، (البنہ یہ بات
واضح طور پر معلوم نہیں ہوسکی کہ آنخضرت ابتداء میں کس طرح نماز پڑھتے تھے اور اپنی نماز میں اپنے پروردگار کے تقرب کا
واضح طور پر معلوم نہیں ہوسکی کہ آنخضرت ابتداء میں کس طرح نماز پڑھتے تھے اور اپنی نماز میں اپنے پروردگار کے تقرب کا
تذکرہ کن الفاظ میں کرتے تھے تا ہم اس سورہ کی آخری آندی میں سجدہ کے تم کا ثبوت ماتا ہے) چنا نچارشادا لئی ہے:

سوره علق ،آيات ١٠ تا ١٨:

٥ '' اَرَءَيْتَ الَّنِى يَنْفَى فَ عَبْدًا إِذَاصَلَّ أَرَءَيْتَ إِنْ كَانَ عَلَى الْهُلَى فَ اَوَا مَرَ بِالتَّقُوٰى ﴿
اَرَءَيْتَ إِنْ كُذَّ بَوَتُولُ ﴿ اَلَمُ يَعْلَمُ بِإِنَّ اللهُ يَرَى ﴿ كُلَّا لَمِنْ تُمْ يَنْتُهُ أَلَنَسُفَعًا بِالتَّاصِيَةِ ﴿ نَاصِيَةٍ كَاذِبَةٍ كَاذِبَةٍ خَاطِئَةٍ ﴿ فَلْيَدُ عُنَادِيهُ ﴿ مَنْ مُ عُالِزَّ بَانِيةَ ''، خَاطِئَةٍ ﴿ فَلْيَدُ عُنَادِيهُ ﴿ مَنْ مُ عُالِزَّ بَانِيةَ ''،

(آیا تونے اسے دیکھا ہے جوایک بندے کو جب وہ نماز پڑھتا ہے تو روکتا ہے، آیا تونے دیکھا ہے کہ اگروہ ہدایت پر ہوتایا تقویٰ کا حکم دیتا۔ تو کیا ایمائی کرتا۔ آیا تونیس جانتا کہ خدا دیکھ رہا ہے، تاہم اگروہ بازنہ آیا توہم پیٹانی کے پٹے کی کر کھسیٹیں گے، جموٹے خطاکار کی پیٹانی کے پٹے کو، وہ اپنے ساتھیوں کو بلائے، ہم بھی جلا دفرشتوں کو ٹلالیس کے )

ان آیات سے صاف ظاہر ہوتا ہے کہ کوئی ایبا بھی تھا جونماز پڑھنے والے کونماز سے روکتا تھا اور اس بات کو دوسروں کے سامنے بیان کرتا تھا اور اپنی اس حرکت سے ہرگز باز ندآتا تھا ، اس طرح یہ بھی ثابت ہوتا ہے کہ وہ نمازی خود آنخضرت سے کیونکہ اس کے بعد والی آیت (19) میں خدا وجہ عالم نے آنخضرت کو تا طب کر کے فر تایا ''گلا کو تُطِعُهُ"۔۔ تم ہرگز اس کی بات ند ما نا۔،

بہر حال اس سورہ (علق) ہے اس حقیقت کا ثبوت ملتا ہے کہ حضرت پیغیبرا اسلام سب بہلے قرآنی سورہ کے نازل ہونے سے قبل نماز پڑھا کرتے تھے اور خود ہدایت پر قائم اور دوسروں کوتقو کی اختیار کرنے کا تھم بھی دیتے تھے، اسے بی نبوت کہتے ہیں یعنی آنخضرت نزول قرآن سے قبل نبی تھے تاہم تبکینے وانذار کا فریضہ اس وقت تک انہیں سونیا نہیں گیا تھا لہذا اس سے اصل نبوت کی نفی نہیں ہوتی ، بنا برایں یہ کہنا بچا نہ ہوگا کہ آنخضرت مقام نبوت پر فائز تھے اور نماز ادا کیا کرتے تھے جبد اسوقت نہ تو آپ پر قرآن نازل ہوا تھا اور نہ بی سور کا لحمد آپ پر نازل کیا گیا تھا اور نہ آپ ابھی تبینے وانذار پر مامور ہوئے تھے۔

اور جہاں تک سور ہ حمد کے نازل ہونے کا تعلق ہے تو وہ سور ہ علق کے نازل ہونے سے کافی عرصہ بعد میں نازل ہوا للبندا اگر فہ کورہ محقق کی بات ورست تسلیم کی جائے اور کہا جائے کہ سور ہ الجمد کا نزول سور ہ علق کے فور آبعد ہوا کیونکہ آنخضرت نے سور ہ علق (اقسواء ہاسم ربک الذی خلق) کی وجی وصول کرنے کے بعد سوچا کہ اپنے پروردگار کے اسم کرائی کا ذکر کیونکر کریں تو اس وقت سور ہ الجمد نازل ہوا تو پھر حق توبیر تھا کہ وجی کے الفاظ ہوں ہوتے:

0 " قبل بسم الله الرحمن الرحيم ،الحمد لله رب العالمين ــ (اكثي ! كيو بسم الله الرحيم ، الرحيم Ö قل الرحيم ، البحمد لله رب العالمين ) إلى كما جاتا : "بسم الله الرحمن الرحيم Ö قل الحمد لله رب العلمين" (بسم الله الرحمن الرحيم ، كيو : الحمدلله رب العالمين)

اور یہ مجی ضروری تھا کہ ' لملِكِ يَوْ مِر اللَّهِ يَنِين'' تك بات تم ہوجاتی كيونكه اس كے بعدوالى آيات اس مقعد يعنى نام خدا كا ذكر كرنے كى تعليم دينے سے كوئى ربط نہيں ركھتيں جبكة قرآن مجيد بلا غت كے حوالہ سے كى طرح كى كى وثقص كا تصورى درست نہيں۔

تا ہم قرآنی بیانات وآیات سے اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ سور کا لمحمد سور کا مجرسے پہلے نازل ہوا کیونکہ سور کا حجرجو کہ مکہ مکرمہ میں نازل ہوا اور اس کی آیات کے مندر جات اس کے مکہ میں نازل ہونے کو ثابت کرتے ہیں، اس سور کا مبارکہ میں بیرں ارشاد ہوا، ملاحظہ ہو:

سوره جمر، آیت ۸۷:

٥ ' وَلَقَنُ النَّذُ لَكَ سَبْعًا قِنَ الْمَثَانِ وَالْقُرُ انَ الْعَظِيمَ .... ،
 ( جم نے تجے سات آیات اور قر آن عظیم عطا کیا ہے )

اس کی تغییر بعد میں ذکر کی جائے گی۔۔، یہاں سات آیات (سَبْعًاقِنَ الْمَثَانِیُ) سے مرادسورہ الحمد ہے اور جہاں تک سورہ الحمد کو پورے قرآن کے مقابل ذکر کر کے اس کے مساوی قرار دینے کا تعلق ہے تو یہ بات اس سورہ مبارکہ کی

عظمت ورفعت کی دلیل ہے لیکن اس کے باوجودا سے قرآن نہیں کہا گیا بلکہ قرآن کی سات آیات اور قرآن کا جزء وحصہ قرار دیا گیا ہے جبیبا کہ ارشاد ہوا: '' کتاباً منشابھاً مثانی '' (قرآن ، الی کتاب کہ جولی جلی ، بار بار دھرائی جانے والی ہے )۔

بہر حال سور ہ جمر میں سور ہ المحمد کا ذکر اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ سور ہ المحمد کا نز ول سور ہ جمر سے قبل ہوا ، اس کے ساتھ ساتھ اس کی آبیت 91 اس جقیقت کو ٹابت کرتی ہے کہ آنخضرت کو ایک مدت تک تبلیغ وانداز کے عمل سے روک دیا عمل مجمود وبارہ اس کا بھم دیا عمل اور آپ تبلیغ وانذار پر مامور ہو گئے ، ملاحظہ ہو:

سوره چر،آیت ۹۵:

O ''فَاصُدَءْبِمَاتُؤُمُو اَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِيْنَ ﴿ إِنَّا كَفَيْنَكَ الْمُسْتَهُ زِءِيْنَ ''

(جس بات کا آپ کوتھم دیا تمیا ہے اسے واضح طور پر بیان کردیں اور مشرکین سے مُنہ موڑلیں۔۔ان کی پرواہ نہ کریں۔ہم ان استہزاء کرنے والوں کے مقابلے میں آپ کے لئے کافی ہیں )

اس آیت میں لفظان فاصْلَ عُ '' سے ثابت ہوتا ہے کہ پہلے دیئے جانے والے تھم کو بیان کردینے کا کہا گیا ہے۔ اور جہاں تک سور کا مدار کا تعلق ہے کہ اس میں'' قُمْ فَا أَنْاِسُ''۔۔ اٹھو اور انداز (تبلیغ) کرو۔۔ (سورہ مدار ، آیت ۲) کے الفاظ ہیں تو اس سلسلے میں دوا حمال یائے جاتے ہیں:

ایک بیدکه اس سوره کی تمام آیات کا ایک بی دفعه تازل بوناتسلیم کیا جائے ، تواس صورت میں بیآیت (قُدُمُ فَا نُونُمُ)

سورهٔ جمر کی آیت ۹۵ (فَاصْدَءُ بِمَا تُؤْمَرُ..) کی ماند بوجائے گی کیونکه اس سوره (مرثر) میں خداوند عالم نے آنخضرت کو تبلیغ وانذار کا تھم دینے کے بعد یول فرمایا: '' ذَمُنْ فِی وَصَیْ خَلَقْتُ وَجِیْدًا '' (سوره مرثر، آیت ۱۱)۔۔ مجھے اور اس فضی کو جسے میں نے اکیلا پیدا کیا ہے۔۔اپنے حال پر چھوڑ دو (رہنے دو)۔۔اورسورہ جمر میں ' فَاصْدَءُ بِمَا تُؤُمَرُ۔۔' کے بعد یول فرمایا: '' وَ اَعْدِ ضَ عَنِ الْمُشْرِ کِیْنَ '' (مشرکول سے مندموڑ لو) ۔اس سے ان دونوں سورتوں میں مشابہت اور ان کے مطالب کا ایک دوسرے سے ملا جلا ہونا ٹابت ہوتا ہے۔

اوردوسرااحمال یہ ہے کہ بیسورہ مبار کہ تدریجی طور پرنازل ہواہو، تو اس صورت میں اس کی ابتدائی آیات کی ترتیب کے حوالہ سے بیٹا بت ہوگا کہ اس کی پہلی آیتیں ابتدائے رسالت کے دفت نازل ہوئیں کوئکہ اس میں آنخضرت کو ' قُٹُم فَا نَذِبْسُ '' کے الفاظ سے تبلیخ وانذار کا تھم ویا گیا ہے لہذا ان الفاظ اور '' ذَبُر فِی وَ مَنْ خَلَقْتُ وَجِبُدًا '' کا کیجا نازل ہونا فابت نہیں ہوسکتا اس لئے اس سور مُنہا رکہ (مدثر) کی سور مُحجر کے ساتھ مشا بہت بھی فابت نہیں ہوگی جس کے نتیج میں یہ کہنا درست نہ ہوگا کہ رہے مودسری مرتبہ صا در ہوا ہے۔

تیسر انکتہ: اس محقق کا بیر کہنا کہ جور وایات بیٹا بت کرتی ہیں کہ بعثت سے قبل قرآن مجید ہب قدر میں لو پر محفوظ سے بیت المعمور تک یکجا نازل ہوااوراس کے بعد تدریخی طور پر آنخضرت کرا ترتار ہاوہ سب جعلی ومن گھڑت اور قرآن مجید کے واضح مطالب وحقائق سے متصادم بھی ہیں اور غلط معانی کی حامل بھی ، کیونکہ لوح محفوظ سے مراد عالم طبیعت اور بیت المعمور سے ملاونا درست بلکہ جھوٹ وافتراء ہے ، ملاحظہ ہو:

ا۔ جیسا کہ آپ آگاہ ہو پچنے ہیں کہ نہ کورہ روایات کا کسی بھی طرح سے قر آن مجید کے واضح مطالب وحقائق سے مُنصا دم ہونا ثابت نہیں۔

۲۔ ان روایات میں ہر گزید ند کر نہیں کہ قرآن مجید بعثت سے پہلے نازل ہوا، بلکہ حقیقت میں یہ الفاظ خوداس (محقق) نے اضافہ کئے ہیں اور بغیر سوچ سمجھے ان روایات میں انہیں شامل کردیا ہے۔

س۔ اس کا بیکہنا کہ لوچ محفوظ سے مراد عالم طبیعت ہے نہا یت غلط و مستخکہ خیز بات ہے ، اور یہ بات بھی میری سجھیں شہیں آ رہی کہ اس نے کس بنیا و پر لوچ محفوظ کو عالم طبیعت کہ دویا ہے جبکہ کلام اللی بیس عالم طبیعت کو لوچ محفوظ کے نام سے موسوم کرنے کا کوئی اشارہ ہی نہیں ملتا ، اگر اس نے اس نقط کہ نظر کے پیش نظر عالم طبیعت کو لوچ محفوظ کہا ہے کہ وہ تغیر و تبدل سے محفوظ ہے تو یہ ہرگز درست نہیں کیونکہ عالم طبیعت تو عالم حرکت ہے اور وہ ہمیشہ متحرک رہتا ہے اور اپنی حقیقت میں ۔۔ وات کے لحاظ سے بھی اور اوصاف کے اعتبار سے بھی ۔۔ متغیر ہے یعنی تغیر و تبدل تو اس کی ذات میں داخل ہے اور اس کی بنیا دی صفوظ ہے تو بیا میں لحاظ سے اسے لوح محفوظ ہے تو بیشہ محفوظ ہے تو ہم سے محفوظ ہے کہ وہ ہم س و ناکس کی دسترس سے محفوظ ہے لیون کوئی نا اہل اس کا در اک نہیں کر سکتا جیسا کہ خدا و ندعا لم نے ارشا و فر مایا:

موره واقعه، آيت 4 :

o ' اِنَّهَ نَدُّنُ النَّ كَرِيمٌ فِي فِي كِتْبٍ مِّكْنُونٍ فِي لاَيمَشُّهَ إِلَّا الْمُطَهَّى وَنَ " ·

( بیتی ، بیر پاک و باعظمت قرآ ن محفوظ و پوشیده کتاب میں ہے اسے پاک و پاکیزه لوگوں کے سواکوئی جیونہیں سکتا)

جبکہ حقیقت سے ہے کہ اس سے آگاہ ہونے اور اس کا اور اک کرنے کے حوالہ سے تمام صاحبانِ اور اک اور اہل فہم کیماں ہیں۔

بہر حال ند کورہ بالا تمام مطالب کی روشن میں یہ کہنا بھائیس کہ اس (محقق) نے اپنے بیانات میں اپنے اس مؤقف کی

کوئی معقول وجہ و دلیل پیش نیس کی کہ قرآن مجید کا نزول ما و رمضان میں ہوا یعنی وہ قرآن مجید کے ما و رمضان میں نازل مونے کی بابت اپنے دعویٰ کی حقاثیت کو قرآنی آیات کے الفاظ سے فابت کرنے میں کا میاب نہیں ہوسکا کیونکہ اس کے بیان کا خلاصہ بیہ ہے کہ ' اُنْوِلَ فِیْدِالْقُوْاْنُ'' کا معنی بیہ ہے کہ گویا۔ پورا۔ قرآن بی اس مہینہ میں نازل کیا گیا اور '' اِنْاَ اَنْدَلُنْهُ فِیْ لَیْکُوْا اُنْدَلُنْهُ فِیْ لَیْکُوْاْنُ بُنْ کا معنی بیہ کہ گویا۔ پورا۔ قرآن بی اس مہینہ میں نازل کیا گیا اور '' اِنْاَ اَنْدَلُنْهُ فِیْ لَیْکُواْلُقُدُ بِ'' کا معنی بیہ کہ گویا ہم نے اسے حب قدر بی میں نازل کیا، جبکہ حقیقت بیہ کہ اس کا بیان نہ تو لئنت اور نہ بی عام محاورہ اور نہ آیت کے انداز بیان سے ہم آبک ہے۔

البنت اگرکوئی فض یہ کے کہ چونکہ سورہ حمد جو کہ قرآنی مطالب ومعارف کے اجمالی بیان پر مشتل ہے اس کا نزول ماہِ رمضان میں ہوالبندا اس مناسبت سے یہ کہا جاسکتا ہے کہ پورا قرآن آن تخضرت پر ھپ قدر میں نازل ہوا ( یعنی سورہ فاتحہ کے نزول کو پور نے قرآن کے نزول کو پور نے تام مطالب ومعارف اجمالی طور پر حضرت اس کا ایک ہی وفعہ کیجا نازل ہونا ہے بین یہ ماننا پڑے گا کہ قرآن مجید کے تمام مطالب ومعارف اجمالی طور پر حضرت پیٹیمراسلام کے قلب مبارک پر نازل ہوئے جیسا کہ ہم اپنے سابقہ بیانات میں اس کی بابت وضاحت کر بچے ہیں۔

بہرحال اس (محقق) کے بیانات میں دیگر کئی حوالوں سے بھی ایسے ثبوت موجود ہیں جن سے اسکے مؤقف کی نفی اور واضح طور پرتر دید ہوتی ہے لیکن یہاں ہم ان کی ہابت اس لئے مزیدا ظہار خیال نہیں کرنا چاہیے کہ ہمارے موضوع بحث سے ان کا کوئی ربط نہیں۔

# قرآن مجيد كي اجم صفات

O ( هُ كُوكِ لِلنَّاسِ وَ بَيْنَتِ مِنَ الْهُرِلِي وَ الْهُرُقَانِ "

(لوگوں کے لئے رہنمااُور بدایت کی واضح نشانیاً ں اور حق و باطل کے درمیان تمیز لانے والا ہے)

لفظ'' المناس''عام طور پران لوگوں کے لئے استعال ہوتا ہے جومتوسط طفح فکر کے حامل افراد میں سے سب سے نچلے در جے میں ہوں (عوام الناس) اور بیلفظ ان کی بابت نہایت کٹرت کے ساتھ استعال ہوتا ہے، اس سلسلہ کی قرآ فی مثالیس طاحظہ ہوں:

سوره روم ، آیت • ۳:

0 "وَلَكِنَّ ٱكْثَرَاللَّاسِ لِايَعْلَمُوْنَ "

( كىكىن اكثرلوگ آگا بى نېيىں ركھتے )

#### سوره مخلبوت ، آیت سهم:

نوتِلْكَالْا مُشَالُ نَضْرِ بُهَالِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعٰلِمُونَ "
 نوتِلْكَالْا مُشَالِن بِن جوبم لوكوں كے سامنے پیش كرتے ہیں محرانیں سوائے علم والوں كوئى سجھنیں سكا)

بہر حال اس طرح کے لوگ بہیا دی طور پر دوسروں کی تقلید کرنے والے اور ایکے بیچے چلنے والے ہیں اور وہ خود حقائق و معنویات کو دلائل و برا بین کے ذریعے ثابت کرنے اور سیح طور پر ان کی تمیز و پہیان کرنے سے قاصر ہوتے ہیں اور اس طرح وہ کسی رہبر ورہنما کے بغیر کہ جوانہیں وضاحت کے ساتھ حقیقت کا راستہ بتائے حق و باطل کے درمیان فرق کرنے کے لئے دلیل و ثبوت سے کسی نتیجہ تک نہیں پہنے سکتہ ، ایسے افراد کیلئے قرآ ان جمید ہادی ورہنما بلکہ نہایت ہی بہتر رہبر ہم کرنے کے لئے دلیل و ثبوت سے کسی نتیجہ تک نہیں پہنے سکتہ ، ایسے افراد کیلئے قرآ ان جمید ہادی ورہنما بلکہ نہایت ہی بہتر رہبر ہے کہ جوانہیں منزلی مقصود کا مجھ راستہ دکھا سکتا ہے اور حق و باطل کے درمیان تمیز کرنے کی بابت ان کی رہنمائی کرسکتا ہے درمیان تمیز کرنے کی بابت ان کی رہنمائی کرسکتا ہو درمیان تمیز کرنے کی بابت ان کی توصیف و تعریف میں فر مایا '' گئر کی لِّلنّاس'' ۔۔ یہ کتاب ہوا م الناس کا حال ، لیکن وہ خاص بند ہے جوام و محل کے حوالہ سے درجہ کمال تک پہنچ ہوئے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ حق کی واضح نشائی و مضبوط دلیل کے والد بدایت اللی سے بہرہ ورہونے کی پوری صلاحیت رکھتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ حق کی واضح نشائی و مضبوط دلیل کے سہارے ہدایت کا سید ھاراستہ پہیا نے ہیں ان کی بابت قرآ ان مجمید بینات (حقیقت کی روشن دلیلیں) اور ہدایت کا منہ بوت شوت ہے کہ جوحق کی جانب ان کی رہنمائی بھی کر تا ہے اور حق کی صحیح بیجان و تمیز بھی کر وا تا ہے ، اس کے ساتھ ساتھ انہیں حق

#### سوره ما نده ، آیت ۲۱:

نَّ يَّهُ لِ كُهِ وَاللَّهُ مَنِ التَّبَعَ مِ ضَوَانَ فُسُبُلَ السَّلْمِ وَيُخْدِ جُهُمْ مِّنَ الظُّلُتِ إِلَى النَّوْمِ بِإِذْ نِهِ
 وَيَهُ لِ يُهِمُ إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيمٌ مِنْ

خدااس (قرآن) کے ذریعے ان لوگوں کوسلامتی کے راستے دکھا تا ہے جواس کی رضا وخوشنو دی کی پیروی کریں (اس کی خوشنو دی کومعیار عمل قرار دیں) اور انہیں تاریکیوں سے نکال کر روثنی کی طرف لے جاتا ہے اور انہیں صراط متنقم (سید ھے راستہ) کی ہدایت ورہنمائی کرتا ہے)

اس بیان سے بیکی واضح ہوجاتا ہے کہ زیر بحث آیت میں قرآن مجیدکو" هُدًی "کیوں کہا گیا ہے اور" بیپنت میں قرآن کی دوصفتوں کے تقابلی ذکر کی حکمت بھی میں آرآن کی دوصفتوں کے تقابلی ذکر کی حکمت بھی

واضح ہوجاتی ہے اوروہ یہ کہ یہ تقائل در حقیقت عام اور خاص کے در میان ہے جس سے مرادیہ ہے کہ قرآن کچھ لوگوں کے لئے '' هُدُ گئی'' (ہدایت کی روثن دلیلیں) ہے،عوام الئے'' هُدُ گئی'' (ہدایت کی روثن دلیلیں) ہے،عوام الناس کے لئے ہدایت کی روثن دلیلوں اور حقیقت کی واضح نشانیوں کی حیثیت رکھتا ہے۔
ہے۔

# روز ہ کے وجوب کا صریح وواضح بیان

" فَمَنْ شَهِرَ مِنْكُمُ الشَّهُ وَفَلْيَصُهُ "
 " فَمَنْ شَهِرَ مِنْكُمُ الشَّهُ وَفَلْيَصُهُ "
 " فَمَنْ شَهِ مِن مِن مِن مُن اللهِ مَهِيد عِن موجود وحاضر ہوتو اس پر لازم ہے کہ اس مہید کے روزے رکھے )

نعل' شَهِدَ '' کامصدر۔شہدادہ ہے جس کامعنی ہے کسی چیز کا حاضر وموجود ہونا، جبکہ اس کے موجود ہونے کاعلم مجسی ہوجائے، یہاں آیت مبار کہ بیس اس سے مرادیہ ہے کہ ماہ رمضان آجائے اور اس کے آنے کاعلم بھی ہوجائے۔۔ جب ماہ رمضان کے آجانے کاعلم ہوجائے توروزہ رکھنا واجب ہوگا۔

اور آیت شریفه میں لفظ' الشّهر' (مهینه) سے جس طرح پورے مهینه کا مراد لیماضیح ہے اس طرح اس کے پکھ حصے کا مراد لیما بھی صحیح و درست ہے یعنی '' بعص المشهر'' پر بھی لفظ' الشّهر'' کا اطلاق ہوسکتا ہے۔ بنا برایں جس طرح پورے مہینه کو ماہ رمضان کہا جا سکتا ہے لہٰذا پہلے دن کی بذیا و پر یہ کہا جا سکتا ہے لہٰذا پہلے دن کی بذیا و پر یہ کہا جا سکتا ہے کہذا ہے۔

اب جوبات قابل ذکرہے وہ سے کہ یہاں'' ماہ رمضان'' کا موجود ہونا'' مراد ہے یا'' ماہ رمضان میں موجود ہونا'' متصود ہے؟ کیونکہ پہلی صورت میں مطلب سے ہوگا کہ روحض مقصود ہے؟ کیونکہ پہلی صورت میں مطلب سے ہوگا کہ روحض ماہ دمضان میں حضر میں ہولیتی سفر میں نہ ہواس پر روزہ رکھنا واجب ہے! اس سلسلے میں آیت مُہا رکہ ہے کوئی واضح اشارہ منہیں ملٹا اور نہ بی کوئی الی مغبوط دلیل موجود ہے جس سے کسی ایک معنی کا اثبات ہو سے البتہ بعض اوقات قرائن کی بکیا دیر ایسا ہوجا تا ہے کر رویت ہلال کے ساتھ ساتھ ماہ رمضان کی آ مدے آگا تی اور حضر میں ہونا کی ہوجا تا ہے اور سے سب ایک دوسرے سے لازم وطروم کی صورت میں وجود ہیں آتے ہیں مثل ماہ رمضان کی آ مدکا خام رویت ہلال کے ذریعے ہوتا ہے اور

جے بیعلم ہوجائے وہ حضر میں بھی ہوتا ہے للدا '' فکٹ شَھِں صِنْگُمُ الشَّهُرَ فَلْیَصُنْهُ'' سے ماہ رمضان کا آ جانا اور ماہ رمضان میں موجود ہونا (حضر میں ہونا) دونوں لازم وطزوم کے باب میں مرحلہ ثبوت تک بَنْ کے سکتے ہیں، کیکن آیت میں اس طرح کا کوئی قریندواشارہ موجود نہیں۔

## روزه کی قضا کا بیان

" وَمَنْ كَانَ مَوِ نَصْنَا أَوْعَلَى سَفَوٍ فَعِدَّ الْمُقِنَ اَيَّامِ أُخَرَ"
 (اورتم میں سے جوفض بیار ہویاسٹر پر ہوتو وہ دوسرے دنوں میں گنتی کو پورا کرے)

یہ جملہ پہلی آیت (۱۸۳) میں بھی ذکر ہو چکا ہے اور دوسری آیت (۱۸۵) میں اس کا، دوبارہ ذکر کرنا تا کیدوغیرہ کی غرض سے نہیں ہے جبیا کہ آپ ہمارے سابقہ بیانات کی روشی میں آگاہ ہو بھے ہیں کہ پہلی دوآیوں (۱۸۳–۱۸۳) کے مندر جات اصل تھم یعنی روزہ کی فرضیت کے بیان کے لئے مقدمہ وتمبید کی حیثیت رکھتے ہیں اور اصل تھم تیسری آیت کے مندر جات اصل تھم یعنی روزہ کی فرضیت کے بیان کے لئے مقدمہ وتمبید کی حیثیت رکھتے ہیں اور اصل تھم تیسری آیت (۱۸۵) میں بھی جملہ دوزہ کے تھی گائی مَو یُفِی اُن اِن کے تذکرہ پر مشتل ہے جبکہ آیت ۱۸۵ میں اصل بھی حملہ دوزہ کی شرعی حیثیت کو بیان کرتا ہے۔ بنا برایں بینہیں کہا جا سکتا کہ آیت ۱۸۵ میں سابقہ بیان کی تاکید کے لئے یہ جملہ ذکر کیا گیا ہے۔

### خداء اہلِ ایمان پرمہر بان ہے

الْهُ يُرِينُ اللهُ يِكُمُ الْيُسْرَوَ لَا يُرِينُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِتُكْمِلُواالْعِلَّةَ "

(خداتمهارے ساتھ آسانی کرنا چاہتا ہے، وہ تمہیں تی بیں جتلائیں کرنا چاہتا، اور بیاس لئے ہے تا کہ تم کنی کو

پوراکرو)

اس جلے بین اس استانی کھم کی وضاحت کی گئے ہو بیا راور مسافر کوفریفر روزہ کی اوا کیکی کی بابت دی جانے والی اس جلے بیان پر مشمل ہے اور وہ بیر کہ وہ ( بیار اور مسافر ) ماہ رمضان میں روزہ ندر کھیں کیونکہ ان کے لئے روزہ رکھنا رخمت و مشقت کا باعث کا بعث ہے جبکہ خدا وند عالم اہل ایمان کو زحمت و مشقت میں جٹالر نائیس چا بتا ، اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ جوروزے بیاری یا سفر کی وجہ سے نہیں رکھے گئے ان کی تضاد بگرایا میں پوری کی جائے تو یہ اس لئے ہے کہ ماہ رمضان کے دنوں کی تعداد کو پورا کرنا برصورت میں واجب ہے ، ٹبذا فر مایا: "وَلِثُنْ کُیدُوُ الْوِسِنَّةَ " اور " تسکملوا " پر اس کو نور کی تعداد کو پورا کرنا برصورت میں واجب ہے ، ٹبذا فر مایا: "وَلِثُنْ کُیدُوُ الْوِسِنَّةَ " اور " تسکملوا " پر اس کو نور کی تعداد کو پورا کرنا برصورت میں واجب ہے ، ٹبذا فر مایا: "وَلِثُنْ کُیدُو الْوِسِنَّةَ " اور " تسکملوا تا ہے ۔ اور اس کو نور کی نور کو نور واصل " کی نور کو نور واصل "کم کی غرض و علیہ کو نور کی اور بیا کہ نور کی نور واصل "کم کی غرض و علیہ کو نور کی نور واصل "کم کی غرض و علیہ کی نور کی کو نور کی کا دور میں دورہ وہ کہ کی نور کی کو نور واس کی قضا بیالانے کا جو تھم دیا ہے وہ اس لئے ہے کہ تم پرنری کی جائے اور پھر تم روزوں کی واجب تنتی بھی پوری کرلو علی ان کی قضا بیالانے کا جو تھم دیا ہے وہ اس لئے ہے کہ تم پرنری کی جائے اور پھر تم روزوں کی واجب تنتی بھی پوری کرلو اور شاید" وَلِشُکُیدُولُ الْفِیْنُ کُیدُولُ کُنُولُ کُنُو

(مؤلف می بیان کیا جا چاہتے ہیں کہ جوافرادروزہ نہیں رکھ سکتے ان کی بابت ما قبل آیت بیں بیان کیا جا چکا ہے کہ وہ کیا کریں کی بیٹ اس آیت بیں دوبارہ اس کا تذکرہ نہیں کیا حمیا جبکہ بیاراور مُسافر کی طرح وہ بھی اس عنایت اللی سے سرفراز ہیں کہ خدانے اپنے بندوں پرنرمی وآسانی کی ہےاورکوئی تن وتنگی ان کے لئے روانہیں رکھی ، تواس کی وجمکن ہے بیہ ہو کہ اس آیت بیس ''وَلِنْتُ لِمِسُلُوا الْحِدَّ وَ اَسْ کَا ہُورُوں کُوراکرو) کے الفاظ تم کی علت کا حصہ ہیں اور وہ تھم اُن افراد کے لئے کہ جوروزہ نہیں رکھ سکتے (وَ عَلَی الَّن بِیْنَ يُطِیْقُونَ نُهُ ) موزوں نہیں ،م)

### اصل فريضه كي غرض

"وَلِتُكَدِّرُوااللَّهَ عَلَى مَا هَلَ مُلْمُ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ"
 (اورتا كمتم الله كى كبريا فى بيان كروجس طرح سے اس نے تہيں ہدايت كى ہے، اورتا كمتم شكر گزار بنو)

ان دونوں جلوں کے ظاہری الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ بیروزہ رکھنے کے اصل حکم وفریضہ کی غرض و غایت کے

بیان پر مشمل ہیں چنا نچہ جملہ' وَ لِنُسُکیِّرُوا "میں لام اس کا جوت ہے، اسے اصطلاح میں' لام غایت' کہا جا تا ہے اور اسے کسی کام کی غرض کو بیان کرنے کیلئے ذکر کیا جا تا ہے، لینی وہ جملے اصل روزہ کی فرضیت کی غرض کو بیان کرتے ہیں نہ کہا س میں اس کے استھنائی حصہ کی غرض کو، کیونکہ' شبقہ کی مَضَان " کی توصیف" الَّنِی کَا اُنْزِلَ فِیْدِالْقُوْلُ " سے گائی ہے ۔ میں اس کے استھنائی حصہ کی غرض کو، کیونکہ' شبقہ کی مَضَان " کی توصیف" الَّنِ مِی اُنْزِلَ فِیْدِالْقُولُ نُ " سے گائی ہے ۔ میں اس کے استھنائی حصہ کی غرض کو جہ ہے۔ میں قرآن نا زل کیا گیا ہے ) جس سے ٹابت ہوتا ہے کہ روزہ کے تم اور قرآن نا زل کرنے میں بنیا دی ربیا موجود ہے اور اس خاص تعلق کی وجہ سے روزہ کے تم کو قرآن کہ جو لوگوں کے لئے ہادی ورہنما اور حق ویا کی درمیان تمیز دلانے والا ہے، کے نازل کرنے کے ساتھ ساتھ ذکر کیا گیا ہے لہٰذا منا سب یہی ہے کہ ان دوجملوں کوروزہ کے اصل تھم کی غرض کے بیان پر مشمل شلیم کیا جائے تا کہ بیٹا بت ہو سے کہ روزہ اس لئے واجب کیا ان دوجملوں کوروزہ کے اصل تھی مقمت و کبریا کی کا اظہار ہوتا ہے کہ اس نے اپنے بندوں پر قرآن نازل کیا ، اپنی ربوبیت اور مخلوق کی بندگی کے عملی نمونہ کا اعلان کیا ، اور روزہ رکھنا در حقیقت بارگاہ ایز دی میں اس کا شکر ادا کرنے کے لئے ہے کہ اس نے حق کی جانب بندوں کی رہنمائی کی اور اپنی مقدس کا ب کے ذریعے انہیں حق و باطل کی پیچان و تمیز کر وائی۔

یہاں یہ آمرقابل تو جہ ہے کہ روزہ رکھنا ای صورت میں نعمات خدا وندی کی شکر گذاری کاعمل کہلائے گا جب وہ روزہ کی اصل حقیقت پر مشمل ہو جو کہ خدائے سجانہ و تعالیٰ سے اخلاص کاعملی مظاہرہ کرتے ہوئے مادی غلاظتوں سے اجتناب اور بڑی سے بڑی نفسانی خواہشات سے دورر بنے سے عبارت ہے، جبکہ اس اصل حقیقت سے عاری روزہ ظاہری طور پر خدا کی بزرگی و کبریائی کے اظہار کی صفت سے نہیں یعنی اگر روزہ کے عمل میں اخلاص لله شامل نہ ہو تب بھی وہ خدا کی کبریائی کا اظہار ضرور کہلائے گالیکن نعما سے خداوندی کی شکر گزاری نہیں کیونکہ احترام وشکر گزاری میں فرق ہے بھی وہ خدا کی کبریائی کا اظہار ضرور کہلائے گالیکن نعما سے خداوندی کی شکر گزاری کے عمل کورجاء وامید کے لفظ کے ساتھ ملا کر ذکر کیا ہے ایکن احترام واظہار کبریائی کی بابت ایسانہ میں بڑی ہوئے گئے ڈوااللّٰہ عَلیٰ صافحاں کہ کرنیں کیا جو کہ دجاء وا المتدائے آیات میں ارشاد ہوا: ''لَّعَلَّکُمْ تَشَکُّرُونَ '' جس سے احترام واظہار مید کہ میں تا ہے بلکہ شکر گزاری کی بابت ارشا دفر مایا: ''وَلِتُکَیِّرُواا'' کے ساتھ' لمتل '' وَکُرٹیں کیا جو کہ درمیان یائے جانے والے فرق کی نشاندی ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔

مید کرنے کے معنے میں آتا ہے بلکہ شکر گزاری کی بابت ارشاد فرمایا: ''وَلٹیکُٹمُ تَشْکُرُونَ '' جس سے احترام واظہار کبریائی اور شکر گزاری کے عمل کے درمیان یائے جانے والے فرق کی نشاندی ہوتی ہے۔

# روایات پرایک نظر

### روز ہ ،صرف خداکے لئے!

مدیث قدی میں ہے خداوند عالم نے ارشاد فر مایا: '' **الصوم لی وانا اجزی به** '' روز همیرے لیے ہے اور میں ہی اس کا اجرو جزادوں گا۔

( بحار الانوارج ۹۹ ص ۲۳۵)

اس مدین کوفریقین (شیعدوئی) نے معمولی اختلاف کے ساتھ ذکر کیا ہے، اس میں قابل تو جدا مربیہ ہے کہ اس میں الاست وہ لی " (روزہ میرے لئے ہے یاروزہ میراہے) کے الفاظ اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہیں کہ بیگل واحد ایس عبادت ہے جو سرا سرترک دنفی پر مشمل ہے جبکہ دیگر عبادات مثلاً نماز، جج وغیرہ عمل کرنے وانجام دینے لین اثبات پر مشمل ہیں جا آئی پہلو ضرور پایا جا تا ہے لیکن روزہ میں ایسانہیں بلکہ وہ سرا سرنفی و ترک واجتناب پر مشمل ہے کوئی عملی پہلو ( پیچکر تا) اس میں موجود ونہیں، اور بدایک تا قابل انکار حقیقت ہے کہ عملی پہلو کا حامل کام ( فضل مشمل ہور پر بندے کی بندگی اور خدا کی رویت کا عائل سرنہیں ہوتا کیونکہ اس میں غیر خدا کے شرک رہے ان محدود فرض کا لیا ظ و جودی ) ممل طور پر بندے کی بندگی اور خدا کی رویت کا عائل بلکہ اس میں غیر خدا کے شرک کہ دور واقع و واقع و اندیش میں غیر خدا کے شرک کہ دور واقع و واقع و واقع کی بندگی اور خدا میں موتا بلکہ اس میں خدا کے ملاوہ کوئی دوسرا المحوظ و مقصودوا تع ہوتا ہے لیکن اس کے برکش نفی یا ترک کہ جوروزہ کی اصل بنیا د ہے اس میں ایسانہیں ہوتا بلکہ اس میں جرطرح کی بلندی و بردائی کو ترک کر کے زمین میں غیر خدا شرک کہ جوروزہ کی اصل بنیا د ہے اس میں ایسانہیں ہوتا بلکہ اس میں جرخوا شراحت نفسانی سے دوراور منزہ و بردائی کو ترک کر کے زمین میں غیر خدا شرکی کی مقمد تیں ہوتا کیونکہ میر بندے اور خدا کے ما بین ایسا معالمہ ہے کہ اصولی طور پر خوابوتا ہے البندا ایسے کا میں غیر خدا شرکی ہوتا۔

جہاں تک خدا کے اس فر مان کا تعلق ہے کہ ' میں اس کا جروجزادوں گا'' (انسا اجنری به) تو اس جملہ کودوطر ح سے پڑھا جا سکتا ہے، ایک معروف کے صیغہ میں اور دوسرے مجبول کے صیغہ میں۔ اگر پہلی صورت میں ہوتو معنی سے ہوگا کہ خداوندعالم روزه دارکوبلا واسط اجرعطافر مائے گاچونکہ روزہ دارنے ایباعمل انجام دیاہے جس سے اس کے اور خدا کے سوا کوئی مطلع وآگاہ نہیں للبذااس کی جزابھی خدا کسی واسطہ دوسیلہ کے بغیر خود ہی دے گا اور بیابینہ اس طرح سے ہے جیسے صدقہ کی بابت وار دہوا ہے کہ خدا وند عالم صدقہ کوخود لیتا ہے اور اس میں کسی کو واسطہ و ذریعہ قرار نہیں دیتا چنا نچہ سورہ تو بہ آیت ۱۹۰۴ میں ہے ''ویا خد الصدقات'' (اور وہی صدقات کو لیتا ہے) اور اگر اس جملہ کو دوسری صورت (مجبول کے صیفہ کے ساتھ) پڑھا جائے تو اس میں اس حقیقت کی طرف اشارہ ہوگا کہ روزہ دار کا اجر خدائے متعال کا قرب ہے۔

# اوائلِ بعثت ميں پيغيبر اسلام كاعمل

كافى مين حضرت امام جعفرصادق معنقول بآب نارشاوفر مايا:

"كان رسول الله اول ما بعث يصوم حتى يقال: ما يفطر، ويفطر حتى يقال ما يصوم، ثم ترك ذلك، وصام يوماً وافطر يوماً وهو صوم داود(ع)، ثم ترك ذلك وصام الثلاثة الايام الغر، ثم ترك ذلك و فرقها في كل عشرة يوماً خميسين بينهما اربعاء، فقبض (ص) وهو يعمل ذلك "

حضرت پیفیمراسلام اوائل بعثت میں اس قدرروز بے رکھتے تھے کہ بالآ خرکہا جانے لگا کہ آپ توروزہ ترک ہی خیس کرتے! اور پھرآ مخضرت نے اس قدرترک کیا کہ کہا جانے لگا کہ آپ توروزہ ہی نہیں رکھتے! پھرآپ نے اس معمول کوچھوڑ کرا یک دن روزہ رکھنا اورا یک دن ترک کرنا شروع کردیا کہ پیطریقہ حضرت واوّد کا ہے، پھرآ مخضرت نے پیروش بھی چھوڑ دی اور ہرمہینہ تین دن کے روزوں کو پیروش بھی چھوڑ دیا اور تین دن کے روزوں کو اس طرح تقسیم کردیا کہ ہروس دنوں میں ایک بارروزہ رکھتے تھے اور اس کی ترتیب یوں قراردی کہ پہلے اور آخری دس دنوں کے پہلے بدھ کے دن روزہ رکھتے تھے، اور اس طریقہ کوتا حیات اپناتے رہے۔ (فروع کافی، جسم م ۸۹)

عنبسه وعابدے مروی ہے انہوں نے بیان کیا:

"قبض رسول الله على صيام شعبان و رهضان وثلاثة ايام هن كل شهر "
حضرت يغبراسلام صلى الله عليه وآله وسلم زندگى بحر ماه شعبان ورمضان كمل اور برماه من تين ون روزه ركعة

تے۔ (فروع کافی جسم باب صوم رسول الله ص ٩١)

اس طرح کی روایات اہل ہیت علیہم السلام سے کثرت کے ساتھ موجود ہیں اور بیو ہی ستحی روزے ہیں جو حضرت پیغیبراسلام کی تأسی میں رکھے جاتے ہیں البتہ ما و رمضان کے روز وں کے علاوہ ، کیدہ واجب روزے ہیں۔

تفیرالعیاشی میں ہام جعفرصادق" نے " یَاکیُّهَاالَّذِیْنَ اِمَنُوْا کُتِبَ عَلَیْکُمُ الصِّیَامُ " کَتغیر میں ارشاد فرمایا: پینکم مونین کیلیے خاص ہے۔

ایک روایت میں جمیل سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے ان آیات کے بارے میں یو چھا: یا ایھا السلام نامنوا کتب علیکم القتال ، آیا کی کھاالّزِ بْنَ اَمَنُوا کُرْبَ عَلَیْکُمُ الصِّیامُ ، تو امام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

" هذه كلها يجمع الضلال والمنافقين وكل من اقر بالدعوة الظاهرة" ان الميات عن ندكورا حكام كرابول، منافقول اوران تمام لوگول كے لئے برابر بین جو اسلام كى اعلانيه دعوت پرلبيك كبين، ( ظاہرى طور پراسلام تبول كرنے والے بھى ان آيات ميں ندكورا حكام كے خاطب بيں )۔

(تغييرالعياشى،ج١ص٧٤)

#### ايك ضعيف روايت

كتاب " من لما يحضوه الفقيه" شي حفص سے مروى ہے انہوں نے كباكه يس نے حضرت الوعبدالله امام جعفرصا دق عليه السلام سے سنا ہے آ بی نے فرمایا:

" أن شهر رمضان لم يفرض الله صيامه على احد من الامم قبلنا ، فقلت له: فقول الله عزوجل: يايها الذين آمنوا كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم ؟ قال: انما فرض الله شهر رمضان على الانبياء دون الامم ففضل الله هذه الإمة و جعل صيامه فرضاً على رسول الله وعلى امته "

خداوندعالم نے ہم سے پہلے کس امت پر ماورمضان کے روزے واجب نیس کے تھے، میں نے امام علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ اگر ایسان ہے تو بھر خداوند عالم کے اس ارشا وگرامی کا مطلب کیا ہے '' یَا یُشْھَا الَّنِ اَنْ اَمْنُوا كُتِبَ خدمت میں عرض کی کہ اگر ایسان ہے تو بھر خداوند عالم کے اس ارشا وگرامی کا مطلب کیا ہے '' یَا یُشْھَا الَّنِ اَنْ اَمْنُوا كُتِبَ

عَلَيْكُمُ الصِّيَاهُ كَمَا كُيْتِ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ؟ (اسايمان والو الم پرروز واجب كے گئے ہيں جس طرح تم سے پہلے لوگوں پر واجب كے گئے تھے ) مام عليه السلام نے جواب ديا كه خداوند عالم نے ماہ رمضان كروز ور مرض ان كى امتوں پر جبكه اس نے امت محمديد كوديكر امتوں پر برترى عطاكى اور ماہ رمضان كروزے حضرت بينج مراسلام اور آپ كى أمت دونوں پر فرض كرديئے۔

(كتاب من لا يحضره الفقيدة ٢ ص ٢١)

بیروایت ضعیف ہے کیونکہ اس کے سلسلہ ء سند ہیں اساعیل بن محمہ ہے، البتہ ای طرح کی ایک اور روایت بھی امام علیہ السلام سے منقول ہے لیکن وہ مُر سلہ ہے (روایت مرسلہ اسے کہتے ہیں جس کے سلسلہ سند ہیں راویوں کے نام شلسل کے ساتھ فہ کور نہ ہوں للبذا اس طرح کی روایات قابلِ اعتا دنہیں ہوتیں) ہبر حال بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں روایت ساتھ فہ کور نہ ہوں للبذا اس طرح کی روایات قابلِ اعتا دنہیں ہوتیں) ہبر حال بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں روایت اصل میں ایک بی روایت ہو اور قبر واحد ہے اور آیت مبارکہ کے ظاہری الفاظ میں کہا گزتب عکی الّنِ بین مِن قبلِکُمْ، سے اس روایت کے مندر جات کی تائید بھی نہیں ہوتی، کیونکہ آیت میں واضح الفاظ میں کہا گیا ہے کہ جیسا کہ ان لوگوں پر واجب کئے تھے جوتم سے پہلے تھے، تو اس سے صرف انہیا وعلیم السلام مراد نہیں لئے جاسکتے ۔اگر یہاں انہیا وعلیم السلام واد نہیں لئے جاسکتے ۔اگر یہاں انہیا وعلیم السلام مراد نہیں لئے جاسکتے ۔اگر یہاں انہیا وعلیم السلام مراد نہیں میں واقع ہوتی ہوتی کے بیان کی بابت بی مراد ہوتے تو اشارہ و کنا یہ کہا کا ہے اور ایسے مقامات میں صراحت معمول ہوتی ہے نہ کہ اشارہ و کنا یہ، تا ہم خدا خود بہتر جانتا ہے (واللہ العالم)

### قرآن اورفرقان كافرق

کافی میں منقول ہے کہ کسی نے امام جعفر صادق علیہ السلام سے بوچھا کہ آیا قرآن اور فرقان دومختلف چیزیں ہیں یا ایک چیز ہے؟ امام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا:

"القرآن جهلة الكتاب والفرقان الحكم الواجب العمل به "
ترآن سراد پورى كتاب اورفرقان سراد برواجب العمل هم به واصل الفي جمس ١٣٠٠)
(اصول كافي جمس ١٣٠)
كتاب جوامع من آنجتاب (امام جعفر صادق عليه السلام) سي معقول به كرآب في ارشاد فرمايا:

" الفرقان كل آية محكمة في الكتاب"

فرقان سے مراد قرآن مجید کی تمام محکم آیات ہیں۔

تفسير العياشي اورتفسيرتي مين حضرت پنجبر اسلام سے روایت کی گئی ہے آپئے ارشا وفر مایا:

" الفرقان هو كل امر محكم في القرآن ، والكتاب هو جملة القرآن الذي يصدق فيه من كان قبله من الانبياء "

فرقان سے قرآن میں ندکور ہر محکم امر مراد ہے اور کتاب دراصل پورا قرآن ہی ہے کہ جس میں تمام سابقہ انبیاء علیہم السلام کی تقیدیت کی گئی ہے۔

(تفييرالعياشي جاص ٩ تفييراتمي جاص ٩٦)

ندکورہ بالا بیا تات کی تصدیق فرقان اور قرآن کے الفاظ سے بھی ہوتی ہے، بعض روایات میں ذکر ہوا ہے کہ

در مضان ' خداوندعالم کے اساء مبارکہ میں سے ایک ہے، للبذا بیکہنا منا سب نہیں کہ رمضان آ گیا یار مضان چلا گیا بلکہ یوں

کہنا چآہیے کہ ما و رمضان آ گیا یا ما و رمضان چلا گیا، بیروایت اپنی مثال آپ ہے اس کی نظیر کہیں نہیں ملتی ، اور اسے قادہ

جیسے مشہور و معروف مضر نے بھی بیان کیا ہے، البنہ جن روایات میں خداوند عالم کے اساء مبارکہ ذکر کئے گئے ہیں ان میں لفظ

رمضان موجو و نہیں ، اس کے علاوہ یہ کہ لفظ' رمضان ' مفر داور شنیہ دونوں صورتوں میں تغیبر اسلام اور آئمہ اہل بیت علیم

السلام سے منقول روایات میں کثر سے کے ساتھ ذکر ہوا ہے اور ان میں لفظ رمضان ' شہور ' (ماہ) کے بغیر آ یا ہے لہذا میہ

بات قرین قیاس معلوم نہیں ہوتی کہ ان تمام روایات میں راویوں نے از خود لفظ شہور (ماہ) کورمضان سے حذف کر دیا

ہوا اور شہر رمضان کے بچائے رمضان کہ دیا ہو۔

# ما و رمضان میں سفر کا تھم

تغییر العیاشی میں صباح بن نباتد سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ ابن ابی یعفور نے مجھ سے فر مائٹ کی ہے کہ میں چند مسائل آپ سے دریا فت کروں ، امام علیہ السلام نے فر مایا: وہ کیا مسائل ہیں؟ میں نے عرض کیا:

'' أذا دخل شهر رمضان وانا في منزلي الى ان اسافو ؟ " اگراورمفان آ جائداوريس ايخ گريربول آياير سائخ سزكرادوام؟

امام عليه السلام نے جواب ميں ارشا وفر مايا:

" ان الله يقول: فمن شهد منكم الشهر فليصمه ، فمن دخل عليه شهر رمضان وهو في اهله فليس له ان يسافر الالحج او عمرة او في طلب مال يخاف تلفه "

خداوندعالم فرما تا ہے: فسمن شہد منکم الشہر فلیصمه (جوفض اس ماہ میں موجود ہواس پر لازم ہے کہ وہ روزہ رکھے) بنا برایں جب ماورمضان آجائے تو جوفض اپنے گھر میں ہوا سے سنزئیں کرنا چاہیے گرج ،عمرہ یاطلب مال کیلئے کہ جس کے تلف ہونے کا اندیشہ ہو۔

#### (تغییرالعیاثی،جاص۸۰)

اس روایت میں امام علیہ السلام نے نہایت خوبصورت انداز میں ہمیتِ مبارکہ سے ایک مستحب تھم کی نشاندہی فرمائی ہے اور آیت میں فرکورتھم روزہ (فسلیہ صحب ایک اطلاق سے تمسک کرتے ہوئے ماور مضان میں سفر نہ کرنے کا استخبا نی تھم بیان کردیا ہے۔

# امام زين العابدينٌ كاتفصيلي بيإن

كافى مين المام زين العابدين عليه السلام سعمروى بي تي في ارشا وفرمايا:

" فأما صوم السافروالمرض فان العامة قد اختلفت في ذلك فقال قوم: يصوم، وقال آخرون: لا يصوم، وقال قوم: ان شاء صام وان شاء افطر، واما نحن نقول: يفطر في الحالين جميعاً فان صام في السفر او في حال المرض فعليه القضاء، فان الله عزوجل يقول: فمن كان منكم مريضاً او على سفر فعدة من ايام اخر"

عامہ (اہل سنت) نے بیاری اور سنر کی حالتوں میں روزہ رکھنے کی بابت اختلاف رائے کیا ہے بعض حضرات نے کہا ہے کہ روزہ رکھنے جا دوزہ نہ رکھنے کی رائے دی ہے اور بعض حضرات نے اس سلسلے میں بیار اور

مسافر کواختیار دیا ہے کہ اگروہ چاہے تو روزہ رکھے اور چاہے تو ندر کھے اس کی مرضی پر شخصر ہے، لیکن ہم کہتے ہیں کہ دونوں حالتوں (بیاری اور سنر ) میں روزہ ندر کھے اور اگر ان دوحالتوں میں روزہ رکھ لےتواس کی قضا بجالائے کیونکہ خداوندعالم کا ارشاد ہے: ''فَکَنْ کَاٰنَ مِنْکُمْ هَرِ لَیضًا اَوْعَلَیْ سَفَرِ فَعِیْ لَا قِیْنَ اَیّامِر اُحْدَ '' (جوشض بیار ہویا سفر پر ہووہ دوسر سے دنوں میں گنتی کو پوراکر ہے )۔

(فروع کافی،جسم ۱۸۸)

نوٹ: عیاشی نے بھی بیروایت اپنی تفیریں ذکر کی ہے۔

## ا ما م محمد با قر عليه السلام كا ارشاد كرا مي!

تغیرالعیافی میں ہے کہ آ سے مبارکہ' فکٹ شہر کو منگم الشّه کو فلیصنه " کاتغیر میں ام محم باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: '' ما ابینها لمسن عقلها ، قال: من شهد رمضان فلیصمه و من سافو فیده فلیفطو " ، یه آ سے براس خص کیلئے کہ جواسے اچھی طرح مجھ لے اور اس میں مجے خوروفکر سے کام لے نہایت واضح وروش ہے کہ اس میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے: جو خص ما ورمضان میں گر پر بو (سفر میں نہ بو) وہ روزہ در جو سفر بر بردوہ افظار کرے (روزہ ندر کھے)۔

#### (تفسیرانعیاشی، خاص ۸۱)

بیاراورمسافری بابت علم روزہ کے بیان پر شمل کثیرروایات آئمدابل بیت علیم السلام سے منقول ہیں اوران میں وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ بیار اور مسافر افظار کریں (روزہ ندر کھیں)، یمی آئمداطہارعلیم السلام کا نظریہ ومسلک ہے اور جیسا کہ آپ گاہ ہو بچے ہیں کہ آیت مبارکہ سے بھی یمی ثابت ہوتا ہے۔

### فدبيركي وشاحت

تفیرالعیا فی میں ابوبسیر سے مردی ہے کہ میں نے امام علیہ السلام سے آیت مبارکہ '' وَعَلَى الَّنِ اَنْ ثَنُ اُلِطِیْقُوْنَهُ فِلُ یَدُّ ظَعَامُ مِسْکِیْنِ '' کے بارے میں پوچھا تو امام علیہ السلام نے ارشا دفر مایا: '' الشیخ الکبیر الذی لا یستنظیع والمحریض '' اس سے مراد عررسید ، فض ہے کہ جوروز ہ رکھنے کی طاقت نہیں رکھتا اور ای طرح بیار آدی

نجمي !

(تغييرالعياشى، ج اص 24)

ای تغیر (العیاثی) می حفرت امام محمد باقر علیه السلام سے ای آیت کی بابت مردی ہے کہ امام علیہ السلام نے فرمایا: '' الشیخ الکبیر والذی یاخذہ العطاش '' اس سے عررسید ، فخص اور و، فخص مراد ہے جے پیاس کا مرض لاحق ہو۔

(تفبيرالعياشي ج اص ۷۷)

ای طرح تغیر العیاشی میں امام جعفر صادق علیہ السلام ہے بھی مردی ہے کہ آپ نے اس آیت کی تغییر میں ارشاد فرمایا: " السعراة تخاف علی ولدها والشیخ الکبیو" اس سے مرادوہ مورت ہے جے روز ورکھنے کی وجہ سے ایخ بچہ کی موت کا اثریشہ لاحق ہوا ورعمر رسید وقت مراد ہے۔

(تفيرالعياشي ج اص ۸۲)

اسموضوع کی بابت کیرروایات الل بیت علیم السلام سے منقول ہیں، ابوبھیری روایت میں بیارے مرادوہ خض بے جو ما ورمضان کے بعد بھی روزہ کی تضا بجاند لاسکا ہو، لیکن یہ بات واضح ہے کہ آ بت مبارکہ '' فسمن کسان مسلکم مویضا '' ش مریض سے مرادوہ خض نہیں کہ جو ما ورمضان کے بعد بھی تضا بجالا نے سے قاصر ہو۔ کیونکہ اس شل '' فعدہ من ایام اخو'' کے الفاظ اس بات کی دلیل ہیں کہ اس سے مرادوہ خض ہے جو مرف ما ورمضان میں بیاری کی وجہ سے روزہ رکھنے سے قاصر ہو، نہ یہ کہ سال بحر بیاری کا شکار ہو۔۔اور المعطاش سے مرادیاس کننے کی بیاری کے وجہ سے روزہ رکھنے سے قاصر ہو، نہ یہ کہ سال بحر بیاری کا شکار ہو۔۔اور المعطاش سے مرادیاس کننے کی بیاری ہے۔

تكبير كانتكم

عياثى نا بَيْ تَغير شِ سعيد كواله عن كركيا ب كراما م بعفر ما دن عليه السلام نار ثا وفر ما يا: " ان فى الفطر تكبيراً ، قلت : ما التكبير الافى يوم النحر ، قال فيه تكبير ولكنه مسنون فى المغرب والعشاء والفجر والعصر و ركعتى العيد " عير الفرش آيك تحبیر ہے، راوی نے کہا: میں نے عرض کی کہ عید قربان کے علاوہ تو کسی میں کوئی تحبیر نہیں ہے، امام علیہ السلام نے فرمایا: کیوں نہیں ،مغرب،عشاء ضبح ،ظہر،عصر اور عید کی دور کھت نماز میں تکبیر ہے لیکن وہ متحب ہے۔ (تغییر العماثی نئا ص ۸۲)

### تكبيركا وفت اور كيفيت

کافی پس سعیدنقاش سینمروی ہے کہ امام جعفرصا دق علیہ السلام نے ارشا وفر مایا: عید الفطر کی رات کو بھی ایک تجمیر مستحب ہے، راوی نے کہا، پس نے عرض کی کہ وہ کس وقت ہے؟ امام علیہ السلام نے فرمایا: عید کی رات پس، نما زمغرب و عشاء پس اور نماز جید بیس، راوی کہتا ہے پس نے پوچھا تو یہ جمیر کس طرح پڑھنی چاہیے؟ امام علیہ السلام نے فرمایا: اس کے بعد اس طرح کہو: الملہ اکبر ، الملہ اکبر ، اللہ اکبر علیٰ ما هداینا ، اس کے بعد امام علیہ السام نے ارشا دفر مایا: خدا کے فرمان ''وَلِنُ کُیدُو اللّٰهِ قَالُو اللّٰهِ کَا الله الله والله اکبر ، الله کی تعمیر (کبریائی کا اظہار) کرواس فحت ہدایت پر کہ جواس نے تم پر کی ہے ) پس تعمیر سے مراویہ ہے کہ ان الفاظ کو اوا کرو: الملہ اکبر ، لله اللہ والله والله والله الحجد ، ولله الحجد ، (طاحظہ بو: فروع کافی جسم صراویہ ہے کہ ان الفاظ کو اوا کرو: الملہ اکبر ، للہ الحجد ، (طاحظہ بو: فروع کافی جسم صراویہ )

اس موضوع سے مربوط ایک روایت میں آخری تکبیر چار مرتبدذ کر ہوئی ہے۔

### تخقيقي تقطه نظر

ندکورہ بالا دوروا بیوں میں ظہر وعصر کی بابت جوفر ق نظر آتا ہے کہ ایک روایت میں ان دونوں کا ذکر ہے اور دوسری میں ان کا ذکرنہیں ہوا تو اس کاحل یہ ہے کہ اس حکم تکمیر کواسخیا ب پرمحمول کیا جائے ،

ا ﴿ رجال تک امام علیدالسلام کے اس فرمان کا تعلق ہے کہ '' وَلِنْكُمِسُو اَلْعِدَّةَ '' میں نماز مراد ہے تو شایداس سے مراد سیر ہوكدروز ہ كے دنوں كی تنتی كونما زعيداداكر كے بوراكرد،

اور' وَلِتُكَيِّرُوااللهُ عَلَى مَا هَلَ مُكُمْ " سے بیمراد لینا كرنمازول كے ساتھ كھيري كھوتوبياس مع سے منافات نہيں ركھتا جوم نے " وَلِتُكَيِّرُواالله عَلَى مَا هَلَ مُكُمْ "كى بابت وَكركيا ہے كيونكماس سے واجب عمل ميں ايك متحب تھم كا

ثبوت دریافت ہوا ہے اور یہ بعینہ ای طرح سے ہے جیسے پہلے ذکر کیا جاچکا ہے کہ آیت مبارکہ'' فَمَنُ شَهِلَ هِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُنْهُ تُنْ (جوفِنُ اس ماہ میں موجود ہواس پرلازم ہے کہ وہ روزہ رکھے) سے ماور مضان میں سفر کرنے کے مکروہ ہونے کا حکم سمجھا جاتا ہے،

اور آخری روایت میں تکبیروں کے بعد "ولسلسه السحدمد؛ کا اضافہ می اسبیان کی تأثیر کرتا ہے کہ '' وَلِنْتُکَیِّرُو اللهُ عَلَی مَا هَلُ سُکُمْ " برحرف علی بھی ذکر مواجد۔ '' مَا هَلُ سُکُمْ " برحرف علی بھی ذکر مواجد۔

### غلطشهرت كاازاله

تغیرالعیافی میں ابن ابی عمیر سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق علید السلام کی خدمت اقد سیس عرض کی: میری جان آپ پر قربان ہو، یہ فرمایا: '' ما خلق الله من هذا حوفاً ، فعا زیادہ ترانتیس دن روزہ رکھتے تھے؟ امام علید السلام نے فرمایا: '' ما خلق الله من هذا حوفاً ، فعا صام النبی (ص) الا ثلاثین ، لان الله تعالیٰ یقول : ولتکملوا العدة فکان رسول الله ینقصه ؟ '' خداوند عالم نے ایساکو کی لفظ بی پیدائیس کیا جس سے اس بات کی تصدیق ہو بلکہ آ مخضرت نے تو تعمی دن بی روزے رکھے کیونکہ خدا کا ارشاد ہے' ولتکملوا العدة'' ، تو آیارسول خدا گئتی میں کی کرتے تھے؟

و تعمی دن بی روزے رکھے کیونکہ خدا کا ارشاد ہے' ولتکملوا العدة'' ، تو آیارسول خدا گئتی میں کی کرتے تھے؟

(تغیر العیافی جام ۱۸)

امام علیدانسلام کا آخری جمله 'فسکان رسول الله ینقصه " (تورسول خداً اس کنی کوم کرتے تھے)استفہام انکاری ہے اس سے مرادیہ ہے کہ ہرگز پینیبراسلام ایبانہیں کرتے تھے، اس روایت سے ہمارے سابقہ بیانات کی تائید ملی ہے کہ ''ولئ کے صلوا العدة'' (تا کیم گنی کو پورا کرلو) ہیں پھیل اور پورا کرنے سے ماورمضان کو پورا کرنامراد ہے۔

# تكبير لعنى تغظيم!

عان برقى من أيك روايت وكرى عنى بك كمام عليه السلام في "وَلِتُكَيِّرُوااللَّهَ عَلَى مَاهَلْ مُمْ" كاتفير من

ارشا دفر مایا: تنجیمرے مرا د تعظیم اور ہدایت سے مرا دولایت ہے۔

(ملاحظه بو، كتاب المحاس ، ص ١٠٤)

اس روایت پی بدایت سے مراد ولایت لی گئی ہے تو بید دراصل جری وظیق اور بیان مصداق کے طور پر ہے اور بید محمیم مکن ہے کہ اسے تاویل کی ایک صورت کہا جائے جیسا کہ بعض روایات بیل فرکر ہوا ہے کہ (پُرِیْدُ اللّهُ بِكُمُ الْبُسْرَ وَ لَا يُویْدُ بِكُمُ الْبُسْرَ وَ لَا يَدُ اللّهِ بِكُمُ الْبُسْرَ وَ لَا يَدُ اللّهِ بِكُمُ الْبُسْرَ وَ لَا يَدُ اللّهِ بِاللّهِ بِهِ اللّهِ بِهِ وَحَمْدُ وَاللّهَ اور دِشْمَا اِن خدا سے دوئی مراد ہے۔

### قرآن وآسانی کتب کب نازل ہوئیں؟

كافى مين منفى بن غياث مروى بانبول نه كها كد مين نه آيت مباركه "شَهْرُ بَ مَضَانَ الَّنِ يَ الْنُولَ وَيُهِ الْقُواْلُ" كى بابت اما مجعفر صادق عليه السلام سے دريافت كيا كداس آيت مين ذكر كيا كيا به كد قران مجيد ما و رمضان مين نازل كيا كيا جبكدية ورق من قرت كين سالول مين نازل بوا؟ اما مطيه السلام نے ارشاد قرمايا: " نول السقو آن جملة واحدة في شهو رهضان الى البيت المعمود ثم نؤل في طول مصويين سنة " قرآن مجيد مجموى طور پراور كيا ما ورمضان مين بيت المعمود مين نازل بوااور كروا السين سال كدورانييس نازل بوتار با، اسك بعدام عليه السلام نے حضرت بينيمراسلام كواله سيان قرمايا: " نوزلست كدورانييس نازل بوتار با، اسك بعدام عليه السلام ني حضرت بينمراسلام كواله سيان قرمايا: " نوزلست مضين من صحف ابراهيم في اول ليلة من شهر رهضان وانزل القرآن في شهر رهضان وانزل القرآن في شهر رهضان وانزل القرآن في مورد ورفنان المبارك، زور ۱۸ رمضان المبارك اورقرآن سام رمضان المبارك ونازل بوا

(اصول کافی جم ص ۲۲۸)

سیوطی نے تغییر درمنشوریں ای روایت کو جو اہام جعفرصا دق علیہ السلام نے حضرت پیغیمر اسلام سے بیان فر مائی ہے چندا سنا دے ساتھ و اٹسلہ بن اصفع کے حوالہ ہے آنخضرت سے بیان کیا ہے۔ ملاحظہ ہو ، تغییر درمنثورج اص ۱۸۹،

### ف قدر کے بارے میں!

کتاب کافی اور''من لیا یسحضرہ الفقیہ پی یعقوبؓ سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا پی نے نا کہ ایک شخص امام جعفر صاوق علیہ السلام سے شب قدر کے بارے پی پوچھ رہا تھا کہ آیا وہ صرف ایک ہی رات تھی یا ہر سال شب قدر ہوتی ہے؟ امام علیہ السلام نے فرمایا: '' لور فعمت لیلہ القدر لوفع القر آن ''اگر ہب قدر کواٹھا لیا جا تا (ہر سال نہ ہوتی بلکہ صرف ایک رات ہوتی) تو قرآن ہی اُٹھا لیا جا تا (قرآن بھی نہ ہوتا)۔

(فروع كافي ، ج م ص ٨ ١٥ ، كتاب من لا يحضر والفقيه ، ج ٢ ص ١٠١)

ابن عباس كاقول

تفییر در منثور میں ابن عباس سے منقول ہے انہوں نے فر مایا: فب قدروہی مبارک رات ہے جو ما ور مضان میں ہے اس من قرآن فر میں ابن عباس سے منقول ہے انہوں نے فر مایا: فب شرح کی آنا جگاہ ہے میں کیجانازل ہوا پھروہاں سے امرونی اور مختف جنگوں کی مناسبت سے تعوز اتھوڑ اس مخضرت پراُتر تارہا۔

(تفبير درمنثورج اص ١٨٩)

جناب ابن عباس نے جو پکھے بیان فر مایا ہے ان کے علاوہ بھی گئی راویوں مثلاً سعید بن جبیر نے ایسے ہی مطالب ذکر کئے ہیں ، ابن عباس کے بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ گویا انہوں نے بیرمطالب درج ذیل قرآنی آئی آیات سے سمجھے ہیں :

سوره آلعمران ، آیت ۵۸::

0 '' وَالذِّ كُمِ الْحَكِيْمِ...،

اورحكمت والا ذكر \_ \_ \_ ،

سوره طه، آیت ۵:

٥ ' و كِتْبٍ مَّسْطُوْسٍ أَ فِي مَ قِي مَّنْشُوسٍ أَ وَالْبَيْتِ الْبَعْمُوسِ أَ وَالسَّقْفِ الْبَرُوْءِ ... ، "
 اور تم ہے كتاب كى جوكشادہ اور اق ميں كسى ہوئى ہے، اور بيتِ معمور اور بلندكى ہوئى جهت كى تم ... ،
 سور ہوا تھے، آ ہے۔ ٩ ك:

0 " فَلاَ أُقْسِمُ بِمَوْقِعِ النُّجُومِ ﴿ وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَّوْتَعُلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ إِنَّهُ الثَّمُ انْ كَرِيمٌ ﴿ فِي كِتْبٍ

مَّكُنُوْنٍ أَنَّ لَا يَمَسُّكَ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ "

جمھے قتم ہے ستاروں کے اتر نے کی جگہوں کی ، اگرتم سمجھ لوتو یہ تنم بہت ہی بڑی ہے بینہایت عظمت والا قرآن ہے کہ جوچھپی ہوئی کتاب (لوح محفوظ) میں ہے اسے سوائے پاک (پاک کئے ہوئے ) لوگوں کے کوئی نہیں چھوسکتا۔

سورهم السجده ، آيت ١٢:

o '' وَزَيَّنَّاالسَّمَآءَالدُّنْيَابِمَصَابِيْحَ ۚ وَحِفْظًا...،

اورہم نے آسان ونیا کو چراغوں کے ساتھ مزین کردیا اور حفاظت کا سامان فراہم کردیا۔

ان آیات سے ابن عباس کے بیان کردہ تمام مطالب بخوبی واضح ہوجاتے ہیں اور ان کی تصدیق ہوتی ہے ہوائے ایک بات کے، جوانہوں نے بیت المعور کو آسان دنیا شی ستاروں کے اتر نے کی جگہ سے تعبیر کیا ہے تو یہ مسئلہ واضح نہیں اور سور ہُ واقعہ کی آیات سے بھی اس کی واضح تصدیق نہیں ہوتی ، البتہ روایات اہلی بیت علیم السلام سے اس بات کا عبوت ملت ہوت کہ بیت المعور آسان میں ہے تا ہم اس کی وضاحت اور تفصیلی تذکرہ اسکے اصل مقام میں کیا جائے گا انشاء الله تعالیٰ ،

یہاں یہ بات قابل توجہ ہے اور اس ہے آگا ہی حاصل کرنا ضروری ہے کہ صدیث میں بھی قرآن کی طرح محکم اور متشابہ آتسام پائی جاتی ہیں اور اس میں بھی اشارہ و کنا یہ ہے حقائق کا بیان کیا جانا معمول کی بات ہے خاص طور پرلوح وقلم ، ججب ، آسان ، بیت المعمور اور بحر مبحور جیسے امور کی بابت بیشتر مطالب اشارہ وغیرہ کے ذریعے بیان کئے مجئے ہیں۔ بنا برایں اسطرح کے امور میں بحث کرنے والوں کوموضوع سے مناسبت کے حامل تمام قرائن کو طحوظ رکھنا ہوگا تا کہ اس کی کاوشیں نتیجہ خیز ثابت ہو سکیں۔

#### IAY = T

وَ إِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِي فَانِّي قَرِيْبٌ أَجِيْبُ دَعْوَةَ السَّاعِ إِذَا دَعَانِ لَا عَانِ اللَّهُ عِبَادِي عَنِي فَاقِي قَرِيْبٌ أَجِيْبُ دَعْوَةَ السَّاعِ إِذَا دَعَانِ لَا فَلْيَسْتَجِيْبُوْ الْيُ وَلْيُؤْمِنُوْ الْيِ لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ۞

#### 2.1

O اور جب میرے بندے تھے سے میرے بارے میں اپوچیس تو۔ان سے کہدو۔
کہ میں قریب ہوں، جب کوئی دعا کرنے والا (مجھے پکارنے والا) مجھ سے دعا کرتا ہے

(مجھے پکارتا ہے) تو میں اس کی دعا پوری کرتا ہوں، پس وہ بھی میری دعوت کی استجابت
کریں اور مجھ پرائیان لائیس تا کہ وہ رشد وہدایت کی نعت سے بہرہ ور ہو سکیس۔

(۱۸۲)

# بيان وتفسير

# د عا كاتحكم وآ دا ب

أَدُ وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِي عَنِي قَالِيٌ قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعْوَ قَاللَّا عِ إِذَا دَعَانِ ''
 (اور جب میرے بندے تھے سے میرے بارے میں پوچیں (تو کہدو کہ) میں تو بہت قریب ہوں، میں ہر
 ایکارنے والے کی بیکارکوستنا ہوں)

اس آیت مبار که میں موضوع دعا کونہایت خوبصورت و دلکش اندا زیبان اور نہایت لطیف اسلوب و پرکشش طر زِ اظہار کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے، آیت میں عبارت والفاظ کی ترتیب وتر کیب اور لطافتِ خطاب میں چندا ہم ترین نکات کھوظ ہیں جن سے اصل موضوع کی اہمیت ہے آگا ہی حاصل ہوتی ہے ملاحظہ ہو:

کے اظہار بخن میں خدانے واحد مشکلم کا انداز (صیغہ ) اپنایا ہے نہ کہ غائب کا صیغہ، اس سے موضوع کی اہمیت اور اسے کمال عنایت و بھر پورتو جہ کا حامل قرار دیئے جانے کا ثبوت ملتا ہے۔

اسطرح ارشاد الله بجائے اس کے کہ یوں کہا جاتا ''واذا سالک الناس '' (جب تھے سے لوگ پوچیں)، اس طرح ارشاد اور '' وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِیْ '' (جب میرے بندے تھے سے پوچیں)، یہاں لفظ ''عِبَادِیْ " (میرے بندے) خداوندعالم کی طرف سے محبت و مہر بانی اور مزیدا ہمیت و توجی ولیل ہے۔

اس آغاز بحن لیمن "وَإِذَا سَالَكَ عِبَادِی عَنِی" بب میرے بندے تھے سے میرے بارے میں پوچیں ،اس بات کا متقاضی ہے کہ اس کے بعد یوں کہنا چاہیے تھا '' فسقل اندہ قویب '' ( کہدو کہ وہ قریب ہے ) لیکن اس کی بجائے براہ براہ ست کہ دیا گیا اور دُعا ما تکنے والے کا خداسے براہ راست کہ دیا گیا اور دُعا ما تکنے والے کا خداسے براہ راست رابطہ قائم ہوجانے کو ان الفاظ میں بیان کیا گیا:

'' جب میرے بندے تھے سے میرے بارے میں پوچیس تو میں نزد یک ہوں''، اس سے عنایت اللہ یکا نہایت لطیف اشارہ ملاہے۔ ہ دعا ما تکنے والے کا خداہے براہِ راست رابطہ قائم ہوجائے اور خدا کے قرب کے موضوع کوحرف '' ان' کے ساتھ مزید تاکید کا حامل بنادیا گیا، (فَانِیُّ قَرِیْبٌ)۔

خدا کے قرب کا ذکر نعل کی بجائے صفت کے ساتھ کیا گیا، '' انہ اقرب'' کی بجائے'' انہ قریب ''کہا گیا جس سے اس قرب کا دائی ہونا ٹابت ہوتا ہے ( کیونکہ اگر صیفہ'' افض'' (اقرب) کے ساتھ ذکر کیا جاتا تو ثبوت دوام کے لئے کسی اور لفظی یا غیر لفظی دلیل کی ضرورت ہوتی )۔

ا کی اجابت کا ذکر فعل مضارع کے صیغہ "اُجِیْبُ" سے ہوا ،اس سے اس کے تحبد وواستمرار کا ثبوت ماہے۔ ماہمے۔

المن اجابت دعائيں جملہ '' إِذَا دَعَانِ '' كى قيد لگائى گئى ہے جو كه اصل مطلب كاحقہ ہے كيونكه فرض كلام خدا سے دعاكرنا ہے اور جمله '' إِذَا دَعَانِ '' سے بي جو سلا جا كہ اجابت و عاش كوئى قيد وشر طلحو ظنييں بلكه دعاكر نے والا بلا قيد وشر طاجابت و قيوليت و عاكا شرف پائے گا جيسا كه سورة مومن كى آيت ٢٠ شي ارشاد ہوا:'' اَدْعُوْ فِي ٓ اَسْتَجِبُ لَكُمُ '' قيد و شرط اجابت و قيوليت و عالم اگو ۔ ميں تمہارى استجابت كروں گا ﴾ ۔ دعا قبول كروں گا ، حاجت بورى كروں گا ۔ . اس آيت ميں بھى دعاكى قبوليت كى شرط مرف خداسے دعاكرنا قرار ديا گيا ہے ۔

بہر حال مذکورہ بالا سات اہم نکات دُعاکی اہمیت اور اس کی استجابت وقبولیت شی عنایت الہی کا واضح ثبوت فراہم کرتے ہیں ، اور اس آیت مُبارکہ کی امّیازی خصوصیت سے ہے کہ اس میں تمام تر اختصار کے باوجود سات مرتب خمیر مشکلم ذکر ہوئی ہے اور بیصفت اس آیت کے علاوہ پورے قرآن مجید میں کسی دوسری آیت کو حاصل نہیں ، ملاحظہ ہو:

- (۱) "عِبَادِيْ" (ميرےبندے)
- (٢) "عَنِّيُ " (مير عباد عش)
  - (٣) "فَإِنِّي "(بس مير)
- (٣) "أُجِيْبُ" (على جواب ويتاهول)
  - (۵) "دَعَانِ " (جھے تے ماکس)
- (٢) "فَلْيَسْتَجِينُبُوْالِيْ" (لين وه ميرى استجابت كرين)
  - (2) " وَلَيْؤُمِنُوْ إِنَّ" (جُهُ يِرايان لاكين)

# آیت کے الفاظ کی تفصیلی تشریح

دعا اور دعوت سے مرادیہ ہے کہ دعا کرنے والاجس سے دعا کررہا ہے۔۔یا جے پکاررہا ہے۔۔اسے اپنی طرف متوجہ کرے۔

سوال ( ما تکنے ) سے مرادیہ ہے کہ اپنی طرف متوجہ کروانے کے بعد اس سے کسی چیزیا کام کی درخواست کرے، بنا برایں سوال در حقیقت دعا کی غرض وغایت کی حیثیت رکھتا ہے اور بیمعنی سوال کے تمام موادییں قابل تطبیق ہے لیعنی جہاں بھی لفظ سوال ذکر ہوگا و ہاں یہی معنی مقصود ہوگا مثلاً پھے جانبے کیلیے سوال کرناا ورحساب ومد دیا تکنے کے لئے سوال کرنا وغیرہ ۔ عبودیت کے بارے میں جیسا کہ پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ اس سے مرادمملوکیت ہے، البتہ ہرمملوک چیز کوعبر نہیں کہا جاسکتا بلکہاس سے انسان یا ہر باعقل و باشعور مملوک مراد ہے ، اس کی مثال خدا اور غیر خدا کی مالکیت جیسی ہے کہ خدا کی مالکیت دیگر ہرایک سے مخلف ہے اور ان دونوں میں فرق پایا جاتا ہے اور بیفرق ایسے ہے جیسے دعویٰ اور اصل امروا قعہ یا حقیقت اورمجاز کے درمیان فرق پایاجا تا ہے کیونکہ خداا پے بندوں کا مالک علی الاطلاق ہے، ان پر ہرلیا ظ سے محیط ہے، ان کے تمام اموراس کے ہاتھ میں ہیں ، بندے اینے طور پر کسی طرح کا استقلال نہیں رکھتے نداینی ذات واصل وجو دمیں اور نہ بی ذات و وجود سے متعلق ومربوط کی چیز مثلاً صفات وا فعال میں ، اور نہ بی اُن چیزوں میں جواُن سے کسی حوالہ سے نسبت رکھتی ہوں مثلاً اہل وعیال ، اولا داور مال و جاہ ومقام وغیرہ ، للندا جو کچھ بھی اُن کے یاس ہے خواہ وہ چیزیں جوحقیقا اُن کی ہیں جیسے ہم کہتے ہیں: اس کی جان، اس کا بدن اس کا کان، اس کی آئکھ، اس کافعل وغیرہ، اورخواہ وہ چیزیں جومعا ہدوں و معاشرتی ضوابط وروابط اور قانونی حوالوں سے أن سے تعلق ركھتى ہوں جيسے ہم كہتے ہيں: اس كے عيال ، اس كى اولاد ، اس کا مال وجاہ اوراس کاحق وغیرہ ،توبیسب کچھاؤن خداوندی سے لوگوں کی مالکیت کے دائرے میں آتا ہے لیعنی خداوند عالم نے ان کے اور ان کی مملوکہ اشیاء کے درمیان ملکیت کی نسبت وربط قائم کر دیا ہے، اگروہ نہ جا ہتا تو بینسبت قائم نہ کرتا، بلکہ اس سے بالاتر سے کدا کے خدانے ان کے اور اپنے درمیان ملکیت کا تعلق قائم ند کیا ہوتا تو بیموجود ہی ند ہوتے ، بیرخدا ہے کہ جس نے ان کو کان ، آگھیں اور دل کی نعت سے نوازا ہے ، اور پی خدا ہے کہ جس نے ہر چیز کو پیدا کیا اور اس کے لئے تقدیر واندازهمقررفر ما دیا ہے، خدا ہی ہے کہ جس نے ہر چیز اور اسینے درمیان اور ہر چیز اور اس سے تعلق رکھنے والوں ، قربیوں ، مثلًا اولاد، ہمسر، دوست، مال ومقام اوراس کے حقوق کے درمیان خاص تعلق وربط قائم کیا ہے اوروہ اپنی مخلوق سے ہرچیز

ے زیادہ قریب ہے، وہ قریب علی الاطلاق ہے چنانچداس کا ارشادگرامی ہے:

سوره واقعه، آيت ۸۵:

0 ' وَنَحْنُ أَقُرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمُ وَلَكِنَ لَا تُبْضِرُونَ .... "،

(اورہم اس (مرنے والے) سے تم سے بھی زیادہ قریب ہوتے ہیں لیکن تہمیں دکھائی نیس دیتا (تم اس کی بصیرت نہیں رکھتے )۔

ایک اورمقام پریون فرمایا:

سوروق،آیت ۱۱:

0 " وَنَحْنُ اَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيْدِ. "،

(اورہم اس سے شدرگ سے بھی زیادہ قریب ہیں)

اسى سلسله بين ارشا وبوا:

سوره انفال ، آیت ۲۴:

0 " أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءَ وَقَلْبِهِ"

(الله آدى اوراس كودل كورميان حاكل واحاط كرموجاتاب)

### رشة عبوديت كي خصوصيت

الخضر یہ کہ خدا اپنے بندوں کا حقیق مالک ہے اور اپنی اس حقیق ملکیت کے جوالہ سے کی طور پر اپنے بندوں سے ہر چیز کی نسبت زیادہ نزد کی ہے، اور چونکہ خدا اور لوگوں کے درمیان بندگی کا رشتہ قائم ہے لہذا یہ رشتہ وعبودیت ہی اس کا سبب ہے کہ خدا و ندمتعال ان سے قریب علی الاطلاق ہے اور اس قرب کا قیاس کسی دوسری چیز سے ہوہی نہیں سکتا اور چونکہ وہ ان کا حقیق مالک ہے لہذا اس مالکیت کا اقتضاء یہ ہے کہ اسے کسی روک ٹوک و مان کے بغیر کمل طور پر اپنے بندوں کی بابت تصرف کا پوراحت حاصل ہوا ور اس حق کے حوالہ سے یہ بات بھی مسلم ہے کہ اس کی خلوق میں سے جب کوئی بندہ اس سے دعا کر سے تو وہ اس کی استجابت کر ہے اور اس حقیق ما کہ علیت عام اور اس کی استجابت کو پورا کر سے کیونکہ خدا کی ملیت عام اور اس کی استجابت کر بے اور اس کی قید و شرط سے خالی ہے ، البتہ یہ بات یہود یوں کے عقیدہ و نظر یہ کے بر تکس ہے اور اس کا تسلط و اقتدار و اختیار ہر طرح کی قید و شرط سے خالی ہے ، البتہ یہ بات یہود یوں کے عقیدہ و نظر یہ کے بر تکس ہے اور اس کا تسلط و اقتدار و اختیار ہر طرح کی قید و شرط سے خالی ہے ، البتہ یہ بات یہود یوں کے عقیدہ و نظر یہ کے بر تکس ب

کیونکہ وہ قائل ہیں کہ خدانے ہر چیز کو پیدا کیا ہے اور ہر چیز کی تقدیم بھیمن کردی ہے، اس کے بعد کوئی اختیار اس کے پاس

باتی نہیں رہااور اس نے جو پچھ مقدر کردیا ہے اس کی بابت اب کوئی نیا فیصلہ یا اس میں کوئی تصرف نہیں کرسکتا لہذا تنے ، بدااور
استجابت دعا وغیرہ کی کوئی حقیقت نہیں ، بلکہ جو پچھ ہونا ہے وہ طے اور معین ہو چکا ہے اس میں تبدیلی نہیں ہوسکتی ۔۔ یہود یوں
کے علاوہ امت مسلمہ میں سے بھی ایک جماعت اس بات کی قائل ہے کہ بندوں کے افعال کا خداسے کوئی تعلق ہی نہیں اور
ان کے اعمال وافعال میں خدا کا کوئی دخل و کردار نہیں پایا جاتا ، وہ اپنے اعمال میں کھمل اختیار واستقلال رکھتے ہیں ۔۔ اس
طرح کا نظریہ رکھنے والے افراد کوقد رتبہ کہا جاتا ہے کہ جن کے متعلق ایک حدیث ۔۔ کہ جسے فریقین شیعہ وسی محدیث نے
اپنی کتب میں و کرکیا ہے۔۔ میں ہے کہ حضرت پیٹی ہراسلام نے انہیں '' مسجوس ھذا اللہ ہے''اس امت کا مجوسی فرقہ کے
نام سے موسوم فر بایا ہے۔۔

### خدا كى على الاطلاق مالكيت

حقیقت بیہ کہ خدا دید عالم علی الاطلاق مالک ہے، وہ کھمل طور پر ہر چیز کا مالک ہے۔ کوئی چیز خدا کے اذن وہم کے بغیر کس کے دائر ہلکیت بین نہیں آسکتی، بنا برایں خدا دید عالم جس کا م کا ارادہ کر ہے اور بیچا ہے کہ اس کا بندہ اس کا م پر قادر اور مالک ہو اور اسے اس کا م کا اذن اور ملکیت کی اجازت وہم دیتو وہ کا میں بھیٹا وقوع پذیر ہوگا اور اگر خدا نہ چاہے اور بندے کو مالک نہ بنائے اور اذن نہ دیتو ہر گز کوئی کا م وقوع پذیر نہیں ہوسکتا خواہ بندہ اس کے لئے کسی تم کی کوشش و کا وش سے درینے بھی کیوں نہ کرے اور بجر پورجد وجہد سے کا م کیوں نہ لے، ارشادی تعالی ہے:

سوره فاطر، آیت ۱۵:

نَيْ النَّاسُ اَنْتُمُ الْفُقَى آعُ إِلَى اللهِ وَاللهُ هُوَ الْغَنِيُ --- "
 (ا الوكواتم خدا كمحتاج بواور خدا به كرجو بنياز به)

ندکورہ بالا بیان سے واضح ہوجاتا ہے کہ آ متِ مبارکہ '' وَ إِذَا سَا لَكَ عِبَادِیْ عَنِّی فَاقِیْ قَرِیْبُ 'اُجِیبُ دُعُو قَا السَّاعِ إِذَا دَعَانِ '' جہاں اجابت وُ عاکا تذکرہ کرتی ہے وہاں اس کے علل واسباب کی طرف اشارہ بھی کرتی ہے مثلاً بیکہ خدا کا دعا کرنے والوں سے قرب اس بناء پر ہے کہ وہ اس کے بندے ہیں اور اس کا قریب ہونا ان کی ہر دُعا کی اجابت اور اسے شرف قولیت عطا کرنے کا سب ہے اور چونکہ اجابت وُ عاش کوئی قید وشرط ٹیس پائی جاتی لہذا جو دعا بھی خدا سے ک جائے وہ اسے شرف اسے بات عطافر ما تا ہے، اجابت وعاکی واحد شرط بیہ ہے کہ دُعاکر نے والا صرف خدا سے دعاکر ۔۔۔
صرف اسے پکارے اور اس سے طلب حاجت کرے۔۔ چنا نچے اس شرط کو خدا وہ عالم نے نہایت واضح طور پر اجابت دُعا می الفاظ میں ذکر فر مایا ہے '' إِذَا دَعَانِ" (جب وہ مجھ سے دعاکر ہے ) '' أُجِیْبُ دُعُو قَالدًا عِ" کے بعد '' اِذَا دَعَانِ" کی شرط۔ یا قید۔۔ اصل موضوع کا حصہ ہے اس سے زائد یا اضافی چزنیس للبذا اس بات کی دلیل ہے کہ اجابت وعا اس امر سے مشروط ہے کہ دعاکر نے والاحقیقا طلب حاجت کرے اور اپنی حاجت صرف خدا کے صنور پیش کرے۔۔ اس می مثال یوں ہے جیسے کہا جائے کہ هیجت کرنے والے کی هیجت کو نور اللہ میں سنواور اس پر تو جہ دو جب وہ تمہیں هیجت کرے، یا ہی کہ عالم کا احترام کروجب کہ وہ عالم ہو، اس طرح کی شرائط میں اصل مقصد میہ ہوتا ہے کہ خوص حقیقا وواقعتا تھیجت کا ارادہ رکھتا ہواس کی تھیجت کو نور سے سننا چا ہے اور جو محض حقیقا وواقعتا تھیجت کا ارادہ رکھتا ہواس کی تھیجت کو نور سے سننا چا ہے اور جو محض واقعتا عالم ہواور اسے علم کا علمی ثبوت ہو کہ حکم کا علمی شوت ہو تھی دے اس کا احترام ضروری ہے،

ینا پرای آیت مبارکہ میں ' أُجِیبُ دُعُوقَ الدَّاعِ إِذَا دُعَانِ '' (میں دعا کرنے والے کی دعا تبول کرتا ہوں جب
وہ مجھ سے دعا کرے ) کے الفاظ سے مرادیہ ہے کہ اجابت وُعا کا جوعام ووسیج وعدہ خداوید عالم نے فر مایا ہے وہ اس پر مخصر
ہے کہ دعا کرنے والاحقیقا وُعا کرے اور ندائے فطرت وندائے طبح بشریت پر لبیک کہتے ہوئے زبان و دل کو یکجا کر کے
بارگا ورب العزت میں طلب حاجت کرے ، اس طرح سے کہ زبان ول کی تر جمان بن جائے کیونکہ دعا اور سوال کی حقیقت
نی سیب کہ وہ دل سے نگا اور زبانِ فطرت پر جاری ہو، نہ یہ کہ اس زبان سے کہ جسے جس طرح اور جس طرف پھیرا ورموڑ
دیں وہ اس طرف اور اس طرح پھرتی اور مڑتی چلی جائے خواہ سے کی طرف اور خواہ مجموث کی طرف مزاح کی طرف خواہ سے کہا ہے
خواہ فداتی و مزاح کی طرف موال سے کہا ہے اس مواور خواہ مجانے کہا ہے
خواہ فداتی و مزاح کی طرف موال سے کہا ہے دور واہ مجان کے ساتھ اور خواہ مجان کی وجہ ہے کہ خدا و دید عالم نے سوال اسے کہا ہے
جس میں زبان کاعمل دخل نہیں چنا نچہ ارشا و ہوا:

سوره ابراہیم ، آیت ۴ سو:

٥" وَالْتَكُمْ مِّنْ كُلِّ مَا سَالَتُنْهُو لُا ۚ وَإِنْ تَعُدُّ وَانِعُمَتَ اللهِ لا تُحْصُو هَا ۚ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَالُومٌ كُفَّاحٌ "

(اوراس نے تمہیں عطا کیا ہراس چیز میں سے جوتم نے اس سے مانگی (سوال کیا) اوراگرتم الله کی تعت کو ثار کروتو ہرگز اسے ثارتیں کر کتے ،حقیقت سے ہے کہ انسان بڑا ہی ظالم ۔۔ ٹا انساف، کفران تعت کرنے والا۔۔ ہے) اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ خداوید عالم کی بے ثارتعتیں ایسی ہیں کہ انسان جن کا سوال خدا سے کرتا ہے جبکہ وہ سوال

ظا ہری زبان سے نہیں ہوتا بلکہ زبان فقروا سخقاق اور زبان نطرت ووجود سے ہوتا ہے۔

ای سلیلے کی ایک آیت میں یوں مذکور ہے: سورہ دخمن ءآیت ۲۹:

(اس سے سوال کرتا ہے ہروہ مخف جوآسانوں میں ہےاورز مین میں ہے، خدا ہرروز ننے کام میں ہے) اس آیت میں ہمارے پیشِ نظر موضوع کے واضح ثبوت موجود ہیں۔

زبان فطرت سے کیا جانے والاسوال ہمیشہ مقرون بدا جابت ہوتا ہے۔۔اسے شرف قبولیت حاصل ہوتا ہے۔۔اور وہ چرگز بے اثر و بیزوں میں سے ایک وہ چرگز بے اثر و بیزوں میں سے ایک کا فقد ان ہوتا ہے جن کا ذکر اِس جملہ میں کیا گیا ہے ( دَعُو قَ اللّهُ اعِ إِذَا دَعَانِ ) :

(۱) یا تو وعا میں حقیقی طلب ہی نہیں ہوتی بلکہ وعاکر نے والا جس چیز کے بارے میں سوال کرتا ہے اس کی بابت غلط منجی کا شکار ہوکر بیجا اس کی طلب کرتا ہے جبکہ وہ چیز وجود میں آ ہی نہیں سکتی کیونکہ وہ جس چیز کا سوال کرتا ہے اگر اس کی بابت حقیقت امر سے آگاہ ہوجاتا تو ہرگز اس کا سوال نہ کرتا مثلاً وُعاکر نے والا کسی بیار کے لئے شفا طلب کرے جبکہ حقیقت میں اس کی عمرتمام ہوچی ہوا ور اب اس کے بارے میں شفاء کا تصور ہی باقی نہ رہا ہو بلکہ اس کے لئے تو زندہ کرنے کی وُعاکر نی والی کے اس کی عمرتمام ہوچی ہوا ور اب اس کے بارے میں شفاء کا تصور ہی باقی نہ رہا ہو بلکہ اس کے لئے تو زندہ کرنے کی وُعاکر نی والی وَعاکے ذریعہ مردہ کے زندہ ہونے سے مایوں ہوتا ہے لہٰذا اس کی وعائر ہے جیسا کہ انہیا علیم وعائی والی میں کرتا گین اگر کوئی محض وعاکے ذریعے مردہ کے زندہ ہونے کی امیدر کھتا ہوا ور اس کی وعاکر ہے جیسا کہ انہیا علیم السلام کرتے ہے تو یقیناً وعامتیاب ہوگی۔

(۲) باید کسوال اور حقیق طلب تو موجود ہے کین صرف خُد اسے نہیں جیسے کوئی شخص خداہے کوئی حاجت طلب کر ہے جبکہ اس کے دل میں حاجت کے پورا ہونے میں ظاہری اسباب اور خیائی امور کے کافی ہونے کا عقیدہ بھی ہواوروہ سجھتا ہو کہ اس کے حصولِ مطلوب میں ان اسباب کا بحر پوروخل واثر ہے تو اس صورت میں اس کی دُعا خالفتاً وحقیقاً خداسے نہ ہوگی کہ اس کے حصولِ مطلوب میں ان اسباب کا بحر پوروخل واثر ہے تو اس صورت میں اس کی دُعا والفتاً وحقیقاً خداسے نہ ہوگی کے فکہ خداوند متعال کہ جو دُعا وَں کو شرف اجابت عطاکرتا ہے اس کے کی کام میں کس کی شراکت نہیں پائی جاتی اور نہ بی وہ اسباب واو بام کی شراکت وقل سے کوئی کام مرانجام دیتا ہے۔

یہ دوطرح کے دعا کرنے والے افراد ہیں کہ جوزبان سے تو خالصتاً دُعا کرتے ہیں مگران کے دلوں میں خلوص ٹہیں ہوتا۔۔جس کی وجہ سے ان کی دعا تمیں شرف قبولیت سے محروم رہتی ہیں۔۔،

یہ ہے دُعا کے بارے میں زیر نظر آ مت مبار کہ سے حاصل ہونے والے مطالب کا خلاصہ اس سے اُن آیات کے معانی بھی واضح ہوجاتے ہیں جواسی باب میں نازل ہوئی ہیں طاحظہ ہو:

### دعاکے بارے میں دیگر آیات

سوره فرقان ، آیت ۷۷:

0 " قُلْمَايَعْبَوُّ ابِكُمْ مَ إِنِّ لَوْلِا دُعَا وُكُمْ ..."،

( کہدو یجئے کدا گرتمہاری وعانہ ہوتی تو میرے پروردگا رکوتمہاری پرواہ ہی ندرہے )

موره انعام ، آیت اس:

٥ '' قُل اَ رَء نَتَكُمُ إِن اَ لَٰكُمُ عَذَا اللهِ اَو اَ تَتَكُمُ السَّاعَةُ اَ عَيْر اللهِ تَدْعُونَ ۚ إِن كُنْتُمُ طِي قِيْنَ ⊙
 بَل إِيّا اللهُ تَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِنْ شَاءَو تَنْسُونَ مَا تُشُورُ كُونَ ''

( کہدد یجئے کہ آیاتم بھتے ہو کہ جب الله کاعذاب ناگہان تم پر آپڑے یا قیامت تم پر چھا جائے تو خدا کے سواکسی کو پکارو کے اگرتم ہے ہو؟ بلکہ تم تو صرف اس کو پکارو کے پھر وہ تمہاری اس پریشانی کو کہ جس کی بناء پرتم اسے پکارو کے اگروہ چاہے تو دورکردے کا جبکہ تم اسے بھول جاؤگے کہ جسے اس کے ساتھ شریک قرار دیتے ہو)

سوره انعام ، آیت ۲۴:

٥ '' قُل مَن يُنَجِينُكُمْ مِن ظُلُلتِ الْبَرِو الْبَصْرِ تَن عُونَهُ تَضَمُّ عَالَّخُفَيةَ لَإِن اَنْجُسَامِن هٰ فِهِ لِلنَّكُونَ نَ عَلَى اللَّهُ يُنَجِينُهُمْ مِنْ هَا وَمِن كُلِّ كَمْ بِثُمَّ اَنْتُمْ تُشُو كُونَ ''
 مِن الشّٰكِرِينَ ۞ قُلِ اللَّهُ يُنَجِّينُكُمْ مِنْ هَا وَمِن كُلِّ كَمْ بِثُمَّ اَنْتُمْ تُشُو كُونَ ''

( کہدو بیجئے کہ کون ہے جو جمہیں بحرو بر۔ دریاؤں اور میدانوں۔ کی ظلمتوں سے نجات عطا کرتا ہے ،تم اسے عاجزی کی کیماتھ اور حجیب حجیب کر پکارتے ہو کہ اگر تو ہمیں اس ظلمت سے نجات وے تو ہم تیرے شکر گزاروں میں سے ہو جا کیں گے ، کہد دیجئے کہ اللہ تہیں اُس ظلمت سے کہ جس سے نجات کی دُعا ما لگتے ہواور ہر کرب وغم سے نجات عطا کرتا ہے مگر پھرتم ہی ہو جو شرک کرتے ہو)

ان آیات مبارکہ سے اِس حقیقت کا جُوت ملت ہے کہ انسان اپنی فطرت اور طبع وجود کی بنا پر ہمیشہ بارگا وا بردی میں دست سوال دراز کرتا ہے، اپنی حاجات خالق کے حضور پیش کرتا ہے اور اس سے مشکل کشائی کا طلبگار ہوتا ہے، البتہ رفاہ و آسائش کی حالت میں اس کی پوری توجہ ظاہری مادی اسباب کے علاوہ کسی طرف نہیں ہوتی، وہ ان اسباب ہی سے وابستہ ول بستہ ہوکر ان کو حاجت روائی کے علی میں خدا کا شریک قر اردیتا ہے جبکہ وہ بخت غلاقہی میں جنتا ہوتا ہے اور بیگان کرنے گئت ہے کہ وہ انہی اسباب سے وابستہ ہے اور انہی سے سب کچھ مانگا ہے نہ کہ خدا سے، حالا نکہ حقیقت امریہ ہے کہ وہ خدا کے علاوہ کی چیز کی طرف نہیں ہوتی کیونکہ اس کی فطرت کا کے سواکس سے پیچھ بی کونکہ اس کی فطرت کا

تقاضائی اس کے سوا کچھ نہیں ، وہ فطر تا اپنے خالق کے حضور سوالی ہے اور اس فطری حقیقت بیس تبدیلی ممکن نہیں ، خدا کا امر تخلیق نا قائل تغیر ہے لہذا انسان سرا پا سوال اور فطر تا خدا کے حضور ہی طالب حاجت ہے لیکن وہ غلط نہی کا شکار ہو کر بیگان کر تا ہے کہ ان اسباب ہے ہوتے ہوئے اب وہ خدا سے پھے نہیں ما نگا گر جب ختیاں اسے ہر طرف سے گھیر لیتی ہیں اور اسباب ہے اثر ہوجاتے ہیں اس وقت وہ خوا سی خفلت سے بیدار ہوتا ہے اور اس حقیقت سے آگاہ ہوجاتا ہے کہ خدا کے سوا کوئی نہیں جو اس کی حاجت روائی کرے اور اس کی مشکلات و مسائل کو حل کر ہے۔ پھروہ اپنی فطری بیتا پرتی کی طرف لوٹنا ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی ہوتی اس کی حاجت روائی و مشکل کشائی کرتے ہوئے اسے پریشانی و اضطراب کی شدت سے نجات طرف ہوتی ہے اور خدا ہی اس کی حاجت روائی و مشکل کشائی کرتے ہوئے اسے پریشانی و اضطراب کی شدت سے نجات و دلا تا ہے اور امن و آسائش اور راحت کی تعمت سے مالا مال کر ویتا ہے گریدانیان اس قدر نا شکرا، تا انصاف اور احسان فراموش ہے کہ پریشانی دور ہونے اور حصولِ مطلوب کے بعد پھرا پی پہلی حالت کی طرف بیٹ جاتا ہے اور ابتلاء و تختی سے دو چار ہونے کے عالم میں اسباب ہی سے وابستہ و دل بستہ ہو کر انہیں خدا کا شرکہ کے اور خدا کو بھول جاتا ہے۔ دو چار ہونے کے عالم میں اسباب ہی سے وابستہ و دل بستہ ہو کر انہیں خدا کا شرکہ کے آر اردیتا ہے اور خدا کو بھول جاتا ہے۔ دو چار ہونے کے عالم میں اسباب ہی سے وابستہ و دل بستہ ہو کر انہیں خدا کا شرکہ کے اور خدا کو بھول جاتا ہے۔ دو چار ہونے کہ بربت ایک آب ایک آب ہو ہے۔

سورهمومن ، آیت ۲۰:

٥ '' وَقَالَ مَا ثِكُمُ ادْعُونِ آ السَّتِ جِبْ لَكُمْ ' إِنَّ الَّذِيثَ يَشْتُكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَ تِي سَيَدُ خُلُونَ جَهَنَّمَ الْخِرِيْنَ "
 دُخِرِيْنَ "

(اور تہارے پروردگارنے کہا ہے کہتم جمھے لکارو میں تہاری دُعاوُں کو پورا کروں گا، جولوگ میری عبادت کرنے میں تکبرسے کام لیتے ہیں وہ بہت جلد ذلت کے ساتھ دوز خ میں جا کئیں گے )

اس آ یت شریفدش جہال اوگوں کو دعا کی ترغیب دلائی گئی ہے اور استجابت و قبولیت دعا کا وعدہ کیا گیا ہے وہاں دعا کوعا دت سے مراد دعا ہے بلداس کوعا دت کے نام سے موسوم بھی کیا گیا ہے چنا نچہ ارشا دہوا: '' عَنْ عِبَادَتِیْ '' ، یہاں عبادت سے مراد دعا ہے بلداس سے بالا تربیکہ ہرعبادت کو دعا قرار دیا گیا ہے کو کھ اِس آ یت (سورہ مومن ، ۲۰) میں دعا کے ترک کرنے پر جہنم کی وعید بھی ہوئی ہے اور یہ بات مسلم ہے کہ جہنم کی وعید عبادت کی اقسام میں سے کسی آیک تنم کے ترک پر نہیں بلکہ ہرعبادت کے ترک پر جہنم کی وعید ہے، بنا برایں بیٹا بت ہوا کہ اصلی عبادت ، دعا ہے۔

اس بیان سے دعا سے مر بوط تمام آیات کے معانی واضح ہوجاتے ہیں، دعا سے مر بوط آیات ملاحظہوں:

اخلاص کے ساتھ!

سورهمومن ، آیت ۱۴:

کُادُعُواالله کُمخْلِصِیْنَ لَدُالبِیْنَ ....،،
 کس الله کو یکاروفلص بن کر، دین کواس کیلئے خالص بیجے ہوئے)

خوف واميد كے ساتھ!

سوره اعراف، آیت ۲۵:

0 '' وَادُعُوهُ كُخُوفًا وَطَمَعًا ﴿ إِنَّ مَ حَمَتَ اللّهِ قَرِيْبٌ مِنَ اللّهُ حُسِنِيْنَ ... ''
(اورتم اسے پکاروخوف اورامیددونوں صورتوں میں، کہ الله کی رحت نیک لوگوں کے قریب ہے)
رغیت و ڈر کے ساتھ !

سور وانبياء، آيت ٩٠:

٥ ' وَيَنْ عُونَنَا مَعَبَّاوَّ مَهَبًّا وَكَانُوالنَّا خُشِعِيْنَ ... "

(اوروہ ہمیں امیداور ڈردونوں کی بناء پر پکارتے تھے اور ہمارے سامنے خضوع وخشوع کرنے والے تھے ) ع**ا جزی وزاری کے ساتھ** !

سوره اعراف، آیت ۵۵:

٥ "أَدْعُوْا مَ بَّكُمْ تَضَمُّعُا وَخُفْيَةً ﴿ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَى لِينَ.."

(تم پکاروا پنے پروردگارکوعا جزی وزاری کے ساتھ اور پوشیدہ ، کہوہ زیادتی کرنے والوں کو ہرگز دوست نہیں

رکھتا)

پوشیدہ نداکے ساتھ!

سوره مريم ، آيت ۴:

0 " اِذْنَادْى مَ بَّهُ نِدَ آءً خَفِيًّا - وَلَمُ آكُنُ بِدُعَآ بِكَ مَ بِشَقِيًّا - - "

(جب اس نے اپنے پروردگارکو پکارا، پوشیدہ نداء..اور میں تیرے حضور دعا کرنے سے اے میرے پروردگار

هر کزشقی نه تھا)

ا بمان وعمل صالح کے ساتھ!

سوره شوريٰ ، آيت ۲۶:

O "وَيَسْتَجِينُ الَّذِينَ امَنُو اوَعَمِلُو الصَّلِحْتِ وَيَزِينُ هُمْ مِّنْ فَضَلِم،"

(اوروہ استجابت کرتا ہے ان لوگوں کی جوامیان لائے اور نیک اعمال انجام دیئے اوروہ انہیں اپے فضل سے مزید عطا کرتا ہے )

Presented by www.ziaraat.com

یہ اور اس موضوع سے مربوط و مناسب دیگر آیات سے ارکان دعا اور دعا کرنے کے آواب وشرائط سے آگاہی حاصل ہوتی ہے اور دعا کرنے میں بھر پورا خلاص ہے اور حاصل ہوتی ہے اور دعا کرنے میں بھر پورا خلاص ہے اور اس مناص سے مراد سے ہے کہ دل و زبان سے ہم آ بھی و کیسا نیت پائی جائے اور ہر سبب سے قطع ربط کرتے ہوئے صرف خدا سے وابنتگی و دل بنتگی ہوکہ جس کا لازمی نتیجہ خوف الی ، امیدر حمیت حق ، توجہ بیعنا یات خدا ، اس کے عذا ب و ناراضگی کا ذر ، اس کے حضور خشوع و خضوع ، اس کی بارگاہ میں مجز واکساری ، اقتال اوامر الی کا تسلسل واطاعت احکام خداوندی کی اور می عادت ، ذکر کردگار ، اعمال صالح کی بجا آوری ، ایمان اور ادا گی و آواب بندگی و غیرہ الی پاکیزہ صفات ہیں کہ جن کا تذکرہ روایات واحاد یث میں موجود ہے۔

### استجابت دعااورا يمان بدخدا

O '' فَلْيَسْتَجِيْبُوْالِيُّ وَلْيُؤْمِنُوْانِي . . . '' (پس وه ميري دعوت كي استجابت كرين اور جمھ پرايمان ركيس)

یہ جملہ سابقہ جملہ (اِ ذَاسَا لَكَ عِبَادِیُ عَنِّیْ فَاقِیْ قَرِیْبٌ اُ جِیْبُ دَعْوَ قَاللَّهَ اعِ اِ ذَادَعَانِ ) کی فرع ولازی اثر کی حیثیت رکھتا ہے اور سابقہ جملہ سے حاصل ہونے والے مطالب کا التزامی جزء ہے کہ وہ مطالب یہ ہیں:

الله تعالی این بندوں کے قریب ہے،

الله اور بندوں کی دعاؤں کے درمیان کوئی چیز حائل نہیں ہوسکتی ،

وہ اسپنے بندوں پرمہر ہان اوران کی دعاؤں کوبجر پورتو جداور خاص عنایت سے نو از تا ہے،

وہ اپنے بندوں کی حاجات کو پورا کرنے میں انہیں اپنی طرف سے کرم نو ازی دکھا تا ہے،

وہ ان تمام صفتوں کے ساتھ انہیں اپٹی طرف بلاتا ہے اور انہیں دعا کی دعوت دیتا ہے للذا ضروری ہے کہ وہ اس کی دعوت پر لیک کہیں اور اپٹی تمام تر توجہ اس کی طرف رکھیں اور اس کی ان تمام صفتوں پر ایمان لاتے ہوئے اس بات کا یقین رکھیں کہ وہ ان کے نز دیک ہے اور ان کی دُعاوُں کوشرف اجابت و قبولیت عطا کرتا ہے تا کہ وہ اس سے دُعاکر نے میں رشد و ہدایت کی راہ پالیں۔

# روايات پرايك نظر

حدیث نبوی

فریقین (شیعہوسی )نے حضرت پیمبراسلام کی بیرحدیث ذکر کی ہے کہ آنخضرت نے ارشاد فر مایا: ''الدعاء سلاح المومن'' (دعامومن کا ہتھیار ہے )

(اصول كافي، ج٢ صفحه ٣٦٨)

مديث قدى

عدة الداعی میں منقول ایک مدیث قدی میں حضرت موئی ہے ارشاد اللی ہے:
"یا موسیٰ ، سلنی کل ما تحتاج الیه حتی علف شاتک و ملح عجینک "
اے موئی! جس چیز کی تنہیں ضرورت ہو ما تحویہاں تک کہ اپنی بکری کا چارہ اور اپنے آئے کا نمک بھی!

(عدة الداعی ، صفحہ ۱۲۳)

آیت سے استناد

مكارم الاخلاق مين آنخضرت سے منقول ہے آپ نے ارشا وفر مایا:

"الدعاء افضل من قرائة القرآن لان الله عزوجل قال: قل ما يعبؤ بكم ربي لولادعائكم" كمدوعا تلاوت قرآن سے بہتر ہے كوككم فداوند عالم كا ارشاد ہے كدان سے كمدووكم اگر تمبارى دعا ند موتى تو تمبارا دب تمبارى پرواه بى ندكرتا۔

ای طرح کی روایت حضرت امام محمد باقر اور حضرت امام جعفرصا دق سے بھی منقول ہے۔

# خداسے وابطگی کا تا کیدی حکم

عدۃ الداعی میں محمہ بن تحلان کی روایت مذکور ہے انہوں نے محمہ بن عبیداللہ بن علی بن الحسین کے حوالہ سے بیان کیا کہ انہوں نے اپنے چچاز اوا م جعفر صاوق کے حوالہ سے بیان کیا کہ ان کے آباء گرام نے کیے بعد دیگرے مصل حوالوں کے ساتھ حضرت پیٹم پر اسلام کا فرمان ذکر کیا ہے جس میں آنخضرت نے ارشا دفرمایا

" اوحى الله الى بعض أنبيائه في بعض وحيه : وعزتى وجلالى لاقطعن امل كل آمل غيرى بالياس ولاكسوته ثوب المذلة في الناس ولابعدنه من فرجّى وفضلى ،ايامل عبدى في الشدائد غيرى غيرى والشدائد بيدى ويرجو سوائى وانا الغنى الجواد ،بيدى مفاتيح الابواب وهي مغلقة وبابي مفتوح لمن دعائى،

خداوندعالم نے ایٹ بھی انبیاء کو اپٹی وی ٹیل یوں ارشا دفر مایا: جھے اپنی عزت وجلال کا تنم ! میں ہراس فخص کی اور
امیدوں پر پانی بھیردوں گا جو میر سے علاوہ کسی سے امیدیں وابستہ گرسے کہ اس کی امیدیں مایوی میں بدل جا کیں گی اور
میں اسے لوگوں میں ذات وخواری سے دوچا رکردوں گا اور اسے اپنی عنایت وفقل وگرم سے دورکردوں گا، کیا میر ابندہ
میں اسے لوگوں میں جامیدیں وابستہ کرتا ہے جبکہ ختیوں کودور کرنا میر سے ہاتھ میں ہے؟ اور کیادہ میر سے علاوہ
کسی سے تو تع کرتا ہے جبکہ میں بے نیاز اور تی ہوں، تمام دروا ز سے جن پرتا لے گئے ہوئے ہیں ان کی چابیاں میر سے ہیں میں اور میرا درواز واس کے لئے کھلا ہوا ہے جو جھے بکارے۔
میں ہیں اور میرا درواز واس کے لئے کھلا ہوا ہے جو جھے بکارے۔

(كتأب عدة الداعي بصفحه ١٢٢)

عدة الداعي بي ش فركور ب كرحفرت بيغمر اسلام في ارشا دفر مايا:

" منا من منخلوق يعتصم بمخلوق دوني الاقطعت اسباب السماوات واسباب الارض من دونته فنان سفلني لم اعطه وان دعاني لم اجبه وها من مخلوق يعتصم بي دون خلقي الاضمنت السماوات والارض رزقه، فان دعاني اجبته ،وان سئلني اعظيته ،وان استغفرني غفرت له "

الله تعالی کافر مان ہے کہ میری مخلوق میں سے جوشن میر سے علاوہ میری کمی مخلوق سے وابستگی اختیار کرے تو میں اس پرآسانوں اور زمین کے تمام اسباب منقطع کردوں گا مجرا گروہ مجھ سے مائے گا تو میں اسے عطانہیں کروں گا اور اگر مجھ سے وعا کرے گا تو اس کی دعا کو پورانہیں کروں گا (اسے جواب ہی نہیں دوں گا) اور جوشن دیگر تمام مخلوق کوچھوڑ کرصرف میراسهارا لے تو میں آسانوں اور زمین میں اس کے رزق کے اسباب فراہم کردوںگا، اس کی دعا کوشرف قبولیت عطا کروںگا، جو کچھ مجھ سے طلب کرے اسے ضرور عطا کروں گا اور اگر مجھ سے استغفار کرے تو میں اسے معانب کردوں گا۔ (عدۃ الداعی، ص ۱۲۳)

### دعا کی حقیت و ما ہیت

ندکورہ بالا دوحدیثوں میں فدکور مطالب کا ماحصل و خلاصہ یہ ہے کہ دُعا میں خلوص وا خلاص ہونا چاہیے، اس سے
اُن وجودی اسباب کی نفی اور ان کے بااثر ہونے کا بطلان ہر گز مقصور نہیں جن کو خداوندِ عالم نے موجودات اور ان کی
وجودی صاجات کے درمیان واسطہ و وسیلہ قرار دیا ہے، وہ خدا کے بغیرا پی مستقل حیثیت میں فیض رسانی کے علی و ذرائع
ہر گز نہیں اور ہرانسان اپ باطنی شعوروا دراک کے ساتھ ان اسباب کی وجودی تا جیرکو تجھتا ہے اور فطری طور پریہ شعورر کھتا
ہے کہ اس کی صاجات کو پوراکرنے کے لئے ایک فیض رسان سبب موجود ہے کہ اس کی عملداری بے اثر و بے متبہ نہیں ہوتی،
اس کے ساتھ ساتھ وہ اس بات کا شعور بھی رکھتا ہے کہ تمام ظاہری اسباب کہ وہ اپنی حاجات میں جن کی طرف متوجہ ہوتا ہے
ان کا غیرموثر ہونا خارج ازامکان نہیں، بنا ہرایں وہ مبدا کہ جس سے ہرکام کی ابتدا اور جو ہر چیز کا سرچھمہ و جود ہے اور ایسا
مضبوط سہارا ہے کہ تمام موجودات اس سے پیوستہ اور اس کی محتاج ہیں وہ ان ظاہری اسباب سے ماورا و ہے للندا ضروری
ہے کہ انسان ان اسباب پر اس طرح مجر پوراحتا واور ان سے وابستہ نہ ہو کہ حقیق سبب وسرچشمہ میں میں سائل موجودات اس سے نہور احتا واور ان سے وابستہ نہ ہو کہ حقیق سبب وسرچشمہ میں میں سائل ہیں اسباب بی کا سہارا لینے گئے۔

بہرحال بیہ مطلب الی ٹھوس حقیقت ہے کہ انسان معمولی ہی تو جہ والنقات کے ساتھ اس کا اوراک کرسکتا ہے ، بنا برای وہ جب بھی کوئی سوال کرے ، پھی مائے اورا پنی کوئی حاجت طلب کرے اوراس کا مطلوب اسے حاصل ہوجائے تو وہ سمجھ لیتا ہے کہ اس نے حقیقت میں اپنے پروردگار سے ما لگا ہے اوراس کا باطنی شعورا سے اسباب کے ذریعے حصولی مطلوب کے خداسے تعلق کا اوراک بھی ولا تا ہے کہ اس نے خدا ہی سے طلب فیض کیا ہے اور خدانے بھی اسے اپنی عنایات سے نوازا ہے ، کیا اگروہ اپنی حاجت اسباب میں سے کس سبب سے طلب کر ہے تو اس کا ایسا کرنا اس کے باطنی فطری شعور سے مربوط نہیں بلکہ اس خیال وتصور کی بناء پر ہے جو ظاہری علل واسباب نے اس کے ول و د ماغ میں پیدا کردیا ہے کہ جس میں اس حاجت کی بابت اس کے باطنی شعور کا کوئی دخل نہیں بلکہ بیان موارد میں سے ہے جن میں ظاہر و باطن میں ہم آ جگی وہمرگی حاجت کی بابت اس کی مثال اس طرح چیش کی جاسمتی ہے کہ عام طور پر انسان جس چیز کو پسند کرتا ہے اور اس کے حصول کے نہیں پائی جاتی ، اس کی مثال اس طرح چیش کی جاسمتی ہے کہ عام طور پر انسان جس چیز کو پسند کرتا ہے اور اس کے حصول کے نہرس پائی جاتی ، اس کی مثال اس طرح چیش کی جاسمتی ہے کہ عام طور پر انسان جس چیز کو پسند کرتا ہے اور اس کے حصول کے لئے بھر پورستی وکوشش کے بعد جب اسے پالیتا ہے تو اسے معلوم ہوتا ہے کہ وہ تو ان چیز وں کے لئے معمر اور نقصان دہ ہے جو

اس سے زیادہ اہمیت کی حامل اور مغیر و پہند بیرہ ہیں للہذاوہ اسے ترک کر کے اس سے زیادہ اہم ، مُفید و پہند بیرہ چیز کو لے لینا ہے، اوراس کے پرعس بیا اوقات انسان کی چیز سے دور ہما گتا ہے اوراسے مغرونقصان دہ خیال کر کے اس سے اجتناب و دوری اختیار کرتا ہے لین اگروہ اتفا قا اسے مل جاتی ہے تو اسے مغید اور اس چیز سے زیادہ بہتر پا تا ہے جے اس نے تھا ظت کے ساتھ رکھا ہوتا ہے للہذا ای کو لے لیتا ہے اور پہلی چیز کوچھوڑ دیتا ہے جیبا کہ بیار نیچ کو جب کر وی دوادی جاتی ہے تو وہ است چیئے سے انکار کرتا ہے اور دور نے لیتا ہے اور پہلی چیز کوچھوڑ دیتا ہے جیبا کہ بیار نیچ کو جب کر وی دوادی جاتی ہوتو وہ سائل اور دواکا طلب گار ہوتا ہے لیکن زبان قول یا زبان عمل ۔ قول وفعل ۔ سے اس کے برعس کا خواہاں نظر آتا ہے، اس سائل اور دواکا طلب گار ہوتا ہے لیکن زبان قول یا زبان عمل ۔ قول وفعل ۔ سے اس کے برعس کا خواہاں نظر آتا ہے، اس سائل اور دواکا طلب گار ہوتا ہے لیکن دونظاموں پر قائم ہے: ایک وہ نظام جس کی بنیا دو فطری ادراک و باطنی شعور ہے اور دوسرا سے خابت ہوا کہ انسان کی زندگی دونظاموں پر قائم ہے: ایک وہ نظام کا تعلق ہے دوالی اس مختر خیل منظام کہ جسے تخیلی نظام سے موسوم کیا جاتا ہے اس میں کمی شم کی خطا و منطلی اور خلاجی و اشتباہ کی ہرگڑ کوئی مخبا کرتا ہے جکہ وہ در حقیقت آئی اس طلب و سوال میں اس چیز کے برعس یا کوئی اور چیز طلب کر رہا ہوتا ہے بیادی دور کر انسان می اس کی خابی کرتا ہے جبکہ وہ در حقیقت آئی اس طلب و سوال میں اس چیز کے برعس یا کوئی اور چیز طلب کر رہا ہوتا ہے جس اس کی باطنی خواہش و طلب سے مختلف ہوتی ہے، بنا برا میں احدے کے معانی کا تعتمین میں مور ہوتا ہے جس کی بنا در برہونا چا ہے اور دیم مطلب حضر سامی میں امائر نے اس ارشاد گرا ہی ہے جسی واضح ہوتا ہے جس میں امائر نے ارداد فر مایا: '' المعطید علی قلد والدید '' دیت کے مطابی میں مراد لئی ہے۔

### قبوليت كالقين

كتاب " مدة الداع" ين بحضرت يَغِير صلى الله عليه وآله وسلم في ارشا وفر مايا: " ادعو االله و انتم موقنون بالا جابة"

تم دعا کی قبولیت کا یقین رکھتے ہوئے خداسے دعا کرو۔

(عدة الداعي، ص ١٠٣)

حدیث قدی میں ارشادی تعالی ہے:

''انا عندالظن عبدي بي فلا يظن بي الا خيراً''

میں اپنے بندے کے گمان کے پاس ہوں للذا میرا بندہ میرے بارے میں ہمیشدا چھا گمان رکھے۔خیرونیکی کے سوا

کوئی گمان دل میں نہلائے۔

(عدة الداعي ،صفحه ۱۳۲)

ندکورہ بالا بیان کا بنیا دی فلفہ یہ ہے کہ نا اُمیدی اور شک وغیر نقینی کی حالت میں دعا کر نااس بات کی دلیل ہوتا ہے کہ دعا کرنے والاحقیق معنی میں دعا نہیں کرر ہااورا پنی طلب وسوال میں شجیرہ نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ ناممکن چیز کی دعا کرنے سے منع کیا گیا ہے۔

## برحال میں دعا کرنے کا تھم

" عدة الدائ" بى مس حضرت يتم إسلام صلى عليه وآله وسلم سي منقول هي كدآ ب سي أن الشاوفر ما يا:
" افز عوا الى الله في حوائجكم، والمجأوا اليه في ملما تكم، و تضرعوا اليه وادعوه فان
المدعاء منح العبادة ومامن مؤمن يدعو الله الااستجاب، فاما ان يعجله له في الدنيا اويؤجل له في الآخرة واما ان يكفرله من ذنوبه بقدر ما دعا مالم يدع بمأثم"

اپنی حاجتوں میں خدابی کو پکارو اس کے حضورا ظہار بجز کرو بختیوں میں اس کی پناہ لو، اُس سے التماس والتجا کر واور اُس سے دعا کرو کیونکہ دعا عبادت کی جان ہے، جو بھی مومن خداسے دعا کرے خدا اس کی اجابت کرتا ہے (اس کی دعا کو شرف قبولیت عطا کرتا ہے ) یا تو دنیا ہی میں اسے اس کا مطلوب و مقصو دعطا کر دیتا ہے یا پھر آخرت میں اس کے لئے ذخیرہ کر دیتا ہے اور بھی اس کی دعا کے برابر اس کے گنا ہوں کی بخشش گرتا ہے بشر طیکہ وہ کسی گناہ و معصیت کی دعا نہ کرے۔ دیتا ہے اور بھی اس کی دعا کے برابر اس کے گنا ہوں کی بخشش گرتا ہے بشر طیکہ وہ کسی گناہ و معصیت کی دعا نہ کرے۔

### عطید کی بنیا دنیت پرہے

نج البلاغة بش معزت امير المؤمنين عليه السلام كى الميخ فرزندا ما محسين على وصيت بش يول فركور به المحدث " ثم جعل فى يديك مفاتيح خزائنه بما اذن لك فيه من مسألته ، فمتى شئت استفتحت بالدعاء ابواب نعمه واستمطرت شآبيب رحمته ، فلايقنطنك ابطاء اجابته فان العطية على قدر النية ، وربسا اخرت عنك الاجابة ليكون ذلك اعظم لاجر السائل واجزل لعطاء الامل ،

وربسما سئلت الشيىء فلاتوتاه واوتيت خيرا منه عاجلا او آجلا او صرف عنك لماهو خير لك فلرب امر قلدطلبته فيه هلاك دينك لواوتيته فلتكن مسئلتك فيمايبقي لك جماله وينفيٰ عنك وباله والمال لايبقي لك ولاتبقي له "

خداوندعالم نے تہمیں دعاکر نے کی اجازت دے کراپی رحمت کے خزانوں کی چابیاں تہمارے ہاتھوں میں دے دی ہیں لہذاتم جب چاہودعا کے در سے اس کی نعتوں کے دروازے کول لواوراس کے ابر رحمت سے طلب پاراں کرک فیض پاب ہوجا کہ کہیں ایبا نہ ہو کہ اجابتِ دعا میں کچھ تا فیر تہمیں اس کی رحمت سے ناامید کرد سے کیونکہ عطاوعتا بت نیت وارادہ کے مطابق ہوتی ہے رحما بق مراد گھی تولیت دعا میں اس لئے تا خیر ہوتی ہے تا کہ سائل کو زیادہ اجرعطا ہوا درامیدر کھنے والے کا دامن مراد مجرد یا جائے ، مجمی ایسا بھی ہوتا ہے کہتم جو کچھ ما تکتے ہووہ تہمیں نہیں دیا جا تا بلکہ اس سے بہتر وہ چیز عطاکی جاتی ہے جو دنیا یا آخرت میں تہمارے لئے خیر و بہتر ہو، یا پھر یہ کہا کہ ایک چیز کے بدلے میں مسلسب سے محروم کردیا جاتا ہے جس میں تہمارے لئے خیر و بہتری ہو کیونکہ کچھ چیز ہیں ایسی بھی ہوتی ہیں کہتم جنہیں طلب مرحت ہو کہا توال وعذا ہے ہو در رہے (یا درکھو) مال کر وجس کی خیر و برکت تہمارے لئے ہیٹ رائی درہے والی ہو اور اس کا وبال وعذا ہے دور رہے (یا درکھو) مال کر وجس کی خیر و برکت تہمارے لئے بھیٹ باتی رہنے والی ہو اور اس کا وبال وعذا ہے میں دور رہے (یا درکھو) مال دورات ہرگر تہمارے لئے باتی رہنے والی ہو اور اس کا وبال وعذا ہے میں دور رہے (یا درکھو) مال دورات ہرگر تہمارے لئے باتی رہنے والی چیز بی آتی رہو گی )۔

( نیج البلاغه، مکتوب ۳۱)

 اور سیرانی کا سبب بنے گی لہذا اس کے عطا کرنے میں تا خیر کی جاتی ہے کیونکہ اس نے جس طرح کی نہت کا سوال کیا ہوتا ہے اس میں خمنی طور پرتا خیر بھی مطلوب ہوتی ہے۔ گویا مطلوبہ نہت کی اہمیت اس کے تاخیر سے عطا کرنے میں مضم ہوتی ہے لینی سائل خود ضمنا اس کی تاخیر چا ہتا ہے۔ اس طرح وہ اہل ایمان فض جو اپنے دینی معاملات کو بھر پورا ہمیت کے ساتھ انجام دیتا ہے اگر کسی الی چیز کی دعا کر ہے جس سے اس کا دین خطرے میں پڑجائے جبکہ وہ خود اس سے آگاہ نہ ہو بلکہ لا علمی و غلط نہ بی کی وجہ سے میں گان کرتا ہو کہ اس میں اس کی سعادت وخوش بختی ہے جبکہ اس کے برعکس اس کی سعادت وخوش بختی اس کی وجہ سے میں اس کی سعادت وخوش بختی ہے جبکہ اس کے برعکس اس کی سعادت وخوش بختی اس کی آخروی سعادت کا طلبگار ہوتا ہے لہذا اسے آخرت میں ہوتو اس صورت میں گویا وہ حقیقی طور پر دنیا وی سعادت کی بجائے آخروی سعادت کا طلبگار ہوتا ہے لہذا اسے اس کی ظاہری مطلوبہ چیز کی بجائے حقیقی مطلوبہ نعمت عطا کی جاتی ہے۔ بنا براین ' المعطیم علی قدر النیم '' کے عظیم جملہ میں اجابت دعا کی تا خیرا ورمطلوب کی تبدیلی کے اسباب کا جامع بیان موجود ہے۔

### وعاكرنے كے بعض آ داب

كتاب عدة الداعي مين حضرت امام محمد باقر عليه السلام سيمنقول بآت في في ارشاوفر مايا:

" ما بسط عبد يده الى الله عزوجل الا استحيى الله ان يردها صفراً حتى يجعل فيها من فضله و رحمته ما يشاء ، فاذا دعا احدكم فلا يرد يده حتى يمسح بها على رأسه و وجهه، و فى خبر الحر على وجهه وصدره،"

جب کوئی بندہ خداوندِ عالم کے حضور دستِ دعا بلند کرتا ہے تو خدا کو حیا آتی ہے کہ اس کی دعار دکر کے اسے خالی ہاتھ لوٹا دے بلکہ خدا اپنے نصل ورحمت سے جتنا چا ہتا ہے اسے عطافر ماتا ہے اور اس کے ہاتھ گو ہر مراد سے بھر دیتا ہے لہذا بندہ دعا کرنے کے بعد اپنے ہاتھ ۔۔ بے احتر ائی و بے پروائی سے۔۔ یہنچے نہ گرائے بلکہ اسے اپنے سراور چرہ پر پھیر لے، ایک روایت میں ہے کہ اپنے چرہ اور سینے پر پھیر لے۔

(عدة الداعي ص ١٣٩)

ای مضمون کے قریب المعنی آئے روایتی تغییر در منشور میں متعدد صحابہ کرام رضوان الله علیهم مثلاً سلمان ، جابر ،عبدالله بن عمر ، انس بن ما لک اور ابن ابی مغیث کے حوالہ سے حضرت پیغیبر اسلام سے منقول ہیں ، ان تمام روایات میں وعا کے وفت دونوں ہاتھوں کو بلند کرنے کا تذکرہ ہوا ہے ۔لہذا بعض حضرات کا دعا کے دفت ہاتھوں کے بلند کرنے کواس بنا ء پر غلط قرار دینا ہر گزشی نہیں کہ اس سے خدا کے بارے میں عقیدہ عجسیم لازم آتا ہے کیونکہ آسان کی طرف ہاتھوں کو بلند کرنا ایک طرح سے خدا کی طرف اشارہ کرنا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ اشارہ کرنے والا بیعقیدہ رکھتا ہے کہ خدا آسان میں ہے جبکہ خدااس سے بالا ترہے کہ اس کے بارے میں اس طرح سوچا جائے۔

## عقيدة تجسيم كابربط دعوى

یہ بات کس قدر بیجا و تا درست ہے کہ دعا کرتے وقت ہاتھوں کو آسان کی طرف بلند کرنے کو عقیدہ و بیسیم سے مربوط
کیا جائے ، کیونکہ تمام جسمانی عبادات در حقیقت قلبی احساسات و باطنی تو جہات کو علی صورت میں لانے کا دوسرا نام ہاور
ماورائے مادہ بلند پا بیر تھائی کو جسم کے قالب میں ڈھال کر ظاہر کرنا ہی جسمانی عبادت کہلاتا ہے جیسے نماز ، روزہ ، جج اورد گیر
عبادات اور اُن کے اجزاء وشرا نظاور ارکان و آداب وغیرہ ہیں۔ اس سے ماوراء بدنی عبادات قابل تصور ہی ٹہیں یعنی اگر
ان کی بنیا قلبی احساسات وفطری باطنی تو جہات نہ ہوں تو انہیں عبادت کیونکر کہا جاسکتا ہے ، دعا بھی بدنی عبادات میں سے
ایک ہے جو کہ قلبی تو جہاور باطنی التجاوسوال سے عبارت ہے ، دعا کرنے والا اپنی باطنی طلب و چاہت کو اس طرح سوال کے
انداز میں ظاہر کرتا ہے جیسے ہم عام طور پر اپنے ما بین مشاہدہ کرتے ہیں کہ ایک تا دار سکین اپنی بے ما گیگ کے ساتھ ایک
ثروت مند، ذی وقار و بلند مرتبت محت میں حاجم اللب کرتا ہے۔

ای باب بیل بیش خرمته الله علیہ نے محمد اور زید فرزندان امام زین العابدین علیہ السلام کے والہ سے روایت ذکر کی بے جے اُنہوں نے اپنے پدر بزرگوار، امام زین العابدین علیہ السلام سے اور انہوں نے اپنے والدگرامی قدر دھزت امام حسین علیہ السلام کے حوالہ سے حضرت و فی براسلام کی زبانی بیان کیا اور اس روایت کو'' عدة الدائی'' بیس سند وحوالہ کے حسین علیہ السلام کے حوالہ سے حضرت رسول خدا جب بھی وعا وا بہتال (وعا کا مخصوص انداز) کرتے ہے تو اپنے فرکر کے بغیر اس طرح بلند کرتے ہے کہ حضرت رسول خدا جب بھی وی واریخ اللہ (ص) کان یو فع یدیه اذا اہتھل باتھوں کو اس طرح بلند کرتے ہے جی کو کی مسکین کھا ناما نکتا ہے۔ (ان رسول اللہ (ص) کان یو فع یدیه اذا اہتھل و دعا کہ ما یستطعم المسکین)

(درمنثور، ج اص ۱۵۹)

### فتنهكآ ثاري بيخ كى دعا

" اللهم انى اعوذ بك من الفتنة " اكالله! ش فتنه تيرى پاه چا بتا بول -

تو آپ نے اس سے فرمایا: تو اپنی اس دعا میں اپنے مال اور اپنی اولا و سے خدا کی پناہ طلب کر رہا ہے کیونکہ خداوندعالم کا ارشا و ہے: "انسما امو الکم و اولاد کم فتنة " (تمہارے اموال واولا وفتہ ہیں) جبکہ تجھے اس طرح دعا کرنی چاہیے: " السلھم انبی اعو ذہک من مضلات الفتن " اے الله فتوں کی تباہ کاریوں سے تیری پناہ چاہتا ہوں۔

( بحار الانوار، جلد ۹۳ صفحه ۴۰ ۳)

ندکورہ بالا روایت الفاظ کے معانی کے تعین کی نئی بنیاد ہے آگا ہی دلاتی ہے اور متعددروایات میں اس کی مثالیں موجود ہیں کہ جن میں اس حقیقت کو بیان کیا گیا ہے کہ کسی لفظ کے حقیقی معنی کی پہچان کلام اللی میں فدکوراس لفظ کے حوالہ سے ہو سکتی ہے، چنانچ '' جز'' اور'' کیٹر' وغیرہ جیسے الفاظ کے معنی کی تغییر کا حقیقی معیار بھی بہی ہے اور اس کی تائیدروایات سے ہوتی ہے۔

### غفلت شعار دل کی وعا

كتاب " عدة الداعي" من حضرت امام جعفرصا وق عليه السلام سيمنقول بيرة بي في ارشا وفر مايا:

" ان الله لايستجيب دعاء بظهر قلب ساه "

خداوندعالم غفلت شعارول سے لگلنے والی دعا کوشرف اجابت عطانہیں کرتا۔

(عدة الداعي، ص ٩٤)

عدة الداعى بى مين حضرت على عليه السلام سيمنقول هي آت ي ن ارشا وفر مايا:

" لا يقبل الله دعاء قلب لاه"

خداوندعالم کسي آ واره دل کې د عا قبول نېيس کرتا په

(عدة الداعي، ص٩٨)

(''لاه'' كامعنى مصروف وسركرم بهى كيا كياب)

اس باب میں دیگرروایات بھی موجود ہیں جن میں غافل وآ وارہ دل کی دعا کوشرف قبولیت سے محروم قرار دیا گیا ہے اس کی وجہاس کے سوا کچیزئیں کہ غفلت و پراگندہ خیالی میں دعا ہو ہی نہیں سکتی اور حقیقی طلب وجود میں آتی ہی نہیں \_

## مظلوم کی وعاکے بارے میں!

قطب راوندی کی کتاب'' وعوات'' میں تورات کے حوالہ سے ندکور ہے کہ خداوند عالم بندے سے ارشاد فرماتا ہے:

"انک متلی ظلمت تدعونی علی عبد من عبیدی من اجل انه ظلمک، فلک من عبیدی من یدعو علیک من اجل انک طلمته، فان شئت اجبتک و اجبته فیک و ان شئت اخرتکماالی یوم القیامة "

جب کوئی شخص تھے پرظلم کرتا ہے تو میرے سامنے اس بندے کی شکایت اس ظلم کی بنیاد پر کرتا ہے جو اس نے تھے پر کیا ہوتا ہے اور جب تو میرے بندوں میں ہے کسی پرظلم کرتا ہے تو وہ بھی تیرے ظلم کی شکایت مجھ سے کرتا ہے، اب اگر تو چاہے تو میں تم دونوں کی فریا درسی ابھی کروں اور اگر چاہے تو دونوں کا معاملہ قیا مت تک مؤخر کردوں ۔

تورات میں فرکورار شادِ خداوندی کی روشن بین بید بات واضح ہوجاتی ہے کہ جوفض اپنے لئے پھی مائلے تواس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ اس چیز کو پیند کرتا ہے ، بنابرایں جوفض کی ظالم کے ظاف بدلے کا مطالبہ و دعا کرے تو گویا وہ ہر ظالم مماثلت رکھتا ہووہ اسے بھی پند کرتا ہے ، بنابرایں جوفض کی ظالم کے ظاف بدلے کا مطالبہ و دعا کرے تو گویا وہ ہر ظالم سے بدلہ لینے کو پند کرتا ہے لہذا اگر وہ خود کی پر ظلم کرے تو گویا اس نے اپنے ظاف بھی بدلہ لینے کا مطالبہ و دعا اور اظہار رضا مندی کیا لیکن اگر وہ اپنے ظاف بدلہ لینے پر راضی ہو۔ جو کہ ہر گزراضی نہ ہوگا کیونکہ اس صورت میں وہ خود ظلم کی سزا کا سے خلاف بدلہ لینے پر راضی ہو۔ جو کہ ہر گزراضی نہ ہوگا کیونکہ اس صورت میں وہ خود ظلم کی سزا کا سے خلاف بدلہ بیا تھا ، اور اگر وہ اپنے ظلاف کو سے خلاف کو بیاس نے حقیق معنے میں مطالبہ و دعا کی بی ٹیس ، ارشا و خدا و ندی ہے : (اور اندان نہ جو المانسان جو المانسان عجو لا" (سورہ ء اسراء ، آیت ا ا)۔ (اور اندان تو ہے ہی کہ سے سے لئے گئے۔۔ شر اور عذا ہ بالمخیو و کان المانسان عجو لا" (سورہ ء اسراء ، آیت ا ا)۔ (اور اندان تو ہے ہی کہ سے سے لئے گئی ہو کہ کی کہ بات کے دور کر کے جس طرح خیر اور بھلائی کی دعا کرتا ہے اور اندان تو ہے ہی کہ سے کہ سے سے لئے ۔۔ شر اور عذا ہ بالمخیو و کان المانسان عجو لا" (سورہ ء اسراء ، آیت ا ای طرح اندان المانسان عجو ہا کہ کی کی دعا کرتا ہے اور اندان تو ہے ہی کہ سے سے کے سے لئے ۔۔ شر اور عذا ہ بالمخیو کو کان المانسان عجو کا نہ کو کہ کرتا ہے اور اندان تو ہے ہی کہ کی دعا کرتا ہے اور اندان تو ہے ہی کہ کہ کہ کہ کی دعا کرتا ہے اور اندان تو ہے ہی کہ کہ کی کی دعا کرتا ہے اور اندان تو ہے ہی کہ کو کہ کہ کرتا ہے اور اندان کو کہ کہ کو کہ کی کو کو کرتا ہے اور اندان کو کہ کو کہ کرتا ہے اور اندان کو کہ کرتا ہے اور اندان کو کہ کو کہ کو کہ کو کرتا ہے اور اندان کو کہ کو کہ کرتا ہے اور اندان کو کہ کو کرتا ہے کو کہ کو کرتا ہے کو کرتا ہے کرتا ہے اور اندان کو کرتا ہے کرتا ہے اور اندان کو کرتا ہے کرتا ہے کو کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کرتا ہے کو کرتا ہے کہ کرتا ہے کو کرتا ہے کرتا ہ

جلدياز!)\_

سودمند باتني

كتاب " عدة الداع" من بي ج حضرت يغيراسلام" في ابوذ رغفاري سي ارشا دفر مايا:

"يا ابها ذر الا اعلمك كلمات ينفعك الله عزوجل بهن؟ قلت: بلي يا رسول الله ! قال رسول الله وسي:

احفظ الله يحفظك الله،

احفظ الله تجده امامک،

تعرف الى الله في الرخاء يعرفك في الشدة،

واذا سألت فأسال اللهء

واذا استعنت فاستعن بالله، فقد جرى القلم بما هوكائن الى يوم القيامة ولو ان الخلق كلهم جهدوا على ان ينفعوك بما لم يكتبه الله لك ما قدروا عليه،

اے ابوزر اُ آیا میں تخیے ایک سود مند با تیں بتاؤں جن سے خداوندعالم تخیے اپنی عنایات کاسز اوار بنا دے؟ ابوذر ٹے کہا میں نے عرض کی: جی ہاں یارسول اللہ اُ آ تخضرت کے ارشا دفر مایا:

خدا کو ہمیشہ مدنظر رکھ، تا کہ خدا بھی کتھے اپنی حفظ وا مان میں رکھے،

خدا کو ہمیشہ یا در کو، تا کہ ہمیشہ اسے اپنے رو برویا ہے،

آ رام وآسائش میں خداسے لولگائے رکھ، تا کہ وہ تیری تخق و تکلیف میں تھجے اپنائے ( تیرا مدد گار ثابت ہو)، جب کھے مائے تو صرف خداسے مانگ،

جب مدوطلب كرے تو صرف خداسے مدوطلب كر،

(یا در کھ) لوب تقدیر پروہ سب کھے رقم ہو چکا ہے جو قیا مت تک رونما ہوگا (اگر پوری کا نئات تھے وہ کھے عطا کرنا چاہے جو خدانے لوح نقذیر میں تیرے لئے نہیں لکھا تو ہر گز کوئی کچھٹییں دے سکتا۔

(عدة الداعي من ٩٤)

ارشا دِنبوی کی تشریح

آ تخفرت کے ارشادگرای ''آرام وآسائش میں خداسے لولگائے رکھ تا کہ وہ تخی و تکلیف میں تجھے اپنائے'' سے مرادیہ ہے کہ آرام وآسائش کی حالتوں میں خدا کو پکارواور ہر گزاسے فراموش نہ کروتا کہ وہ تخی و تکلیف کے اوقات میں تبہاری دعا کو ثرف قبولیت بخشے اور تبہیں فراموش نہ کرے ، اس کی وجہ یہ ہے کہ جو محص آرام وآسائش کے وقت خدا کو بھلا و بے تو گویاوہ راحت و آرام کے حصول میں خلا ہری اسباب کی مستقل تا ثیر کا قائل ہے لیکن جب وہ تخی و تکلیف کی حالت میں خدا کو پکار بے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ صرف انہی حالت لیک نے تک قد و تکلیف میں خدا پر یقین رکھتا ہے جبکہ خدا و ندقد و سرف تخی و شدت ہی میں اپنی تخلوق کا سہارانہیں بلکہ ہر حال میں ان کا رب اور ان پر مہر بان پر وردگا رہے بخی و تکلیف ہیں خدا کو پکار نے والا اور اس سے دعا کرنے والاحقیقت میں خدا کو پکارتا ہی نہیں ۔

یمی مطلب دیگرروایات میں اس سے مختلف انداز بیان کے ساتھ ذکر ہوا ہے مثلاً کتاب'' مکارم الاخلاق'' میں حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے فر مایا:

"من تقدم في الدعاء استجيب له اذانزل البلاء وقيل صوت معروف ، ولم يحجب عن السمآء و من لم يتقدم في الدعاء لم يستجب له اذا نزل البلاء وقالت الملائكة ان ذا الصوت لانعرفه "

جوفض ؤ عاکرنے بیں پہل کر ہے لینی تخق ومصیبت کے آنے سے پہلے خدا کے حضور وُ عاکر بے تو خدااس کی دعااس وقت بھی پوری کرد ہے گا جب وہ مُبتلائے رنج و ہلا ہوگا ، اور غیب سے آواز آئے گی کہ بی تو جانی پیچانی آواز ہے اور اسے آسان تک بلند ہونے سے نہیں روکا جائے گا ، لیکن جو شخص دعا کرنے بیں پہل نہ کرے بلکہ صرف اس وقت وُ عاکر ہے جب سخق و تکلیف بیں گھر جائے تواسی وقت اس کی دعا مستجاب نہیں ہوگی اور فر شیتے کہیں گے کہ ہم اس آواز والے کو پیچا نے بی نہیں ۔

#### (كتاب مكارم الاخلاق بصفحه ا٢٤)

یم مطلب سور کا توبہ آیت ۲۷ کے اطلاقی کلام سے بھی منتقاد ہے جس میں ارشاد ہوا: '' نَسُو اللّٰهَ فَنَسِينَهُمْ'' (انہوں نے خدا کو بھلا دیا تو خدا نے بھی ان کو بھلا دیا) تاہم ہے بات ان روایات کی نفی نمیں کرتی جن میں دعا کی بابت یوں ارشاد ہوا ہے:

"ان الدعاء لى يود مع المانقطاع " (جب كوئى بنده غير خداك منقطع بوكر مرف خداك وُعالم كَلَّ تو اس كى دُعار دنيس بوتى ) كيونكه برسخت تكليف وابتلاء بن انقطاع تام (پور عطور پرخلق سے منقطع اور صرف خداك وابست بوكراس سے دفع غم ورنج كى التجاكرنا) عام طور پرنبيس بوتا اور بيرونوں مختلف امور بيں (انقطاع سے مادى وويكر وسائل ے استفادہ نہ کرنا ہر گز مراد نہیں بلکہ ان ہے استفادہ کرتے ہوئے ان کی تا ثیر میں خدا پر بھر دسہ کرنا اور ان وسائل کی استقلالی حثیبت سے انکار مقصود ہے )

اور آنخفرت کافرمان' واذا سلت فاسنال الله واذا استعنت فاستعن بالله " (جب تو کچه مانیک تو فدا ہے مدوطلب کر ) ، اس ہے مراد میہ ہے کہ دعا کرنے اور مدوطلب کر نے بین خداوند عالم سے حقیقی وابنتگی ہوئی چاہیئے کیونکہ عام ظاہری اسباب کہ جو ہمارے ہاتھوں بین ہیں اور ہماری دسترس بین ہیں ان کی اثر آفریٹی اس حدسے زیادہ نہیں جو خداوند عالم نے ان کے لئے مقرر کردی ہے اور بدائی تا ثیرواثر کر ارستھال نہیں رکھتے بلکہ ان کی حقیقت و ربعے ، وسیلہ اور واسطہ نے اور فہنیں اور حقیقت بین سب پھی خدا کے ہاتھو میں ہے ، ان اسباب کی اثر آفریٹی اس کے درست قدرت بین ہے لہذا بندے پر لازم ہے کہ اپنی احتیا جات وجوائی بارگا ورب العزت ہی بین پیش کر ہے اور اس کے در کبریائی پروستک دے اس سے ہٹ کرکی سبب پر بجروسہ نہ کرے ، ایک کے بعد دومر سبب کا سہار الین صحح نہیں ، اگر چہ خدا وجہ عالم نے تمام امور کا ان کے اسباب ہی کو سب پھی تھو کی جو نہ وہ کہ مقرر فرما یا ہے ۔ ۔ خدا کوئی کا م بغیر سبب کے انجا م نہیں دیتا ۔ لیکن اس کا مطلب یٹیں کہ اسباب ہی کوسب پھی تھو کیا جائے گئی کیا جائے جو خدا وجہ عالم نے ان کی اثر آفریٹی کے لئے مقرر کر دی ہے کہ اسباب پر اس حد مو تک تکلید کیا جائے جو خدا وجہ عالم نے ان کی اثر آفریٹی کے لئے مقرر کر دی ہے کہ اسباب پر اس حد مائے نے ان اسباب کوئیش تا ثیر سے نواز ا ہے اس سے زیادہ ان سے تو قع ندر کی جائے اور ان کا سہار اندلیا جائے۔

ینا ہرایں صرف خدا سے دعا کرنے اورائی سے مدوطلب کرنے کا مطلب ہرگزیہیں کہ اسباب کو بیج گروانا جائے اور انہیں کمل طور پرنظر انداز کیا جائے کیونکہ ایسامکن نہیں اور یہ کیونکر قابلی تصور ہے کہ کوئی فخص اسباب سے بے نیاز ہوکر دعا کر سے یا مدوطلب کر سے جبکہ وہ جو کچھ بھی ما نگتا ہے پہلے اپنے دل میں اس کا ارادہ کرتا ہے اور پھر جس چیز کا ارادہ کرتا ہے اور اس کی بابت اپنے اعتماء وجود وہشتی کے ذریعہ استعانت کرتا ہے تو یہ سب (ول، زبان اور اعتماء وجود وغیرہ) اسباب ہی تو ہیں ، اس حقیقت کو انسان اپنے افعال کے تناظر میں نہایت واضح طور پر طاحظہ کرسکتا ہے کہ وہ جب بھی کوئی کا مرانجام دیتا ہے تو اپنے جسمانی اعتماء وجوارح ہی سے استفادہ کرتا ہے مثلاً الینے دینے میں ہاتھوں کو، دیکھنے میں آتھوں کو اور سننے میں کا نوں کو استعال میں لاتا ہے اور بیسب اسباب کی حقیمت رکھتے ہیں ۔ بنا برایں جو فخص اسباب کی حقیمت کے اخیر کے لئے آتھوں کے بازی کھوں کے بغیر کچھ سننے کا سوال اس فخص کی مان ند ہے جو کسی سے ہاتھوں کے بغیر کچھ لیے آتھوں کے بغیر کچھ دیکھنے اور کا نوں کے بغیر کچھ سننے کا سوال کرے ، اور جو فخص خدا کو چھوڑ کر اسباب میں سے کی سبب کا سبب کے بغیر کھوٹ کو خاطر میں لاگ بغیر مرف ای سبب سے سب کا سبب سے کہ میں اور جو فخص خدا کو چھوڑ کر اسباب میں سے کی سبب کا سببارا لے اور خدا کو فاطر میں لاگے بغیر مرف ای سبب سے کسب کا سیارا کے اور کر اور کی کو کھوڑ کر اسباب میں سے کی سبب کا سیارا سے اور خواطر میں لاگے بغیر مرف ای سبب سے کہ سبب کا سیارا کے اور خدا کو فاطر میں لاگے بغیر مرف ای سبب کا سبب کی سبب کا سبب کا سبب کا سبب کا سبب کی سبب کا سبب کی سبب کا سبب کی سبب کا سبب کی سبب کی سبب کا سبب کا سبب کا سبب کی سبب کا سبب کے سبب کا سبب

وابستہ ہوتو کو یاوہ اس مخض کی ما نند ہے جوخود انسان کوتو خاطر میں نہلائے اور اس سے غفلت برتے مگر اس کے ہاتھ سے پچھ لینے، اس کی آئھ سے پچھ دیکھنے اور اس کے کان سے پچھ سننے کا دل سے خواہشند ومتنی ہو، تو جس طرح ایک انسان اسباب ووسائل کو ہروئے کا رلا کران سے استفادہ کرتا ہے اوراس سے اسکی قدرت واختیا رکی نفی نہیں ہوتی ( اس کا اسباب و ذرائع سے کام لینا اس کے اختیار وقدرت کوسلب نہیں کرتا ) اس طرح خداوید عالم کی لامحدود وغیر متنا ہی قدرت کا ملہ اوراس کے ذاتی اختیار کی نفی صرف اس لئے نہیں ہوسکتی کہ وہ تمام امور اسباب کے ذریعے انجام دیتا ہے کیونکہ اسباب کی محدودیت کا تعلق اوراس کی بازگشت فعل کی طرف ہوتی ہے نہ کہ فاعل کی طرف، للذا انسان لینے دینے ، ویکھنے اور سننے کی اصل قدرت تورکھتا ہےلیکن لینے دینے کاعمل ہاتھ کے بغیرانجام پذیرنہیں ہوتا اور دیکھنے و سننے کے اعمال بھی آ ککھاور کان کے بغیروا قع نہیں ہوتے ۔۔ درحقیقت بیسب کھھاکی نظم ونظام کا حصہ ہے۔۔اس مثال کے تناظر میں خداومدِ عالم کے اعمال وافعال کا مسلم بھی واضح ہوجا تا ہے کہوہ قا درمُطلق ہے اس کی قدرت کا ملہ میں کوئی محدودیت نہیں یائی جاتی تا ہم اس کے فعل کی محدودیت فعل کے اسباب سے مربوط ہونے کی بناء پر ہوتی ہے مثلاً زید بحیثیت انسان خدا کا ایسافعل ہے کہ جواپنے وجود میں کی حوالوں سے محدودیت رکھتا ہے لینی مخصوص مال باپ سے پیدا ہوا، مخصوص وقت اور جگہ میں پیدا ہوا وغیرہ، توبیہ اسباب اس کے وجود میں آئے میں اپنے اپنے لحاظ سے دخیل ہیں جس کی وجہ سے وہ خود (زید) بھی محدودیت کا حال قرار یا تا ہے، اس کا وجودان اسباب برموقوف ہے اگرز مانی و مکانی اور دیگر اسباب میں سے کوئی ایک سبب مفقو د ہوتو وہ وجود یں نہیں آ سکتا ، گویا اس کے وجود میں آنے کی تمام شرا تعلی ایا جانا اور تمام مواقع کا دور ہونا ضروری ہے بنا برای اس کا د جود میں آتا جو کہ ایک فعل ہے محدود بت کا حامل ہے نہ کہ اس فعل کا فاعل میر درے لین فش مے محدود ہونے سے فاعل کی محدودیت فابت نیس ہوتی بلکوفعل کی محدودیت کا تعلق شرا لکا واسباب ہے مربع کا ایم ہے ، (غور کریں)

اور آنخفرت کایدار شادگرای "فیقد جری القلم بما هو کائن الی یوم القیامة" (قیامت تک جو کچی بی بونے والا ہے وہ قلم تقریر سے کھا جائے ہے) دراصل آپ کے فرمان: واذا سالت فاسال الله (جب کچی ما تحک فرمان نوالا ہے وہ قلم تقریر سے کھا جائے ہے دراس کے علت و وجہ کی حثیت رکھتا ہے (ان دونوں کے ما تک قو صرف خدا سے ما تک ) کی فرع اور اس سے سراع طاور اس کی علت و وجہ کی حثیت رکھتا ہے (ان دونوں کے در میان علت و معلول جیساتھ تا میں ہونے افرا سالت فاسال الله "معلول اور "فیقد جوی القلم بما هو کائن السی یہ وہ القیامة " علت ہے ) اور مرادیہ ہے کہ قیامت تک رونما ہونے والے تمام واقعات اور انجام پذیر ہونے والے تمام امور خد اوید عالم کی طرف سے لوح تقریر ش کھے جانچے ہیں لہذا اسباب ش سے کوئی سب حقیق واستقلا کی طور پرمؤثر ٹابت نہیں ہوسکا ، بنا پرایں خدا کے علاوہ کی کے سامنے دست سوال وراز ندکریں اور ندیتی اس کے علاوہ کی سے عدد

طلب كرين كه خدائ تبارك وتعالى كا اقتر اروسلطنت واكى ولا زوال ، اس كى مشيت واراده تا فذالهمل اوروه برروز فظ كام يس به يكي وجه به كما تخضرت في "فقد جوى القلم بها هو كائن الى يوم القيامة" كے بعد يول ارشا دفر مايا "ولو ان المنصلق كلهم جهدوا على ان ينفعوك بهمالم يكتبه الله لك ما قدروا عليه" كما كر يورى كا نئات بيكوشش كرے كه تجي وه يكود بوخداوند عالم في تير ب لئي مقدر نيس فر مايا تو وه بركز اس پر قادر نيس - اس سے ثابت بوتا ب كه لوح تقدير على جو يكو خداوند عالم في تير ب اس عن تبديل كى سبب كور ليے استقلالى طور يرمكن نيس -

وُعا سے مربوط روایات بیل حضرات آئمہ اطہار علیم السلام سے کثرت کے ساتھ مروی ہے کہ وُ عامقدرات بیں سے ایک ہے (دعا تقدیر کا حصہ ہے)

اس روایت میں بہود ہوں اور دیگراس کے اعتراض کا جواب موجود ہے جووہ وُ عاکے بارے میں کرتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ جس چیز کے لئے وُ عاکی جائے یا تو وہ لوح تقدیر میں کھی ہوگی یا نہیں کھی ہوگی اگرلوپ تقدیر میں کھی ہوتو یقینا وقوع پذیر بہوگی ، دونوں صورتوں میں وُ عاب اثر و ب نتیجہ کام ہے ،اس اعتراض کا جواب بیہ ہے کہ دعا خودنقد برکا حصہ ہے اور کی چیز کے نقد برکا حصہ ہونے سے اس کا اپنے وجود میں آنے کے اسباب سے ہوا یہ ہوتو ہوگئد دعا کی چیز کے وجود میں آنے کے اسباب میں سے ایک ہے لہذا دعا کرنے سے اسباب میں سے ایک ہے لہذا دعا کرنے سے اسباب میں سے ایک ہے لہذا دعا کرنے سے اسباب میں سے ایک سبب وجود میں آتا ہے اور پھر اس کے ذریعے سبنب حاصل ہوجا تا ہے (جس چیز کی دعا کی گئی ، وہ حاصل ہوجا تا ہے (جس چیز کی دعا کی گئی ، وہ حاصل ہوجا تا ہے (جس چیز کی دعا کی گئی ، وہ حاصل ہوجا تا ہے اور دوایت (دعا تقدیر کا حصہ ہے ) سے مراد بھی ہی ہے۔ اس معنی میں مشتل دیگر روایا سے بھی موجود ہیں کہ جن میں دعا کو مقدرات الی میں سے ایک قرار دیا گیا ہے جو کہ کی چیز کے وجود میں آئے نے کے اسباب میں سے ایک سبب

دعااور قضاء

بحار الانوارين حفرت بغيم براسلام سيمروى ب، آپئے ارشا دفر مايا: "لايو دالقضاء الا المدعاء" دعا كے علاوه كوئى چيز قضا كونييں ٹال سكتى \_

( بحار الانوار،ج ٩٣ ص ٢٩٦)

ایک روایت میں امام جعفرصا وق علیه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا وفر مایا:
'' المدعاء يو د القضاء بعد ما ابوم ابو اماً''
( دعا بی ہے جو حتی قضا کوٹال سکتی ہے )

( بحار الانوارج ٩٣ ص ٢٩٥)

وعاہے بلائیں ملتی ہیں

حضرت ابوالحن امام موی کاظم علیه السلام سے روایت کی تی ہے آپ نے ارشا دفر مایا:

" عليكم بالدعاء فان الدعاء والطلب الى الله عزوجل يرد البلاء و قد قدر و قضى فلم يبق الا امضائه فاذا دعى الله و سئل صرف البلاء صرفاً

( دعا کریں ، کیونکہ دعا اور خداوندِ متعال سے طلب حاجت کرنا اس بلاء ومصیبت کوبھی ٹال دیتا ہے جو تضا وقد رکے ابتدائی مرحلہ سے گزر چکی ہو گر اس کاعملی مرحلہ ابھی باتی ہوتو اس وقت اگر خدا سے دعا کی جائے اور اس کے حضور دست ِ سوال دراز کیا جائے تو وہ اس بلاء ومصیبت کوٹال دیتا ہے )۔

( بحار الانوار، ج ۹۳ ص ۲۹۵ )

ا مام جعفرصا دق عليه اسلام سے مروى ہے آپ نے ارشا دفر مايا:

" ان الدعاء يردالقضاء المبرم وقدابرم ابراماً فا كثرمن الدعاء فانه مفتاح كل رحمة ونجاح كل حاجة ولا ينال ما عندالله الا بالدعّاء فانه ليس من باب يكثر قرعه الا اوشك ان يفتح لصاحبه"

( دعاحتی قضا کوٹال دیتی ہے خواہ وہ (قضا ) کتنی ہی محکم ومضبوط کیوں نہ ہو پچکی ہوللذا کثرت کے ساتھ دعا کیا کریں کیونکہ وہ ہر رحمت کی کلید ہے ، اور ہر حاجت میں حاجت روا ہے ، خدا وند عالم کی نعتیں دعا کے بغیر حاصل نہیں ہو سکتیں کیونکہ جودروازہ ہار ہار کھٹکا یا جائے وہ بالآ خرکھل ہی جاتا ہے )

( بحار الانوار، ج ٩٣ ص ٢٩٥)

اس روایت میں بار بار دعا کرنے کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جو کد دعا کے حقیقی عنا صریس سے ایک ہے کیونکہ کی چیز کوزیا دہ چا ہنا اس کی بابت صفا وصمیمتیت کا موجب بنہ آہے۔ اساعیل بن جام نے حضرت ابوالحن امام علی رضاعلیہ اسلام سے روایت کی ہے کہ آپ نے ارشا وفر مایا:
'' دعوق العبد سراً دعوة و احدة تعدل سبعین دعوة علانیة ''
( مخفی طور پر ایک وفعہ و عاما مکناسترم تبعلانیہ طور پر وعاما کننے کے برابر ہے )

( بحار الانوارج ۹۳ ، ص ۲۹۵ )

اس روایت میں مخفی و پوشیدہ ہو کر دعا ما تکنے کی ضمنی تعلیم دی گئی ہے کیونکہ اس سے طلب و چاہت میں اخلاص کی علامت وضانت ہوتی ہے۔

وعااوروروو

کتاب و مکارم الا فلاق ' بین حضرت امام جعفرصا دق علیه اسلام سے مروی ہے آپ نے ارشا دفر مایا: '' لمایز ال المدعاء محجوباً حتی یصل علیٰ محمد و ال محمد'' (دعا ہمیشہ پردے میں رہتی ہے (قبول نہیں ہوتی) جب تک کرمجھ و آل محمطیم السلام پرصلوت نہ پڑھی جائے) (مکارم الا فلاق ،ص ۲۷۳)

اس طرح امام جعفرصا وق عليه السلام سے مروى ہے، آپ نے فرمايا:

"من قدم اربعين من المومنين ثم دعا استجيب له"

(جو مخض اپنی دعاہے پہلے چالیس موشین کے لئے دعا کرے اور پھر اپنے لئے دعا کرے تواس کی دعا ستجاب ہوگی )۔

(كتاب مكارم الاخلاق، ص ٢٧٣)

دعا كاطريقه

ایک روایت میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے اصحاب میں سے ایک مخص نے آپ سے عرض کی: "انسی لماجد آیتین فی کتاب الله اطلبهما فلا اجدهما ؟" قرآن مجید میں دوآیتی الی ہیں جن میں نہ کور مطالب کاعلی جوت مجھے دکھائی تیں دیتا! الم عليه السلام ففرمايا: " وها هما ؟ " وه كون ي آيات بن ؟

میں نے عرض کی: ایک آیت ہیں۔ '' ادعونی استجب لکم'' (تم جھے پکارو۔ جھے سے دعاما گو۔ میں تمہاری دعامتجاب کروں گا) اس آیت میں خداویر عالم نے دعاکر نے اور اس کی استجابت کا ذکر فرمایا ہے گرہم دعاکرتے ہیں لیکن استجابت نہیں دیکھی۔ (فندعوہ فلا نوی اجابة)

امام علیمالسلام نے ارشا وفر مایا: افتوی السله المحلف و عده ؟ کیا توبیگمان کرتا ہے کہ خداویدِ عالم نے وعده خلافی کی ہے؟

یں نے وض کی: برگزنیں،

ا مام عليه السلام نے فر ما يا: تو پھر كيا وجہ ہے؟

میں نے عرض کی: مجھے معلوم نہیں!

ا مام عليه السلام في ارشاد فرمايا: "لىكىنى الحبسوك، من اطاع الله فيهما الموبه فيم دعاه من جهة السدعاء اجمابه " البنته من محقي بتاتا بول، جوفض خداك فرامين كي اطاعت كرك اور پجرد عاك اصل طريقه سد دعا كرت ويقينًا خدااس كي دعا مستجاب فرما تا ہے۔

ين فرض كى: وما جهة المدعاء ؟ دعا كااصل طريقه كياب؟

اماتم نے ارشاد فر مایا:

" تبدء فتحمد الله وتمجده وتذكره نعمه عليك فتشكره ثم تصلى على محمد وآله ثم تذكر ذنوبك فتقربها ثم تستغفر منها فهذه جهة الدعاء "

سب سے پہلے خدا کی حمد وٹنا کرو، پھراس کی ان نعمتوں کو یا دکر وجواس نے تم پر کن ہیں اوران پراس کا شکرا دا کرو، پھر محمد وآل محمد علیم السلام پر درود پڑھو، اس کے بعد اپنے گنا ہوں کو یا دکر کے خدا کے حضور ان کا اقرار کرواور پھراپنے گنا ہوں کی معافی ما تگو، بیر ہے دعا کا اصل طریقہ!

اس كے بعدامام عليه السلام نے يو جھا: " و ما الآية الماخوى ؟ " ووسرى آيت كونى ہے؟

یں نے عرض کی: دوسری آیت سے ''وسا انفقتم من شیشی فہو یخلفه ''(اورتم جو کھی جی انفاق۔۔ خداکی راہ میں خرچ ۔۔ کروتو خدااسے تمہارے لئے ذخیرہ کرتا ہے )،''وار انسی انفیق ولا اری خلفاً '' میں انفاق تو کرتا ہوں گرکوئی ذخیرہ مجھے دکھائی نمیں دیتا؟

امام عليه السلام ففرمايا: " افترى الله اخلف وعده ؟ "كيا تيرايه كمان بك كه خداف وعده خلافى كى ب؟

میں نے عرض کی جہیں۔

امام عليه السلام نے فرمایا: تو پھر کیا وجہ ہے؟

میں نے عرض کی: مجھے معلوم نہیں۔

امام عليه السلام في ارشاوفر مايا: " لمو ان احد كم اكتسب المال من حله وانفق في حقه لم ينفق در هما الله عليه " جوفض راوحلال سروزي كمائ اورضي مقام پراسانفاق كر في واه وه ايك در هما الله عليه " جوفض راوحلال سروزي كمائ اورضي مقام پراسانفاق كر في واه وه ايك در جم بى كول ندو في فدا است اس كے لئے د خيره كرتا ہے۔

ندکورہ بالا روایات میں دعا کے جوآ داب ذکر کئے گئے ہیں ان سب کا بنیا دی نکتہ واضح ہے کہ بیرتمام آ داب بندے کو دعا اور سوال کرنے ( مانکنے ) کی اصل حقیقت ہے آشنا وقریب تر کر دیتے ہیں ۔

### دعا اورتو فتل البي

تغییر '' در منشور'' میں ابن عمر سے مروی ہے کہ حضرت پینمبر اسلام نے ارشاد فر مایا: '' ان الله اذا اراد ان یستجیب لعبد اذن له فی المدعاء '' (جب خداوندِ عالم کس بندے کی استجابت کا ارادہ کرتا ہے تواسے دعا کرنے کا اذن عطافر ماتا ہے)

ابن عربی سے روایت ہے کہ آنخضرت نے فرمایا:

" من فتح له منكم باب الدعاء فتحت له ابواب الرحمة "

(جس مخض کے لئے دعا کا دروازہ کھول دیا جائے تو تکو یااس کے لئے رحمت کے درواز رے کھول دیے گئے ) ایک روایت میں سالفاظ ذکر ہوئے ہیں:

" من فتح له في الدعاء منكم فتحت له ابواب الجنة"

(جس کے لئے دعا کا درواز ہ کمل جائے اس کے لئے بہشت کے درواز کے کمل مجے )

ای عضمون کی روایات حضرات آئم معصویین نیجم السلام سے بھی مروی ہیں اوران میں اس طرح نہ کور ہے:

"من اعطى الدعاء اعطى الاجابة"

(جیے دعا۔۔ کی توفیق۔۔ دی جائے اسے اجابت ۔ قبولیت ۔ بھی دی جاتی ہے ) اس کامعنیٰ ندکورہ بالا روایات کے مطالب کے تناظر میں واضح طور پرمعلوم ہوجا تا ہے۔

وعااورمعرفت خدا

تغير" ورمنثور" بى من معاذ بن جبل سے روایت كى كى ہے كمآ تخضرت في ارشا وفر مایا:
" لو عرفتم الله حق معرفته لزالت لدعائكم الجبال"

(اگرتم خُداکوای طرح پیچانتے کہ جواس کی معرفت کاحق ہے تو تنہاری دعاسے پہاڑ بھی ریزہ ریزہ ہوجاتے ) ۔۔اپنی چکہسے ہٹ جاتے۔۔،

 منزل متصود سے قریب ہونے کو حرکت اور راہ چلنے سے ، سیر ہونے کو پچھ کھانے ادر سیراب ہونے کو پچھ چینے سے ہر گز جدا

نہیں سجھتے بلکہ پہلے کو مسبب اور دوسر سے کو سبب ہونے کے تناظر میں اس طرح و کیھتے ہیں کہ سبب کا اپنے مسبب سے جدا ہونا

ہمار سے لئے ہر گز قابلی تصور نہیں ہوتا، اس طرح و بگرا مور میں بھی اس عقیدہ ونظر میہ کو معیار قر ار دیتے ہیں، جبکہ ہم اعجاز اور

مجرہ کی بحث میں اس حقیقت کی وضاحت کر چکے ہیں کہ علت ومعلول کے درمیان علیت اور معلولیت کا تعلق و ربط یا دوسر سے

الفاظ میں اسباب کا خداوید عالم اور اپنے مسببات کے درمیان ذریعہ و واسطہ ہونا ایک الی ناقابل انکار حقیقت ہے جے

الناظ میں اسباب کا خداوید عالم اور اپنے مسببات کے درمیان ذریعہ و واسطہ ہونا ایک الی ناقابل انکار حقیقت ہے جہ

واقعات کو صرف انہی کی تا میر کا نتیجہ بھولیا جائے بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ عقلی دلائل اور قر آبن مجید وروایا سے معتبرہ سے اس کا

ہوت ماتا ہے کہ اسباب صرف واسطہ ہیں ، ان کی وساطت تو ٹا بت ہے مستقل تا ثیر ہر گزئیس بلکہ عقلی ولائل اور کتاب وسنت

سے ان کی مستقل تا ثیر کی نفی کے واضح ثبوت ملتے ہیں ، البتہ جو چیز ہیں عقلا محال ہیں (محالا سے عقلیہ ) ان میں قدر سے کا مالہ ہی کا جائے تھیں آج وہ قابلی ممل اور حقیقت ہیں ، البتہ جو چیز ہیں جو چیز ہیں ہی عقل طور پر محال اور ناممکن تصور

کی جاتی تھیں آج وہ قابلی عمل اور حقیقت بیں گئی ہیں!

بہر حال ندکورہ بالا بیان سے آپ بخو نی آگاہ ہو چکے ہیں کہ ذات حق سے علم وآگا ہی کے نتیجہ میں یہ یقین حاصل ہوجا تا ہے کہ جو چیز عقلی طور پر۔۔ ذاتا۔۔ تاممکن ومحال نہیں خواہ عاد تا ناممکن ہی کیوں نہ ہواس کی بابت وعامتجاب ہوسکتی ہے جیسا کہ انبیاء کرام علیہم السلام کے اکثر معجز آت ان کی وعاؤں کی استجابت کا نتیجہ ہیں۔

#### دعااور قدرت خداوندي

تغیر العیافی میں آ یتِ مبارکہ' فَلْیَسْتَجِیْبُوْالِیُ وَلْیُوْمِنُوْانِیْ ' کی بابت امام جعفر صادق علیہ السلام کا بیہ ارشادِگرا می نمور ہو کھی جھے سے مالکیں میں انہیں عطا کروں۔
کروں۔

(تفسيرالعياشي، ج اص ٨٣)

تفییر جمع البیان میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی گئے ہے، آپ نے اس آ بہتِ شریفہ کی تفییر میں ارشاد فر مایا: '' وَلَٰ يُوْ مِنُوْ اِنِيْ '' سے مرادیہ ہے کہ وہ یقینا میہ جان لیں کہ وہ جو کھی ما تکیں میں انہیں عطا کرنے پر قادر ہوں، '' لَعَلَّهُمْ يَدُرُشُكُوْنَ '' کہ شایدوہ حق کو پالیں بعنی اس تک وینچنے کی راہ و عوثہ لیں۔

قادر ہوں، '' لَعَلَّهُمْ يَدُرُشُكُوْنَ '' کہ شایدوہ حق کو پالیں بعنی اس تک وینچنے کی راہ و عوثہ لیں۔

( مجمع البیان ج اص ۲۷۸)

#### آيت ١٨٤

أحِلَّ لكُمْ لَيُكَةَ الصِّيَامِ الرَّفَّ النِّسَآ بِكُمْ لَمُ الْمُنْ لِبَاسُ لَكُمْ وَانْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلِمَ اللَّهُ الْكُمْ لَيُكُمْ وَعَفَاعَنَكُمْ وَانْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلَيْكُمُ وَعَفَاعَنَكُمْ وَانْتُمْ لِبَاسُ لَهُنَّ مَعْ الْمُورِ وَانْفَى اللَّهُ الْمُعَلِمُ وَعَفَاعَنَكُمْ الْخَيطُ الْوَابَيْضُ مِنَ وَالْبَتَغُو المَا لَكَنْ اللَّهُ الْخَيطُ الْوَالْمَ الْمُعَلِمُ الْمَعْ وَمِنَ الْفَحْدِ "ثُمَّ اَتِنُو الصِّيَامَ إِلَى اللَّيْلِ وَوَلا تُبَاشِمُ وَهُنَّ وَانْتُمُ الْخَيطُ الْاَ اللَّهُ وَلا الصِّيَامَ إِلَى اللَّهُ وَلا تَعْمَى اللَّهُ الْمُعْمِدِ اللَّهُ الْمُلْكُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُمُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُولُ الل

#### 25

م تمہارے لئے طال (جائز) کردیا گیا ہے روزوں کی راتوں میں اپنی ہویوں کے پاس جانا، وہ تمہارے لئے لباس بیں اورتم ان کے لئے لباس ہو، فدانے دیکھا کہتم (گناہ کرکے) اپنے آپ سے دھو کہ کرتے تھے تو اس نے تمہاری تو بہ قبول کی اور تم سے درگزر کرلیا، پس ابتم ان (اپنی ہویوں) سے مباشرت کرواور طلب کرووہ کھے جو فدا نے تمہارے لئے (لوح تقدیر میں) لکھ دیا ہے، اور کھاتے پیتے رہو یہاں تک کہ فجر کا سفید دھا گہ (سفیدی) رات کے سیاہ دھاگے (تاریکی) سے باہر آکر تمہارے مباشرت نہ کرو جب تم مجدوں میں اعتکاف میں بیٹھے ہو، یہ سب الله کی مقررہ حدود مباشرت نہ کرو جب تم مجدوں میں اعتکاف میں بیٹھے ہو، یہ سب الله کی مقررہ حدود قوانین) ہیں ان کے پاس ہرگز نہ جاؤ (ان کی خلاف ورزی نہ کرو)، ای طرح الله لوگوں کے لئے اپنی آیات کو واضح طور پر بیان کرتا ہے تا کہ وہ متقی و پر ہیزگار ہوجا کیں۔ لوگوں کے لئے اپنی آیات کو واضح طور پر بیان کرتا ہے تا کہ وہ متقی و پر ہیزگار ہوجا کیں۔

# تفسيروبيان

## ما ورمضان كى را توں ميں!

O '' اُحِلَّ لَكُمْ لَيْكُةَ الصِّيامِ الرَّفَثُ إلى نِسَا بِكُمْ'' (تهارے لئے جائز قرار دیا گیا ہے دوزے کی راتوں میں اپنی ہویوں سے زو کی کرنا!)

'' اُحل'' فعل ماضی مجبول ، مصدر إحلال (باب إفعال) سے ہے جس کامعنی اجازت دیتا ہے ، اس کی اصل '' حل'' ہے جو'' عقد'' کے مقابل میں آتا ہے۔ '' حل'' کامعنی گرہ کھولنا اور'' عقد'' کامعنی گرہ ڈالنا ہے۔

''رف '' یعنی اس چیزی تصریح جس کا ذکر عمو ما فیج بجھتے ہوئے صرف کنا پیڈ اسے بیان کیا جاتا ہے ان الفاظ میں سے ہے جو عام طور پرعورتوں کے ساتھ مہاشرت کے دوران استعال ہوتے ہیں، یہاں آ بہ مہار کہ میں جنی عمل سے کنا پیڈ استعال ہوا ہے جو کہ قرآنی ادب و آ داب بخن کا ایک نمو نہ ہے، چنا نچہ ای سلطے کے دیگر الفاظ بھی قرآن مجید میں کنا پیڈ استعال ہو استعال کے گئے ہیں مثلاً مباشرت ، دخول ، مس (مچھونا) ، لمس، ایتان (آتا) اور قرب (نزد کی) ، ای طرح لفظ وطی اور جماع وغیرہ جو کہ قرآن مجید کے علاوہ دیگر کتب میں ذکر ہوئے ہیں وہ سب کنا پر کے طور پر استعال ہوئے ہیں البتہ ان میں سے بعض الفاظ کر شرب استعال کی وجہ سے کنا پر سے تصریح کی حد تک پینچ بھے ہیں جیسے لفظ فرح اور غالط وغیرہ کہ آتی جن معانی میں استعال ہوتے ہیں دراصل بیران کے کنائی معانی ہیں جو اب تصریح کی صورت میں آگئے ہیں ، البذا آتی جن معانی میں استعال ہوتے ہیں دراصل بیران کے کنائی معانی ہیں جو اب تصریح کی صورت میں آگئے ہیں ، البذا ان جو کے زیر نظر آ بیت میں لفظ ''رفض' کو حرف' الی'' کے ساتھ اس کئے متعدی کیا گیا ہے تا کہ ' افضاء' (کھول و ینا اور اندر وافل ہوجانا) کامعنی بھی اس میں یا یا جائے۔

### مرداور عورت ایک دوسرے کالباس ہیں

O '' هُنَّ لِبَاسٌ تَكُمُّ وَ ٱنْتُمُ لِبَاسٌ لَهُنَّ'' (وهتمهارالباس بين اورتم ان كالباس ہو)

بظاہر۔۔ یہاں لباس سے اس کا عام مشہور معنیٰ ہی مراد ہے لین وہ چیز جس سے انسان اپے بدن کو ؤھا نیتا ہے، یہ دونوں جلے (ھُنَّ لِبَاسٌ لَکُمْ) ﴿ وَ اَنْتُمْ لِبَاسٌ لَکُمْ ) کہ جن میں ہوی اور خاوند کو ایک دوسرے کا لباس کہا گیا ہے استعارہ کے طور پر ہیں لیعنی دونوں کو ایک دوسرے کا لباس کہنا استعارہ ہے کیونکہ دونوں میں سے ہرایک اپنے ساتھی کو بدکاری کے ارتکاب اور ویگر ہم نوع افراد کے درمیان اس کے پھیلنے سے مانع ہوتا ہے، اس لحاظ سے کو یا ہرایک اپنے دوسرے ساتھی کے لئے لباس کا درجہ رکھتا ہے کہ جس سے اس کی شرمگاہ اور مخصوص مقامات کو چھپا تا ہے اور بدایک نہایت لطیف استعارہ ہے، اس کی لطافت جملہ ' اُحِلُ لَکُمُ لَیْکُ لَمُ اَلْسِیْکَا اللّٰهِ اللّٰ اَلٰ اِنْکَ اللّٰ اِللّٰ اللّٰ ہوجاتی ہوتا ہے کہ بین خود اللّٰ اللّ

## خدا کی طرف سے تو بہ و بخشش

'' تَخْتَانُوْنَ '' کامصدر '' اختیان '' مصدر '' خیانت' کا ہم متی ہاوراس میں۔ بقو لے۔ تقص (کی کرنا) کامتیٰ پایا جاتا ہے، آیت میں جملہ '' اَنَّکُمْ گُنْتُمْ تَخْتَانُوْنَ '' جو کہ اس فعل لینی خیانت کرنے کے استرار و پورپے انجام دینے کامعیٰ دیتا ہے اس سے بیٹروت ماتا ہے کہ بی خیانت صدر اسلام میں سلمانوں کے درمیان اس وقت بھی عام تھی جب روزہ کے وجوب کا تھم نازل ہوا اوروہ چھپ چھپ کر خداکی معصیت کرتے تھے جو کہ ان کے اپنے آپ سے خیانت کرنے کے متر اوف تھی، ورنہ تو بہ وعنو وورگزرکا مسئلہ ہی پیش نہ آتا چنانچہ '' تَخْتَانُوْنَ اَنْفُسَکُمْ '' کے بعد '' فَنَابَ عَلَيْكُمْ وَعَفَاعَنُكُمْ '' کے الفاظ اگر چہ سلمانوں کے ارتکا بر معصیت پرصرت ولیل نہیں بن سکتے لیکن ان کا ایک ساتھ ہونا ثابت کرتا ہے کہ سلمانان صدر اسلام روزہ کے تھم کی نافر مانی کرتے تھے کہ جے خداوید عالم نے معاف کردیا اور ان کی تو بہتول کرلی۔

بنا پرایں اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ اس کے نزول سے قبل روز سے کی را توں میں عورتوں سے مباشرت وجنسی عمل ممنوع تقا اور اس آیت کے نازل ہونے سے وہ حرمت وممنوعیت شتم ہوگئی اور اس کی جگہ حلتیت و جواز نے لے لی جیسا کہ کئی مفسرین نے اس کی تفییر میں ذکر کیا ہے۔اس کے علاوہ خود آیت میں بھی اس کے شواہدموجود ہیں مثلاً:

- (١) "أحِلَّ لَكُمْ" (تهمارے لئے حلال كرديا كميا ہے)
  - (٢) "كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ" (تم خانت كرتے تھے)
- (٣) "فَتَابَعَكَيْكُمُ وَعَفَاعَنْكُمْ" (اس فتهارى توبةبول كى اورتم سے دركزركيا)
  - (٣) " فَالْنَ بَاشِرُ وَهُنَ " ( لي ابتم أن عما شرت كراه )

اگراس سے پہلے عمل مباشرت حرام نہ ہوتا تو آیت کے الفاظ یوں ہونے چاہیئے تھے: ''ف لا جناح علیکم ان قباد سرو هن'' (تم پرکوئی گناه نہیں کتم ان سے مباشرت کرو)، للذا ثابت ہوا کہ اس آیت کے نازل ہونے سے قبل مباشرت حرام تھی۔

البت بعض حفرات كا كبنا ہے كہ يہ آيت كى حكم كومنسوخ نہيں كرتى كيونكدروزه كى آيات ميں مباشرت يا كھانے پينے كى حرمت كا ذكر بى نہيں بلكہ حقيقت امريہ ہے۔۔جيبا كہ اہل سنت و الجماعت كى كتب ميں فدكور روايات سے اس كى خرمت كا ذكر بى نہيں بلكہ حقيقت امريہ ہے۔۔جيبا كہ اہل سنت و الجماعت كى كتب ميں فدكور روايات سے اس كى نشا عدى ہوتى ہوتى ہے۔۔ كہ جب روزه كى فرضيت كا حكم نازل ہوا اور مسلمانوں نے اس حكم كو ان الفاظ ميں سنا: " كُتِبَ عَلَيْكُمُ السِّيامُر كَمَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ " (تم پر روزے واجب كے گئے ہيں جيما كم تم سے پہلے لوگوں پر واجب كے گئے روزے واجب كے گئے روزے واجب كے گئے روزے كا جب كے گئے تھے ) تو انہوں نے اس سے يہ مجھا كہ اس كے احكام ہر كاظ سے سابقہ امتوں پر واجب كے گئے روزے كے احكام سے مساوى ہيں اور جيبا كہ نصار كى بارے ميں كما گيا ہے كہ وہ ابتدائے شب ميں كھاتے ہيئے اور عمل

مباشرت انجام دیتے تھے پھراس کے بعد اسماک کرتے تھے (روزہ رکھتے تھے اور کھانے پینے اور مباشرت وغیرہ سے اجتناب کرتے تھے) چنانچے سلمان بھی ایبا ہی کرنے گئے، لیکن بیان کے لئے دشوار تھا اور عملی طور پراس کا جاری رکھنا اُن کے بس میں نہ تھا کیونکہ اُن کے نو جوان جھپ جھپ کرعمل مباشرت انجام دینے سے بازنہیں آتے تھے جبکہ وہ اسے گناہ و معصیت اور اپنے آپ سے خیانت بھی بچھتے تھے، اسی طرح اُن کے عمر رسیدہ افراد کے لئے سوکر اُشخفے کے بعد کھانے پینے سے عمروم بھی تاب بہاں تک کہ ان میں سے بعض افراد پر نیند فالب آجاتی تو وہ اپنے آپ کو کھانے پینے سے عمروم بھی کھنے کہ لغذا آیت نازل ہوئی اور اُن کی غلاق کی ودور کر دیا اور اُنیس آگاہ کردیا کہ یا ورمفان کی را توں بینے سے عمروم بھی کھنا پینا ہر گزممنوع وحرام نہیں ہے۔ اسی سے یہ بھی واضح ہوگیا کہ آیت مہار کہ میں روزہ کے تھم میں ابتدا متوں کے تھے اور اس سے مرادروزہ کی اصل فرضیت وہ جوب میں مشابہت مقصود ہے نہ کہ اس کی کیفیت اور دیگر مخصوص احکام میں!

اور جہاں تک آیت میں'' اُحِلَّ لَکُمْ '' (تہمارے لئے طلل وجائز قرار دیا گیاہے) کے الفاظ کا تعلق ہے تواس سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ پہلے حرام و نا جائز تھا، بلکہ اس سے اصل حلتیت وجواز ہی ٹابت ہوتا ہے، چنانچہ اس کی مثال قرآن مجید میں سور کا ماکدہ آیت ۹۲ میں موجود ہے، ارشاد ہوا:

ن اُحِلَّ لَكُمْ صَيْدُ الْبَحْرِ " (تہارے لئے دریا سے شکار کرنا حلال وجائز قرار دیا گیا ہے) جبکہ معلوم ہے
 کہ حالت واحرام میں دریا سے شکار کرنا اس آیت کے نازل ہونے سے قبل بھی ان کے لئے حرام دنا جائز نہ تھا۔

ای طرح جمله "علم الله أن كُمْ مُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسكُمْ" (خداجاتا ب كم الين آپ سے خيات كرتے سے ) سے مراديہ ب كه وہ اپن كمان ميں اپنے ساتھ خيانت كے مرتكب ہوتے ہے اور يہ خيال كرتے ہے كه أن كا ما و رمضان كى راتوں ميں كھانا بينا اور عملِ مباشرت انجام وينا أن كا اپنے ساتھ خيانت كرنا اور معصيت ب اى لئے خدانے فرمايا: "كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسكُمْ" (تم اپنے آپ سے خيانت كرتے ہے) اور يوں نيس فرمايا: صحف انون الله (تم الله سے خيانت كرتے ہے) اور يوں نيس فرمايا: صحف انون الله (تم الله سے خيانت كرتے ہے) جيما كه وردانال آيت ٢٠ ميں فرمايا:

O " لَا تَخُونُوا اللهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوۤ اللَّمِنْ لَكُمْ وَ اَنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ "

(خدااوراس کے رسول کے ساتھ خیانت نہ کرواور نہ ہی اپنی ا مانتوں میں خیانت کرو)۔

اس كساته سياحال بحى بإياجاتا بك " اختيسان" كقص اوركى كرنا مرادبو،اس صورت يس آيت كامتى يول بوگا: " علم الله الكم كنتم تنقصون الفسكم" (خُداجاتا بكرتم اينا نقصان كرتے تھے لين

ا پنے آپ کواپنے جائز حقوق مثلاً کھا تا پینا اور عملِ مباشرت سے محروم کرتے تھے، ای طرح '' فَتَابَ عَلَيْكُمْ وَ عَفَاعَنْكُمْ '' كالفاظ سے عملِ مباشرت كى مُرمت كاصرت كام تائيں ہوتا۔

یہ ہے اُن روایات میں مذکور آیت کی تغییر جو کتب اہل سنت میں موجود ہیں لیکن یہ تغییر جیسا کہ آپ نے خود طاحظہ کیا ہے فاہر آیت سے مطابقت نہیں رکھتی کیونکہ آیت کے الفاظ صراحناً ننخ کو ٹابت نہیں کرتے لیکن اس میں کمال ظہور ضرور رکھتے ہیں بعنی اگر چہ صریح نہیں گر فاہر میں ننخ کا واضح اشارہ دیتے ہیں ، ملاحظہ ہو: '' اُجِلَّ نَکُمْ'' (تمہارے لئے جائز کر دیا جماہے) '' کُنْتُمْ تَخْتَانُوْنَ اَنْفُسَکُمْ '' (تم اپ آپ سے خیانت کرتے ہے)'' فَتَابَ عَلَیْکُمْ وَعَفَاعَنْکُمْ رُاس نے تمہاری توبہ قبول کی اور تم سے طووور رگزرکیا)۔

اس کے علاوہ بیالفاظ طاحظہ ہوں: '' فَالْنَ بَاشِرُ وَ هُنَّ' (پُل ابتم اُن سے مباشرت کرلو) اس سے عابت ہوتا ہے کہ اگر آیت کے نزول سے پہلے اور بعد دونوں اوقات میں عملِ مباشرت جائز وروا ہوتا تو'' ابتم ان سے مباشرت کرلو'' کے الفاظ استعال نہ کئے جاتے ، ان الفاظ سے ٹابت ہوتا ہے کہ آیت کے نازل ہونے سے پہلے مباشرت روانہ تھی۔

اور جہاں تک اس آیت کے نازل ہونے سے پہلے والی آیات روزہ کا تعلق ہے تو اُن میں کھانے پینے اور عملِ مباشرت کی ترمت کا ذکر نہ کیا جا نا اس آیت کے ناتخ ہونے کی نئی نہیں کرتا کیونکہ اُن آیات میں روزہ کے دیگرا حکام مثلاً روزہ کے دن میں مباشرت اور کھانے پینے کی تُرمت وغیرہ بھی فہ کورٹہیں ، اور واضح ہے کہ حضرت پینجبرا سلام نے وہ سب احکام اِس آیت کے نازل ہونے سے قبل ہی مُسلما نوں کو واضح طور پر بتا دیتے تھے۔اور میں ممکن ہے ان اعمال کی شب میں احکام اِس آیت کے نازل ہونے سے قبل ہی مُسلما نوں کو واضح طور پر بتا دیتے تھے۔اور میں ممکن ہے ان اعمال کی شب میں اس کا جُوت موجو دنہیں ان جام وی کی حرمت بیان کر دی ہوا ور اس آیت نے اُس کو منسوخ کر دیا ہو۔ تا ہم کلام الٰہی میں اس کا جُوت موجو دنہیں

### ایک اعتراض اوراس کا جواب

زینظرموضوع کی بابت ممکن ہے میں ہوال پیش ہوکہ آیتِ مبارکہ یس'' کھن لیکا س انگٹم و اکنتُم لِبائس انگئم و اکنتُم لِبائس انگئم و اکنتُم لِبائس انگئم و اکنتُم لِبائس انگئم و الفاظ ما و رمضان کی راتوں میں عملِ مباشرت کے جواز وطلبت کا سبب واصل وجہ بیان کرتے ہیں ( لیمنی ما و رمضان کی راتوں میں عملِ مباشرت اس لئے جائز قرار دیا گیا ہے کہ وہ ( تنباری ہویاں ) تنہارالباس اور تم ان کے لئے لباس ہو ) للذا اسے ( سبب کو ) ناتخ ومنسوخ دونوں میں نہیں پایا جانا چاہیے کیونکہ یہ ہر گزمعتول و قابلِ قبول نہیں کہ جو چیز تھم کے منسوخ ہونے کی علمت دوجہ بنی ہووہ ناتخ ومنسوخ دونوں میں پائی جائے خواہ ہم سے کیوں نہ کہہ دیں کہ اس طرح کی سبب تر اشیاں ہونے کی علمت دوجہ بنی ہووہ ناتخ ومنسوخ دونوں میں پائی جائے خواہ ہم سے کیوں نہ کہہ دیں کہ اس طرح کی سبب تر اشیاں

ا حکام شرعیہ میں حقیق علل واسباب سے پروہ نہیں اٹھا تیں بلکہ صرف احکام کی حکمتوں اور مصلحتوں کو بیان کرتی ہیں اور سیکہ سے علت وسبب جے ذکر کیا گیا ہے تھم کی اصل علت نہیں بلکہ صرف اُس کی حکمت وطمح ظرمصلحت ہے اور حکمت ومصلحت میں سے ضروری نہیں ہوتا کہ وہ علت کی طرح جامع و مانع ہو، بنا برایں اگر عملِ مباشرت آیت مبارکہ کے نازل ہونے سے قبل حرام و ناروا ہوتا اور پھر آیت کے ذریعے حلال و جائز قرار پایا ہوتا تو آیت میں ترمت کے تھم کے منسوخ ہونے میں سے علت ذکر نہ کی جاتی ہوں وہ مردوں کے لئے لباس ہیں۔

#### ال كاجواب يدب كه:

- (۱) ہیاعتراض اس لئے خود بخو و کمزور پڑجاتا ہے کہ'' اُجِلَّ لَکُمُ'' (تہمارے لیے طلال وجائز قرار دے دیا علیا ہے) کو''لیسلہ الصیام "(روزوں کی راتوں میں) کے ساتھ مقید کر دیا گیا ہے جبکہ میاں بیوی کا ایک دوسرے کے لیے لباس ہونا دن اور رات دونوں اوقات میں کیسال حیثیت رکھتا ہے حالانکہ دن میں اُن کاعملِ مباشرت انجام دینا حرام ومنوع ہے۔
- (۲) آیت میں جو قیود ذکر کی ہیں یعنی: '' لَیْدَلَةَ الصِّیامِ " ، '' هُنَّ لِبَاسٌ تَکُمْ " ، ور" اَنَّکُمْ کُنْدُمُ تَخَتَانُوْنَ اَنْفُسکُمْ " ، یہ تینوں دراصل اُن تین علتوں کی دلیس ہیں جن پر جم ۔۔ ناخ ومنسوخ دونوں۔۔ کا دارومدارہ، للنزا میاں ہوی کا ایک دوسرے کے لیے لباس ہونا اس کامُو جب ہے کہ اُن کے درمیان عمل مُنا شرت مطلقا جائز ہو، تا ہم روزہ کا حکم اس جواز کومقید کر دیتا ہے اور اسے روزہ کے علاوہ دیگر اوقات میں محدود کرتا ہے، چنا نچہ " لَیْدَلَةَ الصِّیافِر" کے الفاظ اس کی واضح دلیل ہے۔ اور ' صیام' دراصل اُن چیزوں سے رکنا اور اجتناب کرنے سے عبارت ہے جونفسانی خواہشات کے باب میں آتی ہیں مثلاً کھانا پینا اور مُنا شرت وغیرہ ، تو چونکہ پورامہینہ کل مُنا شرت سے دوری عمواً دشوار ہوتی ہے اور معصیت و گناہ اور اپنے آپ سے خیا نت کرنے کا موجب بن سکتی ہے لہذا اس کے چیش نظر لوگوں کی مہولت کے لیے بارت میں انجام دبی کی اجازت دی گئی اور اس سے اُن کے ایک دوسرے کے لیے لباس ہونے کا مُطلق حکم '' صیام' ویا حالے دن میں نہیں۔

  کی قید سے مقید ہوگیا اور اپنے اطلاق کے بعض موارد میں محدود ہوگیا اوروہ یہ کہ وہ گل (مباشرت) صرف رات میں انجام دبی کی اجازت میں انجام دبی کی اجازت میں انجام دبی کی اجازت میں موارد میں محدود ہوگیا اوروہ یہ کہ وہ گل (مباشرت) صرف رات میں انجام دبی کی تیوں کے ایک دوسرے کے لیے لباس ہونے کا مُطلق میں نہیں۔ دبا حالے دن میں نہیں۔

بنابرایں آیت کامعنی یوں ہوگا: (والله اعلم)'' میاں بیوی کا ایک دوسرے کے لیے'' لباس'' ہونا جو کہ مُطلق تھا (اس میں کسی قتم کی قیدوز مانی محدودیت نہتی) اور ہم نے اسے روزہ کے ساتھ شب وروز میں مقید کردیا تھا اور عمل مباشرت انجام دینا حرام قرار دے دیا تھا اور اب اسے طلال وجائز قرار دیا ہے کیونکہ ہمیں علم ہے کہتم اس کی بابت اپنے آپ سے خیانت کرتے ہولہذا ہم نے تبہارے ساتھ زمی اختیار کرئے اور تہہیں اپنی رحمت وعنایت سے بہرہ مند کرنے کا فیصلہ کیا اور اُس مطلق تھم کوروزے کی رات میں واپس لے لیا اورروزہ کے تھم کو دن میں مخصر کر دیا ، پس تم رات تک روزے کو پورا کرو''۔

#### بحث كاخلاصه وماحصل

خلاصة كلام يہ ہے كہ جملہ '' هُنَّ لِبَاسٌ تَكُمْ وَ أَنْتُمْ لِبَاسٌ لَهُنَّ ' اگر چاصل عمل مباشرت كے طال وجائز كئے جانے كى علت بإ حكت كو بيان كرتا ہے تا ہم آيت ش اصل غرض و مقصود بينيں بلكداس ميں اصل مقصد و غرض صرف دوزه كى راتوں ميں عمل مباشرت كے جواز كى حكمت بيان كرتا ہے اور بيہ مطلب '' هُنَّ لِبَاسٌ لَّكُمْ '' سے ' و عَفَاعَنْكُمْ '' تك كے الفاظ سے ستفاد ہے۔ بنا برايں اس حكمت كاتعلق صرف ناسخ حكم سے ہواوراس ميں منسوخ حكم ہر كرنشا مل نہيں (ناسخ حكم سے مراد بور سے ماہ دروز سے كى دات ميں عمل مباشرت كا جواز ہے اور منسوخ حكم سے مراد بور سے ماہ درمضان ميں (دن اور دات ) عمل مباشرت كا جواز ہے اور منسوخ حكم سے مراد بور سے ماہ درمضان ميں (دن اور دات ) عمل مباشرت كى حرمت وعدم جواز ہے )۔

### طلب اولا د کا احساس

" فَالْتُنَ بَاشِرُ وَهُنَّ وَابْتَغُوْاهَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ"
 ( پس ابتم ان سے مباشرت کرواور جو پھواللہ نے تہارے لئے لکھ ویا ہے اسے طلب کرو)

" کاشِی و هُنَ" میغدام ہے، جوامر، نبی کے بعد آئے وہ جواز کا ثبوت قرار پاتا ہے چنانچہ ابتدائے آیت میں ان کُرٹی کے ابعد آئے وہ جواز کا ثبوت قرار پاتا ہے چنانچہ ابتدائے آیت میں " اُجِلَّ لَکُمْ" کے الفاظ سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، اس طرح زیرِ نظر جملہ کامعنیٰ ہے ہوگا کہ اب سے تبہارے لئے اپنی بیو یوں کے ساتھ مباشرت کرنا جائز ہوگیا ہے ( یعنی اس آیت کے نازل ہونے کے وقت سے روزے کی راتوں میں اپنی بیویوں کے ساتھ عملِ مباشرت انجام ویناتہارے لئے رواہے )۔

"و البَيْعُوا" كاصدر "ابعداء" ب،اسكامعى طلب كرناب يهال آيت مباركيس "وابتَعُوامًا

#### آیت کے بارے ش ایک رائے

بعض ارباب فکرنے '' وَابْتَغُوْ اَهَا كَتَبَ اللهُ لَكُمْ '' (اورتم طلب کرودہ جو پچھ خدانے تہمارے لئے لکھ دیا ہے) کا بیمتن کیا ہے کہ تم طلب کروجو پچھاللہ نے تہمارے لئے حلال وجائز قرار دیا ہے بعن لکھ دیئے سے حلیت وجواز مراد لیا ہے کیونکہ خدا چاہتا ہے کہ اس کے بندے اس کے حلال وجائز کئے ہوئے کا موں کو بھی اس طرح اہمیت کے ساتھ جامہء عمل پہنا ئیں جس طرح اس کے واجب ولازم کئے ہوئے کا موں پڑھل پیرا ہوتے ہیں۔

لیکن یہ تفسیراس لئے بعیداز قیاس معلوم ہوتی ہے کہ قرآن مجید میں لفظ کتابت (لکھ دینا) کسی ایک مقام پر بھی جوازاوراجازت دینے کےمعنی میں نہیں آیا۔

### روز ه کی ابتدا کاوفت

"وَ كُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْوَبْيَشُ مِنَ الْخَيْطِ الْوَسُو دِمِنَ الْفَجْرِ"
 (اورَ تَم كُما وَاور بِيو، يها ل تَك كه مفيد وها كه سياه وها كه سي با برنكل آئے)

فجری دوقسیں ہیں: فجرکا ذب اور فجر صادق، پہلی فجرکو فجر کا ذب (جھوٹی فجر) اس لئے کہا جاتا ہے کہ وہ تھوڑی ہی دیر کے بعد زائل ہوجاتی ہے اور اسے'' ذنب السرحان'' بھی کہتے ہیں کیونکہ وہ بھیڑ یے کی دم سے مشابہت رکھتی ہے جب وہ اسے او پر اٹھا لیتا ہے ، اور رات کے آخری حصہ میں ایک عمودی شعاع مشرق کی جانب ظاہر ہوتی ہے اس وقت صورج افق سے ۱۸ درجہ (Degrees) کے فاصلہ پر زیرِ افق ہوتا ہے ، پھر وہ شعاع آستہ آستہ پھیلنا شروع ہوجاتی ہے ہیاں تک کہ افق پر ایک سفید دھا کہ کی ما نشر دکھائی ویتی ہے اور وہی دوسری فجر ہے کہ جے فجرِ صادق (پچی ہوجاتی ہے کہا جاتا ہے کیونکہ وہ دن کے آجانے کی پی فجر دیتی ہے اور طلوع آفاب سے متصل ہوتی ہے۔

ندکورہ بالا مطالب سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ''حَتیٰ یک تَبکی اَن کُدُر الْخَیْطُ الْا بَیَصُ مِنَ الْخَیْطِ الْا سُودِمِنَ الْفَیْطِ الْا سُودِمِنَ الْفَجُونَ مِن وقت کی تحد بدوتعین سے اصل مقصودا بتدائے طلوع فجر صادق کی تخیص کا معیار بتا تا ہے کیونکہ اس کے بعد جوں بی دن کی سفیدی بڑھنا شروع ہوتی ہے تو وہ دونوں دھا کے بعنی ''الْخَیْطُ الْا بَیْنُ '' اور ''الْخَیْطِ الْا سُوذِ ' محو ہوجائے ہیں، نہ سفید دھا کہ باقی رہتا ہے اور نہ سیاہ دھا کہ !۔

# رات تك روز ه ركفنے كاحكم

" ثُمَّ أَتِبُّواالصِّيامَ إِلَى اليَّلِ - " ،
 ( پُرِمْ مَمَام كروروز \_ كورات تك ... )

اس سے پہلے جملے میں چونکہ روزہ کے ابتدائی وقت کی تعیین طلوع فجر کی ابتدائی گھڑیوں کے بیان سے ہو چکی ہے للندا اختصار کو طموظ رکھتے ہوئے دوبارہ اس کا ذکر کے بغیر روزہ کے آخری وقت کو ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے ''ثُمَّ اَتِبْدُوا'' کے اَتِبْدُوا'' کے اَتِبْدُوا'' کے اِسْدِی اَلْہِ اِلْہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہ

امورسے مرکب ہو کہ جن میں سے ہرایک منتقل عبادت کی حیثیت رکھتا ہو۔

عربی زبان میں تمام اور کمال کے الفاظ میں یہی فرق ہے کہ پہلا لفظ (تمام) اس چیز کی انتہا کو کہتے ہیں جوا یہے اجزاء سے مرکب نہ ہوجن میں سے ہر جزء اپنی مستقل حیثیت کے ساتھ مخصوص اثر کا حامل ہوجبکہ دوسرا لفظ (کمال) اس مرکب چیز کے پورا ہونے کو کہتے ہیں جس کا ہر جزء اپنی مستقل حیثیت کے ساتھ مخصوص اثر رکھتا ہو، اس کی مثال اس آ یہت مبار کہ سے واضح ہوجاتی ہے:

سوره مباركه ما كده ، آيت ۳:

0 " الْيَوْمَ اكْمَلْتُ لَكُمْ دِيْنَكُمْ وَ اتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِيْ "...،

(آج میں نے تہارے لیے تہارادین کمل کردیا اورتم پرایٹی نعت تمام کردی..)

اس آیت پی دین کی نسبت نظان آگیگٹ "استعال ہوا اور نعت کی بابت نظان آئیکٹ " ذکر ہوا، اس کی وجہ بیہ کہ دین نماز، روزہ، جج وغیرہ ایسے امور سے مرکب مجموعہ ہے جن میں ہرعمل اپنی مستقل حیثیت کے ساتھ مخصوص اثر کا حامل ہے جبکہ نعمت چونکہ ایک بسیط چیز ہے لہذا اس کے لئے لفظ اتمام استعال کیا گیا ہے، اس سلسلے میں مزید وضاحت اس آیت (مائدہ، ۳) کی تغییر میں آئے گی انشاء اللہ تعالی۔

# اعتكاف سے مربوط حكم

أُ وَلَا تُنْكَاشِهُ وَهُنَّ وَ أَنْتُمْ عَكِفُ وَنَ الْمَسْجِينِ "
 (اورتم ان سے مباشرت نہ کروجب تم مجدوں میں اعتکاف میں بیٹھے ہو)

عکوف اوراعتکاف کامعنی ہمیشدلازم رہنا، کسی چیز کے ساتھ ساتھ رہنا ہے، کسی جگہ یں اعتکاف کرنے سے مراد اس میں اس طرح قیام پذر یہونا ہے کہ گویا اس کے ساتھ جڑے ہوئے ہوں۔

'' اعتکاف''شرگی اصطلاح ش ایک مخصوص عبادت کانام ہے جس کے بنیادی احکام میں مجد میں تغیرے رہنا اور کسی اہم عذر و مجبوری کے بغیر با ہر نہ لکانا اور دوزہ رکھنا شامل ہے ، اور چونکہ روزے کی راتوں میں بیوی سے عملِ مباشرت انجام دینا جائز قرار دیا گیا ہے لہٰذا بیر گمان ہوسکتا تھا کہ جالتِ اعتکاف میں بھی اس کا جواز باتی ہوگا لہذا اس غلافہی کو دور کرنے کے لئے بیتھم نازل ہوا: ''وَلَا تُنْبَاشِہُ وَ هُنَّ وَ اَنْتُمْ عٰکِفُ وُنَ اَنْہُمْ عٰکِفُ وُنَ الْهَاسِ بِسِالِ اللهِ عَمْلِ

مباشرت انجام نددو جبتم مساجد ين اعتكاف بين معروف مو) \_

# حدودِ اللی کی پاسداری

O '' تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَقَى بُوهَا '' (بيالله كى مدود بين بتم ان كقريب نه جاؤ، ان كونه كلا عدو)

صدود ' من من مح من ' و من کا اصل معنی روکنا ہے اور بیلفظ جہاں اور جیسے استعال ہوا ہے اس کا معنی اس اصل معنی اس اصل معنی کی مرف لوشا ہے مثلاً ' حد المسیف" ( تکوار کی دھار )۔ ' ' حد المسیف ' ( تکوار کی دھار )۔ ' ' حد المسیف ' ( لو ہا ) و فیرہ ، المدار ' ( گھر کی حدود یا احاط ) ۔ ' حدید ' ( لو ہا ) و فیرہ ،

یہاں'' خدا کی حدود کے نزدیک نہ جاؤ'' سے کنایۃ بیرمرادلیا گیا ہے کہ ان سے آگے نہ جاؤ (خدا کی نافر مانی کرکے اس کی مقرر صدود سے تجاوز نہ کرو) لینی روز ہے کی حالت میں کھانا پینا اور مباشرت چونکہ ممنوع ہے اس لئے ان میں سے کسی کے بھی قریب نہ جاؤ ، یا بیر کہ ان احکام اور خدا کے مقرر کروہ قوا نین کی خلاف ورزی نہ کرو جو اس نے تہارے لئے روز ہے کی حالت میں معین کئے ہیں اور ان میں تقوی و پر ہیزگاری کو ترک نہ کرو۔

# روايات پرايك نظر

#### خوات بن جُبير انصاري كاواقعه

تغیر فتی شی حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے ارشا وفر مایا: کھانا اور عملِ مباشرت دونوں بی ماور مضان کی را توں میں سوجانے کے بعد حرام قرار دیئے گئے تنے لینی جو شخص نماز عشاء پڑھنے کے بعد افظار کئے بغیر سوجاتا اور جب بیدار ہوتا تو اس پر افظار ( کھانا بینا ) حرام قیا اور اسی طرح بیو بوں کے ساتھ عملِ مباشرت انجام دینا بھی ما ورمضان کے شب وروز میں حرام تھا۔

#### (تغییرتی ج اص ۲۲)

### قيس بن صرمه انصاری کا قصّه

تفیر'' درمنثور'' میں چنداصحاب تغییر وحدیث کے حوالہ سے براء بن عازب کی بیروایت ذکر کی گئی ہے کہ حضرت

تی پیراسلام کے محابہ کرام میں سے اگر کوئی روزہ دار سحانی افظار کے وقت کچھ کھائے ہے بغیر سوجاتا تو اس رات اور دوسرے دن شام تک کھی نہ کھاتا تھا، ایک دن قیس بن صرمہ انساری روزہ سے تھے اور سار اون اپنی زمین برکام کرتے رہے جب افظار کا وقت ہوا تو اپنی گر آ گئے اور اپنی زوجہ سے پوچھا کہ کھانا تیار ہے؟ اس نے جواب دیا: نہیں، ابھی تیار کردی ہوں، ابھی اُن کی بیوی نے کھانا تیار نہیں کیا تھا کہ اس دور ان انہیں نیند آگئی، ان کی زوجہ ان کے پاس آئی اور انہیں نیند آگئی، ان کی زوجہ ان کے پاس آئی اور انہیں نیند کی حالت میں وکھ کر کہا، ارے آپ سو گئے ہیں؟ بہر حال اُنہوں نے اس رات کو کچھ نہ کھایا اور دوسرے دن بھی روزہ رکھا، جب دو پہر کا وقت ہوا تو ہوئی ہوگئے، یہ واقعہ حضرت پیغیر اسلام کی خدمت میں عرض کیا گیا تو اس وقت سے روزہ رکھا، جب دو پہر کا وقت ہوا تو ہوئی اور گئے آلے بیا اور انگر اُنٹی اُنٹی اُنٹی ہیں۔ تا۔۔ مِنَ الْفَجُون ، اس سے مسلمانوں کی خوشی و مرت کی انتہا نہ رہی۔

(تغییر درمنثور، ج اص ۱۹۷)

یہ واقعہ دیگرروایات میں بھی مختصر فرق کے ساتھ ذکر ہوا ہے ، بعض روایات میں قیس بن صرمہ کے بجائے اپوقیس بن صرمہ اور بعض میں صرمہ بن مالک کانام ذکر کیا گیا ہے۔

### ابن عباس کی روایت

تفیر در منثور ہی میں ابن جریراور ابن منذر کے حوالہ سے ابن عباس کی روایت ذکر کی گئی ہے، انہوں نے کہا: ما و رمضان میں جب مسلمان نما زعشاء پڑھ لیتے تھے تو عملِ مباشرت اور کھانا پینا آئندہ شب تک اُن پرحرام ہوجاتا تھا، البت عمر بن خطاب سمیت چند مسلما نول نے اس دستور کے برعس عملِ مباشرت اور کھانے پینے کو ترک نہیں کیا اور جب آخضرت کا سام اس بات کی شکایت پینی تو خداود مالم نے بیآیت نازل فرمائی: ' اُحِلُ لَکُمُ لَیْدُلَةُ الصِّیامِ سنت تا۔ فَالْنَیْ بَاشِمُ وَ هُنَ " اُحِلُ لَکُمُ لَیْدُلَةُ الصِّیامِ سنت میں مربح کی کراو۔ (تفیر درمنثور، جا صفحہ کو ا)

اس مضمون کی روایات کرت کے ساتھ اہل سنت نے ذکر کی ہیں اوران میں سے اکثر روایات میں عمر بن خطاب کا نام ذکر کیا گیا ہے ، ان تمام روایات میں اس پراتفاق ہے کہ ماور مضان کی راتوں میں عملِ مباشرت کا حکم کھانے پینے کے حکم کی مانند تھا بعنی سونے سے پہلے جائز اور سونے کے بعد ناجائز تھا، لیکن پہلی روایت جوہم نے ذکر کی ہے اس سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ عملِ مباشرت ماور مضان میں مطلقاً حرام تھا خواہ دن ہو یا رات ، جبکہ کھانا پینا ابتدائے شب میں سونے سے معلوم ہوتا ہے کہ عملِ مباشرت ماور معلوم ہوتا ہے کہ عدحرام! آ یہ مبار کہ کے سیاق وطر زبیان سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کیونکہ اگر عملِ مباشرت

بھی کھانے پینے کی طرح سونے سے قبل جائز اور سونے کے بعد حرام ہوتا تو ضروری تھا کہ دونوں کے بیان میں انہائے وقت کا ذکر ہوتا جبکہ صرف کھانے پینے کا آخری وقت ذکر کیا گیا لیکن عملِ مہاشرت کی بابت انہائے وقت نہ کورنہیں چنا نچہ کھانے پینے کی بابت اس طرح ارشاد ہوا: '' گُلُوْ اوَ اشْرَبُوْ احْتَی یَنَبَدیّنَ لَکُمُ الْخَیْطُ الْاَ بَیْکُن ... '( کھاؤیو، یہاں کھانے پینے کی بابت اس طرح ارشاد ہوا: '' گُلُوْ اوَ اشْرَبُو احْتَی یَنَبَدیّنَ لَکُمُ الْخَیْطُ الْاَ بَیْکُن ... '( کھاؤیو، یہاں تک کے سفید دھا کہ (دن کی سفیدی) ظاہر ہوجائے ) اور عمل مہاشرت کی بابت یوں فر مایا: '' اُجِلَّ لَکُمُ لَیْدُلَةَ الصِّیامِ اللَّوْفَثُ اِلْیٰنِسَا بِکُمُ '۔۔ (روزے کی راتوں میں تہارے لئے اپنی یو یوں کے ساتھ عملِ مباشرت انجام دینا جائز قرار دیا گیا ہے)

ای طرح بعض روایات یش ' گنتُه تَخْتَانُوْنَ آنَفُسَكُمْ " کی بابت خیانت کے ارتکاب کوعمل مباشرت اور کھانے پینے دونوں سے مربوط قرار دیا گیا اور کہا گیا کہ صدر اسلام کے مسلمان صرف عمل مباشرت انجام دے کربی اپنے آپ سے خیانت کرتے تھے اور ای کو آیت میں آپ سے خیانت کرتے تھے اور ای کو آیت میں ' کُنتُمْ تَخْتَانُوْنَ آنَفُسَکُمُ " کے الفاظ میں ذکر کیا گیا ہے، جبکہ بیدورست نہیں بلکہ ' گنتُمْ تَخْتَانُوْنَ آنَفُسَکُمُ " میں خیانت کا ارتکاب صرف عمل مباشرت انجام دینے سے مربوط ہے نہ کہ کھانے پینے سے بھی، کونکہ آیت کا سیاق وظر زبیان اس طرح ہے کہ ' خیلم اللّٰهُ آنَکُمُ گُنتُمُ تَخْتَانُوْنَ آنَفُسَکُمُ " کے الفاظ ' کُلُوْاوَاشُورُ بُوا" سے پہلے ذکر ہوتے ہیں۔ اس طرح تغیر درمنثور میں ہے کہ حضرت تی فیمراسلام نے ارشا دفر مایا:

" الشجر فبحران : فنامنا البذي كانه ذنب السرحان فانه لا يحل شيئاً ولا يحرمه و اما المستطيل الذي يا خذ النافق فانه يحل الصلواة و يحرم الطعام "

( فجر دوطرح کی ہے: ایک وہ کہ جو بھیڑیے کی دم کی مانند ہے، وہ نہ تو کسی چیز کو حلال کرتی ہے اور نہ حرام، ووسری وہ کہ جو منتظیل ہے اور افق پر پھیل جاتی ہے، وہ نماز کو جائز اور کھانے کو حرام کرویتی ہے)۔ (تنمیر درمنثوری اص ۲۰۰)

اس مضمون ومعنی کی روایات شیعہ وسی دونوں کی طرف سے کثرت کے ساتھ موجود ہیں اور اس طرح وہ روایات مجمی کہ جن میں اعتکاف اور اس میں عملِ مہاشرت کی حرمت کا ذکر ہے کثیر ہیں۔

## آیت ۱۸۸

وَ لا تَاكُلُوْا اَمُوَاللَّمُ بَيْنَكُمُ بِالْبَاطِلِ وَتُدُلُوْابِهَاۤ إِلَى الْحُكَّامِ لِتَاكُلُوْا فَوَلَ الْمُوالِ النَّاسِ بِالْاِثْمِ وَانْتُمُ تَعُلَمُوْنَ ﴿

#### 2.7

اورآپس میں ایک دوسرے کا مال ناحق طور پر نہ کھا و اور نہ ہی اپنے اموال اس غرض سے حکام کو دو کہ اس طرح کچھلوگوں کا مال نا جائز طور پر کھا سکو جبکہ تم خود جائے ہو،

# تفييروبيان

### الفاظ کی تشریح

اس آیت مبارکہ میں نبی کا صیغہ ''لا تا گئلو آ' آیا ہے لینی نہ کھاؤ تو یہاں '' اکسل' لینی کھانے سے مراد،

لے لینا' اٹھالینا یا استعال میں لا نا ہے' اور بہ معنی مجازی طور پر مراولیا گیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ ' اکسل' لیعنی کھا نا ان طبعی و
فطری افعال میں سے سب سے زیادہ مقدم اور عام ہے کہ جن کی انجام دہی انسان کی بنیادی ضرورتوں میں شامل ہے
چنانچہ انسان اپنے وجود کی ابتدائی نشو ونماہی میں غذا کھانے کا شعور و ادراک حاصل کر لیتا ہے اور سب سے پہلاکام ہے
جے انسان اپنی زندگی میں فطری شعور کی بنیاد پر انجام دیتا ہے اور اس کے بعدد گرا حتیا جات اور زندگی کی بنیادی ضرورتوں
مثلاً لباس' مکان اور از دواجی امور وغیرہ کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔

بنابرای کھانا (اکسل) انسان کے باطنی شعورواحساس سے جنم لینے والاسب سے پہلاملی اقد ام ہے جے وہ اپنی بقائے حیات کے لئے انجام دیتا ہے۔ای لئے ''لینا'' اور'' استعال میں لانا'' بالخصوص اموال کی بابت' اکل'' یعنی کھانا 'کھالینا کہلاتا ہے اور بیجازی استعال صرف عربی زبان میں ہی نہیں بلکہ تمام زبانوں میں عام ہے۔

'' اموال'' جمع کا صیغہ ہے اس کا مفرد'' مال'' ہے۔'' مال'' (دولت' سرمایہ) یعنی وہ چیز جس کا مالک ہونا انسان کی طبعی خواہش ورغبت ہوتی ہے گویا بیر لفظ عربی زبان میں لفظ'' میل'' سے بنا ہے جس کامعنی تو جہ ورغبت ہے کیونکہ مال الیمی چیز ہے جس کی طرف دل رغبت رکھتا ہے۔ دل اس کی جانب مائل ہوتا ہے۔

'' بَيْنَكُمُّمُ'' (آپس ميس)اس ميس لفظ''بيسن''استعال بواہے۔جس سےمراد دو چيزوں (يازياده) كے درميان يا ياجانے والا فاصله (GAP) ہے۔

'' الباطل'' بيد لفظ'' حق'' كے مقابل آتا ہے۔'' حق'' سے مرادا يك يقيني امر ہے۔' يعنی وہ چيز جو ثبوت و تحقيق كي صفت سے متصف ہو۔''

آیت مبارکہ یک محم کواس طرح مقید کر کے بیان کیا گیا ہے۔: " وَ لَا تَا کُلُوٓ اَ اَمُوالکُمْ بَیْنکُمْ بِالْبَاطِلِ" اس یس "اَ اُمُوالکُمْ" (اپنے اموال) کے ساتھ " بَیْنکُمْ" کی قیدلگا دی گئی ہے۔جس سے اس بات کا جوت ملتا ہے کہ اصل میں تمام اموال تمام لوگوں (افراد بشر) کی ملکیت ہیں۔ اور خداوند عالم نے اموال کو تمام لوگوں کے درمیان عادلانہ قوانین کے ذریعے اس طرح میچے طور پرتشیم کردیا ہے کہ ان کے درمیان ملکیت کی موزوں صورت برقر ار ہواور دولت کی منصفانہ تقسیم سے معاشرے میں اقتصادی عدل قائم ہو تا کہ مالی بے قاعد گیوں' خرابیوں اور کسی کی ملکیت میں ناحق تصرف کرنے کا راستہ روکا جاسکے۔' اگر اس کے باوجود کو کی فخص کسی کے اموال میں ناروا تصرف کرے اور عا دلانہ قوانین اللی کی خلاف ورزی کا مرتکب ہوتو اس کاعمل باطل' نا جائز اور غلط ہوگا۔

یہ آیت " خَلَقَ لَكُمُ صَّافِ الْأَرْضِ جَبِيعًا" (اس نے تمہارے ہی لئے پیدا کیا ہے۔ زمین میں سب کھھ)-سورہ بقرہ-۲۹ کے اطلاق کی تشری کرتی ہے'۔

اس کے علاوہ آیت مبارکہ میں اموال کی نسبت لوگوں کی طرف دینے سے اس بات کا جُوت ماتا ہے کہ خداوند عالم نے مالکیت کے اس اصول و قانون پر مہر تصدیق جست کردی ہے۔ جسے انسانی محاشرہ اپنی ابتدائے تا سیس سے مملی طور پر اسلیم کرتا چلا آر ہا ہے اور اسے احترام کی نگاہ سے دیکھتا ہے۔ جسیا کہ روایات و تاریخ کے حوالوں سے بھی اس کی تا تئیم لمن ہے۔ قرآن مجید جس بھی اس اصول و قانون ملکیت کا ذکر مختلف الفاظ جس ایک سوسے زیادہ مقامات جس بواہے۔ مثلاً کہیں نظان ملک '' اور کہیں لفظ' ملک'' اور کہیں لفظ' ملک' اور کہیں لفظ' ملک '' اور کہیں لفظ' کہا گیا گیا گیا گیا گیا گیا کہ جو ملکیت کا معلی دیتا ہے۔ اور کہیں استخلاف (جانشین ووارث بنتا) جسے الفاظ استعمال ہوئے کہ ان سب کا تذکرہ یہاں ضروری نہیں' اس طرح وہ آیات مبارکہ جن جس خرید وفروخت اور تجارت و غیرہ کے شری احکام و دستورات بیان کئے گئے ہیں۔ استازا می طور پر قانون ملکیت کی تا تئید کرتی ہیں مثلاً: '' وَ اَ حَلَّ اللَّمُ الْبَیْکُمُ ہِینَیْکُمُ ہِیالْبَاطِلِ اِلَّا اَنْ تَکُونَ یَجَا کَا تَعَدُّ مُنْ اَدُونِ اِلْمَ اللَّمُ الْبَیْکُمُ ہِینَیْکُمُ ہِینِیْکُمُ ہِینِکُمُ ہِیں اِلْبَاطِلِ اِلَّا اَنْ تَکُونَ یَجَا کَا تَعَدِّ مُنَا کُلُونَ اَ مُواکَکُمُ ہِینِیْکُمُ ہِیالِبَاطِلِ اِلَّا اَنْ تَکُونَ یَجَا کَا تَعَدُّ مُن تَوافِیں'' کا کُلُونَ اَ مُواکَکُمُ ہِینَکُمُ ہِیالِبَاطِلِ اِلَّا اَنْ تَکُونَ یَجَا کَا تَعَدِّ مُن تَوافِیں'' کا کُلُونَ ااَ مُواکَکُمُ ہِینِیْکُمُ ہِیالِبَاطِلِ اِلَّا اَنْ تَکُونَ یَجَا کَا تَعَدُّ مُنْ تَوَافِیں'' کی اُن کُلُونَ اَنْ مُن کُلُونِ اَنْ مُن کُلُونِ اِلْمُواکِلُ اِلْاً اَنْ اَنْ کُلُونَ اِنْ اَنْ کُلُونَ اِلْمُن کُلُونَ اِنْ کُلُونَ اِلْمُواکِلُ اِلْاً اَنْ اَنْ کُلُونَ اِنْ کُلُونَ اِلْمُن کُلُونُ اِنْ کُلُونُ اِنْ کُلُونِ کُلُونِ اِلْمُواکِلُ اِنْ اِنْ کُلُونُ اِنْ کُلُونُ اِنْ کُلُون کُلُون کُلُون کُلُون کُلُون کُلُون کُلُون کُلُونُ کُلُون کُلُونُ کُلُون کُل

(اورتم آپس میں اپنے اموال کو ناجاً مُزطور پر نہ کھاؤگریہ کہ رضامندی پر بنی تجارت کے ذریعہ) نسآ ، ۲۹ اور '' تِجَاسَ ﷺ تَحْشُوْنَ کُسَادَهَا ' توبہ \_\_\_ ۲۲ ( تجارت کہ جس میں خیارہ ہونے کا تنہیں اندیشہ ہوتا ہے۔ )' اس کے ساتھ ساتھ روایات وا حادیث متواترہ بھی اس اصول وقانون ملکیت کی تقیدیتی وتا سَید کرتی ہیں۔

## نا جائز طور بر مال کھانے کی ممانعت

" وَتُنْالُوا بِهَا إِلَى الْحُكّامِ لِتَا كُلُوا فَوِيْقًا .... "

نعل " تُنْ لُوْا" كا مصدر" إداء" بـ بـ جس كامعنى ولو العنى ول كو پانى تكالنے كيا كويں ميں والنا بـ بياں اس سے كنا يدة بيرمرا وليا كيا ہے كہ حكام كو مال كى پيكش كى جائے يا ديا جائے تاكدوہ رشوت دينے والے كى مرضى كے مطابق فيصلہ كريں اور بينها يت لطيف كنابيہ بـ اس ميں رشوت كى وريع مطلوبہ فيصلہ كى مثال اس پانى سے دى كئى ہے جوكنويں میں ہوتا ہے ۔ تو جس طرح کنویں سے پانی ٹکالنے کیلئے ڈول کو کنویں میں ڈالا جا تا ہے۔ اس طرح مال کے ذریعے مطلوبہ فیصلہ لیا جا تا ہے۔

'لفظ '' فویق"کی چیز سے جدا ہوئے گلڑے (ایک حصہ) کے لئے استعال ہوتا ہے'۔

یہ جملہ (وَتُنْدُلُوْ ابِهَآ اِلَى الْحُكَاْمِ ) ابتدائى جملہ " لَا تَأْكُلُوٓ ا " پر عطف ہے۔ اور اس میں فعل " وَتُدُلُوْ ا " پر خى بب جزم آئى ہے۔ اور معنی یہ ہے۔ کہ اموال کو حکام کے پاس نہ لے جاؤ \_\_ "

اس کے علاوہ یہ جی ممکن ہے کہ ''و نُکُ لُوْا ''یں واُ وعطف کے بجائے''مع '' (ساتھ ہونے) کے معنے میں ہواور فعل '' تعدلوا '' میں حرف'' ان' فرض کیا جائے جس کی بناء پراصل جملہ یہ ہو۔ : '' مسع ان تساکیلوا ''اس طرح پوری آیت شریفہ کلام واحد ہوگی کہ جس میں ایک ہی غرض و مقصد طحوظ ہے۔ اور وہ عبارت ہے اس سے کہ جائز نہیں ہے کہ رشوت وینے اور رشوت لینے والے افراد آپس میں کھی جگت سے لوگوں کا مال کھا کیں اور اسے آپس میں تقسیم کریں ' کچھ مال رشوت وینے والا اور کچھ رشوت لینے والا لے لئے یعنی حاکم ناحق طور پر ( کسی شری واخلا تی وقانونی استحقاق کے بغیر) کچھ حصد لے اور رشوت دینے والا گناہ کا مرتکب ہوتے ہوئے کچھ حصد لے جبکہ وہ دونوں جانے ہیں کہ ایسا کرنا نا جائز وحرام حصد لے اور رشوت دینے والا گناہ کا مرتکب ہوتے ہوئے کچھ حصد لے جبکہ وہ دونوں جانے ہیں کہ ایسا کرنا نا جائز وحرام اور ناحق ہے۔

# روایات پرایک نظر

#### جوا کی حرمت

کافی میں حضرت امام جعفرصادق سے اس آیت مبار کہ کی تغییر میں مردی ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا: عربوں میں قمار بازی (جوا)عام تھااوروہ اپنے الل وعیال اور مال وثروت کو جوئے میں نگا دیتے تھے لہذا خداوند عالم نے اس آیت کے ذریعے انہیں اس فتیح عمل سے منع فرمایا۔

### الحكام سےمرادكون ہيں؟

کافی بی میں ابوبھیرے مروی ہے کہ میں نے حضرت امام جعفر صادق کی خدمت میں اس آیت کے بارے میں بوچھا'' وَلَا تَا كُلُو ٓ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا يُلِمُ اللَّهِ وَاللَّهُ مَا يَا اللَّهُ اللَّهُ مَا يَا مُنْ اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ اللَّهُ مَا يَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَا مُعَالِمَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا يَا مُعَالِمَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّ

بھیر! خداکوعلم تھا کہ اس امت میں پجھا سے حاکم ہوں گے جو جورونا انصافی کریں گے۔ لہذا اس آیت میں ' المحکام' ' سے مراد عا دل حکر ان ( قاضی ) نہیں بلکہ نا انصافی کرنے والے حاکم وقاضی مراد ہیں۔ اے ابوجمہ! اگر تہارا کسی پرخن بنآ ہواور تم اس سے وہ حق لینے کے لئے اسے عادل حاکم کے پاس جانے کا کہولیکن اگروہ اسے قبول نہ کرے اور صرف اہل جورونا انصاف حاکم کے علاوہ کسی کے پاس جانے کو تیار نہ ہوتو ایسا محض ان افراد میں سے ہوگا جوابیے مسائل کے حل کے لئے'' طاغوت' کی طرف رجوع کرتے ہیں کہ جن کی فدمت اس آیت میں کی گئی ہے:

' ٱلمُتَرَالَى الَّذِينَ يَزُعُمُونَ اَنَّهُمُ امَنُوابِمَا ٱلْزِلَ اِلَيُكَوَمَا ٱنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ يُرِيْدُونَ اَنْ يَتَحَاكَمُوَّا اِلَى الطَّاغُوْتِ وَقَدْ اُمِرُوَّا اَنْ يَكُفُرُوابِهِ ''

( کیا تونے نیس دیکھا ان لوگوں کو جو سیگمان کرتے ہیں کہ وہ ایمان لائے ہیں اس پر جو پھھ آپ پر نازل کیا گیا اور جو پھھ آپ سے پہلے نازل کیا گیا تھا'۔ وہ چاہتے ہیں کہ اپنے فیطے'' طساغو ت'' کے پاس لے جائیں جبکہ انہیں تھم دیا گیا ہے کہ وہ اس (طاغوت) کا الکارکریں) سورہ ونسآ ء، آیت سے ۲۰

تفییر مجمع البیان میں امام محمد باقر علیہ السلام سے مروی ہے۔ آپ نے ارشاد فر مایا کہ اس آیت میں'' باطل'' سے مرادجھوٹی قتم ہے۔ کہ جودوسروں کا مال قبضہ کرنے کا ذریعہ بنتی ہے۔'

مولف : فدکورہ بالا تمام امور آیت شریف کے مصداق کے طور پر ہیں۔ ور شدخود آیت میں اطلاق پایا جا تا ہے۔ ۔ ( کہ جس میں بیاموراوران کے علاوہ دیگرامور بھی شامل ہیں )۔

# ایک علمی ومعاشرتی بحث

تمام موجودات عالم بستی کہ جن میں نباتات میوانات اور انسان بھی شامل ہیں اپنے وجود کے تحفظ اور اس کی بقاء کے لئے اپنے دائر ہ وجود سے باہر کی ہر اس چیز کوتھرف میں لاتے ہیں۔ جس میں ان کے وجود کی بقاء کا امکانی راستہ نظر آئے و نیا میں کوئی چیز ایسی نہیں گئی چواپے تئیں فعال نہ ہوا ور نہ ہی کوئی ایسا عمل دکھائی ویتا ہے کہ جسے اس کا انجام دینے والا اپنے مخصوص فاکدے کے علاوہ انجام دے بیطرح طرح کی نباتات جو پچوبھی انجام دیتی ہیں وہ اپنی بقائن نشو و نما اور اپنی جیسی ویگر نباتات کو وجود میں لانے کے لئے انجام دیتی ہیں۔ اس طرح قتم قتم کے حیوانات اور انسان کے افعال بھی ایسے ہیں کہ وہ ان کی افعام وہ بی میں اپنے لئے کوئی فائدہ خواہ وہ خیالی ہو یا محقول محوظ رکھتے ہیں۔ اور بیہ بات ایسی مسلمہ حقیقت ہیں کہ دہ ان کی افعام میں بین بی بائی جاتی۔

بیتمام موجودات کہ جوطبی طور پراس طرح کے افعال انجام دیتے ہیں۔ وہ اپی طبع وجودی کے ذریعے اور اس طرح حیوانات وانسان شعوروآگاہ ہی کے ذریعے اس بات کواچی طرح سمجھتے ہیں۔ کہ طبعی احتیا جات کو پورا کرنے اوراپ وجود کی حفاظت و بقاء کی خاطر کسی بھی مادہ (Matter) میں تصرف کرنا (اسے استعال میں لانا) کسی کیلئے اس وقت تک صورت پذیر نہیں ہوتا جب تک کہ وہ تصرف اس سے مختل نہ ہواس کی وجہ بیہ ہے کہ ایک فعل دو فاعلوں سے وابستہ نہیں ہوتا ہی وجہ ہے کہ انسان یا ہروہ چیز جس کے افعال کا معیار و ملاک ہمیں معلوم ہے۔ اپنے امر میں ہر طرح کی مداخلت کا راستہ رو کتا ہے۔ اور بہی وہ اصل اختصاص رو کتا ہے۔ اور بہی وہ اصل اختصاص رو کتا ہے۔ اور بہی وہ اصل اختصاص ریا ذاتی حق کا فطری قانون ) ہے کہ جس میں کوئی انسان کسی قشم کا شک وشبہ نہیں رکھتا 'چنا نچاس کی بنیا و پرہم کہتے ہیں۔ ' سے چیز میری ہے''' یہ میراحق ہے ''' یہ تیراحق ہے کہ بیں یہ کام انجام دول ''' یہ تیراحق ہے کہ تو بیکام انجام دول ''' یہ تیراحق ہے کہ تو بیکام انجام دول ''' یہ تیراحق ہے کہ تیں یہ کام انجام دول ''' یہ تیراحق ہے کہ تو بیکام انجام دول ''' یہ تیراحق ہے کہ تیں یہ کام انجام دول ''' یہ تیراحق ہے کہ تو بیکام انجام دول '''

اس کی مثال اور واضح نمونہ حیوا نات کا آپس میں گھونسلہ وآ شیانہ کی بابت نزاع وجھکڑا کرنا یا کسی شکار یا غذا کے سلسلے میں باہم الجمنایا اینے جوڑے کے لئے دوسرے سے دست وگربیان ہونا ہے۔ کیونکہ کوئی بھی نہیں جا بتا کہ جو چیز اس سے تعلق رکھتی ہے اس میں کوئی دوسرا وخل اندازی کرے'۔ یہی بات بچوں میں دیکھی جاتی ہے کہ وہ کھانے پینے کی چیزوں کے بارے میں آپس میں لڑ بڑتے ہیں یہاں تک کرشیرخوار بچدوودھ پینے کیلیجے مال کے سینے سے لیٹ کردوسرے شیر خوار نیچے کواس سے روکتا ہے کیونکہ وہ اسے اپنامخصوص حق سمجھتا ہے۔اس کے تنا ظریس انسان کا فطری طور پراورا سیخطبعی تقاضوں کی پنجیل کے لئے معاشر ہے کی حدود میں واخل ہونا بھی اس کے اسی نطری اصول کے اجمالی ادراک ہی کے سبب ہے ہوتا ہے کہ جومعاشرتی قوانین وضوا بلا کی شکل میں اس کے تمام امور کی ترتیب وتنظیم کی راہ ہموار کرتا ہے اور پھراس کا اجمالی اختصاص مختلف چیزوں کے مربوط ہونے کی وجہ سے علیحدہ علیحدہ نام پالیتا ہے۔ مثلاً جس اختصاص کا تعلق مال سے ہوتا ہے اس کا نام'' ملکیت'' اوراس کے علاوہ دیگرا خضاصات کا نام'' حق'' وغیرہ رکھا جاتا ہے۔البتہ بیہ بات ممکن ہے کہ لوگ مکیبت کی بابت اس کے اسباب کے حوالہ ہے آپس میں اختلاف رائے کریں مثلاً بیر کہ آیا ورافت' خرید وفروخت ز بردی غاصبانہ قبضہ وغیرہ سے ملکیت حاصل ہوتی ہے پانہیں یااس بات میں اختلاف رائے کریں کہ آیا جومخص'' مالک'' ہوا سے عاقل بالغ اور مجھدار ہونا جاہیے یا بچ سفیہ اور ایک فخص یا معاشرہ بھی مالک بن سکتا ہے؟ اور بہ بھی ممکن ہے کہ اسباب اور ما لک کی صفات وشرا نظر میں کمی پااضا فہ کریں اور پچھ چیز وں کا اثبات اور پچھے کی نفی کریں لیکن ان تمام اختلا فات کے باوجود وہ مکیت کی اصل حقیقت کا اٹکار ہر گزنہیں کر سکتے اور ایما کی طور پراسے تسلیم کرنے سے منہیں موڑ سکتے چنانچے عموماً د کیھنے میں آتا ہے کہ جولوگ اصل مالکیت میں اختلاف کرتے ہیں اور اسے تسلیم نہیں کرتے وہ بھی اسے انفراوی وضحی ملکیت سے سلب کر کے معاشرہ یا حکومت ( حکمر ان طبقہ ) کاعموی حق کہتے ہیں جبکہوہ اپنے اس غلط مؤقف کے یا وجود اصل مالکیت

کی کلی طور پر فرد سے نفی نہیں کر سکتے اور ایبا کرنا ان کے بس میں ہی نہیں کیونکہ مالکیت ایک فطری حقیقت و قانون ہے۔ اور سمی فطری اصول کی نفی انسان کی تا ہی سے عبارت ہے'۔

بہر حال اس فطری اصول (مالکیت) کی بابت اس کے اسباب مثلاً تجارت' منافع' میراث' مال نخیمت اور حیازت وغیرہ اوراس کے معیار مثلاً بلوغ' کم سنی وغیرہ کے حوالہ سے اس موضوع کے موزوں ومناسب مقام پر تفصیلی بحث کریں گے، انشاء الله تعالیٰ ۔

#### آیت ۱۸۹

يَسْتَكُوْنَكَ عَنِ الْآهِلَّةِ فَكُلْهِى مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَرِّ وَلَيْسَ الْبِرُّبِ اَنْ تَأْتُوا الْبُيُوْتَ مِنْ ظُهُوْ مِ هَاوَلَكِنَّ الْبِرَّمَنِ التَّفَى ۚ وَ اُتُوا الْبُيُوْتَ مِنْ اَبُوابِهَا ۗ وَاتَّقُوا اللهَ لَعَتَّكُمُ تُقْلِحُوْنَ ۞

#### 27

O آپ سے چاند (ہلال) کے متعلق پوچھتے ہیں، کہہ دیجئے کہ وہ لوگوں کو وقت کی پہچان کروانے اور جج کے وقت کا تعین کرنے کے لئے ہیں' اور بیہ ہر گزینکی نہیں کہ تم گھروں میں ان کے پیچھے سے آؤلیکن نیکی بیہ ہے کہ کوئی شخص تقوی افتدیار کرے، اور تم گھروں میں ان کے دروازوں سے آؤ' اور تقوائے البی افتدیار کروشا پد کہ تم کامیاب ہو ماؤ۔

# تفبيروبيإن

### ہلال کے بارے میں!

'' يَسُنَّكُونَكَ عَنِ الْآهِلَّةِ الْقُلْهِى مَوَ اقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ '' (آپ سے چاند کے بارے میں پوچھے ہیں، کہدد بیجے کہوہ لوگوں کو اوقات کا تعین کرنے اور جج کا وقت بتانے کے لئے ہیں)

'' اهِلَّةِ'' بلال سے جمع كا صيغه ہے' ہلال اس چا ندكو كہتے ہيں جوقمرى مہينے كى پہلى اور دوسرى كى رات كوسورج كتحت الشعاع سے نمودار ہوتا ہے' بعض حضرات تيسرى كى شب بھى اس ميں شامل كرتے ہيں اور كہتے ہيں كہ ہرقمرى مهيندك پہلى تين را توں ميں تحت الشعاع سے افق پرنمودار ہونے والے چا ندكو'' ہلال'' كہا جا تا ہے۔

بعض ابل نظر حضرات کا خیال ہے کہ تورانی وائزہ کی شکل میں آنے تک اسے'' ہلال'' کہا جائے گا۔

کی رچھانہیں جاتی بعنی ساتویں شب تک اسے کے جب تک جاندگی روشنی رات کی تاریکی پر چھانہیں جاتی بعنی ساتویں شب تک اسے " لال " کہا جا سکتا ہے۔ اور اس کے بعد اس کا نام " قر" اور چود ہویں شب کو اسے " بدر" کہا جائے گا" البتہ عربوں کے نزدیک اس کا عام نام " زبر قان" ہے۔

لفظا'' ہلال'' اصل میں'' اہلال'' اور'' استہلال'' سے لیا گیا ہے کہ جس کامعنیٰ آواز بلند کرنا یا بلندآواز نکالنا ہے چنانچہ جب نومولود بچہ یوفت پیدائش بلندآواز ہے گریہ کرتا ہے یا چنخ مارتا ہے توعرب یوں کہتے ہیں:

" استهل الصبى " ( يجدف استبلال كيا)

ای طرح جب جاج کرام تلبیہ (لبیک الملهم لبیک) کہتے وقت اپن آواز بلندکرتے ہیں تو کہاجاتا ہے" اھل القوم "(ان لوگوں نے" اہلال' کیا) ہلال کی وجہ سمیہ بھی بھی سے کہ جب لوگ نیاج اندو کھتے ہیں تو بلندآ واز سے

اس کا ذکر کرتے ہیں (اسکے دکھائی وینے کا اظہار بلندآ واز سے کرتے ہیں)

لفظ '' مَوَاقِیْتُ '' میقات کی جمع ہے،اس کامعنی وہ وقت ہے جوکسی کام کیلیے معین کیا گیا ہو' اوراس مخصوص جگہ کو بھی'' میقات'' کہتے ہیں جو کسی کام کے لئے معین کی گئی ہومثلاً کہا جاتا ہے'' بید ملک شام والوں کا میقات ہے اور'' بید ملک یمن کے رہنے والوں کا میقات ہے'' یعنی بیدہ جگہہے جہاں وہ آج کا احرام باندھتے ہیں' تا ہم آیت مبار کہ میں'' میقات' سے مراد جگہ نہیں بلکہ وقت ہے۔

#### ہلال کی بابت سوال کیوں؟

کلام الی میں '' یَسْتُنُوْ نَکُ عَنِ الْاَ هِلَةِ '' کے الفاظ ذکر ہوئے ہیں' ان میں اگر چرسوال کے بارے میں وضاحت نہیں گا گی کہ آیا وہ الوگ چا ند ( قمر ) کی حقیقت اورا سیکے خلف صورتوں وقسموں لیتی ہلال' قر' بدر' میں تہدیل ہونے کے سبب کی بابت سوال کرتے ہیں کہ جو ہرقمری مہینہ کی ابتداء میں نمودار ہوتا ہے؟ (مغرین کرام نے دونوں اختالات کی بابت رائے دی ہے، بعض حضرات نے پہلے اور بعض نے میں نمودار ہوتا ہے؟ (مغرین کرام نے دونوں اختالات کی بابت رائے دی ہے، بعض حضرات نے پہلے اور بعض نے دوسرے اختال کو اختیار کیا ہے ) لیکن لفظ'' الاُ هِلَّةِ '' جو کہ'' ہلال'' کی جج کا صیفہ ہے اور آیت میں سوال کا تعلق اس و دوسرے اختال کو اختیار کیا ہے ) لیکن لفظ'' الاُ هِلَّةِ '' جو کہ'' ہلال'' کی جج کا صیفہ ہے اور آیت میں سوال کا تعلق اس و حوالی کی سونے ہے سب سے آگاہ ہوتا نہ لوگوں کا مقصد چا ند ( قر ) کی بابیت راضل حقیقت ) اور اس کے خلف صوتوں میں تبدیل ہونے کے سب سے آگاہ ہوتا نہ تفاید کی اس میں اس سے خلف موال کرتے ہیں ) اس سے خلف موال کرتے ہیں ) اس می مقتلت سوال کرتے ہیں ) اس میں مورت کی نہو کے کسب سے آگاہ ہوتا نہ کے متعلق سوال کرتے ہیں ) اس میں مورت ہیں ہوتی تے کے سب سے آگاہ ہو نے کی غرض سے ہوتا تو کست سے اس طرح آگران کا سول کرتے ہیں ) دیر کے میں اس کی حقیقت اور اس کی مخصوص صورت و کیفیت کے سب سے آگاہ ہونے کی غرض سے ہوتا تو کہ سے اس طرح آگران کا مقد سے جا تا تو کہ کو الفظ ( اہدا ہے کہ کوال کرتے ہیں ) کی بجائے ہی (اہدا ہے کہ کو کرکر نے سے خابت ہوتا ہے کہ سوال کرتے کی مقد سے جانا تھا کہ چا ند ( قر کر کے سے کا ہی موال کرتے کا مقد سے جانا تھا کہ چا ند ( قر کر کے سے کہ سوال کرتے کا مقد سے جانا تھا کہ چا ند ( قر کر کے کہ کہ سوران کر کے کہ کہ سوران کی کا مقد سے جانا تھا کہ چا ند ( قر کر کے سے کا ہی موال کرتے کا مقد سے جانا تھا کہ چا ند ( قر کر کے کہ کہ کہ کہ کہ کو جود میں آنے کا سب ہے؟ اور سے کا اور سے کہ کہ کہ کہ کو جود میں آنے کا مورت کیا کہ کو خود میں آنے کو کا نظر ( اہدا ہے کہ کو کر کے سے کا ہی مورت کو کی کو میں کہ کو خود میں آنے کا مورت کی کھر کو کو کھر کیا کہ کو خود میں آنے کا میں کہ کو خود میں آنے کا کو کہ کو کو کور کی کہ کو کو کو کی کھر کی کو کو کو کھر کی کو کھر کو کھر کی کو کھر کی کو کو کھر کی کو کھر کی کو کھر کی کو خود میں آنے کو کھر کی ک

سال بھر میں بارہ مرتبہ مہینہ وارقمر کا ہلال کی صورت میں ظاہر ہونا کیا فائدہ رکھتا ہے؟ اس بناء پر لفظ' اھلے " ذکر کیا گیا کیونکہ انہی سے قمری مہینہ کا تعین ہوتا ہے اور اس کا جواب ویتے ہوئے ارشاد ہوا'' گُنُ بھی مَوَ اقِنْیتُ لِلنَّاسِ وَ الْحَجِّ " کیونکہ انہی سے قمری مہینہ کا تعین کرنے کے لیے ہیں' کیونکہ' مواقبت' جو کہ کہد دیجئے کہ وہ لوگوں کو وفت کی پہچان کرواتے ہیں اور جج کے وفت کا تعین کرنے کے لیے ہیں' کیونکہ' مواقبت ہیں وہی اصل میں مہینے ہیں نہ کہ' اھلّه'' (چاند) جو کہ خود اوقات نہیں ہیں بلکہ قمر میں افعال واعمال کے معین شدہ اوقات ہیں وہی اصل میں مہینے ہیں نہ کہ' اھلّه'' (چاند) جو کہ خود اوقات نہیں ہیں بلکہ قمر میں پیدا ہونے والی مختلف شکلیں وصور تیں ہیں ، بنا ہرایں' ہلال' وراصل قمری مہینوں کے تعین کا ذریعہ بنتا ہے۔

بہر حال نہ کورہ بالا مطالب سے ثابت ہوتا ہے کہ ہلال کے بار سے ہیں سوال کرنے کا مقصد تمری مہینوں کی بابت ان کے اسباب یا فوائد سے آگاہ ہوتا تھا لہذا جواب ہیں ان کے فوائد کو بیان کر دیا گیا اور بہ کہ وہ لوگوں کے امورز ندگانی کی ترتیب و تنظیم کے لئے مقرر کئے گئے اوقات ہیں کیونکہ انسان کو کلیقی طور پراپنے افعال واعمال کی ترتیب و تنظیم ناگزیر ہے اور انہیں چھوٹے ہرکام کی انجام دبی کا تعلق وقت سے مرابع طروت ہوتا ہے لہذا ضروری ہے کہ اوقات کی تقسیم بندی کی جائے اور انہیں چھوٹے بورے صوب میں بانٹ دیا جائے مثل رات ون مہینۂ موسم 'سال وغیرہ ، توبیس پی خداوند عالم نے آپی اس خاص عنایت بورے صوب میں بانٹ دیا جواس کی گلوق کے امور کی تدبیر اور انہیں اچھی زندگی برکرنے کی رہنمائی کرنے سے تعلق رکھتی ہو سے انجام و سے دیا ہے جواس کی گلوق کے امور کی تدبیر اور انہیں اچھی زندگی برکرنے کی رہنمائی کرنے سے تعلق رکھتی ہو سے اور ایا مواوقات کی ہتھیے بندی کہ جسب برابر اور آسانی سے استفادہ کرتے ہوئے اس کا سیحن ہراس محتی ہو اس کی تعلق میں اسے صدیوں کا طولانی سفر طے کرنا پڑا ہو کہ کہ کہ مینیوں کا ادراک اس فقد رآسان نہیں کیونکہ انسان کے کرنا پڑا ہو اور وہ نہایت و شواری کے ما تھواس نظام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کی علام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کی علی صاحم اس کرنے میں کا میاب ہوا ہے ، اس کے باوجود تمام افراد بھر بھیں اورون نہایت و شور تمام افراد بھر بھیں۔ اس سے باوجود تمام افراد بھر بھیں۔ اورون نہایت و شواری کے ساتھواس نظام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کی ساتھواس نظام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کی ساتھواں نظام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کی ساتھواں نظام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کے ساتھواں نظام سے استفادہ نہیں کر سے جواس کی ساتھواں نظام سے استفادہ نہیں کر ساتھواں نظام سے استفادہ نہیں کر سے بھول کا میاب ہوا ہے ، اس کے باوجود تمام افراد بھر بھیں۔ اس کی باوجود تمام افراد بھر بھیں۔ اس کے باوجود تمام افراد بھر بھیں۔ اس کے باوجود تمام افراد بھر بھیں۔ اس کے باوجود تمام افراد بھر بھیں۔

بنا برایں قمری مہینے ہی لوگوں کے دینی و دینوی امور کی ترتیب و تنظیم اور بالخصوص اعمال حج کہ جن کے مہینے و اوقات معین ہیں ان کی بچا آ وری کے لئے مخصوص کئے سمجے ہیں۔

اس آیت'' مَوَاقِیتُ لِلنَّاسِ'' کے بعد خصوصیت کے ساتھ جج کا ذکر مقدمہ دہم بدکے طور پر کیا گیا ہے کیونکہ اعمال جج کا تذکرہ چند آنتوں کے بعد ہوا ہے کہ جن میں جج کے اعمال کی انجام وہی بعض مہینوں میں مختص کر دی گئی ہے۔

# محمروں میں دروازوں سے داخل ہونے کا حکم

" وَلَيْسَ الْبِرُّبِاتُ تَالُو اللهُيُوتَ مِنْ ظُهُو بِهَا .... مِنْ البُوابِهَا"
 (اوربیدرست نہیں کتم محروں میں ان کے پیچے سے آؤ......)

تاریخی حوالوں سے ثابت ہے کہ زمانہ و جاہلیت میں بعض عرب نج کا احرام بائدھ لینے کے بعد اپنی کسی بھی ضرورت کے لئے اپنے گھروں میں اصلی وروازوں سے جانے کی بجائے پچپلی دیوار میں سوراخ کر کے چھوٹی می گزرگاہ بنا کر گھروں کے اندر داخل ہوتے تھے، اسلام نے ایسا کرنے سے منع کیا اور انہیں تھم ویا کہ وہ اپنے گھروں میں اصلی دروازوں سے داخل ہوں۔

آیت مبارکہ کا نزول اس حوالہ پرضی تطبیق کرتا ہے، لہذا ہے کہنا بجا ہے کہ پہی عمل اس آیت کا شان نزول ہے، اس کی بابت عنقریب اصل روابیت ذکر کی جائے گی ، اگر بیروا قعد لمحوظ نہ ہوتا تو آیت مبارکہ کی تفسیر میں بیہ کہنا عمکن ہوتا کہ ''رکیس الْ بِرُّن' میں'' کہنا ہے " بیر بات کہی گئی ہے کہ خدائی فرامین اورشر کی احکام کا انتال وانجام دہی اس مخصوص صورت کے علاوہ جا ترخیس جو اسلام میں معین کردی گئی ہے، لہذا جو مبینے جج کے لئے معین کردی گئی ہے، لہذا جو مبینے جج کے لئے معین کردیئے گئے ہیں ان کے علاوہ اعمال جج بجا لا نا جا ترخیس اور واجب روز ہے ماہ رمضان المبارک کے علاوہ کسی دوسر ہے مہینہ میں تیس رکھے جاسکتے اور اس طرح دیگر عبادات اوراد حکام کہ جن کیلئے اوقات کی تعیین ہو چکی ہے۔

بنابرایں جملہ ''وَکیْسَ الْبِرُّ .....' آیت کے پہلے جملہ '' یَسْتُلُوْنَكَ عَنِ الْاَ هِلَّةِ .. 'کی پیمیل کرتا ہے اور مجموعی طور پرآیت کا معنی ہوں ہوگا کہ یہ مہینے ان اعمال کی اوائیگی کے لئے معین کر دینے گئے ہیں مہینوں کا نظام اعمال کی اوائیگی کے لئے معین کر دینے گئے ہیں مہینوں کا نظام اعمال کی اوائیگی کے لئے وضع کیا گیا ہے، البذا جو کام جس مہیند سے مخصوص ہے اسے اسی بی انجام دیا جائے اس کے علاوہ نہیں اور شریعت میں وقت کے تعین کے ساتھ جو تھم نازل کیا گیا ہے اس میں تبدیلی ہرگز روانہیں مثلاً جی کواس کے خصوص مہینوں اور روزہ کو ماہ رمضان کے علاوہ کی دوسرے مہینہ میں اوانہیں کیا جاسکتا گویا آیت مبارکدا یک بی تھم کے بیان پر شمتال ہے۔ لیکن پہلے حوالہ کی روثنی میں کہ جس کی تائید و تھمدین روایات سے بھی ہوتی ہے اس جملہ ''وَکَیْسَ الْبِرُّ بِاَنْ

تَأْتُواالْبُبُوْتَ مِنْ ظُلُو ُ بِهَا" (بیہ بات اچھی نہیں کہتم گھروں میں ان کے پیچے سے آؤ) سے اس مطلب کا اظہار مقصود
ہے کہ بیمن (گھروں میں پشت دیوار سے گذرگاہ بنا کرواغل ہونا) دینی اعتبار سے جائز نہیں تھا ور نہ اسے 'اچھا نہ کہنا''
پیجا ہوتا اور خداوند عالم نے اس کے اچھا ہونے کی نفی کر کے اس حقیقت کا اظہار فر مایا ہے کہ بیدا یک نہایت بری عا دت تھی جو
زمانہ ء جا لمیت میں عربوں میں معمول تھی اور خدا نے نیکی واچھائی کو'' تقویٰ' سے وابستہ کردیا'اگر چہ ظاہری طور پراییا لگنا
ہے کہ آیت کے الفاظ یوں ہونے چا ہمیں تھے: ''وَ لَٰکِنَّ الْمِیْرَ مَنِ اللَّهُ مِن النَّوْتَ فَی " (لیکن نیکی تو تقویٰ و پر ہیزگاری سے عبارت ہے)
جبکہ خداوند عالم نے یوں فر مایا: ''وَ لَٰکِنَّ الْمِیْرَ مَن النَّی مُن الْمِیْرِ اللّٰ ہوا اللہ میں موجود ہے کہ جو محفی تقویٰ اختیار کرنا ہے اور یہی حقیقی مقصود و مطلوب ہے نہ ہر کہ مرف لفظ اور
اس کا منہوم جو کہ مُن سے خالی ہو چنا نچہ اس کی مثال سور ہُ بقرہ کی آیت کے کہ میں موجود ہے جس میں ارشاد حق تعالی ہوا:

ن لَيْسَ الْيِرَّانَ تُولُوا و جُوْهَكُمْ قِبَلَ الْمَثْيرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَالْكِنَّ الْيِرَّمَن ٰ الْمَن. "
 ( نیکی پیٹیس کتم اپنے رخ مشرق اور مغرب کی طرف کراو بلکہ نیکی بیہ ہے کہ جوفض ایمان لائے.. )

اس آیت میں بینیں کہا گیا کہ ایمان نیک ہے بلکہ ارشاد ہوا کہ ایمان لانا نیکی ہے، کیونکہ کمال کامفہوم نیکی نہیں کہلاتا بلکہ اس کا اختیار کرنا اور اسے اپنانا ہی نیکی کہلاتا ہے، اس لئے زیر نظر آیت مبار کہ میں'' تقویٰ''کونیکی کہنے کی بجائے تقویٰ افتانی کہا گیا ہے (وَ لَکِنَّ الْمِیرَّ مَنِ النَّیْلِی)

یہاں خداوند عالم کا بیفر مان کہتم گھروں ہیں ان کے دروازوں سے داخل ہو (وَ انْواالْبُرُوْتَ مِنْ اَبُوَابِهَا)
لازی کھم نہیں بلکہ ایک ایجھ عمل کی رہنمائی پر شمل ہے اور وہ بیر کہ گھروں ہیں ان کے دروازوں سے داخل ہوتا چاہیے کیونکہ
یہی ایک اچھی و پہند بدہ صورت ہے کہ جس سے گھروں کی تغییر اور ان ہیں آنے جانے کے مخصوص راستوں کے تغین کی
معقول غرض پوری ہوتی ہے اور چونکہ آیت مبارکہ ایک نہایت بری عاوت اور غیر معقول طرزعمل کوختم کرنے کے تھم پر شمتل
ہونے کی ترغیب دلائی گئی ہے ورنہ ہے کہ اس تھم میں ایجھے طرزعمل کو اپنانے اور معقول طریقے سے گھروں میں واخل
ہونے کی ترغیب دلائی گئی ہے ورنہ ہے کہ کی شری و جوب کو ثابت نہیں کرتا اور نہ ہی اس بات کو ثابت کرتا ہے کہ گھروں میں
پشت و یوار سے گزرگاہ بنا کر داخل ہونا کوئی حرام کام ہے البتہ جو خص بیعقیدہ رکھے کہ دروازے کے علاوہ کسی اور راستہ
سے گھر ہیں داخل ہونا شری طور پر جائز نہیں تو یہ بدعت کہلائے گا جو کہ بذات خودا یک حرام فضل ہے۔

# تقوي: كامياني كى تنجى!

آپابتدائے سورہ میں اس حقیقت ہے آگاہ ہو چکے ہیں کہ تقوی ایک الی جائع صفت ہے جس میں ایمان کے تمام مراتب اور کمال کے تمام درجات ہائے جاتے ہیں اور یہ بات واضح و آشکار ہے کہ ایمان کے تمام مراتب سعادت و کا مرانی کے موجب نہیں بغتے بلکہ صرف اس کے انتہا تی بلندو آخری ورجات ہی انسان کوفلاح وسعادت سے ہمکنار کرتے ہیں اور اسے شرک و گمراہی کی آلودگی سے پاک کر کے کامیا بی کی راہ دکھاتے اور خوش بختی کی خوشخری دیتے ہیں ، اس لئے ضدا وند عالم نے رجاء وامید کے انداز میں ارشاد فر مایا: " لَعَدَّ كُمْ تُفْلِحُونَ " (شاید کہ تم فلاح پالو) ۔۔ امید ہے کہ تم کامیا بہ وجاؤگے۔۔،

یہاں بیامکان بھی پایا جاتا ہے کہ آیت مبار کہ میں'' تقویٰ'' سے مرا داس تھم کا انتثال ہو جو آیت میں ذکر کیا گیا ہے یعنی اپنے گھروں میں دروازوں کی بجائے پشت دیوار سے گزرگاہ بنا کراندر داخل ہونے کے ممل کو ترک کرنا۔

# روایات پرایک نظر

حديثِ نبوی کا حوالہ

تفیر'' ورمنثور'' میں ابن جریراور ابوحاتم کے حوالہ سے ابن عباس سے منقول ہے کہ لوگوں نے حضرت پینمبرا کرم سے جاند (اھله) کے متعلق ہو جھاتو یہ آیت تازل ہوئی: ''کیسٹگاؤنگ عَنِ الْاَ هِلَّةِ الْقُلْ هِی مَوَاقِیْتُ لِلنَّالِسِ وَالْحَجِّ'' (وہ آپ سے ہلال کے بارے میں پوچسے ہیں، کہہ دیجئے کہ وہ لوگوں کو وقت کے تعین کے لئے اور حج کے لئے ہیں) یعنی انہی کے ذریعے لوگ اپنے قرض ادا کرنے کے او قات، اپنی عورتوں کی عدت کا وقت اور حج کے وقت سے آگا ہی حاصل کرتے ہیں)

#### (تفبير درمنثورج ١٠٣)

ای کتاب (تفییر درمنثور) میں ندکورہ بالا روایت کے مطالب دیگر راویوں مثلاً ابوالعالیہ اور قتا دہ وغیرہ کے حوالہ سے بھی منقول ہے کہ لوگوں نے آنخضرت سے قمر (چاند) کی مختلف مثلان سے بھی منقول ہے کہ لوگوں نے آنخضرت سے قمر (چاند) کی مختلف شکلوں میں تبدیل ہونے ہوئے ہیں دختا ہے کہ اس سلسلے میں دختا حت کے ساتھ بیان کر چکے ہیں کہ یہ بات آیت کے ظاہری الفاظ سے مطابقت نہیں رکھتی لہذا قابل اعتا دنہیں۔

### ز مانة جابليت كى رسم كابطلان

'' در منثور'' بی میں وکیع' بخاری اور ابن جریر کے حوالہ سے براء کی روایت ذکر کی گئی ہے کہ لوگ زمانہ جا ہلیت میں احرام پہن کر پیچے سے گھر میں وافل ہوتے تھے تو خداوند عالم نے یہ آیت نا زل فرمائی: '' وَلَیْسَ الْبِرُّبِاَنْ تَالُوُا الْبُیدُوْتَ مِنْ اَبْدُولَ مِنْ اَلْور یہ ای بیا کہ م گھروں میں الْبُیدُوتَ مِنْ اَبْدُولَ مِن اَن کے دروازوں سے آو) میں بیچے سے داخل ہولیکن نیکی یہ ہے کہ کوئی مخت تقوی اختیار کرے اور تم گھروں میں ان کے دروازوں سے آو)

### قريش: جفائش ، جو شلي

'' در منثور''بی میں ابن ابی حاتم اور حاکم کے حوالہ سے کہ اس نے اپنی طرف سے تھی وتھدیق کے ساتھ جابر سے روایت کی ہے انہوں نے کہا کہ قریش کو' حمس'' (جفاکش' جو شلے ) کہا جاتا تھا، وہ احرام کی حالت میں دروازوں سے گھروں میں داخل نہیں ہوتے گھروں میں داخل نہیں اور گھروں میں داخل نہیں ہوتے سے ۔ایک دن حضرت پینیمبر اسلام یاخ میں متے اور آپ اس کے دروازہ سے باہر آئے، قرطبہ بن عامر انصاری بھی آپ "

کے ساتھ تھے۔ لوگوں نے کہا: یا رسول اللہ ! قرطبہ بن عامرا یک فاجر و خطاکا رشخص ہے کہ وہ آپ کے ہمراہ دروازہ سے باہر آیا ہے! اس نے عرض کی کہ میں نے آپ کو ایسا کرتے دیکھا تو ایا ہے! اس نے عرض کی کہ میں نے آپ کو ایسا کرتے دیکھا تو میں نے بھی کرلیا' آپ نے فرمایا: میں تو'دخمس'' (قریش) سے تعلق رکھتا ہوں، قرطبہ نے عرض کی کہ میرادین وہی ہے جو میں نے بھی کرلیا' آپ نے فرمایا: میں تو'دخمس' نور ایش نا فران فرمائی: ''لیکس الْ بِرُبِانَ تَا نُوْ الْبُدُوْتَ مِنْ ظُهُوْ بِهَا'' ۔۔. ، آپ کا ہے، اس وقت خداوند عالم نے بیآ بیت نازل فرمائی: ''لیکس الْ بِرُبِانَ تَا نُوْ الْبُدُوْتَ مِنْ ظُهُوْ بِهَا'' ۔۔. ،

ندکورہ بالا روایت کی ما نند دیگر حوالوں سے بھی روایات موجود ہیں <sub>۔</sub>

''تمس''آئمس کی بھے کا صیغہ ہے جیسے'' حر''احمر کی بھے ہے۔''تھمس'' تماسہ سے بناہے جس کا معنی شدت و تئی ہے۔ تریش کواس نام سے اس لئے موسوم کیا جاتا تھا کہ وہ اپنے وین کے معاملہ میں بہت سخت مؤقف رکھنے والے تھے یا اس وجہ سے کہ وہ طاقتو راور تو کی ومضبوط تھے۔ اس روایت سے بظاہر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ حضرت پینجبر خُداً نے اس واقعہ سے قبل پشت دیوار سے گھروں میں آنے کی اجازت قریش کے علاوہ دوسروں کو دی ہوئی تھی ای لئے قرطبہ کوسرزنش کرتے ہوئے فرمایا کہ بھنے کس نے ایسا کرنے کو کہا (تونے ایسا کیوں کیا؟)۔ بنابرای اس آیت مبار کہ کو ناخ آیات میں سے شار کیا جانا چاہیے کو نکداس سے ایک ایساتھم منسوخ ہوتا ہے جو کسی دوسری آیت مبار کہ کے ذریعے ثابت ہوا' جبکہ حقیقت امریہ ہے کہ اس آ بیت مبار کہ کے ظاہری الفاظ اس کے نامخ ہونے کی نفی کرتے ہیں کیونکہ ارشاو ہوا: '' لیکس الْ بِیُّ بِانُ تُنَا تُوَّا اس آ بیت مبار کہ کے ظاہری الفاظ اس کے نامخ ہونے کی نفی کرتے ہیں کیونکہ ارشاو ہوا: '' لیکس الْ بِیُّ بِانُ تَنَا تُوَّا اس کے نامخ ہونے کی نفی کرتے ہیں کیونکہ ارشاو ہوا: '' لیکس الْ بِیُ بِانُ تَنَا تُوَّا اس کے نامخ ہونے کی نفی کرتے ہیں کیونکہ ارشاو ہوا: '' لیکس الْ بِیْ بِیْ اِنَ بِیْ اِنْ ہُور کُنُیْ اِنْ اِنْ اِنْ سے ہرگز شایان شان نہیں ہو ہے بعد میں منسوخ کیا جانا ہو۔ 'وتعالی کے ہرگز شایان شان نہیں ہو جے بعد میں منسوخ کیا جانا ہو۔ 'وتعالی کے ہرگز شایان شان نہیں ہو جے بعد میں منسوخ کیا جانا ہو۔

كتاب " محاس " برقى مين امام محمر باقر عليه السلام سيمنقول ب آپ نے آيت مبارك " واقدوا البيوت من ابوابها " كي تفير مين ارشا وفر ما يا: " يعنى ان ياتى اللمو من وجهه اى اللمور كان "اس سيمرا دير ب كه بركان كان سيمرا دير بيا جار دينا جا ہيں۔

(كتاب المحاس بصفحه ٤٣)

خداکے درواڑے

كافى من بحضرت امام جعفرصادق في ارشا وفرمايا:

" الماوصياء هم ابواب الله التي منها يوتي ولو لا هم ما عرف الله عز و جل وبهم احتج الله تبارك وتعالى على خلقه "

حضرت پینیبراسلام کے اوصیاء (آئمہ محصوبین ) ہی خدا کے ابواب (دروازے) ہیں کہ انہی کے ذریعے خدا کی طرف آیا جا تا ہے، اگروہ نہ ہوتے تو خدائے عزوجل کی پہچان نہ ہوسکتی اور خداوند عالم نے انہی کے ذریعے اپنے بندوں پر ججت تمام کی ہے۔

(كتاب اصول كافي ، جلد ا ، صفحه ١٩٢)

بیردوایت '' جری'' وظیق کے باب سے ہے، اس ش آیت مبار کہ کے مصادیق میں سے ایک مصداق کو ذکر کیا گیا ہے بعنی یہ آیت جن معانی پر منطبق ہوتی ہے ان میں سے ایک کو یہاں (اس روایت میں) ذکر کیا گیا ہے جبیبا کہ پہلی روایت میں اس کی وضاحت کی جا چکی ہے۔ اور اس میں کوئی شک نہیں کہ آیت مبار کہ اپنے معنی کے لحاظ سے عمومیت رکھتی ہے البتہ اس کا نزول خاص مقام ومورد کے لئے ہونا درست ہے (اگر چہ اس کا شان نزول خاص واقعہ سے مربوط ہے لیکن اس کا معنی وسیع ہے جودیگر موارد میں ساسکتا ہے۔

اوراما م کاارشادگرای '' و لسوله هم ما عوف الله '' (اگروه نه بوت توخدا کی پیچان نه بوعتی)۔اس کامعنی سے کہ اگروه نه بوت توخدا کی پیچان نه بوعتی )۔اس کامعنی سے کہ اگروه نه بوت توخق وحقیقت آشکار نه بوت اور لوگ بدایت کی نعمت حاصل نه کر سکتے' تا ہم اس جمله کا ایک اور نها یہ سے کہ شاید ہم عنقریب کی مقام پراس کی جانب اشارہ کریں گے انشاء الله۔

بهرحال ندکوره بالا دونوں روایتوں کی تائید میں کثیرروا یات موجود ہیں اور وہ ان دونوں سے متحدالمتیٰ ہیں۔

#### آیات ۱۹۵ تا ۱۹۵

وَقَاتِكُوا فِي سَبِيلِ اللهِ الَّنِينَ يُقَاتِكُونَكُمُ وَلاَ تَعْتَدُوا ۚ إِنَّ اللهَ لا يُحِبُّ الْمُعُتَدِينَ ۞

وَاقْتُلُوْهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُمُوْهُمْ وَآخُرِجُوْهُمْ مِّنْ حَيْثُ آخُرَجُوْكُمْ وَاقْتُلُوْهُمْ وَأَخُرِجُوْهُمْ مِّنْ حَيْثُ آخُرَجُو كُمْ وَالْفِتُنَةُ السَّجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى وَالْفِتْنَةُ الْمُنْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقْتِلُوهُمْ عَنْ الْسَجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقْتِلُوهُمْ الْكَالِكَجَزَ آعُالُكُفِرِيْنَ وَيُعْتَلُوهُمُ الْكَالِكَجَزَ آعُالُكُفِرِيْنَ وَيُعْتَلُوهُمُ الْكَالِكَجَزَ آعُالُكُفِرِيْنَ وَيَعْتَلُوهُمُ الْمُنْالِكَجَزَ آعُالُكُفِرِيْنَ وَاللَّهُ الْمُعْدَالِكَ الْمُعْدُ الْمُعْدُ الْمُعْدُالِكَ وَالْمُعْدُ الْمُعْدَالِكُ وَالْمُعْدُ الْمُعْدُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْدُلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْدُلُولُ الْمُعْدُلُولُ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِمُ اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللْلِكُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِيْنَ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ

فَإِنِ انْتَهَوْ افَإِنَّ اللهَ غَفُونٌ مُّ مَّحِيْدٌ ﴿

وَ فَتِكُوْهُ مُدَحَتَّى لَا تَكُوْنَ فِتُنَةً وَيَكُوْنَ الدِّينُ سِلْهِ ﴿ فَإِنِ انْتَهَوْ افَلَا عُنُوانَ ا إِلَّا عَلَى الظَّلِيدِيْنَ ﴿

اَلشَّهُمُ الْحَرَامُ بِالشَّهُمِ الْحَرَامِ وَالْحُهُمْتُ قِصَاصٌ فَهَنِ اعْتَلَىٰ عَلَيْكُمُ قَاصُ الْحَدَامُ عَلَيْكُمُ وَاتَّقُوااللَّهَ وَاعْلَمُواَ عَلَيْكُمُ وَاتَّقُوااللَّهَ وَاعْلَمُواَ عَلَيْكُمُ وَاعْلَمُواَ عَلَيْكُمُ وَاعْلَمُواَ عَلَيْكُمُ وَاقْتُوااللَّهَ وَاعْلَمُواَ عَلَيْكُمُ وَاقْتُوااللَّهَ وَاعْلَمُواَ عَلَيْكُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَالْعُلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاللَّهُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَالْمُتَاقِلِ مَا اعْتَلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلُمُ وَاعْلَمُ وَاعْلِ

وَ اَنْفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَ لَا تُلْقُوا بِ اَيْدِيكُمُ إِلَى التَّهُلُكَةِ أَوَ اَحْسِنُوا أَلِنَا اللهَ لَكُوا اللهَ اللهُ الل

#### ترجمه

O '' اورتم جنگ کروالله کی راه میں ان لوگوں سے جوتم سے لڑیں اور زیادتی نہ کرو کہ خدازیادتی کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا ''۔

O '' اورتم انہیں قبل کر دو جہاں بھی وہ تہہیں ملیں اور تم بھی انہیں وہاں سے نکال باہر کرو جہاں سے انہوں نے تہہیں باہر نکال دیا ہے' اور فقند تل سے زیادہ سخت (جرم) ہے اورتم مسجد الحرام کے نز دیک ان سے جنگ نہ کرویہاں تک کہ وہ خود اس میں تم سے نبر د آزماہوں' پس اگروہ تم سے جنگ کریں تو تم انہیں قبل کر دو کہ یہی کا فروں کی سزاہے'۔ (191)

0 '' پھراگروہ لوگ رک جائیں (جنگ کرنے سے بازر ہیں) تو خدا بخش دینے والا نہایت رحم کرنے والا ہے''۔

اورتم ان سے جنگ کرتے رہو یہاں تک کہ فتنہ ختم ہوجائے اور صرف خدائی کا دین باقی رہ جائے 'پس اگروہ رک جائیں تو پھر ظالموں کے سواکسی پرزیادتی روانہیں۔
 (۱۹۳)

0'' حرمت والامهینه حرمت والےمهینه کے برابر ہے اور حرمت والی چیزوں کا قصاص ہے پس جوشخص تم پر تجاوز کر وگراس طرح اس نے تم ہے اس پر تجاوز کر وگراس طرح اس نے تم پر تجاوز کیا اور تم تقوائے اللی اختیار کرواور آگاہ رہوکہ خدا پر جیزگاروں کے ساتھ ہے''۔ پر تجاوز کیا اور تم تقوائے اللی اختیار کرواور آگاہ رہوکہ خدا پر جیزگاروں کے ساتھ ہے''۔ (۱۹۴)

O '' اورتم خدا کی راہ میں خرچ کرواور اپنے آپ کواپنے ہی ہاتھوں ہلاکت میں نہ ڈالواور نیکیاں کروکہ خداوند نیکیاں کرنے والوں کو پہند کرتا ہے''۔ (۱۹۵)

# تفييرو بيإن

## مشرکین سے جنگ کرنے کا پہلاتھم

زینظرآیات شریفہ کے سیاق وانداز بیان وتر تیب سے اس مطلب کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ بیسب آیات یکجاویا ہم
اور ایک ہی و فعہ نازل ہوئی ہیں ، ان آیات میں ایک ہی غرض و مقصد یعنی مشرکین مکہ سے جنگ کرنے کی یابت سب سے پہلے
صادر ہونے والے تھم کا بیان مقصود وطحوظ ہے ، اور جومطالب ان آیات میں ذکر کئے گئے ہیں ان سے اس امر کی تا ئید ہوتی
ہے کہ بیآیات مشرکین مکہ سے جنگ کرنے کے تھم پر مشتمل ہیں مثلا مشرکین کو وہاں سے نکال باہر کرنے کا تھم کہ جہاں سے
انہوں نے مومنین کو نکال باہر کیا ، فتنہ، قصاص اور رہے کہ جب تک وہ مجد الحرام کے پاس مومنین سے نبرد آز مانہ ہوں اس
وقت تک ان سے جنگ کرنے کی ممانعت کا تھم ، تو یہ سب امور مشرکین مکہ ہی سے مربوط ہیں۔

اس کے علاوہ سے کہ خداوند عالم نے جنگ کرنے (قال) کو دوسر نے رہتی کی طرف سے جنگ کرنے (قال) سے مربوط وموقوف کر کے بوں ارشا دفر مایا، '' وَ قَالِتِلُوْ اَفِي سَبِيْلِ اللّٰهِ الّٰ نِيْنَ يُنِقَالِيْلُوْ اَنْ يُسْبِيْلِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ

یادرہے کہ'' قل'' اور قال'' کے معانی میں بیفرق ہے کہ اوّل الذکر میں ایک فریق کاعمل موظ ہوتا ہے جبکہ مؤخرالذکر میں فریقین کا ایک دوسرے سے نبرد آزما ہونا اور مدمقابل آکرلڑائی کرنا محوظ ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ آیت

میں ''المدنین بقاتلونکم '' (وہ لوگ جوتم سے قال کرتے ہیں ) کے الفاظ استعال ہوئے ہیں جن سے مشرکین کے آئے سے سامنے آکراڑائی کرنے کے عمل کی طرف اشارہ ہے بلکہ یفیل مضارع لین '' بسقات لمون کے م'' واضح طور پران لوگوں کی نشاندہی کرتا ہے جو مونین سے نیر و آز ما ہوئے لینی مشرکین مکہ، کونکہ وہی ہے جو اہل ایمان سے جنگ کرنے کے لئے صیدان میں اتر سے اور خدانے مونین کو بھی ان کا بحر پور مقابلہ کرنے اور ان سے قال کا حکم صا در فر مایا۔ اور بیسب سے میدان میں اتر ہے اور خدائے مونین کو بھی ان کا بحر پور مقابلہ کرنے اور ان سے قال کا حکم صا در فر مایا۔ اور بیسب سے پہلا حکم قال ہے جو مشرکین مکہ سے جنگ کرنے کے اذن اللی پر مشتل ہے، بنا برایں بیآیات سور ہ جج کی آیات اس سے میں مند و ندعالم نے یوں ارشا و فر مایا:

٥ " أُذِنَ لِلَّذِيْنَ يُقْتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا ۖ وَإِنَّ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيْرُ ۚ الَّذِيْنَ اللهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيْرُ ۚ الَّذِيْنَ اللهُ " أُخْرِجُوْا مِنْ دِيَا بِهِمْ بِغَيْرِحَتِّى إِلَّا أَنْ يَتَقُولُوْ اللهُ "

(ان لوگوں کو جہاد کی اجازت دی گئی ہے جن سے قبال کیا گیا ،ان پر جنگ مسلط کر دی گئی کیونکہ وہ ظلم کا نشانہ بنے اور خداا تکی مددونصرت پر قادر ہے ، ان لوگوں کو ناحق ان کے گھروں سے نکال باہر کیا گیا ، ان کا قصوراس کے سوا کچھ نہ تھا کہ وہ کہتے تھے ہمارا بروردگا راللہ ہے )

اس آیت میں جنگجومشر کین سے لڑائی کرنے کا غیرمشروط ابتدائی اون ہے ( یعنی جومشرک مومنین سے نبرد آز ما ہوں ان کے مقابلے میں مومنین کو جنگ کرنے کا جوتھ ویا گیا ہے اسے کسی قیدوشرط کے بغیر ذکر کیا گیا ہے للبذا اسے ابتدائی جنگ کا غیرمشروط اون کہا جائے گا)

### قال ہے مربوط احکام

زیرنظر آیات مبارکہ کی بابت ایک اہم کنتہ قابل ذکر ہے اور وہ بیکہ ان پانچے آیات میں جو تھم ( تھم قال واذن جہاد) نہ کور ہے اس سے متعلق ومر بوط مسائل وا حکام اور اس کی حدوو ولوازم کو بھی ان میں نہایت واضح طور پر اور منفرو اسلوب بیان کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے ، ملاحظہ ہو:

- ا۔ اصل تھم کے بیان میں یوں ارشا دموا:
- " وَقَاتِلُوا فِي سَمِيلِ اللهِ " (اورتم جَل كروالله كى راه ميس )
- ا۔ انضباطی محدودیت و آ داب نظم وضبط کی ممل پابندی کرنے کے بیان میں یوں فر مایا: '' وَ لَا نَکَفَتَکُووْ ا'' (حدیے تحاوز نہ کرو)
  - سر وشن کے ساتھ سخت کیری وشدت اختیار کرنے کی تلقین ان الفاظ شل کی:

"وَاقْتُلُوْهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُهُوْهُمْ "(اورانيس قُل كرووجهال كهيس ياءً)

۳\_ مقام جنگ کی حد بندی ان الفاظ میں کی:

"وَلا تُقْتِلُوهُ هُدُعِنْ مَالْسَجِ مِالْحَرَامِ " (اوران كساته مجدالحرام كياس جنك ندرو)

۵۔ جنگ جاری رکھنے کی انتہائی مدت کواس طرح ذکر فر مایا:

" وَقْتِلُوْهُ مُدَحَتَّى لَا تَكُوْنَ فِتْنَةً " (اوران سے جُك كرتے رمويهال تك كرفتن باقى ندر بے)

٢ - " أَلشُّهُ مُ الْحَرَامُ بِالشَّهُ مِ الْحَرَامِ " كَ الفاظ عميدان كارزار من قصاص كجواز اوردشمنول

کے مقابلے میں برابری کی روش اپنانے ( یعنی جس طرح وہ حملہ آ ور ہوں اسی طرح ان کا مقابلہ بھر پور طریقے سے کیا جائے اور ان کے ساتھ وہی سلوک کیا جائے جس طرح وہ مسلمانوں کے ساتھ سلوک کریں ) کے تھم کو بیان کیا گیا ہے۔

ے۔ اور آخری آیت لینی ''وَ اَنْفِقُوْا فِي سَبِينِلِ اللهِ '' مِن ضرور يات جنگ کو پورا کرنے کے لئے مالی آمادگی کا علم دیا گیا ہے۔

بنا برایں بیہ پانچوں آیات ایک ہی موضوع لیمنی مشرکین مکہ سے جنگ وقال سے متعلق امور کے بیان پرمشمل ہیں لہذا بعض حضرات کا بیر خیال کہ ان آیات میں سے بعض دوسر بیض کومنسوخ کرتی ہیں درست نہیں اور نہ ان حضرات کا نظر بیر سیح ہے جوان پانچ آیات کے مختلف موضوعات کے بارے میں نازل ہونے کے قائل ہیں بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ یانچوں آیات ان مشرکین مکہ سے جنگ کرنے کے تھم پرمشمل ہیں جومونین سے نبرو آز ماہوئے۔

### خدا کی راہ میں قال ،کس سے؟

" وَقَاتِلُوا فِي سَمِيلِ اللّٰهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ "
 (اورتم الله کی راه میں ان لوگوں سے جنگ کروجوتم سے جنگ کرتے ہیں )

'' قَاتِلُوْا '' لینی قال کرو، قال کامعنی ہے کہ انسان اس مخص کوئل کرنے کا اقد ام کرے جواسے قل کرنے کیلئے اس پر جملہ آور ہوا ہو۔ یہاں آیت میں قال کے حکم کوفی سمیل اللہ یعنی'' اللہ کی راہ میں' کے ساتھ مقید کردیا گیا ہے قواس سے مراد سے ہے کہ ایسا کرنے میں دین اسلام کی سربلندی اور اعلائے کلمۂ تو حید ہی ملحوظ و مقصود ہونا چاہیئے جو کہ الی مقدس عبادت ہے جس کے ذریعے رضائے الی کا حصول ممکن ہوتا ہے نہ ہے کہ لوگوں کے اموال واعراض پر تسلط جمانے کیلئے ایسا

کیا جائے کیونکہ جنگ و جہاد، اسلامی نقطہ ونظر سے ایک طرح کا دفاع ممل ہے جے ان مسلمہ انسانی حقوق کے تحفظ کیلئے قانونی حیثیت دی گئی ہے جوفطرت سلمہ کے بنیادی تقاضوں سے عبارت ہیں۔(یا فطرت سلمہ سے جن کی تا ئید لمتی ہے) اس سلسلے میں عنقریب وضاحت کی جائے گی اور چونکہ دفاع، دشمن کے مقابلے میں اپنے بچاؤ کا ایک محدود عمل ہے کہ جس کا دائر معین و متعین ہوتا ہے جبکہ '' تعدی'' حدسے تجاوز کرنے اور معین و اگر معلی سے باہر نگلنے سے عبارت ہے، اس لئے خداوند عالم نے دشمنان اسلام (مشرکین مکہ) سے جنگ و قال کرنے کا تکم صاور کرنے کے فورا بعد حدسے تجاوز نہ کر فورا علی کا کی مداوند عالم کے دشمنان اسلام (مشرکین مکہ) سے جنگ و قال کرنے کا تھم صاور کرنے کے فورا بعد حدسے تجاوز نہ کرو تاکید کا فر مان جاری کرتے ہوئے ارشاوفر مایا: '' و کر تنفی اُن اُن اُن کے کو را بعد حدسے تجاوز نہ کرو کے بیان غداوند عالم حدسے تجاوز کرنے والوں کودوست نہیں رکھتا۔

## مدسے تجاوز نہ کرنے کا حکم

0 '' وَلَا تَعْتَدُوْا ....'' (اورتم مدسے تجاوز نہ کرو....)

اعتداء کامعنی صدیے تجاوز کرنا اور معین دائرہ کارہے باہرنکل جانا ہے، چنا نچیم بی زبان میں 'عسبای ''و'' اعتسانی ''(اس نے صدیے تجاوز کیا) اور (وہ صدیے گزرگیا) کے الفاظ اس وقت استعال کئے جاتے ہیں جب کوئی شخص مقررہ حدیے آگے نکل جائے۔

زیت نظرآی مبارکہ میں اعتداء یعنی حدسے تجاوز کرنے سے نہی کوبطور مطلق (ہرطرح کی قیدوشرط کے بغیر) ذکر کیا گیا ہے جس سے میشوت ملتا ہے کہ اس سے مراو ہرطرح کی زیاوتی اور حدسے تجاوز کرنا ہے، گویا جس کام پر اعتداء (حد سے تجاوز کرنے یا زیادتی کرنے) کامعنی صادق آتا ہواس سے نہی وممانعت کی گئی ہے، مثلات کی طرف وعوت دینے سے پہلے جنگ وقال کرنا، جنگ وقال کی ابتداء کرنا، خواتین اور بچول کوئل کرنا، وشمن کی طرف سے جنگ بندی کے باوجود لڑائی ندرو کنااوراس طرح کے دیگرا فعال کہ جن کی بابت ارشادات نبوگ میں وضاحت کردی گئی ہے۔

# جہاں یا وقتل کردو! ہے کیا مراد ہے؟

O'' وَاثِنَّالُوهُمْ حَيْثُ ثَقِفْتُهُوهُمْ ..... مِنَ الْقَتْلِ'' ( اورتم تُلُّ كروجها ل بحلي إوَ.... )

عربی زبان میں تُقَت ( فعل ماضی ) کامعنی ہے: '' اس نے پالیا'' ۔ یعنی جب کوئی مخص کی چیز کو پالے ( یا ڈھونڈ لے ) تواس وقت کہا جاتا ہے'' مقف'' ۔ اس کامصدر'' فَلَقَافَة '' ہے۔ للذا '' ثَلَقِفْتُ مُوْهُمْ '' کامعنی یہ ہوگا کہ'' تم جہاں انہیں پالو ''، ہنا ہرایں بیآیت درج ذیل آیت کے ہم معنی ہے جس میں یوں ارشا وہوا:

سوره توبه، آيت ٢:

ن فَاقْتُلُواالْهُشْرِ كِيْنَ حَيْثُو جَلْتُنْوُهُمْ
 (مشركين كوجهاں بھى ياؤنل كردو)

" نتنه" اس چیز کو کہتے ہیں جس کے ذریعے کسی کا امتحان لیا جائے ، اسے آزمایا جائے ، اس لئے اصل امتحان و آزمائش اور اہتلاء کے ساتھ سراس چیز پر بھی فتنہ کا لفظ استعال ہوتا ہے جوعا م طور پر آزمائش و ابتلاء سے لازمی تعلق رکھتی ہے مثلاً شمرای و شرک و غیرہ ۔ قر آن مجید میں بیلفظ فد کورہ تمام معانی میں استعال ہوا ہے اور بہاں آیت میں اس سے مرا د فدا کے ساتھ شرک اور رسول الله "کوافیت و آزار پہنچا نا ہے جیسا کہ شرکیین مکہ آنحضرت کی جمرت سے پہلے اور بعد مومنین کے ساتھ سلوک کیا کرتے ہے کہ جس سے آنحضرت رنجیدہ فاطر ہوتے ہے ۔ بنا برایں آیت کا معنی بیہوگا کہ شرکیین پرعرصۂ حیات تک کردواوروہ اس طرح کہ انہیں جہاں بھی پاؤٹل کردوتا کہ وہ اپنا گر میان ہے وار بھل کو کردوتا کہ وہ اپنا گریا ہوئے وطن کوڑک کرنے پر ای طرح مجبور ہوں جس طرح انہوں نے تہمیں ایسا کرنے پر مجبور کردیا تھا، انہوں نے جسلوک کی جو کہ آل سے بہد فتنہ پر دازی کی جو کہ آل سے بہد فتنہ پر دازی کی جو کہ آل سے بنا ہے جبکہ فتنہ دونوں جہان کی کردیا وہ کہا دونوں جہانوں کی زندگی کو بر باد کردیتا ہے۔

## مبجدالحرام كى حرمت كاتحفظ

" وَلَا تُلْقُتِلُوْهُ مُ عِنْدَالُسَعِ لِالْحَرَامِ حَتَّى يُقْتِلُو كُمُ فِيلِهِ ....."
 (اورتم مجد الحرام كنزديك ان سے جنگ نه كروجب تك كدوه تهارے ماتھ جنگ نه كري ....)

اس آیت ش مجدالحرام کے زدیک جنگ کرنے سے نبی کی گئے ہے تا کہ جب تک مشرکین اس کی حرمت پامال نہ کر یں مسلمانوں کو اس کا احترام کو ظار کھنا چاہیئے اور جنگ کا آغاز کر کے اس کی حرمت پامال نہیں کرنی چاہیئے۔ آیت میں لفظ ''فیڈیٹ'' کی خمیر اس مقام کی طرف لوٹی ہے جے لفظ ''عِنْ کَ الْمَسْجِدِ '' کے ذریعے بیان کیا گیا ہے۔

### خداكى معرفت ورحمت كابيان

" فَإِنِ انْتَهَوْ افْإِنَّ اللَّهُ عَفُوْرٌ مَّ حِدِيمٌ "
 ( پس اگرده رک جائيں تو يقينا الله معاف کردينے والا ، نهايت مهر بان ہے )

فعل "انْتَهُوْا "كا مصدر "انتِهَاء " ہے جس كامعى رك جانا ہے ، يهاں اس سے مرادمجد الحرام كن ديك جنگ كرنے سے دك جانا اس صورت بي جنگ كرنے سے دك جانا اس صورت بي جنگ كرنے سے دك جانا اس صورت بي مكن ہے جب وہ دين اسلام كى حقائية پرايمان لاكراس كا دكام كى پيروى كرنے لكين كر جنے اللي آيت (١٩٣) كے جملہ "فَإِنِ انْتَهُوْ اللّه عُدُو اَنَ اللّه عَلَى الظّلِيب يُنَ " بي بيان كيا كيا ہے ۔ ليكن زير نظر آيت بي "فَإِنِ انْتَهُوْ الله الله عَلَى الظّلِيب يُنَ " بي بيان كيا كيا ہے ۔ ليكن زير نظر آيت بي "فَإِنِ انْتَهُوْ الله سے ماقبل نزويك سے مرادم جد الحرام كن دويك جنگ كرنے سے دك جانا ہے كونكداس (دك جانے) كى بازگشت اس سے ماقبل نزويك ترين جمله يعن " وَلا تُنْقَرِ لُوهُ هُمْ عِنْ كَالْهَم جِالْحَرَا هِم "كونكداس (دك جانے ) كى بازگشت اس سے ماقبل نزويك ترين جمله يعن " وَلا تُنْقَر لُوهُ هُمْ عِنْ كَالْهَم جِالْحَرَا هِم "كونكداس (دك جانے )

برحال دونوں جملوں لين " فَإِنِ انْتَهَوْ افَإِنَّ اللهَ غَفُونٌ مَّ حِيْمٌ " اور " فَإِنِ انْتَهَوْ افَلا عُدُوانَ إِلَّا

عَــلَى الطَّلِمِــنِيْنَ " میں سے ہرایک کاتعلق اپنے اپنے متصل جملہ سے ہے اور دونوں میں'' انتہاء'' یعنی رک جانا مور د کے لئا ظلم سے خصوص معنی رکھتا ہے لہٰذا کلام اللی میں تکرار نہیں یا یا جاتا۔

اور جملہ '' فَلِنِ انْتَهَوْ اَفَانَ اللّهَ غَفُوْرٌ مَّ حِیْمٌ 'میں سبب کو مسبب کی جگه قرار دیا گیا تا کہ تھم کی علت کو بیان کرے، اصل میں اس جملہ کا مطلب بیہ ہے کہ اگروہ (مشرکین ) مجد الحرام کے نز دیک جنگ کرنے سے رک جا کیں تو خدا انہیں معاف کردے گا کہ وہ معاف کرنے والا ، نہایت مہر بان ہے۔

### كب تك قال كياجائي؟

O ''وَ قُتِلُوُهُ مُ حَتَّى لاَ تَكُوْنَ فِتْنَقُّوَ يَكُوْنَ السِّيْنُ لِللهِ '' (اورتم ان سے جَنگ كرتے رہويهاں تك كه فتنه باقى ندر بے اوردين خدا بى سبكاسب باقى ہو)

جیبا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ بیآیت جنگ کے حکم کا وقت محدود وصین کرتی ہے اور ان آیات ہیں'' فتن' سے مرا دشرک و بت پرتی ہے کہ جس کا ارتکاب مشرکین مکہ کرتے تھے اور دوسروں کو بھی ایبا کرنے پر مجور کرتے تھے، چنا نچہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا:'' و یکو بن المدین لله '' لینی ان سے ٹرتے رہو یہاں تک فتند (شرک و بت پرتی) کا خاتمہ ہو جائے اور صرف خدا ہی کے لئے و ین مخصوص ہو کررہ جائے ۔ گویا'' فتند' کا نقابل'' اللی بیٹن بِلّهِ '' سے کرے فتند کی حقیقت کو بے نقاب کردیا گیا کہ اس سے مراد شرک و بت برتی اور دین خدا ( تو حید ) سے انحراف ہے۔

بنابراي بيآيت، درج ذيل آخول كى مانشر بجن مين يون ارشاد موا:

سوره انفال ، آیات ۹ س. ۰ س:

وَقَاتِلُوْهُمْ حَتَّى لا تَكُوْنَ فِتُنَةٌ وَيَكُوْنَ الدِّيْنُ كُلُّهُ بِلْهِ ۚ فَإِنِ الْتَهَوْ ا فَإِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُوْنَ بَصِيْرٌ ۞ وَإِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُ وَالْقَالِهُ مَوْلِكُمُ \* نِعْمَ الْمَوْلِي وَفِعْمَ النَّصِيْرُ ۞

(اوران سے لڑتے رہو یہاں تک کہ فتنہ ہاقی نہ رہے اور دین سارے کا سارا خدا ہی کے لئے مخصوص قرار پائے۔ پس اگروہ (مشرکین )رک جائیں تو خدایقیناان کے اعمال سے اچھی طرح آگاہ ہے اوراگروہ سرتانی کریں تو جان لو کہ خدا ہی تمہارامولا و آقا ہے اور وہ کیا ہی اچھامولا و آقاا ور کیا ہی اچھا مدد گارہے )۔

اس آیت مبارکہ میں ایک وجو بی حکم کا ثبوت پایا جا تا ہے اور وہ سے کہ جنگ کرنے سے پہلے مشرکین کو اسلام قبول کرنے کی دعوت دی جائے کہ اگر وہ اسے مان لیس تو ان سے جنگ نہ کی جائے اور اگر وہ انکار کریں تو خدا کی ولایت و نفرت کے سابی میں ان سے جنگ کی جائے کہ وہ بہترین مولا و آقا اور بہترین مددگار ہے، وہ اپنے مومن بندوں کی نفرت کرتا ہے اور بیات واضح ہے کہ مشرکوں سے جنگ کرنے کا مقصد صرف سے ہے کہ خدا کی میکنا کی کا سکہ دلوں میں بیٹے جائے (وَّ یَکُونَ السِّ اِیْنُ کُلُّهُ لِلّٰهِ )، تو اس طرح کی جنگ چونکہ دین حق کے لئے ہے کہ جس کی بنیا وتو حید و میکا پرتی پر استوار ہے لئدا ضروری ہے کہ اس سے پہلے مدمقا مل کو دعوت فکر دی جائے اور تو حید پر ایمان لانے کا کہا جائے ورنہ اس جنگ کا جواز بی باتی نہ درہے گا۔

ندکورہ بالامطالب سے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ بیآیت مبارکہ،سورہ توبیک آیت • سے ذریعےمنسوخ نہیں ہوئی کہجس میں ارشادحق تعالیٰ ہوا:

نَاتِلُواالَّنِيْنَ لايُؤْمِنُونَ بِاللهِ وَ لا بِالْيَوْمِ الْا خِروَ لا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَ كَسُولُهُ وَ لا يَكِينُ الْحَقِّ مِنَ الْذِينَ الْحَقِّ مِنَ الْفِينُ الْحَقِّ مِنَ الْحَلْبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَبْوَهُمُ طَغِمُ وْنَ "

(اہل کتاب میں سے جولوگ خدا پر ایمان نہیں لاتے اور نہ قیامت کے دن کو مانتے ہیں اور خدا ورسول گفدانے جسے حرام قر حرام قر اردے دیا ہے اسے حرام نہیں مجھتے اور نہ ہی وین حق کوا پناتے ہیں ان سے جنگ کرویہاں تک کہ وہ ذکیل ہوکراپنے ہاتھ سے جزید دیں )

# ظ لمول کے بارے میں استثنائی تھم

" فَإِنِ انْتَهَوْ افَلَاعُلُوانَ إِلَّاعَلَى الظَّلِمِينَ "
 ( پس اگروه باز آ جائيں تو ظالموں كے علاوہ كى يركوئى كناه نہيں )

اس آیت کامعنی پیہے کہ اگروہ فتنہ ہے باز آ جا ئیں اور اس پرائیان لے آئیں جس پرتم ایمان لائے ہو ( توحید ) تو پھران ہے جنگ نہ کرو کہ ظالموں کے سواکسی برزیا د قی روانہیں ۔

اس آیت می سبب کومسبب کی جگه ذکر کیا گیا ہے جیسا که 'فَانِ انْتَهَوْ افَاِنَّ اللهُ عَفْوُ مُّ مَّ حِلْمَ '' میں ای کی ماند بیان ہو چکا ہے۔

بنابراي سيآيت سورة توبه كي آيت ١٢ كمشابه موكى جس مين يون ارشاد موا: " وَ فَإِنْ تَابُوا وَ أَقَامُوا الصَّلُو لاَ وَ إِنَّوْ الدَّرِكُ وَ قَالِحُوا نَكُمُ فِي الدِّينِ " -

وی ہوارہ عمور سے دورہ اور نماز قائم کریں اور ز کات ادا کریں رووہ تمہارے دینی بھائی ہیں ) (پس اگروہ تو بہ کریں اور نماز قائم کریں اور ز کات ادا کریں رووہ تمہارے دینی بھائی ہیں )

### برابر كابرتاؤ كرنے كاحكم

ان اَلشَّهُ مُالْحَرَامُ بِالشَّهُ مِالْحَرَامِ وَالْحُمُ مُتُ قِصَاصٌ "
(حرمت والامهینه حرمت والےمهینه کے برا برہے اور حرمت والی چیز وں کا تصاص ہے )
الحُرُ مُتُ مُتُ " " حرمة " کی جمع کا صیفہ ہے جس کا معنی وہ چیز ہے جس کا احترام ضروری اور اور اس کی اہانت وہتک محمت حرام ہو (واجب الاحترام)۔

یہاں'' حرمات' سے مراد'' حرمت والا مہینہ'' ، حرم (خانۂ کعبہ ) کی حرمت اور معجد الحرام کی حرمت (احرام) ہے۔ بنابرایں آیت کا معنی ہے ہے: اگر مشرکین ان حرمتوں کو پامال کریں (ان بااحرّ ام امور کی جنگ حرمت واہانت کے مرتکب ہوں ، مثلاً حرمت والے مہینہ میں جنگ کریں ۔ جیبا کہ انہوں نے حدیبیدوالے سال حضرت پینجبراسلام اور آپ کے اصحاب کے ساتھ سلوک کیا اور انہیں جج اداکرنے سے ممانعت کرکے ان پر تیرا ندازی وسٹک باری کی تواس صورت میں

بہر حال اس سارے بیان سے مرادیہ ہے کہ خدا و ندعا کم نے حرمت والے مہینہ میں تصاص کا جوتھم دیا ہے اسکی وجہ یہ ہے کہ '' حرمات'' میں تصاص کا جواز برابر کے ہے کہ '' حرمات'' میں تصاص کا جواز برابر کے مقابلہ (معاملہ بالمثل یا اعتداء بالمثل) پر بنی ہے۔ (توجب برابر کا مقابلہ اور زیادتی کے بدلے زیادتی جائز ہے تو حرمات میں قصاص بھی جائز ہے تو پھر حرمت والے مہینہ میں جنگ کی صورت میں جوائی کا روائی بھی جائز ہوگا اور جب حرمات میں قصاص جائز ہے تو پھر حرمت والے مہینہ میں جنگ کی صورت میں جوائی کا روائی بھی جائز ہوگا)۔

اور بد بات مسلم ہے کہ جنگ وقال میں عام طور پر شدت وختی کو اپنا یا جا تا ہے اور اپنی پوری قوت سے مدمقابل پر تملہ کرے اس پر غلبہ پانے کی بجر پورکوشش ہوتی ہے جس سے سرکشی وطغیان اور حق وانصاف کے راستہ سے انحواف کا اندیشہ لاحق رہتا ہے لہٰذا خدا و ند عالم نے ایسے موقعہ پر پیچا زیادتی کرنے اور برابر کا بدلہ لینے میں تقوی واحتیا طاکا وامن تھا ہے رہنے کی تاکید فرمائی ہے کیونکہ خدا و ند عالم بیچا زیادتی کرنے والوں کو برگز دوست نہیں رکھتا، چنا نچدار شاو ہوا: "وَاتَّقُوا اللهُ وَاعْدَاللهُ وَاعْدَاللهُ وَاعْدَاللهُ مَعَ الْبُنْ اللهُ مَعَ الْبُنْ اللهُ وَاعْدَاللهُ وَاعْدَاللهُ وَاللهُ وَالْدُولِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَال

ا يك سوال اوراس كاجواب

يهال ايك سوال پيدا موتا ہے كه جب خدا و ندعالم زيا وتى كرنے والوں كو دوست نيس ركمتا تواس نے زيا وتى كابدله

زیادتی کے ساتھ لینے کا حکم کیوں ویا ہے؟

اس کا جواب یہ ہے کہ اعتداء لینی زیادتی کرنا اس صورت میں برا اور قامل ندمت ہے جب اس کے مقابلے میں اعتداء و زیادتی نہ ہولیکن اگر اس کے مقابلے میں زیادتی ہوتو اس صورت میں زیادتی کا بدلہ زیادتی ورحقیقت غلامی کی زیادتی نہ ہولیکن اگر اس کے مقابلے میں زیادتی کا اس کی مثال ایسے ہے جس طرح کمی متنگر کے ساتھ تگر کرنا اور کمی مظلم کو دلت سے خلاصی کی راہ اپنا نا کہلائے گا اس کی مثال ایسے ہے جس طرح کمی متنگر کے ساتھ تگر کرنا اور کمی مظلوم کا ظالم کے عمل کو تھلم کھلا برا کہنا ہے۔

# انفاق كاحكم

الْهُ فَعُوا فِي سَمِيلُ اللهِ وَ لَا تُلْقُو الإِلَيْ مِي يُكُمُ اللَّهَ لُكَةِ "
 (اورتم الله كى راه ميں انفاق كرواورا بين بى باتھوں اپنة آپ كو ہلاكت ميں نہ ڈالو)

اس آیت مبارکہ میں خدا کی راہ میں جہاد و جنگ کیلئے مال خرج کرنے (انفاق) کا تھم ہے اور جس طرح آیات کی ابتداء میں جہاد کو'' خدا کی راہ'' میں کرنے سے مقید کیا گیا ہے اس طرح یہاں انفاق کو بھی'' خدا کی راہ'' میں مال خرج سے مقید ومشرو طرکر دیا گیا ہے' اس کی وجہ پہلے بیان ہو چکی ہے۔

آیت کے دوسرے حصد شل' بِاکْیِ نِکُٹْ " شل حرف' ب' زائد ہے جو کہ تاکید کے لئے ذکر کیا گیا ہے۔ بنابرایں آیت کامعنی بوں ہوگا: اپنے ہاتھوں ہلاکت میں نہ ڈالو کیہاں مرادیہ ہے کہ اپنی قوت وطاقت اور صلاحیت کوضائع نہ کرو۔ ''یڈ' لینی ہاتھ، کنا پیڈ طاقت کے معنے میں آتا ہے کیونکہ' وہ قوت وصلاحیت کا مظہر ہوتا ہے''۔

ادبی حوالہ سے ایک قول یہ بھی ہے کہ حرف' ب' کیاں سب کا معنی دیتا ہے اور '' وَ لاَ تُلْقُوْا '' کا مفول (انفسکم) محذوف ہے۔اس صورت میں آیت کا معنی یہ ہوگا: اپنے آپ کواپنے ہاتھوں سے ہلاکت میں نہ ڈالو۔

" تہلکہ "اور" ہلاکت" ایک ہی معنی میں آتے ہیں جس سے مرادیہ ہے کہ انسان اس حالت سے دو چار ہو کہ اپنے آپ سے بے خود ہو جائے اور اسے پیچ ہی نہ چلے کہ وہ کہاں ہے۔

'' تھلکہ '' تفعلۃ کے وزن پرمضموم العین (عین کلمہ پرپیش کے ساتھ ) ہے، عربی لفت یں اس وزن پراس کے علاوہ کوئی دوسرامصدر نہیں پایا جاتا۔

#### ہلاکت سے مراد کیا ہے؟

آیت بیں اپنے آپ کو ہلاکت بیں ڈالنے کی ممانعت کا تھی مطلق اور ہرطرح کی قید وشرط سے خالی ہے جس سے مرادیہ ہے کہ ہراس کا م سے رکیں جو ہلاکت و تباہی کا موجب ہوخواہ وہ افراط کے ذریعہ ہویا تفریط کے ذریعہ، جیسا کہ جنگ اور خدا کی راہ بیں جہاو کے لئے مال خرج کرنے میں بخل کرنا ،عسکری واجناعی قوت وطافت کے خاتمے کا سبب بن سکتا ہے جس کے نتیجہ بیل مسلمانوں کی فکست اور دشمنان اسلام کے غلبہ کی راہ ہموار ہوسکتی ہے۔ اسی طرح سب کچھ خرج کردینا اور سارے مال کا انفاق کرنا فقر و بچارگ کا سبب بن سکتا ہے جو کہ نظام زندگی کے درہم و برہم ہونے اور دوسرے کے ختاج و دست گرہونے کا موجب ہے، لہذا افراط (سب کچھ خرج کردینا) اور تفریط (بخل سے کام لینا) دونوں ممنوع ہیں۔

## نيكى اوراحسان كاحكم

آیت کے اختیام پراہل ایمان کوئیکی واحسان کی تاکید کرتے ہوئے ارشاد ہوا:

" وَ أَحْسِنُنُوا ۚ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ " (اورتم نيكى كرو، يقينا الله نيكى كرنے والوں كودوست ركھتا ہے)

يہاں نيكى واحسان سے مراد ہر گزينہيں كەدشمنان اسلام سے جنگ ندكى جائے يا اعداء دين كولل كرنے بيں نرى
ومهر بانى كاسلوك كيا جائے اور اس طرح كے ديگر امور بلكه احسان و نيكى كرنے سے مراديہ ہے كہ ہرموقعہ پر اس كى مناسبت
كولمحوظ ركھتے ہوئے بہتر عمل كريں ليمنى جنگ ولڑ ائى كے وقت بہتر انداز ميں مقابلہ كريں اور جنگ بندى كى صورت ميں اپنے
فرائض كو بخو بى انجام ديں بختی كے مقام برختی اور عفو و درگذركی صورت ميں عفو و درگذركریں ۔

بنا براین ظالم کے ساتھ اس طرح برتاؤ کرنا جس کا وہ حقدار ہے ایک بطرح سے عالم انسانیت پراحسان اور نیکی ہے کیونکہ اس سے انسانیت کے بنیا دی حق کی حمایت و پاسداری اور دین جو کہ انسانیت کی بھلائی و خیرخواہی کے احکامات پر مشتل ہے اس کی طرفداری و گلہداری کاعملی مظاہرہ ہوتا ہے، چنانچہ کسی جائز حق کے حصول کی کوشش میں ظلم وزیاوتی کرنے سے بازر ہنا بھی بذات خودا کی احسان ہے اور خداوند عالم کی محبت دین کی اعلیٰ ترین غرض ہے اور ہراہل وین پر واجب

ولا زم ہے کہ وہ احکام خداوندی کا ابتاع کرتے ہوئے اپنے پرودگار کی محبت کا متلاثی ہواور اس کے حصول کویقینی بنائے چنانچہ خداوندعالم نے اپنی محبت کی بابت ارشا دفر مایا:

سوره آلعمران ، آیت است:

" قُلُ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَالتَّبِعُونِ أَيْحُبِبُكُمُ اللهُ ... "،

( كهدد يجئ كدا كرتم الله سے محبت كرتے ہوتو مير اا تباع كرو، خداتم سے محبت كرے كا)

بيآيت احسان ونيكي كرنے كى ترغيب ولانے ميں نهايت اہم وبنيا دى كردارا واكرتى ہے۔

بهر حال زیر بحث آیات جوکه قال و جهاد فی سیل الله کے علم پر مشمل ہیں ان کی ابتداء، اعتداء اور زیاد تی کرنے کی فہی وممانعت کے بیان سے ہوئی اور ارشا دہوا: '' اِنَّ اللّٰهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَ بِيْنَ '' (خداوند عالم اعتداء وزیاد تی کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا ) اور ان کی انتہاء نیکی واحسان کرنے کے علم پر ہوئی ، چنا نچہ ارشاد ہوا: '' اِنَّ اللّٰهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِيْنَ '' (خداوند عالم احسان کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے )۔ ابتداء اور انتہاء کا پہلیف و دلچسپ احتزاج طلاوت کلام ولطافی معانی کا بہترین مونہ ہے )۔

# قرآنی تھم جہاد

یوں تو قرآن مجید میں مسلمانوں کو جنگ وقال سے اجتناب کرنے کا عظم دیا حمیا تھا اور خداوند تعالیٰ کی راہ میں پیش آنے والی تکلیفوں اور ختیوں میں صبر کرنے کا دستور دیا حمیا تھا جیسا کہ درج ذیل آیات اس حقیقت کی کواہی دیتی ہیں: سورہ کافرون ، آیت ۲:

قُلْ لَيَا يُنْهَا الْكُفِرُ وَ نَ أَنْ لَا اَعُبُدُ مَا تَعْبُدُ وَ نَ أَنْتُمْ عَبِدُ وَنَ مَا اَعْبُدْ... لَنَمْ وِبِيْكُمُ وَلِي وَيْنِ وَ لَا اَنْتُمْ عَبِدُ وَنَ مَا اَعْبُدْ... لَنَمْ وِبِيْكُمُ وَلِي وَلِي وَالْمَا وَ اللّهِ مِن اللّهِ مِن اللّهِ عِبْدُ اللّهِ عِبْدُ وَ اللّهِ عَبْدُ وَ مَن مِن اللّهِ عَبْدُ وَ مَن عَبْدُ وَ اللّهِ عَبْدُ وَ مَن عَبْدُ وَ لَكُ مِن اللّهِ عَبْدُ وَ اللّهِ عَبْدُ وَ اللّهِ عَبْدُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَبْدُ وَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَل

سوره مزمل ، آیت ۱۰:

" وَاصْدِرْ عَلْ مَا اَيَقُولُونَ "....
 ( اورتم مبركروان كى باتوں ير...،

سوره نساء، آیت ۷۷:

٥ " أَكَمُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيْلَ لَهُمُ كُفُّوا أَيْدِيكُمُ وَ اَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَ اتُوا الزَّكُوةَ فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ......"

( کیاتم نے ان لوگوں کونین دیکھا جنہیں کہا گیا کہا ہے ہاتھ روک لو (جنگ نہ کرد) اور نماز قائم کرواورز کوۃ دولیں جب ان پرقمال کوواجب کردیا گیا.....'')

بيآيت كوياسوره بقره كي آيت ١١٠ كي طرف اشاره كرتى ہے جس ميں يوں ارشاد مواہے:

٥ " وَدَّكَثِيْرٌ مِّنَ اَهُلِ الْكِتْبِ لَوْيَرُدُّونَكُمْ مِّنُ بَعُنِ إِيْمَانِكُمْ كُفَّامًا ﴿ حَسَمًا مِّنَ عِنْدِ اَنْفُسِهِمُ مِّنْ بَعُنِ السَّعُو اَعَنْدُ الْفَسِهِمُ مِّنْ بَعُنِ السَّعُو اَلْكُو اَلْكُو اَلْكُو اَلْكُو اَلْكُو اَلْكُو اَلْكُو اَلْكُو الْكُولُو الْكُولُو الْكُلُو الْكُلُولُ الْمُعْلِي الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُعْلِي اللَّهُ الْمُلُولُ اللَّهُ الْمُعْلِي اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

(اکثر اہل کتاب حق کے واضح وروثن ہونے کے بعد ازروئے حسد بیرچاہتے ہیں کہ تہمیں ایمان لانے کے بعد دوبارہ کفر کی طرف لوٹا ویں ، ان سے درگز رکر واور منہ موڑلو یہاں تک کہ خدا کا تھم آجائے 'یقینا خدا ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے اور تم نماز پڑھواور ذکو ۃ اداکرو)

لیکن جب مشرکین مکہ کی زیاد تیاں مدیے گزر گئیں تو خداوند عالم نے مسلمانوں کوان سے جنگ کرنے کا عظم دے دیا۔ جوآیات شریفہ جنگ وقتال کے عظم برمشتل ہیں وہ چار طرح پر ہیں ، ملاحظہ ہو:

ا۔ وہ آیات کہ جن میں مشرکتین مکداوران کے ساتھیوں سے جنگ کرنے کا تھم ہے۔

۲۔ وہ آیات کہ جن ش اہل کتاب سے جنگ کرنے کا تھم ہے۔

٣٠ وه آيات كرجن ش ابل كتاب كے علاوہ ويكرمشركين سے جنگ كرنے كاتھم ہے۔

ا وه آیات کہ جن میں کا فروں سے جنگ کرنے کا تھم ہے۔

بهاهم کی آیات به بین:

سوره نج ،آيت ٠ ٣:

٥ "أ ذِنَ لِلَّـنِيْنَ يُقْتَلُونَ بِ أَنَّهُمُ ظُلِمُوا ﴿ وَ إِنَّ اللهُ عَلَىٰ نَصْرِهِمُ لَقَدِيثُ فَى الَّذِيثُ الْمَوْدِيَا بِهِمُ لَقَدِيثُ فَى اللَّهُ اللَّهُ وَ إِنَّ اللهُ عَلَيْهُ وَالْمَا اللهُ . . "
 بِغَيْرِ حَقِّى اِلْآاَنَ يَتُولُوا مَ اللَّهُ اللهُ . . "

ر اجازت دے دی گئی ان لوگوں کو جن سے جنگ کی گئی کہ وہ بھی حملہ آوروں سے جنگ کریں کیونکہ وہ مظلوم واقع

ہوئے ، اور مقیناً خدا وندعا کم ان کی نصرت پر پوری قدرت رکھتا ہے ، ان لوگوں کو ان کے گھروں سے ناحق نکال باہر کیا گیا وہ تو صرف بھی کہتے متھے کہ ہمار ارب اللہ ہے . . )۔

ممکن ہے کہ بیآیت جنگ بدراوراس جیسے مواقع میں دفاعی تھم پر شمل ہو کیونکہ جنگ بدر میں مسلمانوں کومشر کین سے دفاعی جنگ کرنے کا تھم نازل ہوا تھا۔

سوره انفال، آيت • ٣٠:

٥ " وَقَاتِلُوْهُمُ حَثَى لاَ تَكُوْنَ فِتُنَةُ وَيَكُوْنَ الرِّينُ كُلُّهُ بِتْهِ قَانِ انْتَهَوْ افَا نَّاللَهُ عِمَا لَيْعِمَالُوْنَ بَصِيرٌ ⊕
 وَ اِنْ تَوَلَّوْا فَاعْلَمُوْ اللَّهُ مُولِكُمُ لَعْمَالُمُوْل وَنِعْمَ النَّصِيرُ ۞ "

(اورتم ان سے جنگ کرویہاں تک کہ فتنہ باتی ندرہے اور سارے کا سارا دین خدا کے لئے ہو جائے (تسلیم کرلیا جائے ) پس اگروہ باز آ جائیں تو خدا تمہارے اعمال سے اچھی طرح باخبر ہے اور اگروہ منہ موڑ لیس تو جان لو کہ خدا تمہارا مددگارہے جو کہ بہترین آقاومولا اور بہترین مددگارہے )

سوره بقره ، آیت • ۱۹:

٥ " وَقَاتِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمُ وَلا تَعْتَدُوا النَّاللَّهَ لا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ "

(اور جنگ کروخدا کی راہ میں ان لوگوں سے جوتم سے جنگ کرتے ہیں اور زیادتی نہ کرو کہ خدا زیادتی کرنے والوں کو دوست نہیں رکھتا)

دوسرى تتم كى آيات ش سے! :

سوره توبه، آیت ۲۹:

(اور جنگ کروان لوگوں سے جونہ خدا کو مانتے ہیں اور نہ قیامت کے دن کو، اور نہ خدا ورسول خدا کے حرام کئے ہوئے کو حرام قرار دیتے ہیں اور نہ ہی وین حق کو اپناتے ہیں ان لوگوں میں سے جنہیں کتاب دی گئی، یہاں تک کہ وہ ذلیل ہوکرا پنے ہاتھ سے جزییا داکریں)

تيسري فتم كي آيات ملاحظه مول: سوره توبه، آيت ٥:

o " فَاقْتُلُواالْمُشْرِكِيْنَ حَيْثُو جَدُنَّتُمُوهُمْ" ...،

(پس تم قل کر دومشر کوں کو جہاں بھی انہیں پاؤ)

سوره توبه، آیت ۲ ۳:

o " قَاتِلُواالْمُشْرِكِيْنَ كَا فَةً كَمَا يُقَاتِلُونَكُمْ كَا فَةً "....

(تم سب مشرکوں سے جنگ کروجس طرح وہ سبتم سے جنگ کرتے ہیں)

#### چوتھی شم کی آیت:

سور ه توبه، آیت ۱۲۳:

٥ "قَاتِلُواالَّذِيْنَ يَلُونَكُمُ مِّنَ اللَّهَا مِولَيَجِدُوافِيَكُمُ غِلْظَةً "

(جنگ کروان کا فروں سے جوتبہارے پاس ہیں اور ضروری ہے کہ وہتم میں شدت وسختی پائیں)

خلاصة كلام بيركة قرآن مجيد نے اس حقيقت كو بيان كيا ہے كه اسلام اور دين تو حيد ، فطرت كى پاكيز ، بنيا دول پر استوار ہے اور اس كى تعليمات ، انسانى زندگى يس فلاح واصلاح كى ضامن ہيں جيسا كه ارشا د ہوا:

سور و روم ، آیت ۴ سا:

٥ "فَأَقِمُوجُهَكَ لِلدِّيْنِ حَنْيُهًا فَطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَهَ النَّاسَ عَلَيْهَا لَا تَبْدِيلُ لِخَلْقِ اللهِ لَا لَيْنُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ المِلمُ اللهِ المِلم

(اے رسول ) تم اپنارخ دین کی طرف کے رہوسمیم قلب دپاکیز گی کے ساتھ، بھی فطرت واللی ہے جس پراس نے لوگوں کی تخلیق فر مائی ہے، خدا کی تخلیق میں تبدیلی نہیں ہوسکتی ، بھی مضبوط دین ہے لیکن اکثر لوگ نہیں جانتے )

بنابرایں دین پرعمل کرنا اور اس کی تعلیمات کی عملی پاسداری وحفاظت نہایت اہم جائز انسانی حقوق میں سے ہے۔ چنانچہاسی کی بابت ارشاد ہوا:

سوره شوريٰ ، آيت ۱۱۳:

نَشَرَعَ لَكُمُ مِنَ الرِّيْنِ مَا وَضَّى بِهِ نُوْحًا وَّالَّنِ ثَنَ اَوْحَيْنَا إِلَيْكُ وَمَا وَضَيْنَا بِهِ إِبْرَاهِ يُمَ وَمُولِى وَعِيْسَى
 اَنُ اَقِيْمُ وَالَٰ يَنْ وَلاَ تَتَقَرَّ قُوْا فِيْهِ "

(خدانے تمہارے لئے دین کا وہی قانون وآئین مقرر کیا جس کا تھم نوح" کو دیا اور اس کی وحی تمہاری طرف بھیجی اور اس کی بابت ابرا ہیم موسی "اور عیسی "کو تھم دیا کہ دین کو قائم رکھنا اور اس بیس تفرقہ پیدا نہ ہونے دینا) اس کے بعد خداوند عالم نے اسی فطری حق کے تحفظ کو ایک دوسرا فطری حق قرار دیتے ہوئے ارشا دفر مایا:

سوره حج ، آيت • ۴:

(اگر خدابعض لوگوں کو دوسر بیعض کے ذریعے نہ روکتا تو گر ہے، یہودیوں کے عبادت خانے مجوس کی عبادت کا جیس اور میں اور میں کہ اور میں کہ اور میں کہ اور میں میں کہ کہ کہ اور میں کہ کہ اور میں کہ اور میں کہ کہ اور میں کہ اور میں کہ کہ کہ کہ اور می

خدا وندعالم نے واضح طور پر بیان کردیا ہے کہ قیام دین اور آئین تو حید کی بقاوسر بلندی ، دفاع پر موقوف ہے ، اس آیت (جج ، ۰ ۴) کی ما نندسورہ بقرہ کی آیت ا ۲۵ ش اس طرح ارشاد ہوا:

O "وَكُوْلاَ دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَلْفَسَدَتِ الْأَثْمِ ضُ.."

(اورا گرخدالوگوں کوایک دوسرے کے ذریعے ندروکٹا تو زینن تیاہ ہو جاتی .. )

جهاد بی کے محم پر مشمل آیات میں سے ایک آیت بہے:

سوره انفال ، آیت ۸:

٥ " لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَ لَوْ كُو وَالْهُجُو مُوْنَ "

(جہا د کا مقصد یہ ہے۔۔ تا کہ تن ثابت اور باطل محومو جائے خواہ اسے مجرم لوگ ٹالپند ہی کیوں نہ کریں )

اس سورہ (انفال) میں چندآیات کے بعدآیت ۲۴ میں اس طرح ارشا وفر مایا:

٥ "يَاكَيُهَا لَنِينَ امَنُوا اسْتَجِيبُو اللهِ وَلِلهَّ سُولِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ. "

(اے اہل ایمان! خداور سول کے بلاوے پر لبیک کہوجب وہ تہمیں اس چیز کی طرف بلائیں جس میں تمہاری زندگی کی منانت ہے)

اس آیت میں جس قبال و جہاد کی دعوت مونین کودی گئی ہے وہ انہیں زندگی عطا کرنے والا امر ہے، اس کا مطلب میہ ہے کہ جہادو قبال خواہ مسلمانوں اور دین اسلام کے دفاع کے طور پر ہویا ابتدائی جنگ ہووہ سب در حقیقت انسانی حقوق کے وفاع اور حیات بشری کی حفاظت و پاسداری سے عبارت ہے جبکہ خدا کے ساتھ شرک کرنے میں انسانیت کی ہلاکت و جابی

اور فطرت کی موت ہے۔ لہذا شرک کا مقابلہ کرنا اور قال جو کہ انسانیت کے فطری حق کے دفاع سے عبارت ہے اس میں انسانیت کو حیات تازہ عطاکر نامضم ہے، گویا اس سے انسانیت کوم نے کے بعد نئی زندگی مل جاتی ہے۔

ندکورہ بالا آیات میں غورو فکر کرنے سے ہر منظند وصاحب فہم شخص اس حقیقت سے آگاہ ہوسکتا ہے کہ ضروری ہے کہ اسلام دفاع کا تھم و سے تاکہ ہر طرح کے شرک کی نجاست سے زمین خدا کو پاک کرکے خدا وندعا لم سچ و خالص ایمان ک پاکیزگی اس میں بھیر دی جائے ، چنا نچہ ندکورہ آیات میں جس قال و جہا دکا تھم دیا گیا ہے اس کا مقصد صرف بت پرستی و تھلم کھلا شرک کا خاتمہ یا اہل کتا ہے کو جزیدا داکرنے پر مجبور کرکے اعلائے کلمہ من کو کوئینی بنا نا ہے ، حالا نکہ جس آیت میں اہل کتاب کے ساتھ جنگ کرنے کا تھی دیا گئی ہے کہ وہ لوگ خدا اور رسول خدا پر ایمان نہیں رکھتے کتاب کے ساتھ جنگ کرنے ہیں جبہ وہ ظاہر بظاہر تو حید و یکٹا پرتی کا عقیدہ رکھتے ہیں لیکن حقیقت میں باطنی طور پرشرک کرتے ہیں اس لئے ان سے جنگ کرکے ورحقیقت انسانیت کے نظری و بنیا دی حق کا دفاع کرتے ہوئے ان لوگوں کو دین کر راہ پرلا نامقصود ہے۔

اگر چیقر آن مجیدیں ندکورمشرکین و کفار کے ساتھ جنگ و قمال کا تھم اعلائے کلمہ حق کے بیتی نتیجہ کے بیان کی بابت صراحت کا حامل نہیں لیکن موشین کو دشمنان اسلام پرغلبہ پانے کی جونو بیددی من ہے اس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ حق و باطل کی اور شکست و ٹابودی باطل کا مقدر تھر سے گی ۔ چند آیات ملاحظہ ہول :

سوره صف ، آیت ۹:

0 " هُوَالَّنِ یَ اَنْ سَلَ سَوْلَهُ بِالْهُل ی وَ دِیْنِ الْحَقِّ لِیُظْهِرَةٌ عَلَى الدِّیْنِ گُلِّهٖ وَلَوْ کُو وَالْمُشُو کُونَ "
(وبی ہے کہ جس نے اپنے رسول کو ہدایت اور دین جی کے ساتھ بھیجا تا کہ اسے ہردین پر فلبہ عطا کر ہے خواہ مشرکین اسے ناپند ہی کیوں ندکریں)

اس آیت سے زیادہ واضح بیآیت ہے:

سوره انبياء، آيت ٥٠١:

o " وَلَقَدُ كَتَبْنَافِ الزَّبُومِ مِنُ بَعْدِ الدِّكُي أَنَّ الْأَثْرَضَ يَوِثُهَا عِبَادِى الصَّلِعُونَ "

(اورہم نے زبور میں پوری وضاحت کے بعدیہ بات لکھ دی ہے کہ میرے نیک وصالح بندے ہی زمین کے وارث ہوں گے )۔

#### سوره نور ، آیت ۵۵:

٥ " وَعَدَاللهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّل

(خدانے وعدہ کیا ہے ان لوگوں سے جوائیان لائے اور نیک اعمال انجام دیئے کہ انہیں زمین کی ای طرح جانشنی عطا کرے گا جس طرح ان سے پہلے لوگوں کو جانشنی عطا کی اور ان کے لئے اس دین کو قائم ومشقر کر دے گا جے اس نے ان کے لئے پہند کیا ہے اور ان کے خوف کو امن میں تبدیل کردے گا' وہ میری ہی عبادت کریں اور میرے ساتھ کی چیز کوشریک قرار نہ دیں)

اس آیت مبارکہ میں ''یَغُبُلُ وَ نَنِیْ'' کے الفاظ سے مرادیہ ہے کہ'' وہ میری خالص عبادت کریں'' یعیٰ حقیق ایمان کے ساتھ انجام دی جائے والی خالص عبادت' کیونکہ اس کے بعد ارشاد ہوا: '' لا یُشُوِ کُوْنَ فِیْ شَیْئًا'' کہ وہ میر بے ساتھ کی چیز کوشر یک قرار نہ دیں' تو اس سے ثابت ہوتا ہے کہ '' یَعُبُلُ وْ نَرْیْ ' میں ہر طرح کے شرک کرنے سے پاک خالص عبادت مراد ہے جبکہ خداو ند عالم نے ایمان کی بعض صور توں کوشرک سے تعبیر کیا ہے، چنا نچہ درج ذیل آیت مبارکہ میں ارشاد ہوا:

سوره لوسف، آیت ۲۰۱:

٥ " وَمَائِيُوْمِنُ ٱكْثَرُهُمْ بِاللهِ إِلَّا وَهُمْ مُثَثْرِ كُوْنَ ⊕ "

(ان کے اکثر افراد خدا پرایمان نہیں لاتے ۔گرشرک کے ساتھ ساتھ !)

بنا برایں فدکورہ آیت در حقیت خداوند عالم کی طرف سے ایک وعدہ ہے کہ ایک ون ایبا آئے گا جب زین ،مشرکین سے پاک اور مومنین کے لئے مخصوص ہوجائے گی اور اس میں خدا کی حقیقی عبادت کے سواکسی کی پستش نہ کی جائے گی۔

### ایک نا درست گمان

ممکن ہے کہ اس مقام پر کس کے دل میں میر گمان پیدا ہو کہ خدانے جو وعدہ فر مایا ہے کہ روئے زمین پرحق کو غلبہ و پیروزی حاصل ہوگی اور شرک کا خاتمہ ہو جائے گا شایداس کا پورا ہونا ایک ایسے رہنما کے ذریعے ہو جسے خداوند عالم غیب سے بھیج کہ جنگ وقتال کی ضرورت ہی ندر ہے اور ظاہری اسباب و وسائل سے استفادہ کرنے کی نوبت ہی ندآئے۔
لیکن اس گبان کا نا درست ہونا اس طرح ٹابت ہوتا ہے کہ آیت میں ارشا دہوا ہے: '' کیکسٹٹ فیلفٹہ ٹم فی الا کن ض''
(وہ ضرور انہیں زمین میں جائشین بنائے گا)۔'' استخلاف'' لینی جائشین کرنے سے مراد ریہ ہوتا ہے کہ کسی کواس کی جگہ سے ہٹا
کراس جگہ کسی دوسرے کو بٹھا ویا جائے ، نواس میں جنگ وقتال کا اشارہ وعندیہ اور احتمال پایا جاتا ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ سورہ مائدہ آیت ۵۵ ٹیل اس طرح ارشاد ہواہے:

o ''يَا يُّهَاالَّ زِيْنَ امَنُوْ امَن يَّرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِيْنِهِ فَسَوْفَ يَاقِ اللهُ بِقَوْمِ يُحِبُّهُمُ وَيُحِبُّوْنَهَ 'ا ذِلَّةٍ عَلَى النُّهُ مِنْ اللهِ مَن اللهُ مِنْ اللهِ مَن اللهُ مِنْ اللهِ مَن اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ مُنْ اللّهُ مُنْ مُنْ اللّهُ مُنْ الللّهُ م

(اے اہل ایمان! تم میں سے جو مخض اپنے وین سے منہ پھیر لے (مرتد ہوجائے) تو بہت جلد خدا۔۔اس کی جگہ۔۔ ایسے لوگوں کو لئے آئے گا جنہیں وہ دوست رکھتا ہے اور جواسے دوست رکھتے ہیں جومومنین پرمہر بان اور کا فروں پر غالب و سربلند ہیں ، جو خدا کی راہ میں جہاد کرتے ہیں اور کسی ملامت وسرزنش کرنے والے کی ملامت وسرزنش سے خوف نہیں کھاتے)

انشاء الله اس آیت کی تغییر میں بیان کیا جائے گا کہ اس میں ایک دعوت بی اور دینی قیام و جہا دی جانب اشارہ کیا گیا ہے جو خدا کے تھم سے اس کے صالح بندوں اور حقیقی چاہنے والوں کے ہاتھوں انجام پذیر ہوگا جس میں حق کوغلبہ و فتح اور باطل کو فکست فاش ہوگی۔

اس بیان سے اس اعتراض کا جواب بھی واضح طور پرمعلوم ہوجاتا ہے جواسلام کے قانون جہاد پر کیا جاتا ہے اور وہ یہ
کہ: '' اسلام کا قانون جہادسابقدا نبیاء کرام کی طرف سے دعوت وین کے لئے اپنائی جانے والی روش وطرزعمل کے منافی ہے کیونکدان ادیان کی ترقی و پیشرفت اور احکام و دستورات کا حاوی سلسلہ درحقیقت خوش اسلوبی اور ہدایت و رہنمائی کے دل پذیرعمل پر بٹنی تھا اور ان میں جنگ وقتال کے ذریعے لوگوں کوز بردتی ایمان کی راہ پرلانے کا کوئی تھم ہرگز موجود نہ تھا کہ جس (جنگ وقتال) میں خوزیزی جانوں کا ضائع ہونا' قید و بند اور لوٹ ماروغیرہ بیٹنی ہوتی ہے''۔اس وجہ سے بعض عیسائی مبلغین نے اسلام کوتلوار اورخون ریزی کا دین کہا اور بعض نے جرواکراہ کے دین سے موسوم کیا ہے۔

ان اعتراض كالنصلي جواب يدے كه:

'' قرآن مجید نے اس حقیقت کو واضح طور پر بیان کیا ہے کہ اسلام کے احکام وقوا نین انسانی فطرت کے بنیادی تقاضوں کی پنجیل پر ببنی جیں اور اس بیں ہرگز شک وشبہ کی مخبائش نہیں کہ انسان کا حقیقی کمال فطری تقاضوں نیملوں واصولوں کی مملداری سے عبارت ہے اور فطرت کا فیصلہ ہے کہ تو حید و یکٹا پرستی ہی تمام انفرادی واجٹا می قوانین کی بنیاد اور اصل

واساس ہاوراس بنیادکا تحفظ و پاسداری، اس کا دفاع اوراس کی اہمیت کوعام کرنا ایک جائز انسانی حق ہے جس کے لئے محمل ذریعہ سے استفاوہ کرنا ضروری ہے، تاہم اسلام نے اس کے لئے معتدل روش اور درمیا ندراستہ اختیار کرنے کا تھم دیا ہے چنا نچہ سب سے پہلے بیتھم دیا گیا کہ مشرکین کوتو حید کی راہ اپنانے کی دعوت دی جائے اوراگروہ اذبت و آزار دیں اور شد بدروعل کا اظہار کرتے ہوئے لکیفیس دیں تو اس پرصبر و تھیبائی اور تحل سے کام لیا جائے اور خداکی راہ بیس ہر طرح کی تخی کو برداشت کیا جائے اس کے بعداگروہ (مشرکین) حدسے تجاوز کرنے لگیس تو اسلام ایل اسلام اوران کے اموال و ناموس کے دفاع کے لئے ملی اقدام لیا جائے اور مشرکین کے تجاوز کا راستہ بھر پور طریقہ سے روکا جائے اس کے بعداسلام ناموس کے دفاع کے گئے کا ختم دیا جو کہ انسانیت کے مسلمہ حق اور تھر کو خید کی تھی یا سداری کی ایک صورت ہے، لہذا احس طریقہ سے دعوت حق کی با بت اتمام مجمت سے پہلے مشرکین سے ابتدائی جنگ کرنے کی اجازت نہیں دی گئی جیسا کہ حضرت تیفیبر اسلام صلی الله علیہ و آلہ وسلم کا طرز عمل اس حقیقت کا واضح ثبوت ہے خداوند عالم نے آئے خضرت کی اجازت میں مورث تحقم دیا:

سوره کل ۱ آیت ۱۲۵:

0 '' اُدُعُ إِلَى سَبِيبُلِ مَ بِنِكَ بِالْحِكْمَدَةِ وَالْمَوْعِظُةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِيْ هِى أَحْسَنُ '' (اپنے پروردگار کے راستہ پر چلنے کی دعوت ، حکمت ودانائی اورامچی تھیجت کے ذریعے دواوران (مشرکین) سے ا' ۱ نداز میں محاولہ کرو)

بیآ بت مطلق ہے بینی اس میں جدال کرنے کوئسی قیدوشرط کے ساتھ مقید ومشروط نہیں کیا گیا ہے،

ای طرح سورهٔ انفال ، آیت ۳ م میں ارشا دموا:

٥ " لِّيَهُلِكَ مَنْ هَلَكَ عَنْ بَيِّنَةٍ وَّ يَحْلِى مَنْ حَيَّ عَنُ بَيِّنَةٍ "

(تا كهجو بلاك مووه مضبوط دليل كے ساتھ بلاك مواور جوزندہ رہے و مضبوط وليل كے ساتھ زندہ رہے)

یہاں ایک اور ہات بھی کی گئی ہے اور وہ بیر کہ جنگ میں مسلمانوں کی نٹخ کی صورت میں مشرکیین کا اسلام قبول کرنا اکراہ ومجوری کی بناء پر ہوگا۔

اس کا جواب سے ہے کہ اس طرح کا اکراہ و مجبوری ندموم نیس کیونکہ واضح بیان اور اتمام جبت کے بعد ایک جائز فطری حق کو انسانیت کے تحفظ و بقاء کے لئے کسی پر مسلط کرنے میں کوئی حرج لا زم نیس آتا اور بیطریقہ وطرز عمل بمیشہ و ہر دور میں عقلاء کے درمیان رائج رہاا ورتمام اقوام نے اسے اپنایا کہ جوفض معاشرتی قوانین کی خلاف ورزی کا مرتکب ہوا سے ان قوانین پرعمل کرنے کی دعوت و ترخیب ولائی جاتی ہے اور اگر اس سے نتیجہ حاصل نہ ہوتو اسے قانون کی عملی پاسداری کا پابند

کرنے کے لئے طاقت کا استعال کیا جاتا ہے اور ہر ممکن ذریعہ اختیار کرکے اسے قانون کا احرّام کرنے پر مجبور کر دیا جاتا ہے خواہ اس کے لئے جنگ بن کیوں نہ کرئی پڑے۔ تا کہ وہ طوعاً یا کرھا معاشر تی دستورات کی بیروری کرے اور اکراہ و جبر کی بیرصورت ایک نسل کے چندا فراد ہی سے مخصوص ہوتی ہے لیکن اس کا نتیجہ آنے والی نسلوں بیں اس طرح فاہر ہوتا ہے کہ دیتی تعلیم و تربیت کے اثر سے لوگوں بیں دین فطرت اور کھر تو حید وخدا پرتی کا جذبہ وشھور پیدا ہوجا تا ہے اور وہ کی جبر و اگراہ کے بغیراس کی علی پاسلاری کرتے ہیں اور نہایت تو حید وخدا پرتی کا جذبہ وشھور پیدا ہوجا تا ہے اور وہ کی جبر و اگراہ کے بغیراس کی علی پاسلاری کرتے ہیں اور نہایت تو تو حید وخدا پرتی کا جذبہ وشھور پیدا ہوجا تا ہے اور وہ کی جبر و کرتے ہیں۔ اور جہاں تک سابقہ انبیاء کرا م جلیم السلام کی روثی تبیغی وطر زعمل کا تعلق ہے کہ وہ لوگوں کو دوست تن وسیخت تھا۔ اس حقیقت امر بیہ ہے کہ ان انبیاء کی تاریخ حیات کا مطالعہ کرنے سے اس حقیقت اور جہاں تندان انبیاء کی تاریخ حیات کا مطالعہ کرنے سے وہ فائفین اور وشمان تو بیت ہو تا ہے گئے کہ کہ تاریخ میں مقاور ایسے حالات ہرگڑ موجود دیں تھا۔ اس حقیقت اور جہاں میں مشکلات بی گر موجود دیں تو جود کہ کی جاتھ کا مطالعہ کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ وہ ہر طرف سے خیتوں اور شرائدا داور افرادی تو ت کی وغیرہ جیسی مشکلات بھی گر ہو تھی میں موجود ہے تھے۔ اس طرح اسلام کا آغاز ہو کیا اور حضرت میں نہیں میں کا دائرہ کا دوستے ہونے گا تو اس کے ساتھ میں گئیں ہیں جن بیس ہیں بیں جن بیس ۔ بعش کا تذکرہ تو رات اور انبیاء کرام علیم کا آغاز ہو کیا اور حضرت میں جن بیس جن بیس ہیں ہیں ہیں ہیں جن بیس ۔ بعش کا تذکرہ تو رات اور انبیاء کرام علیم کا آغاز ہوگیا اسلام نے حالات سازگار د کھر کھوں :

سوره آل عمران ، آیت ۲ ۱۴:

○ " وَ كَايِّنَ مِّنَ نَيِّ فَتَلَ لَمَعَهُ مِبِيَّدُنَ كَثِيرٌ قَمَا وَهَنُو الْمَا اَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَمَاضَعُفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللهُ يُوبِ اللهِ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلَّا اَنْ قَالُوا مَبَنَا اغْفِرُ لِنَا ذُنُوبَنَا وَ إِسْرَافَنَا فِي اَمْرِنَا وَ اسْرَافَنَا فِي اَلْمُورِينَ ﴿ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ وَمِالكُفِرِينَ ﴾

(اور کتنے ایسے نبی گذرہے ہیں جن کے ساتھ ٹل کر خداوالوں کی کثیر تعداد نے دشمنوں سے قبال کیا تو وہ اللہ کی راہ جس آنے والی مصیبتوں کی وجہ سے ندتو سستی کا شکار ہوئے اور نہ ہی کمزور پڑے اور نہ پر دل ہوئے ، اور اللہ مبر کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے ، اور وہ اس کے سوا بچھ نہ کہتے ہتے سا ہے ، مارے پالنے وہ نے! ہمارے گنا ہوں کو معاف کر دیاور ہماری زید تیں سے درگذر فر ما اور ہمارے قدم مقبوط کر دے اور کا فرس کے مقابلہ جس ہماری مدوفر ما) حضرت موئی علیہ السلام نے اپنی قوم کو ''عمالقہ'' سے جنگ کرنے کے لئے بلا ما تو ان کے بمان کوقر آن مجد جس اس

#### طرح ذكركيا حميا:

سوزه ما نکره ، آیت ۲۲:

نيقو مِرادُ خُلُواالْآئِ مَ ضَ الْمُقَدَّسَةَ الَّتِي كَتَبَ اللهُ لَكُمُ وَ لا تَرْتَدُوا عَلَى اَ دُبَايِ كُمْ فَتَنْقَلِبُوا خُسِرِينَ .... قَالُوا لِيُولَى اللهُ اللهُل

(اے میری قوم اس مقدس سرزشن میں داخل ہوجاؤ جے خدانے تمہارے لئے لکھ دیا ہے اورتم اپنی پشتوں پرلوٹ نہ جانا ورنہ تم سخت خسارے میں رہو گے ....انہوں نے کہا:اے موکٰ "!ہم اس وفت تک اس سرزمین میں ہرگز داخل نہیں ہوں کے جب تک وہ لوگ اس میں موجود ہیں کہی تو اور جرارب دونوں جاؤاوران سے جنگ کروہم تو بہیں ہیٹھے ہیں) طالوت اور جالوت کی داستان کا ذکر کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره بقره ، آيت ٢ ٣٠:

ن اَلَمْ تَثَرَ إِلَى الْمَلَامِنُ بَنِيَ إِسْرَ آءِ يُلَ مِنُ بَعْدِ مُؤسى مُ إِذْقَالُو النَّبِيِّ لَّهُمُ ابْعَثُ لَنَامَلِكُا ثُقَاتِلْ فِي سَبِيْلِ اللهِ ... "
 سَبِيْلِ اللهِ ... "

(آیاآپ نے بنی اسرائیل کے اس گروہ کثیر کوئیس دیکھا جب انہوں نے اپنے نبی سے کہا کہ ہمارے لئے کسی فرشتہ کو کھیے۔ کو جمیجو تا کہ ہم خداکی راہ میں جنگ وقتال (جہاد) کریں...)

میدواستان سورہ بقرہ کی آخری آیات میں مذکور ہے۔

خدا وندعا كم نے حضرت سيلما لنّ اور ملكة سباك واقعه كا تذكر وكرتے ہوئے ارشا دفر مايا:

سورهمل ، آیت ۳۱ تا ۳۷:

o '' اَلَّاتَعْلُوْاعَلَّ وَاٰتُوْنِى مُسْلِمِيْنَ ۔۔۔ اِنْ جِعُ اِلَيْهِمُ فَلَنَّاْتِيَنَّهُمْ بِكُنُوْ وِلَّا قِبَلَ لَهُمْ بِهَاوَلَنُفْرِ جَنَّهُمْ مِّنْهَا ۗ اَ ذِلَّةً وَّهُمُ صِٰغِىُوْنَ''

(تم مجھ پر بڑائی کا اظہار نہ کرو، بلکہ میرے سامنے تشلیم کرنے والے بن کر آؤ....ان کی طرف لوٹ جاؤ ہم ایسے لشکم ول کے ساتھ ان کے پاس آئیں گے کہ وہ ان کا مقابلہ نہ کرسکیں گے اور ہم ہرصورت میں انہیں ویل کرے وہاں سے نکال دیں گے )

حضرت سلمان نے وصلی دیے ہوئے جوالفاظ استعال کئے لیٹن '' فَلَنَاْتِ بَدِّنَهُمْ بِجُنُوْدٍ '' ان سے دعوت ِ حق کے ایشدائی مراحل میں ابتدائی جنگ و قال کے جواز کا ثبوت ملتا ہے کہ اگروہ لوگ حضرت سلیمان کی دعوت حق کو قبول نہ کرتے تو

آ نجنابًا بني دهمكي كوملي جامه پيهنا ديتے۔

### ایک معاشرتی بحث

بیا یک مسلمہ حقیقت ہے کہ ہر معاشرہ خواہ انسانی ہو یا حیوانی ( یعنی افرا دنوع انسان اسے اجماعی زندگی کے لئے تفکیل دیں یا دیگر حیوا نات با ہمی طور پر زندگی بسر کرتے ہوں ) اس کی تفکیل اس فطری احتیاج کی بنیا دپر استوار ہوتی ہے جوان کے وجود میں پائی جاتی ہے کہ جس کے ذریعے وجود کی حفاظت و بقاء کا سامان کیا جاتا ہے۔

ہرذی وجود کی فطرت اسے اپنے وجود کی حفاظت و بقاء کے لئے بیت و بی ہے کہ وہ ہراس چیز کو اپنے استعال بیں لائے جواس کی زندگی سے ہمکن ذر لیے سے جمادات نبا تات وجود تات سے استفادہ کرتا ہے بلکہ دوسرے انسانوں سے بھی کام لیتا ہے اور ایسا کرنے کو اپناحق بھتا ہے خواہ اس میں ویگر وحیوا نات سے استفادہ کرتا ہے بلکہ دوسرے انسانوں سے بھی کام لیتا ہے اور ایسا کرنے کو اپناحق بھتا ہے خواہ اس میں ویگر حیوا نات کے حقوق سے تصادم و فزاحم اور فباتات و جمادات کے کمال سے فکراؤکی صورت ہی کیوں نہ پیدا ہوجائے ، انسان کے علاوہ ویکر حیوا نات کا بھی بہی حال ہے کہ وہ اپنی زندگی میں دوسروں سے استفادہ کرتے ہیں اور ایسا کرنے کو اپنا بھینی و مسلم حق سیمے ہیں ، ای طرح فطرت انہیں بیت بھی و بی ہے کہ وہ اپنے مسلم حق سیمے ہیں ، ای طرح فطرت انہیں بیت بھی و بی ہے کہ وہ اپنے مسلم حق سیمے ہیں ، ای طرح فطرت اور کا فی اور اپوراحق دیق عالم سے استفادہ کرنے کا حق ، طاقت استعال کرنے کے بغیر حاصل اور محفوظ ٹیس ہوسکنا تو فطرت وفاع کا پورا پوراحق دیق عالم سے استفادہ کرنے کا حق ، طاقت استعال کرنے کے بغیر حاصل اور محفوظ ٹیس ہوسکنا تو فطرت وفاع کا پورا پوراحق دیق

بنا پرایں موجودات عالم میں سے ہروہ فرد جواپنے وجود کے تحفظ و بقاء کے لئے شعور وعمل سے کام لیتا ہے وہ اپنے حقوق کا دفاع اپنا فطری تق مجھتا ہے اور اس کے جائز وروا ہونے پر اس طرح بیتین رکھتا ہے جس طرح دیگر اشیاء سے استفادہ کرنے کواپنا بیٹنی تق مجھتا ہے۔ اس مطلب کو دوسر لے فظوں میں اس طرح بیان کیا جا سکتا ہے کہ ہر موجود جس طرح اپنی بقاء کے لئے دیگر موجودات واشیاء سے استفاد کرنے کواپنا فطری تق مجھتا ہے وہ اس طرح اپنے فطر تی حقوق کے شحفظ اپنی بقاء کے لئے ہر مکن اقد ام کرنے کو بھی اپنی تقام جسمانی قوتوں کو استعال میں لاتے ہیں تا کہ ان کے عور اُن مشاہدہ کرتے ہیں کہ وہ نزاع و جھڑ کے کی صورت میں اپنی تمام جسمانی قوتوں کو استعال میں لاتے ہیں تا کہ ان کے فرر نے در بین اور بھو اس طرح کے مغبوط جسمانی اسلی و آلات کواپنی زندگی کی جنگ میں اسلی کے طور پر استعال کرتے ہیں اور بعض وہ جانور جو اس طرح کے مغبوط جسمانی اسلی و آلات سے زندگی کی جنگ میں اسلی کے طور پر استعال کرتے ہیں اور بعض وہ جانور جو اس طرح کے مغبوط جسمانی اسلی و آلات سے

بہرہ ورنہیں وہ بھاگ کر، حیب کراپنا دفاع کرتے ہیں، جیسے بعض وہ حیوانات جن کا شکار کیا جاتا ہے (ہرن وغیرہ)، کچھوا اوربعض حشرات الارض وغیرہ ،اوربعض حیوانات مثلاً بندر،لومڑی ایپے وفاع کے لئے مختلف حیلوں اور جالوں کواپناتی ہے،اور جہاں تک انسان کاتعلق ہے تو وہ گلری شعور کے اسلحہ سے لیس ہونے کی وجہ سے اپنے دفاع کے لئے تمام موجودات عالم سے اس طرح استفادہ کرنے کی صلاحیت رکھتا ہے جس طرح اپنے وجود کے تحفظ و بقاء کی خاطران سے کام لیتا ہے ً ا نسان بھی دیگر حیوانات کی مانندا بی مخصوص فطرت کا حامل ہے اوراس کی فطرت کے پچھاصول وضوابط اور فیصلے بھی ہیں جن میں سے ایک رہے ہے کہ انسان اپنی بقاء کے لیے دیگر موجودات عالم سے استفادہ کرنے کاحق رکھتا ہے اور اپنے فطری حقوق کا د فاع بھی اس کاحق ہے اور و فاع کا بھی فطری حق اسے معاشرتی زئدگی میں اینے تحفظ و بقاء کے لئے دشمن سے نبرو آ زیا ہونے کی ترغیب دلاتا ہے نہ کہ وہ بہلات کہ جس کی بناء پروہ اپنی بقاء کے لئے موجودات عالم سے استفارہ کرتا ہے کیونکہ بہلا فطری حق اسے اپنی وجودی مصلحتوں کی حفاظت و پاسداری کے لئے دیگر اشیاء وموجودات سے کام لینے کی راہ دکھا تا ہے (کیکن جب اس کے نظری حقوق یا مال یا غصب ہونے گلتے ہیں تو وہ نظری انتفاعی حق' د فاعی حق میں بدل جاتا ہے ) اور بیرا نقاعی حق معاشرتی حالات ہے ہم آ ہنگ اوران کے مطابق ڈ حلتا رہتا ہے کیونکہ انسان جب اپنی وجودی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے اپنے ہمنوع افراد سے استفادہ کرنے کا احساس وارا دہ کرتا ہے اور پھراسے اس حقیقت سے آگا ہی حاصل ہوتی ہے کہ اس کے ہموع افراد بھی اس کی مانثدا بنی وجودی ضرورتوں کو بورا کرنے کے لئے ای طرح کا احساس و احتیاج رکھتے ہیں تو اس وقت اس کوسلنج ومصالحت کی راہ اپنا نا اور معاشر تی اصولوں کی روشنی میں باہمی تعاون ومفاہمت کی عا دلا نہ ومعتدل روش اپنا نا ناگزیر ہو جاتا ہے اور معاشرتی قانون عدل وانصاف اس بات کا متقاضی ہوتا ہے کہ وہ اینے ہمنوع افراد سے اس حد تک استفادہ کرے جس حد تک وہ اس سے استفادہ کرتے ہیں ، گویا فطری انتقاعی حق معاشرتی عدل ہے ہم آ ہنگ ہوتا ہے اور اس حق کا استعال ضرورت واحتیاج کے دائرہ تک محدود ہوجاتا ہے۔

ان مطالب سے بیر معلوم ہوتا ہے کہ انسان جنگ وقال کے عمل کو فطری انتفاقی حق سے مر بوط قر ارٹیس و سے سکتا کیونکہ
بیرحق اپنی تمام تر وسعتوں اور مطلق و بے قید وشرط ہونے کے باوجود معاشر تی زندگی میں محدود ہوجاتا ہے اور انسان اجتماعی
زندگی کے دائر سے میں داخل ہوتے ہی اس حق کی وسعتوں کو اپنے ہی باتھوں عملی طور پر شتم کر کے اسے دیگر ہموع افراد سے
مساوی استفادہ کی حد تک لے آتا ہے اور عملاً اعتراف کرتا ہے کہ اسے دوسروں سے استفادہ کرنے میں اس حدسے تجاوز
کرنا ہرگزروانہیں جہاں تک دوسر سے افراد اس سے استفادہ کرتے ہیں۔

بنابرایں جنگ و قال کا جواز د فاعی حق پر بنی ہوتا ہے اور وہ اس طرح کدانسان پہلے اپنے حقق ق کو خاطر میں لاتا ہے اور پھر جب ان کے پامال یا غصب ہونے کو دیکھتا ہے تو ان کے د فاع پر کمر بستہ ہوجا تا ہے اور اس کے لئے ہرمکن اقدام کرتا ہے لہذا ہر جنگ حقیقت میں دفاع کی ایک صورت ہوتی ہے ، یہاں تک کے سلاطین و استعاری حکومتوں کے جنگی اقد امات وعسکری کارروائیاں بھی دفاع عمل سے عبارت ہوتی ہیں کیونکہ وہ پہلے اپنے لیے ایک تی قرار دیتے ہیں مثلا" حاکمیت واقتدار اور دوسروں پر حکمرانی کی لیافت والجیت یا معاشی واقتصادی مشکلات کو دورکرنے یار ہائش مسائل سے خیلنے حاکمیت واقتدار اور دوسرے علاقوں پر قبضہ اور اس طرح کے دیگر استعاری واستعماری (استحصالی) اقد امات کو اپناحی قرار دے کر اس کے لئے ہر طرح کے ذرائع استعال کرتے ہوئے آل وغارت مقتدوف اداور دہشت گردی کے مرتکب ہوتے ہیں۔

ظل صنہ کلام یہ کہ انسانیت کے حقق ق کا دفاع ایک جائز دستم فطری حق ہے اور اس کے لئے ہرا قد ام روا ہے لیکن کسی بھی علی اقد ام سے پہلے اس اہم مقصد سے اس کا مواز ند ضروری ہوگا جس کے لئے اس حق کا جواز پیدا ہوا ہے اور جب یہ علی ہو جائے کہ وہ مقصد اس قد راہم ہے کہ اس کے دفاع کے لئے اقد ام کرنا مقتضائے فطرت کے عین مطابق ہو اس صورت میں کسی بھی وفاع عمل کی انجام وہ ہی درست قرار پائے گی۔ اس سلطے میں قرآن مجید نے ہماری رہنمائی کرتے ہوئے اس حقیقت کو تھی وفاع عمل کی انجام وہ ہی درست قرار پائے گی۔ اس سلطے میں قرآن مجید نے ہماری رہنمائی کرتے ہوئے اس حقیقت کو تھی موائی کے ساتھ واضح کر ویا ہے کہ انسانیت کا اہم ترین حق تو حید اور اس پر جن ویقی قوانین ہیں جیسا کہ انسانی معاشرے کے صاحبان عقل صفرات انسانی معاشرہ پر حاکم ان قوانین کی بنیاد پر جوافر او معاشرہ کی صلاح وفلاح کے لئے بنائے گئے ہیں ذندگی سے حق کو انسانیت کا سب سے اہم حق قرار دیتے ہیں اور اس کے دفاع میں جنگ وفال سمیت ہر طرح کے اقد امات کرنے کی صحت کو لیکن قرار دیتے ہیں اور اس کے دفاع میں جنگ وفال سمیت ہر طرح کے اقد امات کرنے کی صحت کو لیکن قرار دیتے ہیں ( بتیجہ وکلام یہ کہتو حیدو یکنا پرستی چونکہ ایک مسلم اہم ترین انسانی حق ہے لہذا اس کے دفاع کے لئے جنگ و جہا دفطری اصولوں کے میں مطابق صحح 'درست اور جائز قرار یا ہے گا)

### روایات برایک نظر

صلح حدیبیے کے وقت نازل ہونے والاحکم

تفیر' مجمع البیان' میں آیت مبارکہ 'و قَاتِلُوْا فِي سَبِيْلِ اللهِ'کی بابت جناب ابن عباس سے معقول ہے انہوں نے کہا:

" نزلت هذه الآية في صلح الحديبية وذلك ان رسول الله (ص) لما خرج هو واصحابه

فى العام الذى ارادوا فيه العمرة وكانوا الفاً واربعماة فساروا حتى نزلوا الحديبية فصدهم المشركون على ان يرجع المشركون عن البيت الحرام فنحروا الهدى بالحديبية ثم صالحهم المشركون على ان يرجع من عامه ويعود العام القابل ويخلوله مكة ثلاثة ايام فيطوف بالبيت ويفعل ما يشاء ،فرجع الى المدينة من فوره ، فلما كان العام المقبل تجهز النبى (ص) واصحابه لعمرة القضاء وخافوا ان لا تفى لهم قريش بذلك وان يصدوهم عن البيت الحرام ويقاتلوهم وكره رسول الله (ص) قتالهم في الشهر الحرام فانزل الله هذه الآية ،

یہ آ یت سلح حدیبیہ کے وقت نازل ہوئی اوراس کی تفصیل یہ ہے کہ حضرت پنجبر اسلام "جس سال اپنے چودہ سو اصحاب کے قافلہ کے ساتھ عمرہ کرنے کی غرض سے مدینہ منورہ سے عازم مکہ کر مدہوئے تو جب آپ کا قافلہ "حدیبین کے مقام پر پہنچا تو مشرکوں نے آپ کا راستہ روکا اور بیت اللہ نہ جانے دیا، چنا نچہ مسلمانوں نے اس مقام پر اپنی اپنی قربانیاں اواکیں اور آپ نے بحث و گفتگو کے بعد مشرکین سے ملح کا معاہدہ کرلیا جس میں طے پایا کہ اس سال مسلمان واپس مدینہ منورہ چلے جا کیں اور آپ نے بحث و گفتگو کے بعد مشرکین تین دن تک خانہ کعبہ کو خالی کر کے ان کے سپر دکر دیں گے تاکہ وہ طواف و دیگر اعمال بجا لاسکیں معاہدہ کے فور اُبعد آئے خضرت کہ یہ یہ دوانہ ہو گئے اور اگلے سال دوبارہ عمرہ کی قضاء بجالانے کے لئے تیار ہو گئے ، لیکن مسلمانوں کے دلوں میں بیا ندیشہ لاحق ہوا کہیں اس سال بھی مشرکین قریش عہد گئی کرتے ہوئے انہیں بیت اللہ جانے سے روک نہ دیں اور جنگ کی نوبت آ جائے گر آنخضرت اس بات سے ناخش شے کہ حرمت والے انہیں بیت اللہ جانے سے روک نہ دیں اور جنگ کی نوبت آ جائے گر آنخضرت اس بات سے ناخش شے کہ حرمت والے مہینہ میں اور خدا کے گھریں بیک ہوتو اس وقت بیآیت نازل ہوئی: "و قاتلو ہم فی سبیل اللہ ... "

(تنسیر جمع البیان جلد اول صفحه ۲۸۴) تنمیر '' درمنثور'' میں بھی ای طرح کی روایت جناب ابن عباس اور دیگر حضرات کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہے۔ (ملاحظہ ہوتنمیر درمنثور تی اص ۲۰۶)

### ا بن انس اور ا بن زید کا نظر پیه

تفير " مجمع البيان " على ريج بن الس اور عبد الرحمان بن زيد بن اسلم سيمروى بكر انهول في كها: " هله اول آيسة نسولت في القتال ، فلما نولت كان رسول الله (ص) يقاتل من قاتله ويكف عمن كف عنه حتى نولت : اقتلوا الشركين حيث و آجد تموهم ، فنسخت هذه الآية .." یرسب سے پہلی آیت ہے جو جہاد کے علم پر شمل ہے اوراس آیت کے نازل ہونے کے بعد آنخفرت صرف انہی سے جنگ کرتے تھے جوآپ سے نبرد آزما ہوتے تھے یہاں تک کہ آیت ''اقتلوا المشرکین حیث وجد تموهم'' نازل ہوئی جس سے یہ آیت لین ''و قاتلو هم فی سبیل الله .. ' منوخ ہوگئی۔ (مجمع البیان ، ج ایس ۲۸۳)

آیت ''وقساتسلوهم..''کمنسوخ ہونے کے بارے ش ریح بن انس اور عبدالرجمان بن زید کا ظہار خیال ان کے اپنے اجتہاد پر بنی ہے، ورند یہ بات واضی ہے کہ آیت ''اقسلوا الممشر کین ''آیت'' وقاتلوهم..''کومنسوخ نہیں کرتی بلکداس ش خکور کلم جہاد کے دائرہ کا رکو وسعت دیتی ہے کیونکہ آیت ''وقاتسلوهم فی سبیل الله الذین یقاتسلونکم ''(خداکی راه ش ان لوگول سے جنگ کر وجوتم سے جنگ کریں) میں جہاد کا کھم اس صورت سے مخصوص تھا جب مشرکین مسلمانوں سے نبرد آزما ہول لیکن آیت ''اقتسلوا الممشر کین حیث و جدتموهم'' (مشرکین کوئل کر وجہال کہیں انہیں یا و) میں جہاد کا کھم عام ہے لہذائن کا نظریقرین صحت نہیں۔



### آیت کے شان نزول کی بابت ایک بیان

تغير' مجمع البيان' من آيت' وَاقْتُلُوهُ مُحَيِّثُ ثَقِفْتُهُ وْهُمُ ــ'' كى بابت يول وَكر مواج:

" ننزلت في سبب رجل من الصحابة قتل رجلاً من الكفار في الشهر الحرام فعابوا المومنين بذلك فبين الله سبحانه ان الفتنة في الدين ـوهو الشركـ اعظم من قتل المشركين في الشهر الحرام وان كان غير جائز"

اس کا شان نزول میہ ہے کہ ایک سحابی نے ایک کا فرکور مت والے مہینہ میں قبل کردیا تو کا فروں نے مومنین کو حرمت والے مہینہ میں قبل کردواں کا والے مہینہ کی پرواہ نہ کرنے پرمرزنش و ملامت کی ، اس وقت میہ آیت نازل ہوئی کہ مشرکوں کو جہاں بھی پاؤقتل کردواس کا مطلب میہ ہے کہ اگر چہرمت والے مہینہ میں قبل وقبال جا ترمہیں کیکن شرک جو کہ دین میں فتنہ کی ایک صورت ہے وہ حرمت والے مہینہ میں مشرکین کوتل کرنے سے زیادہ بڑا گناہ وجرم ہے۔

بہرحال یہ بات واضح ہو چک ہے کہ زیر بحث آیات مبار کہ میں سیاتی کلام ایک ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ یہ سب باہم نازل ہوئی میں لہٰذاکسی ایک جملہ کوکسی مستقل واقعہ سے مر بوط قرار دینا صحیح نہیں ۔۔۔!

#### فتنه کی بیخ سمی تک از تے رہو

(تغيير درمنثور جلدا ول صغير ٢٠٥)

اس روایت میں طالم کے بارے میں جوالفاظ فرکور ہیں ( کرظالم وہ ہے جوکلمہ'' لا الدالاللہ'' کہنے سے اٹکارکر ہے) بیرتنا دہ کے اسپنے الفاظ ہیں اورانہوں نے بیالفاظ آئخضرت کے ارشادگرامی کی روشنی میں اخذ کتے ہیں جو کہ نہایت عمدہ طرز فہم ہے' اس طرح کی روایت کرمہ سے بھی منقول ہے۔

### ابن عمر كاعلمي استدلال

تغیر " درمنثور" بی ش بخاری ابوش اورابن مردویه کے حوالہ سے ابن عمر سے منقول ہے:

انه اتناه رجلان في فتنية ابن الزبير فقالا: ان الناس صنعوا وانت ابن عمر وصاحب النبي (ص) فيمنا يمنعك ان تخرج ؟قال: يمنعني ان الله حرم دم اخي ، قالا: الم يقل الله: وقاتلوهم حتى لم تكن فتنة وكان الدين لله وانتم تريدون ان تقاتلوا حتى لم تكن فتنة وكان الدين لله وانتم تريدون ان تقاتلوا حتى

تكون فتنة ويكون الدين لغير الله .

عبدالله بن زبیر کے فتنہ میں دوآ دمی ان کے پاس آئے اور کہا کہ لوگ تو ظلافت کی بابت یہ پھے کررہے ہیں اور آپ معزت عمر کے فرزنداور حضرت بیٹے برگے حصائی ہیں آپ قیام کو ن بیل کرتے ؟ ابن عمر نے جواب دیا کہ جھے کی قتم کا قیام کرنے سے یہ بات روکتی ہے کہ خداوند عالم نے کسی مؤمن بھائی کا خون بہانا حرام قرار دیا ہے۔ ان دوآ دمیوں نے کہا: آیا خداوند عالم نے یہ عمر نہیں دیا ہے: ''وَ فَدِیْلُوْ هُدُهُ حَتَّیٰ لَا تَکُونَ فِیْنَدُنْ مُنْ '' (ان سے جنگ کرو یہاں تک کہ فتنہ باتی نہ دیا ہے ابن عمر نے جواب دیا کہ ہم نے جنگ کی ہے یہاں تک کہ فتنہ تم ہوگیا اور دین خدا ہی سے مخصوص ہوگیا اب تم جائے کہ دوتا کہ فتنہ بریا ہو جائے اور دین غیر خدا سے مخصوص ہوگیا اب تم

(ملاحظه مو: تغيير مجمع البيان ج ١ ، ص ٢٠٥)

نہ کورہ بالا روایت میں '' فتنہ' کا جومعنی کیا گیا ہے وہ درست نہیں اس کی بابت ابن عمراوران سے سوال کرنے والے دوآ دمی فلانہی کا شکار ہوئے ہیں انہوں نے اس کا جومعنی کیا اور سمجھا وہ صحیح نہیں۔'' فتنہ' کا صحیح معنی ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں' اور جہاں تک ان کے سوال اور ابن عمر کے جواب کا تعلق ہے تو وہ ایک ایسے مور دوموضوع سے مربوط ہے جو'' زمین میں فساد کھیلانے'' یا'' فلا لمانڈ تل وغارت' کا مصداق ہے کہ اس صورت میں موشین کا خاموش بیٹھ جانا ہر گز جا تزنہیں۔

تغیر'' جمع البیان' میں ''وَ قُتِلُوْهُ مُر حَتَّى لاَ تَكُوْنَ فِتْنَةٌ...' كَى بابت ذكر بوا ب كداس مين' فته' سے مرادشرك ہاور بيم عن معزرت امام جعفر صادق عليه السلام سے مروى ہے۔ (جمع البيان ج ام ٢٨١)

#### حرمت والےمہینہ میں قال؟

تفيرالعياشى من آيت مبارك "ألشَّهُ الْحَرَاهُ بِالشَّهِ الْحَرَاهِ "كى بابت علاء بن نفيل كى روايت ذكركى كى المت علاء بن نفيل كى روايت ذكركى كى المنهو الحوام ؟ آياح مت المهون بالقتال فى الشهو الحوام ؟ آياح مت والمهيذ من ملما ثول كامثركول سابدًا فى جنك كرنا جائز بي؟

ا المُّم تَوْرايا : " اذا كنان المشركون ابتنائوهم باستحلالهم ، راى المسلمون بما انهم يظهرون عليهم فيه، وذلك قوله : الشهر الحرام بالشهر الحرام والحرمات قصاص :

اگرمشركين اس مهيندى حرمت پامال كرتے ہوئے مسلمانوں سے نبرد آزما ہوجائيں تو مسلمانوں كوان پرغلبہ پائے كے لئے جنگ كرنا جائز ب كہ خداوند عالم نے ارشا وفرما يا ہے: "الشهو السحوام بالشهو السحوام و المحومات فقصاص".

#### جا برانصاری کا بیان

تفییر'' درمنثور'' میں احمد بن طنبل' این جر برطبری اور نحاس کے حوالہ سے جابر بن عبدالله انصاری کی روایت ذکر کی گئی ہے جس میں انہوں نے کہا:

" لم يكن رسول الله (ص) يغزو في الشهر الحرام حتى يغزى ، ويغزو فاذا حضره قام حتى ينسلخ "

حضرت پینمبراسلام محرمت والےمہیند میں اس دفت تک جنگ نہ کرتے تھے جب تک کدان سے جنگ نہ کی جاتی ۔اور اگر جنگ کے دوران حرمت والامہیند آجاتا تو آپ اس ماہ کے اختیام تک جنگ روک لیتے تھے۔ (تفسیر درمنثور، جا،م ۲۰۷)

حدودِحرم كااحرّ ام

کافی میں معاویہ بن عمار سے مروی ہے انہوں نے کہا:

سئلت ابا عبد الله (ع) عن رجل قتل رجلاً في الحل ثم دخل الحرم، فقال: لا يقتل ولا يطعم ولا يسقى ولا يسقى ولا يبايع حتى يخرج من الحرم فيقام عليه الحد، قال ، قلت: فما تقول في رجل قتل في الحرم او سرق ؟ قال (ع): يقام عليه الحد في الحرم، لانه لم ير للحرم حرمة، وقد قال الله: " فمن اعتدى عليكم "، فقال: هذا هو في الحرم؟ الله : " فمن اعتدى عليكم فاعتدوا عليه بمثل ما اعتدى عليكم "، فقال: هذا هو في الحرم؟ فقال (ع): لا عدوان الا على الظالمين "

میں نے حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے دریا فت کیا کہ جو مخص حرم کی حدود سے باہر کسی کو آل کر کے حدود حرم میں داخل ہو جائے تو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ امام نے ارشا وفر مایا: اسے حدود حرم میں آل نہیں کیا جائے گا اور نہ ہی اسے آب ودانہ ( کھانا پانی) دیا جائے گا اور نہ ہی اس سے خرید وفروخت کا معاملہ کیا جائے گا ( یعنی اسے آل کرنا 'اسے کھانا پانی دینا اور اس سے کمی شم کا مالی معاملہ طے کرنا جا تزنہیں ) یہاں تک کہ وہ حرم کی حدود سے باہر آ جائے تو اس پر حد جاری کی جائے گی۔

رادی نے کہا میں نے پھر آنجنا بے سے بوچھا کہ اگر کوئی شخص حدو دحرم ہی میں کسی کوئل کردے یا چوری کرے تو اس کا تھم کیا ہے؟

المام نے ارشادفر مایا: اس پروہیں مدجاری کی جائے گی کوئلداس نے حرم کی حرمت کو پا مال کیا اور اس کا احرّ ام نہ کیا لہذا اسے بھی حرمت و احرّ ام حاصل نہ ہوگا، چنانچہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا ہے " فَمَنِ اعْتَلٰی عَلَیْلُمْ فَ فَاعْتَلُی عَلَیْلُمْ فَ (جوفض تم پرزیادتی کرے تم بھی اس طرح اس کے ساتھ سلوک کو اعداد میں میا تھا وہ فرایا: "فَلا عُدُوانَ إِلَّا کرو) راوی نے کہا کہ بیسب پھے حرم کی مدود میں ہوگا؟ امام نے جواب میں بیآ یت تلاوت فر مایا: "فَلا عُدُوانَ إِلَّا عَلَى اللّٰ اللّٰ

(كتاب فروع كاني، چه، ص ۲۸۸)

## میا نه روی اختیار کرنے کا حکم

كتابكانى بى مين حفرت امام جعفرصادق عليه السلام سے آيت مباركه "وَلَا تُلْقُو اَبِ اَيْنِ يُكُمْ إِلَى التَّهَلُكَةِ" كَتْغِير مِين مردى ہے كة بي الله عليه السلام سے آيت مباركه "وَلَا تُلْقُو اَبِ اَيْنِ يُكُمْ إِلَى التَّهَلُكَةِ"

" لو ان رجلاً انفق ما في يديه في سبيل الله ما كان احسن ولا وفق ، اليس الله يقول : ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة واحسنوا ان الله يحب الاسنين ، يعنى المقتصدين ،

جو شخص اپناسارا مال خدا کی راہ میں خرج کر دے اس کا ایسا کرنا اسچھاعمل نہیں ہوگا اور نہ ہی اسے تو فیق خیر کا نام دیا جائے گا' آیا خدانے بیٹییں فر مایا ہے کہ اپنے آپ کو اپنے ہی ہاتھوں ہلاکت میں نہ ڈالو بلکہ نیکی کروکہ خدا نیکی کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے۔ یہاں نیکی کرنے سے مرادمیا نہ روی واعتدال کی روش کو اپنا نا ہے۔

(فروع کافی،جلد ۳،ص ۵۳)

#### حاکم کی اطاعت

في مدوق عليه الرحمة في التي بن السيروايت كى به انبول نه كها: حضرت يَثْيم اسلام في ارشا وفر ما يا: " طاعة السلطان واجبعة ومن توك طاعة السلطان فقد توك طاعة الله و دخل في نهيه يقول الله: ولا تلقوا بايديكم الى التهلكة "

سلطان وحاکم کی اطاعت واجب ہے،جس نے سلطان وحاکم وقت کی اطاعت ندگ کو یاس نے خداکی اطاعت ندگی اور خداکی اطاعت ندگ اور خداکی معصیت کا مرتکب ہوا (جس سے خدا نے منع کیا تھا اس کو بجالایا) کیونکہ خدا نے فر مایا ہے " وَ لا تُلْقُوْا بِالْمُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ ال

### مالى امور پرتوتيمات

تو یہاں ''تھلکة '' (بلاکت میں ڈالنے ) سے مرادا پنی تمام تر تو جہات کو مالی امور میں مرکوز کرتے ہوئے خدا کی راہ میں جنگ و جہاد کرنے سے منہ موڑ نا ہے۔

زیرنظر آیت کی تغییر میں جو مختلف روایات وارد ہوئی ہیں ان سے ہارے اس بیان کی تائید ہوتی ہے کہ بیآ یت مطلق ہے اور ہلاکت و تابی کی تمام صورتوں پر محیط ہے خواہ مال کے خرج کرنے میں افراط سے کام لینے کی صورت ہو یا تغریط سے اور ہلاکت و تابی کی مورت میں ، بلکہ انفاق کے علاوہ بھی ہلاکت کی برقتم اس میں شامل ہے۔ ( یعنی افراط و تغریط سے کام لینے کی صورت میں ، بلکہ انفاق کے علاوہ بھی ہلاکت کا برقتم اس میں شامل ہے۔ ( یعنی افراط و تغریط سے کام لینا اور انفاق فی سبیل الله سے مند موڑ ناسب ہلاکت کا باعث ہیں اور آیت شریفہ میں اس ( تہلکہ ) سے مع کیا گیا ہے اور کہا گیا ہے کہ اپنے بی ہاتھوں اس کا شکار نہ ہوجاؤ )۔

#### آيات ١٩٦٦ ٣٠٣

وَاَتِشُواالُحَ عَجُوَالُعُمُ وَقَالِهُ فَإِنَّا حُصِرَتُمْ فَمَااشَيْسَرِمِنَ الْهَدُي وَوَلاتَحْلِقُوا مُعُوْسَكُمْ حَتَّى يَبْلُغَالْهَدُى مَحِلَّهُ فَمَن كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْضًا اَوْبِهَ اَذًى مِّن مَّاسِهِ فَفِدُيَةٌ مِّنْ صِيَامٍ اَوْصَدَ قَلْهِ اَوْنُسُكِ وَاذَا اَمِنْتُمْ فَنَ ثَمَن تَمَتَّعُ بِالْعُبْرَةِ إلى الْحَجِّ فَمَن اللهُ وَعَلَيْ وَالْمُعْنِي وَفَعَن لَمْ يَجِدُ فَصِيامُ ثَلْقَةِ اَيَّامٍ فِي الْحَجِّوَ سَبْعَةٍ إِذَا مَجَعُتُمُ وَلِلْكَ عَشَمَةٌ كَامِلَةٌ وَلِكَ لِمَن لَمْ يَكُنُ اَهُلُهُ عَاضِرِي الْسُعِدِ الْمَرَامِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاعْلَمُوا اللّٰهَ وَاعْلَمُ وَاللّٰهُ وَاعْلَمُ وَاللّٰهُ وَاللّهِ وَاعْلَمُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَالْمُ اللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللَّهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَمُ وَلَى اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَلَا عَلْمُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّ

ٱلْحَجُّ اَشَهُ رُّمَّعُ لُوْ لُمَتُ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِ نَّ الْحَجَّفَلا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ لُولا جِدَالَ فِي الْحَجُّ وَمَا تَفْعَلُوْ امِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللهُ \* وَتَزَوَّدُوْ افَانَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُولِي \* وَاتَّقُونِ يَأُولِ الْاَلْبَابِ ﴿

كَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ آنُ تَبْتَغُو افَضَلَامِّنَ تَهِ بِلَّمُ لَا فَاذَ آ اَفَضَتُمْ مِّنَ عَرَفْتٍ فَاذْ كُرُو اللهَ عِنْدَالْمَشْعَرِ الْحَرَامِ "وَاذْ كُرُونُ كُمَاهَل كُمْ "وَإِنْ كُنْتُمْ مِّنْ قَبْلِهِ لَعِنَ الضَّالِيْنَ ﴿ ثُمَّ اَفِيضُوامِنَ حَيْثُ اَفَاضَ النَّاسُ وَاسْتَغُفِي وَااللَّهَ ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُونٌ مَّ حِيْمٌ ﴿

فَإِذَا قَضَيْتُمُ مَّنَاسِكُكُمُ فَاذُكُرُ وااللهَ كَنِ كُي كُمُ ابَآءَكُمُ أَوْ اَشَدَّ ذِكْرًا لَ فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَّقُولُ مَ بَّنَا التَّانِيَا فِ التَّنْيَاوَ مَا لَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلاقٍ ۞

وَمِنْهُمُ مَّنَ يَّقُولُ مَ بَّنَ التِنَافِ اللَّنْيَاحَسَنَةً وَفِ الْأَخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَاعَانَ ابَ

ٱولَيِكَ لَهُمْ نَصِيْبٌ قِبَّا كَسَبُوْ الْوَاللَّهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ·

وَاذَكُرُوا اللهَ فِيَ اَيَّامِ مَّعُدُو لَاتٍ لَنَ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ اِثْمَ عَلَيْهِ لَنَ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَلاَ اِثْمَ عَلَيْهِ لِيَنِ اتَّقُى وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُواَ عَلَيْهِ لِيَنِ اتَّقُى وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُواَ اللهَ وَاعْلَمُواَ اللهَ وَاعْلَمُواَ اللهَ وَاعْلَمُوا اللهَ وَاعْلَمُوا اللهَ وَاعْلَمُوا اللهَ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاتَّقُوا اللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاتَّقُوا اللهِ وَاتَّقُوا اللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاتَّقُوا اللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ وَاعْلَمُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاعْلَمُوا اللهُ وَاعْلَمُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَا الللّهُ وَاللّهُ وَا اللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

#### تزجمه

0 اور جج وعمره کوالله کے لئے پوراکرو، لیکن اگرتم محصور ہوجا و تو جس قدر قربانی میسر
آئے اداکرو، اور جب تک قربانی اپنے مقام تک نہ بڑی جائے اپنے سروں کونہ منڈ واؤ۔
البتہ تم میں سے جو شخص مریض ہو اور اسے سرمیں تکلیف ہوتو وہ فدید اداکرے خواہ
روزے رکھے، یا صدقہ دے یا قربانی کرے، گر جب تم امن کی حالت میں آجا و توجو
شخص عمرہ سے جج تک تن کرے تو اسے جو قربانی میسر ہوکر دے اور جو شخص ایسا نہ کرسکنا
ہوتو وہ تین روزے جج کے دنوں میں رکھے اور سات روزے والیسی پر، اس طرح
پورے وی روزے ہو گئے، یہ تھم ان کے لئے ہے جو مسجد الحرام کے رہنے والے نہ
ہوں، تقوائے الی اختیار کرواور آگاہ رہوکہ اللہ تخت عذاب کرنے والا ہے۔ (۱۹۲)

O جے کے مہینے مقرر ہیں لہذا جو مخص ان میں واجب تے اداکر بو وہ جے کے دوران مباشرت، گناہ اور جھڑ اسے بازر ہے۔ اور تم جو بھی نیک کام کرو کے الله اس سے باخبر ہے، تم زادراہ تقویٰ ہے، اور تم صرف مجھ ہی سے بہتر زادراہ تقویٰ ہے، اور تم صرف مجھ ہی سے تقویٰ رکھو، اے صاحبان عقل!

O تم پرکوئی گناہ بین کہتم اپنے رب کافعنل تلاش کرو (تلاشِ معاش و تجارت) جب تم عرفات سے لوٹو تو مشعر الحرام کے پاس ذکر البی کرواور اسے ای طرح یا دکروجس طرح اس نے تنہیں ہدایت کی فعمت عطا جبکہ اس سے پہلے تم راہ سے تعظیے ہوئے تھے۔ (۱۹۸)

O پھرتم اس جگہ سے لوٹ کرآؤ جہاں سے سب لوگ لوٹ کرآتے ہیں اور تم خداسے طلب مغفرت کرو، یقینا خدا بخشے والا، نہا ہے مہر بان ہے۔

طلب مغفرت کرو، یقینا خدا بخشے والا، نہا ہے مہر بان ہے۔

O پس جبتم اركان في ادا كرلوتو الله كا ذكر كروجس طرح تم اين آباء واجداد كا ذكر

کرتے تھے یا اس سے بھی زیادہ، بعض لوگ وہ بھی ہیں جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار، ہمیں دنیا ہی میں عطا کر، تو ایسےلوگوں کا آخرت میں کوئی حصر نہیں۔ (۲۰۰)

اوربعض لوگ کہتے ہیں کہ اے ہمارے رب، ہمیں دنیا میں نیکی عطا کر اور آخرت میں بھی بہتر انجام دے اور ہمیں جہنم کے عذاب سے نجات عطا فرما۔

O ایسے لوگوں کے لئے ان کے عمال کا حصہ ہے اور الله بہت جلد حساب کرنے والا ہے۔
ہے۔

O اورتم سمنتی کے دنوں میں الله کا ذکر کرو، دو دن کی جلدی کرنے والے پرکوئی سمناہ فہیں اور تم سمنتی کے دنوں میں الله کا ذکر کرو، دو دن کی جلدی کر بیزگار کے لئے ہے، اور تم تقوائے اللی اختیار کرواور جان لوکہ تم سب الله کی طرف لوٹائے جاؤگے۔ (۲۰۳)

# تفييرو بيإن

سیآیات چیز الوداع لینی حضرت پیٹیمر کے آخری قج کے موقع پرنازل ہوئیں ، ان میں قج تمتع کے احکام صادر ہوئے یں۔

### حج وعمرہ کے اعمال صرف خدا کے لئے!

O'' وَ اَتِبَّنُواالْحَجَّوَالْعُهُرَةَ لِللهِ .. " (اورتم فج وعره كوالله كے ليے تمام (كمل) كرو..)

عربی زبان میں لفظ'' تمام'' کسی چیز کے اس جزء کو کہا جاتا ہے جسے اس کے دبگر اجزاء کے ساتھ ملا دینے ہے وہ چیز کمل اور اس میں مطلوبہ آثار واحکام لا گوہو سکیں۔ بنابراین'' اتمام'' جو کہ آیت میں نہ کور ہے اس کامعنی یہ ہوگا کہ کسی چیز کو وجود میں لانے کے لئے جب اس کے اجزاء کو یکجا کرنے کاعمل شروع کیا جائے تو اس کے اس حصہ (جزء) کو اُن ابڑاء کے ساتھ ملادیا جائے جس پراس چیز کا وجود میں آتا موقوف ہو۔

اور'' کمال' اس حالت یا صفت کو کہتے ہیں جو کی چیز کو حاصل ہوتو اس پر وہ آ ٹارمتر تب ہوں جواس کے تمام و کمل ہونے پر اس سے ہونے پر شخصر ہوں ۔ یعنی اگر وہ حالت یا صفت نہ ہوتی تو اس چیز پر وہ آ ٹارمتر تب نہ ہوتے جواس کے تمام ہونے پر اس سے متوقع تھے ۔ اس کی مثال ہیہ ہے کہ جب انسان کے اجزاء یکجا ہوجا کیں تو اس کا مرحلہ تمام ہے لینی اب وہ پورا انسان ہوگیا لیکن اس کا عالم ، شجاع و بہا دریا پا کدامن ہوتا اس کا مرحلہ و کمال ہے جو کہ اس کے پورا ہوجانے کے بعد آتا ہے ۔ البتہ بھی ایسان کے مقام پر استعار ہی اور بہا تا کہ اس صفت کی ایسان بھی ہوتا ہے کہ لفظ تمام (پورا ہوتا)'' کمال' کے مقام پر استعار ہی اور بہازی طور پر استعال کیا جاتا کہ اس صفت کی ایسان جو کہ کا جس کے مقام پر استعار ہی ہو کہ دو اس کے مقام کی باوجود اس کے ساتھ اس قدر مر پوط ہے کہ گویا اس کے وجود کا حصہ انہیت ظاہر ہوکہ وہ اس کی پہلاخیق معنی مراد ہے ( بعنی ہوتا ہو کہ کا کہ کا کہ کا کہ کہ کا انسان کے بعدار شاد ہوا:

"فَإِنَّ أَحْصِرُ تُمُ فَهَ الْسَنَيْسَوَمِنَ الْهَالَى " (پس اگرتم محصور و مجور بوجا و اور ج کے دیگر اعمال بجاند لاسکوتو جو قربانی میسر آجائے وے دو)۔ اس میں حرف" ف" (فان) تفریح کے لیے ہے یعنی اصل علم کی فرع کو بیان کیا جا رہا ہے جس کا مطلب سے ہے کہ اس میں بیان ہونے والا تھم بھی اصل عمل کا حصہ و جزء ہے۔ بنا برایں آیت میں "اتموا" (اتمام) ہے مراد" اکھلوا" (اکمال) ٹبیں بلکہ جے کے اصل اعمال کا پورا ہونا مراد ہے۔

#### فریضهٔ حج وعمرہ اوران کے اعمال

'' جی''مسلمانوں کے درمیان اس معروف عمل کا نام ہے جے حضرت ابراہیم نے شروع کیا اور اسے شری حیثیت عطا کی۔ اُن کا بیٹمل عربوں میں رائج ہوگیا اور پھر خداوند کریم نے اسے اُ مت مسلمۃ کے لیے قیامت تک باتی رہنے والاشری فریضہ قرار دے دیا۔

عمل نج کی ابتداء احرام سے ہوتی ہے اورعرفات اور پھرمشعرالحرام میں وتو ف (تھبرنے) پرتمام ہوتا ہے۔اس عظیم عبادت میں منیٰ میں قربانی کرنا،رمی جمرات (تین شیطانوں کو پھر مارنا)، خانہ کعبہ کا طواف کرنا،نما نِطواف بجالا نا اور صفاء ومروہ کے درمیان سعی کرنا شامل ہے۔ان اعمال کے علاوہ بھی پچھدد گیراموراس میں فرض کئے گئے ہیں۔

ج کی تین قشمیں ہیں ؟ جج افراد، حج قران ، حج تمتع ، تیسری قشم یعنی حج تمتع کا حکم خداد ندُّ عالم نے حضرت پیفیبراسلام کے عہد مبارک کے آخری ایام میں صا در فر مایا۔

عمرہ ، جے زیرِ نظر آیتِ مبارکہ میں ج کے بعد ذکر کیا گیا ہے بیدایک منتقل عمل ہے جومندر جہذیل چندامور پر شمال ہے:

حالتِ احرام میں خانہ کعبہ کی زیارت ، خانہ کعبہ کا طواف ، نما نے طواف ، صفا ومروہ کے درمیان سعی کرنا اور تقفیم (بال کا ثنا)

ج اورعمره دونوں عبادت ہیں۔ لہذاان کی صحت و درتی قصد قربت پرموقوف ہے،اس کے بغیران کی کوئی وجودی حیثیت نہیں۔ چنا نچہاس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد ہوا: '' وَ اَتِسُّواالْحَجَّوَالْعُمُوکَةَ بِلَّهِ'' لَيْنَ جَ اور عَمِره کوخدا کے لیے پورا کرو، تو لفظ' لله' قصدِ قربت کی دلیل ہے۔

# اضطراري حالت مين استثنائي تحكم

دُفَانُ أُحْصِرُ تُمْ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْي "
 (پس اگرتم محصور و مجور موجا و توجور بانی میسر آئے وہ دے دو)

" أُحْصِرُ تُنْم" كامعدر، احسار ہے اس كامعنى روكناومنع كرنا ہے۔ يہاں اس سے مراديہ ہے كہ كوئى فض يارى يا دشمن كى طرف سے ركادث پيدا ہونے كى دجہ سے اپنے اعمال في كو پوراندكر سكے جبكہ وہ احرام با عدھ كرفر يعند وقع كى ادائيكى كا آغاذ كر چكا تھا۔

" اسْتَدْبِسَرَ" بین استیسار کامعنیٰ کی چیز کا آسان و کہل ہوتا ہے۔ یہاں مرادیہ ہے کہ جوفض بیاری یا دشمن کی طرف سے رکادٹ پیدا ہونے کی وجہ سے اعمال نج پورے نہ کرسکتا ہوتو وہ قربانی و سے کراپنے لیے آسانی و سبولت مہیا کر لیے۔
لے۔

"العدى" سے مرادوہ جانورہے جے انسان قصدِ قربت كے ساتھ كى كو ياكين دے، اس كى اصل يا تو ديہ معنی تخد كے يا بدى بمعنی تخد كے يا بدى بمعنی تخد كے يا بدى بمعنی اور مدية تر اور مقصد كى طرف رہنمائى كرتا ہے۔ لفظى طور پر بدى اور بدية تمر اور تمرہ كى ما نشر ہے، يہاں آيت مباركد بين اس سے مرادوہ جانور ہے جے انسان جے كے اعمال بين قربانى كے طور پر ديتا ہے۔

# بيارفخض كاحكم

 جمله میں مرض سے مرادیہ ہے کہ سر پر بال رکھنا اور ان کاحلق نہ کروا نا نقصان دہ ہو۔

جملہ ''اُونِہ اَذَی مِن سَّ اُسِهِ مِن' اذِی " ( تکلیف ) سے مرادیماری کے علاوہ دیگروہ تکالیف ہیں جوحشرات و
کیڑوں وغیرہ کی وجہ سے سرمیں پیدا ہو جاتی ہیں۔ کیونکہ یہ جملہ ترف '' او' کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے جو '' یا' کامصط
دیتا ہے۔ للبذا یہ بات ثابت ہوئی کہ یہاں اذکی لیتی تکلیف سے مراد مرض و بیاری سے پیدا ہونے والی تکلیف نہیں بلکہ
جووں وغیرہ سے سرمیں ہونے والی تکلیف مراد ہے۔ بہر حال بیدوا سباب ( بیاری اور تکلیف) سرمنڈ وانے کا جواز فراہم
کرتے ہیں کہ جومحض بیار ہویا اسے سرمیں تکلیف ہو۔ وہ فدید دے کر حال یعنی سرمنڈ واسکا ہے۔

فدييتن چيزول يس ساليك كي ادائيكى ب:

روزے، صدقہ، قربانی۔

روایات میں فدید کی ان تین قسموں کے بارے میں ذکر کیا گیا ہے کہ صیام سے مراد تین دن روزے رکھنا ،صدقہ سے مرادساٹھ مسکینوں کو کھانا کھلانا اور نسک سے مراد بکری قربان کرنا ہے۔

# امن یانے کے بعد کا حکم

O " فَإِذَا آمِنْتُمْ " فَمَنْ تَمَتَّعُ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ.. "
( كَارِجَ الْمِن مِن آ جاءَ ، قريم ه عن جَمَعَ كَلَيْنَ كر ....)

" فَإِذَا " مِن حِف" ف" تفريع كے ليے ہے يعن يہ جله ( فَإِذَا آمِنْ تُدُمْ " فَمَنْ تَدَتَّعُ ) اس سے پہلے جله (فَإِنْ أُحْمِرْتُمْ) كَافِرع اوراس سے مربوط ہے، لہذا آیت كامعیٰ يوں موگا:

پس جبتم اُن چیز وں سے بےخوف ہوجاؤجوا عمال نج کی تعمیل میں رکاوٹ بن گئ تھیں مثلاً پہاری یا وشن کی طرف سے کوئی رکاوٹ و فیرہ ، تو جو تحض عمرہ اواکر نے کے بعدا عمال نج بجالا نے سے قبل کے دورانیہ شن اُن چیز وں سے بہرہ مند ہوجو حالت اثرام میں اس پرمنوع تھیں اور پھرا ترام سے نگلنے کے بعداس پرحلال ہو گئیں تو جو قربانی میسر آئے دے دے دے۔

آیت میں '' بِالْعُندوّق'' پر حرف '' ب' سب کے معنی میں ہے ، اور عمرہ کا تہتے بینی ان چیز وں سے بہرہ مند ہونے کا سب ہونا کہ جو حالت احرام میں جائز نہیں تھیں مثلاً عور توں سے مباشرت اور شکار وغیرہ تو اس سے مراواس کو کمل کر کے حالت احرام سے باہر آجا تا ہے تو اس پر وہ سب پکھ

طال ہوجا تا ہے۔جوھالتواحرام میں اس پرحرام تھا۔

# قرباني كاخصوصي تحكم

O '' فَهَااشَتَيْسَرَمِنَالْهَدُي '' (توجوقرباني ميسرآ حائے)

اس جملہ ش قربانی کا جوتھم دیا گیا ہے وہ اعمال تج کے واجبات میں سے ایک ہے یعنی جو مخص عمرہ تمتع اوا کرلے وہ جج تمتع میں قربانی بھی دے، لہٰدا آیت سے سے ہرگز ثابت نہیں ہوتا کہ قربانی کا بیتھم اس فضیلت کی تلافی کے لیے ہے جواعمال تج کے میقات سے شروع نہ کرنے کی وجہ سے ضائع ہوگئی۔

یا در ہے کہ عمر و تمتع اوا کرنے کے بعد اعمال جی کی اوا ٹیگی کے لیے مکہ کر مدبی سے احرام با عمر حاجاتا ہے۔ دوبارہ میں تات کی خرید کی ضرورت نہیں ہوتی ،اس لیے یہ خیال میں تات جانے کی ضرورت نہیں ہوتی ،اس لیے یہ خیال میں اس خوال کی خوال کی خوال کی مقدود ہے جبکہ حقیقت سے پیدا ہوسکتا ہے کہ قربانی کا بیا تھم جس سیات وسباق کے ساتھ فہ کور ہے اس سے اس فضیلت کی تلافی مقدود ہے جبکہ حقیقت سے ہے کہ قربانی کا بیاتھ جو اس آ بہت میں ہے وہ وا جبات کی میں سے ایک ہے اس کے علاوہ نہیں اور آ بہت سے تلافی وغیرہ کا مفہوم نکا لنا اضافی دولیل جا ہتا ہے ورنہ اس کا اثبات نہ ہوگا۔

### ایک مکنهاعتراض اوراس کا جواب

یهال ممکن ہے یہ کہا جائے کہ آیت میں جملہ "فکا استیسرمِن الْهَارُي "اور جملہ" فکن تکتیج بِالْفَدُوقِ إِلَى الْحَجِ" "بڑا اور شرط ک طرح ہے ہیں بعنی "فکن تکتیج" شرط اور "فکا استیسر" اس کی جزاہے۔ اور لفظ "تمتع" کی اس بات کی ولیل ہے کہ "حدی" بعنی قربانی جو کہتے کے مقابل اور اس کے برابر میں ذکر ہوئی ہے بیاس فنیلت کی الله اور اس کے برابر میں ذکر ہوئی ہے بیاس فنیلت کی الله فنیلت سے محروم ہوتا الله فنیلت سے محروم ہوتا ہے جو بھی کے میقات سے شروع کرنے میں ہے اور جی تمتع کا عمره اوا کرنے والا اس فنیلت سے محروم ہوتا ہے کیونکہ وہ دوبارہ میقات جاکر احرام با ندھے کی بجائے کہ مکرمہ ہی سے احرام با ندھ کراعال جی اور کرتا ہے۔ البذا وہ عمرہ

ا دا کرنے کے بعدان چیزوں سے استفادہ کرتا ہے جو جج کے دوران حالت احرام شن ممنوع ہیں ، تو اس استفادہ کے بدلے میں دہ قربانی دے تا کہ اس مہولت سے فائدہ اٹھانے کی وجہ سے جس فضیلت سے محروم ہوااس کی تلافی ہوسکے۔

اس کے جواب میں عرض ہے کہ بین خیال خود آیت کے لفظ '' بِالْعُنْدِ ہِیّا' کے حوالہ سے فلط قابت ہوتا ہے کیونکہ عمره ختم ہونے کے بعد احرام ہی معنوع ہیں ان کی حلیت کو سہولت کیونکر کہا جا سکتا ہے۔ وہ سب کام تج کا احرام ہا ندھنے سے پہلے تک خود بخو دجائز ہیں۔ اگر ایک ہی ممنوع ہیں ان کی حلیت کو جائز قرار دیا جا تا تو است کام تج کا احرام ہا ندھنے سے پہلے تک خود بخو دجائز ہیں۔ اگر ایک ہی مرمیانی مدت میں (عمرہ کے بعد اور اعمال ج تو است میں کی منسبت سے سہولت کہا جا سکتا تھا گیاں یہاں عمرہ اور جج کی درمیانی مدت میں (عمرہ کے بعد اور اعمال جسموری کرنے سے تھی ایک کی نسبت آسانی و سے کہا درست نہیں۔ علاوہ ازیں اگر تنت کے جواز کو بہولت شلیم کر بھی لیا جائے تو قربانی کا تھم عمرہ کے بعد جے کہ اعمال شروع کرنے سے پہلے کے دورانیہ میں تمتع کی حلیت سے مربوط قرار دیا جائے گا نہ کہ اس نضیلت کی تلافی کے لیے کہ جو میقات سے اعمال جج شروع نہ کرنے کی وجہ سے ضائع ہوگئی ہو۔

بہر حال آیت مبارکہ کے ظاہر سے معلوم ہوتا ہے کہ جملہ '' فَدَنْ تَدَنَّ الْعُنْرَةِ إِلَى الْحَبِّرِ فَهَا السَّيْسَرَ مِنَ الْهُوْ يِ الْعُنْرَةِ إِلَى الْحَبِّرِ فَهَا السَّيْسَرَ مِنَ الْهُوْ يِ '' مِن تَتَ كَ جواز كا تحم صاور نہيں كيا كيا بلكه اس كی خبروی گئ ہے اور بتايا گيا ہے كہ جوفض عرہ كے بعد اعمال ج شروع كرنے سے پہلے تت كے جواز سے استفادہ كرے اس پر قربانی واجب ہے كيونكہ تت كا جواز مسلم الثبوت قرار ديتے ہوئے قربانی كے تحم كواس پر موقوف و بنى قرار ديا كيا ہے ، ان دوجملوں ش فرق واضح ہے ، ملاحظہ ہو:

ا . " من تمتع فعليه الهدى " ( جو فض تمتع كر ياس يرقر بانى واجب ب)

٢. " تمتعوا و سوقوا الهدى " (تميّع كرواور قرباني دو)

اور جہاں تک تھ کے اصل جواز کا تھم صاور کرنے کا تعلق ہے تواس کے لیے زیر نظر آیت کا ذیلی جملہ موجود ہے جس میں کہا گیا ہے: '' ذالک المن لم یکن اہلہ حاضری المسجد الحرام ''۔

# دس روز ول كاحكم

٥ ' فَمَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيا مُر ثَلْثَةِ أَيَّا مِر فِ الْحَجِّوَ سَبْعَلَةٍ إِذَا رَجَعْتُمُ ''۔
(پس جُمْن قربانی نہ پائے تو وہ تج کے دنوں میں تین اور جبتم واپس جاؤ تو سات روزے رکھے)
اس جملہ میں ایام جج کو تین ون روزہ رکھنے کا ظرف قرار دیا گیا ہے لینی انہی تین دنوں میں تین روزے رکھیں جن
اس جملہ میں ایام جج کو تین ون روزہ رکھنے کا ظرف قرار دیا گیا ہے لینی انہی تین دنوں میں تین روزے رکھیں جن
اس جملہ میں ایام جج کو تین ون روزہ رکھنے کا ظرف قرار دیا گیا ہے لینی انہی تین دنوں میں تین روزے رکھیں جن

میں اعمال نج بجالائے جاتے ہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ روزہ رکھنے اور اعمال بجالانے کا وقت ایک ہے اور مقام بھی ایک ہے۔ تو زمان و مکان کے ایک ہونے کی وجہ سے بین دن روزے رکھنے کا حکم بھی انہی ایام میں پورا ہوگا جن میں اعمال بج اوا کئے جا کیں گے۔ ایام بج سے مراد نج کا احرام با ندھنے کے وقت سے والہی تک کے دن ہیں اور روزے رکھنے کا وقت میں دن ہے لہذا آئمہ اہل بیت سے جو روایات فہ کور ہیں ان میں بیان کیا گیا ہے کہ عید کے دن سے پہلے روزے رکھے جا کیں۔ اور اگر عید سے بہلے روزے رکھے جا کیں۔ اور اگر عید سے بہلے روزہ فہ رکھ سیس تو ایام تخریق (۱۱، ۱۲، ۱۳) کے بعد رکھیں ور فہ وطن والہ سی پی کر کھیں۔ البتہ باتی سات دن کے روزے نے کہ سے فارغ ہوکر وطن والہ سی کی کررکھنے ہیں۔ چنا نچہ جملہ '' اِذَا کَ جَدُنْمُ ''اس امر کی دلیل ہے کہ سات روزے وطن میں رکھنے کا حمل ہے۔ یہاں '' حیسن السو جسوع '' (والہی کے وقت ) نہیں کہا گیا بلکہ '' اِذَا کَ جَدُنْمُ '' (جب تم والہی جاؤ) کہا گیا ہے۔ تو اس میں غیب کی بجائے حاضر کا صیفہ استعال ہوا ہے۔ اور بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ والیس کے وقت نہیں بلکہ وطن والہی بی خیب کی بجائے حاضر کا صیفہ استعال ہوا ہے۔ اور بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ والیس کے وقت نہیں بلکہ وطن والہی بی کی جائے حاضر کا صیفہ استعال ہوا ہے۔ اور بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ والیس کے وقت نہیں بلکہ وطن والہی بی کی جائے حاضر کا صیفہ استعال ہوا ہے۔ اور بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ والیس کے وقت نہیں بلکہ وطن والہیں بی کی دوزے رکھے جائیں۔

# دس دنوں کے کمل ہونے کا بیان

° ' تِلْكَ عَشَى الله كَامِلَةُ '' (يدس دن بور بري ع

لینی تین دن ایام جی میں اور سات دن وطن والی پی کی کرروزے رکھیں تو اس طرح دس دن پورے ہوئے۔
اس جملہ میں کہا گیا ہے کہ سات دن دس دن کی تعداد کھل کرتے ہیں، نہ کہ اسے پورا کرتے ہیں۔ اس سے ظاہر ہوتا
ہے کہ تین اور سات میں سے ہرا لیک ستفل تھم کا حال ہے۔ جبیبا کہ ہم زیر نظر آیت کی ابتدا میں تمام اور کمال (پورا ہونے
اور کھل ہونے) کے معانی بیان کر بچے ہیں۔ بظاہر یہ تین روزے ایک مستفل عمل ہے اور وہ دس کی تعداد کھمل ہونے کے لئے
سات روزوں پر موقوف ہے۔ نہ یہ کہ اسپنے پورے ہوئے بران کا مختاج ہے۔

# حج تمقع کی شرط

0 " ذٰلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ أَهْلُهُ حَاضِرِ ى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ" (يَكُمُ اللَّهُ عَالَمَ الْمُرَامِين موجودنهوں)

جوتھم پہلے ذکر کیا جا چکا ہے لینی عمرہ اداکرنے کے بعد اعمال فی شروع کرنے سے پہلے تہتے لینی ان چیز دل سے استفادہ کرنا جو حالت احرام ش حرام ش حراردہ شخص ہے جو مجد الحرام کے قریب ندر ہتا ہو۔ یہاں اس سے مرادہ شخص ہے جس کا گرمجد الحرام سے بارہ بیل سے زیادہ فاصلہ پروا تع ہو۔ جیسا کہ اس سلط کی روایات میں بیان کیا گیا ہے۔

" اھل " سے مرادیہاں ہوئی ہے ہیں۔ آیت میں دور سے آنے والے حاقی کا ذکر اس عنوان سے کیا گیا ہے کہ جس کا الل وعیال مجد الحرام میں موجود نہ ہوں۔ تو بدایک نہایت اطیف ادبی تعبیر ہے جس میں تہتے کے تعم کی نبیا دی حکمت کی طرف اشارہ بھی پایا جا تا ہے کہ ذکہ جو شخص فر ایس نہایت اطیف ادبی تعبیر ہے جس میں تہتے کے تعم کی نبیا دی حکمت کی طرف اشارہ بھی پایا جا تا ہے کہ ذکہ جو شخص فرا دور درازے میا لک سے سفر کر کے آئے جو کہ نہایت و شوار اور تھکا دیے والاعمل ہے، اسے سکون اور راحت کی اشد ضرورت ہوتی ہے اور ہرا نسان اپنے اہل وعمیال کے بہت دشوار اور تھکا دیے والاعمل ہے، اسے سکون اور راحت و سکون کے بیش نظر اسے اجازت دی کہ عمرہ کے اعمال بھالانے البی اور احت و سکون کے بیش نظر اسے اجازت دی کہ عمرہ کے اعمال بھالانے احرام میں اور قرح کرنے سے پہلے تھے لین کی وربارہ میقات جانے کی بجائے کہ کرمہ ہی سے تھی احرام بائد ھے کے لیے دوبارہ میقات جانے کی بجائے کہ کرمہ ہی سے تھی احرام باغد ھے لیے۔ احرام میں اس پرحرام ومنوع تھیں اور تی کا احرام باغد ھے کے لیے دوبارہ میقات جانے کی بجائے کہ کرمہ ہی سے تھی احرام باغد ھے لے۔

آپ آگاہ ہو بھے ہیں کہ عمرہ کے بعد اور ج کے اعمال سے پہلے تمتع کے جواز کا علم "فَمَنْ تَمَتَّع بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَدِّةِ " سے معادر ہوا ، اور بیدیان مطلق الْحَدِّةِ " سے معادر ہوا ، اور بیدیان مطلق ہا اس میں کی قید نہیں یائی جاتی ہیں ہے ماص وقت ، خض یا حالت سے خصوص نہیں ۔

# تقوائے الٰہی اختیار کرنے کا تھم

"وَاتَّقُوااللهُ وَاعْلَمُوَّا أَنَّ اللهُ تَشْدِيدُ الْعِقَابِ"
 (اورتم تقوائے الى اختیا ہرو، بھینا الله تحت عذاب والاہے)

اس جملہ کے ذیل میں نہا ہے شد یہ لہجا فتیا رکیا گیا ہے جبکہ صدر کلام میں نج کی بابت ایک بھم صاور کرنے سے زیادہ کی کوئیس کہا گیا تھا تو اس سے بیاشاں وہ ملتا ہے کہ اس بھم کے تخاطب افراد سے بیا ندیشہ تھا کہ وہ اس کا انکار کردیں گیا یا سے بھول کر لینے میں بچکیا ہے ہے ماس کی وجہ بیتی کہ احکام شریعت میں سے نج بی ایک ابیا بھم ہے جو حضرت ابراہیم سے ذمانہ سے نوگ اس مقدس عمل سے نہایت مانوس ابراہیم سے ذمانہ سے اس کے دلما دہ تھے۔ اسلام نے اس سنت ابراہیم پر بہر تھد این جبت کردی اور بیمل حضرت بیغیر اسلام کا ورضیم قلب سے اس کے دلما دہ تھے۔ اسلام نے اس سنت ابراہیم پر بہر تھد این جبت کردی اور بیمل حضرت بیغیر اسلام کے عہد مبارک کے آخری ایام تک ای طرح جاری رہا، بنا برای اس میں کہتم کی تبدیلی آسانی سے قابل قبول نہی ابوا نے محمل موتا ہے کہوگوں کی اکثر بت اس کے احکامات کا انکار کر دیا اور اسے تسلیم کرنے پر ہرگز تیار نہ ہوئے چنا نچراس سلیلے کی روایات سے معلوم ہوتا ہے کہوگوں کی اکثر بت اس کے احکام کی تبدیلی پر راضی نہ ہوئی جس کی وجہ سے حضرت بیغیرا کرم سکو جم میں دوجہ سے حضرت بیغیرا کرم سکو جم میں دوجہ سے معلوم ہوتا ہے کہوگوں کی اکثر بیا اس کے احکام کی تبدیلی پر راضی نہ ہوئی جس کی وجہ سے حضرت بیغیرا کرم سکو جم میں درکر سے میں ہوتا ہے کہا تھا انگر کی اس کے جملہ روات تھے والدائد کو اعظم و درکر ہے کہا تھا درکا گیا گیا گیں ہوتا ہے کہا تھا کہا کہا گیا گیا گیا گیا ہے۔

### حج کے مہینوں کا ذکر

الْحَبُّ الْهُوْمَعُلُولُمْتُ فَيَنَ فَرَضَ فِيهِ قَالُحَبُّ --- فِالْحَبِّ "
 فَالُحَبِّ الْهُومِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ الهُ اللهِ ال

اس آیت میں جج کے مہینوں کا ذکر ہے کہ سب لوگ ان سے آگاہ ہیں۔روایات میں ان مہینوں کو واضح طور پر بیان کیا ممیا ہے کہ وہ مہینے سے ہیں: شوال ، ذی قعدہ ، ذی الحجہ۔اگر چہر جج کا وقت ماہ ذی الحجہ کے چندا بندائی ایام ہیں لیکن ان ایام کے حوالہ سے پورے مہینہ کو جج کا مہینہ شار کرنا بالکل اس طرح سے ہے جیسے ہم کہتے ہیں کہ میں آپ کے پاس جعہ کے دن آؤں گا جبکہ اس سے مراد جعہ کا پورا دن نہیں بلکہ اس کا بعض حصہ مراد ہوتا ہے۔

زینظرآیت میں لفظ جے تین مرتبدذ کر ہوا ہے اور اسم مضمر کے مقام پر اسم طاہر کو لا یا گیا ہے جبکہ اوبی لحاظ سے اختصار کو طحوظ رکھتے ہوئے ضروری تھا کہ اسم طاہر کی بجائے ضمیر کو ذکر کیا جاتا لیکن ایبانہیں ہوا بلکہ اصل لفظ '' جے '' کو سیکے بعد ویکر نے تین بار ذکر کر دیا گیا ، اس کی وجہ یہ ہے کہ تینوں لفظوں میں ستفل معانی مقصود ہیں ، چنا نچہ پہلے لفظ جے میں (اَلْحَبُّ اَلَٰ مَبُرُ مُعَلَّدُ مُتَّنَى بَارِدَ کر کر دیا گیا ، اس کی وجہ یہ ہے کہ تینوں لفظوں میں ستفل معانی مقصود ہیں ، چنا نچہ پہلے لفظ جے میں (اَلْحَبُّ مَن بار ذکر کر دیا گیا ، اس کی وجہ یہ ہے کہ تینوں فیا ہے کہ وقت ' دوسر سے لفظ جی (فکن فکرض فی بھی اُل کا دمان و مکان مراد ہے ۔ لہذا اگر اسم ضمیر کی جگہ اسم طاہر ذکر نہ کیا جاتا تو فیکورہ تینوں معانی کی وضاحت کے لیے تفصیلی بیان ضروری ہوتا جس سے کلام بے جاطولا نی ہوجاتا اور حسن اظہار باتی حدر ہتا ۔

"فَكُنُ فَرَضَ فِيهُونَ الْحَجَّ "مِن لفظ فرض سے مرادا عمال جَ كاشروع كرنا به للذامعنى به موكا كه جو محض ان مينوں من اعمال جَ شروع كردے ـ اس كى دليل به به كه خداوندكر يم نے فرمايا: " وَ أَتِنتُو اللّهَ جَرَّ وَ الْعُنْدَةَ وَللّهِ " (اورتم جَ اور محم اور محمول الله عن الله عن

لفظ '' رفٹ'' کے بارے میں پہلے بیان ہو چکا ہے کہ اس سے ان مطالب کا صراحت کے ساتھ ذکر کرٹا مراد ہے جن کا تذکرہ ان کے قتیج ہونے کی وجہ سے کہنایہ ہمیاجا تا ہے۔

"فوق" سےمراددائرة اطاعت وفرمانبردارى سے فارج ہونا ہے۔ (نافرمانى)

اور'' جدال'' کامعنیٰ زبانی جھڑا کرنا ہے،لین روایات میں'' رفٹ 'سے مراد جماع (عمل مباشرت)،'' فسوق'' سے مراد جھوٹ اور'' جدال''سے مراد '' لما و الله'' اور' بہلیٰ و الله'' (عفتگو میں قسمیں کھانا) ہے۔

# خدا کے علم کی وسعت

O " وَمَا تَفْعَلُو المِنْ خَيْرِيَّعُلَمُ اللهُ ..." (اورتم جو يَحَمَّ يَكُلُ والله است سه آگاه ب...)

اس جملہ میں یا دا وری کرتے ہوئے کہا گیا ہے کہ کوئی عمل خداوند عالم سے مخفی و پوشیدہ نہیں۔اس کے بعد تقوی کی افتیار کرنے کی دعوت دی گئی ہے (وَ تَذَرَقَ دُوْا فَانَ حَیْرَ الزَّا اِللَّا اَوْالتَّ اَفُوْنِ یَا وَلِی الْا اَلْبَابِ)، تا کہا طاعت الٰبی میں مرکزم انسان رورج عبادت اور بارگا وایز دی میں کا طرح معنوی حقیقت سے محروم نہ ہو۔اور بیقر آنی روش ہے کہ وہ علوم ومعارف کا بیان اور واقعات وسوائح کا تذکرہ ای طرح احکام اور دستورات کا ذکر وعظ وقعیت کے ساتھ ملا کرکتا ہے تا کہ علم وعمل کا ربط نہ اُو نے پائے اور دونوں باہم رہیں کیونکہ اسلام میں عمل کے بغیر علم کی کوئی قدرو قیمت نہیں۔اس بناء بہتا کہ علم وعمل کا ربط نہ اُو نے بے اور دونوں باہم رہیں کیونکہ اسلام میں عمل کے بغیر علم کی کوئی قدرو قیمت نہیں۔اس بناء پر آبیت کے آخر میں بیا افغاظ ذکر کئے گئے ہیں: ''وَ النَّ اُوْنِ اِلْا اَلْبَابِ'' (اور تم مجھ بی سے ڈرو، میرا تقوی افغیار کروا سے صاحبانِ عقل!) اس جملہ میں غیب کے صیفہ وا نما زخن سے عدول کر کے متعلم کا انداز اپنایا گیا ہے جو کہ موضوع کی اختیان انہا کی اور میں اور کئی اور کی دیل ہے چنا نچہ ''وَ انتَّ اُوْنِ نِی وائی اُن کی اور کی کے میں وائی کی دیل ہے چنا نچہ ''وَ انتَّ اُوْنِ '' کے الفاظ اس اختماص و اختین کو بیل ہے چنا نچہ ''وَ انتَّ اُنْ وَ اِن اَن کے خدا کے ساتھ میں مونے کی دلیل ہے چنا نچہ ''وَ انتُ اُن کی وائی کے خدا کے ساتھ میں مونے کی دلیل ہے چنا نچہ ''وَ انتَّ اُن کی وائی کے خدا کے ساتھ کی میں ۔ ' وَ انتَّ اُن کی وائی کی وائی کی وائی کی وائی کو کوئی وائی کر تے ہیں۔

## موسم فح میں خرید وفروخت کا جواز

' لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُمَّاحٌ أَنْ تَنْتَغُوْ افَضَلًا قِنْ تَنْ بِلَمْ . . ''
 ( تم يركونَ كناه أيس كما ي يرورد كاركافنل الاش كرو.. )

يه آيت ماركسورة جمع كى آيت ١٠ كى ما نشر به جس مين يون ارشاد بوا: " لِيَا يُنْهَا الَّذِيْنَ المَنْوَّ الذَّانُودِي لِلصَّلَوْةِ مِنْ يَنُومِ الْجُمُعَةِ فَالْسَعُوْ اللَّذِ كُي اللَّهِ وَذَهُ واللَّبَيْعَ" (اے اہل ایمان جب جعہ کے دن نماز کے لیے بلایا جائے تو جلدی سے خدا کے ذکر کی طرف آؤاور خریدوفروشت چھوڑ دو)۔

اس من من زاد اكرنے كے ليخ يدوفرو وقت كورك كرنے كا حكم ديا كيا ہا وراس كے بعد ارشاد موتا ہے: " فَاذَا قُضِيَتِ الصَّلَو تُو فَانْتَشِرُ وَافِي الْدَرَ مِنْ فَانْتَشِرُ وَافِي الْدَرَ مِنْ فَضَلِ اللّهِ "

(پس جبتم نما زے فارغ موجاؤتو زمین میں پھیل جاؤاورالله کاففنل تلاش کرو)

اس میں ''بیسع'' کے لفظ کی بجائے'' خدا کافضل طاش کرو' کے الفاظ استعال ہوئے ہیں جس سے مراد ''بیسع'' (خرید وفروخت) ہی ہے۔ اس لیے زیر نظر آیت شریفہ (لیکس عَکَیْکُمْ جُنَاحٌ اَنْ تَبْتَغُوْ افْضُلًا قِنْ مَّ بِتُلْمُ ) کَانْفیر میں جوروایات وارد ہوئی ہیں ان میں خدا کافضل طاش کرنے سے'' تھے'' یعنی خرید وفروخت کا معنی مراولیا حمیا ہے۔ ہنا ہرایں ہے آیت جے کے دوران خریدوفی وخت کے جواز کی دلیل ہے۔

# مثعرالحرام ميں وقو ف كاتھم

" فَإِذَاۤ اَفَضَتُمْ قِنْ عَرَفْتٍ فَاذْ كُرُوااللّٰهَ عِنْدَالْمَشْعَدِ الْحَرَامِ "
 (پس جبتم عرفات سے فارغ ہوجاؤ تومثحرالحرام كنزديك الله كاذكركرو)

فعل''افسضنم'' کامصدر ''افساضسه''ہے جس کامعنیٰ کسی جگدسے اجما عی صورت میں باہرآ ناہے، یہ آیت جس طرح مثعر الحرام (مزدلفہ) میں وقوف (مشہرنے) کے واجب ہونے کو ٹابت کرتی ہے اسی طرح عرفات میں وقوف (مشہرنے) کے واجب ہونے کو گابت کرتی ہے۔

# ذكر خداكرنے كاحكم

اُدُولُولُولُولُ گَماَهَل كُمْ --- "
 (اورتم اس كا فركر وجس طرح اس نے تہيں ہدايت كى...)

اس سے بیمراد ہے کہتم خدا کا ایبا ذکر کرو جواس کی اس ہدایت کے مماثل وشایانِ شان ہوجس سے اس نے حمہیں نواز اجبکہتم اس کی اس ہدایت سے قبل گمراہی کے سمندر میں ڈو بے ہوئے تھے۔

# إ فا ضه كا وجو بي حكم

٥ ' ثُمَّا أَفِيضُوْا مِنْ حَيْثُ أَفَاضَ النَّاسُ - - ، ،
 ( هرتم افاضه كروجس طرح لوگ افاضه كريس .....)

آیت کے ظاہری الفاظ سے افاضہ کا وجوب ثابت ہوتا ہے اور وہ ای طرح جیسے عام لوگ کرتے ہیں۔ اس میں مخاطبین کو دوسرے افراد کے ساتھ منگئی ہونے کا تھم ہے۔ یعنی جس طرح دیگر افراد عرفات میں تظہر تے ہیں ای طرح تم بھی تشہرو۔ اس آیت کے شان نزول کی بابت جو واقعہ ذکر کیا جاتا ہے اس کے مطابق قریش اور ان کے حلیفوں کہ جنہیں '' کہا جاتا تھا کا معمول تھا کہ جج کے دور ان عرفات کی بجائے مزدلفہ میں وقوف کرتے تھے اور اپنے اس عمل کا جواز پیش کرتے ہوئے کہ ہم اہل جم خدا ہیں۔ البذا ہم جم سے مفاردت نہیں کریں گے۔ خداد شرعالم نے اس آیت میں انہیں تھم دیا ہے کہ جس طرح سب لوگ افاض کینی عرفات میں وقوف کرتے ہیں تم بھی اس طرح کیا کرو۔

بنابرای آیت میں اس عم کا '' فَراذَ آ اَفَضَتُمْ قِنْ عَرَفْتٍ '' کے بعد حرف '' ثُمَّ '' (جو کہ تا خیر لین'' اس کے بعد کا'' معنی دیتا ہے ) کے ساتھ و کر کرنا بیان میں ترتیب کے طور پر ہے نہ کہ عملی ترتیب کے لحاظ سے ۔ للذا یہ کلام بمزل له استدراک و بھیل کے ہا ور اس کامعنی ہے ہے کہ فی کے احکام وہی ہیں جو ذکر کئے جا بچے ہیں ۔ البتہ جبال تک افاضہ کا تعلق ہے تواس کی بابت تم برواجب ہے کہ عرفات سے کرونہ کہ مُو دلفہ ہے۔

بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ بیدوآ یتیں مقدم ومؤ خرہو یکی بین اوران کی ترتیب اصل میں یوں ہے "ثثماً أفِيضُوا مِن حَيثُ أَفَاضَ النَّاسُ ـ قَافَ النَّاسُ ـ ـ قَافَ اللَّهُ اللّ

### اعمال جج انجام دینے کے بعد!

0 '' فَإِذَا قَضَيْتُمُ مَّنَاسِكُمُ فَاذَ كُرُوااللهَ كَنِ كُي كُمُ إِبَاءَ كُمُ أَوْ أَشَدَّذِ كُمَّا''
(پس جبتم اپنے اعمال فج پورے چکوتو الله کوائ طرح یا دکروجس طرح تم اپنے آباء کو یا دکرتے ہو ہواس سے زیادہ یا دکرو)

اس آیت مُبارکہ میں جان کو ذکر خدا کی دعوت دی گئی ہے کہ جب اٹھال آج پورے کرلوتو خدا کا ذکر اس طرح کرو جیسے اپنے آباء واجدا د کا ذکر کرتے ہو بلکہ اس سے بھی زیادہ ، کیونکہ ہدایت کی جونعت خدا و ندعا لم نے تہمیں دی ہوئے فر مایا حوالہ سے خدا کاحق اس حق سے کہیں زیادہ ہے جو آباء واجدا د کا ہے۔ چنا نچہ خدا نے ہدایت کا تذکرہ کرتے ہوئے فر مایا ''وَاذُ کُرُوّہُ گَدُا فَلُ کُلُوّہُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُورِ کُلُورُ کُلُورِ کُلُ کُلُورُ کُلُورُ

کہا جاتا ہے کہ زمانہ جاہلیت میں عربوں کا معمول تھا کہ اعمال جج سے فارغ ہو کر چند دن منی میں قیام کرتے اور شعرونٹر کے ذریعے اپنے آباء واجداد پر فخر و مباہات کرتے تھے۔ لہذا خداو ند عالم نے ان کے اس معمول کو تبدیل کرتے ہوئے آباء واجداد کے ذکر کی طرح بلکہ اس سے ہوئے آباء واجداد کے ذکر کی طرح بلکہ اس سے ہوئے آباء واجداد کے ذکر کی طرح بلکہ اس سے بھی زیادہ ابھیت کے ساتھ خدا کا ذکر کرو، آبت میں حرف ''او' (اُوْاَشَنَّ ذِکْمًا) ''یا' کی بجائے'' بلکہ' کے معنے میں ہے۔'' ذکر' (یاد کرنا) ایساعمل ہے جس میں شدت وضعف اور کھڑت وقلت دونوں کی مخبائش پائی جاتی ہے۔ لینی اسے کیفیت میں شدت کے ساتھ اور کھڑت کے ساتھ متعف کیا جاسکتا ہے، چنا نچرار شادِ ہاری تعالی ہے:

سوره احزاب، آیت اسم:

" اذْ كُرُوا اللهَ ذِ كُمَّ اكْثِيرًا -. "،

(اورتم الله كاذ كركرو، كثيرذكر!)

سوره احزاب، آیت ۳۵:

" وَاللَّهُ كَوِيْنَ اللَّهُ كَثِيْرًا (اوروه الله كاذكر كثرت كما تعكر في والحين)

ذکر کے کثرت وشدت سے متصف ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ذکر حقیقت ٹیں لفظوں ٹیں مخصر نہیں بلکہ اس کا تعلق ول سے ہے ، الفاظ تو صرف اس قبلی تعلق کی ترجمانی کرتے ہیں۔ بنا برای اسے مختلف موارد کے حوالہ سے بھی کثرت سے متصف

كياجاسك بي - يعنى اكثر حالتول من ذكرالى كياجائ -جيما كدارشاو ووا:

سوره آلعمران ء آیت ۱۹۱:

" الَّنِ يَنَ يَذُ كُرُونَ اللَّهَ قِلْهًا وَّقُعُودًا وَّعَلَّ جُنُو بِهِمْ ---"،

(وہ الله كاذ كركرتے ہيں كمڑے ہوئے، بيٹے ہوئے اور ليٹے ہوئے)

اوراگرکسی مورو میں زیادہ قوت کے ساتھ ذکر کیا جائے تو وہاں اسے شدت سے متصف کیا جاسکتا ہے۔ چنا نچے زیر نظر
آیت مبارکہ (فَاِذَا قَصَیْنِکُمْ مَّنَا لِسِکُلُمْ فَاذُ کُرُوااللّٰہ کَنِ کُی کُمْ اَوَاشَکُ کُمْ اَوَاشَکُ وَکُمْ اَوَاشَکُ کُمْ فَاوَ اَسْلَا ہے کہ کہاں ذکر کوشدت کی صفت سے متصف کرنا موزوں ہے نہ کہ کشرت کی صفت سے کیونکہ جب کوئی فخص
اعمال جج سے فارغ ہوجاتا ہے تو محکن کے فلیہ کی وجہ سے خداکی یا دسے خفلت ونسیان کا طاری ہونا ممکن ہے۔ للذا اس صاحت میں جس فرکا تھی جس فرکا تھی جس فرکا تھی جس فرکا تھی ہیں جس فرکا تھی ہو اور ہے۔ اس

#### دعا كا تذكره

" فَمِنَ التَّاسِ مَنْ يَّقُولُ مَ بَبَنَا إِنَا فِي النَّهْ نَيَا ...."
 ( پس لوگوں میں سے کچھوہ ہیں جو کہتے ہیں: اے مارے پروردگار اجسیں دنیا میں عطافر ما....)

یہ جملہ ذکر کے تھم پر مشتمل جملہ '' فَاذْ کُرُواا للّٰه کَنِ کُنِ کُمْ اُبآ عَکُمْ '' کی فرع اوراس سے مربوط ہے، اس میں افظا '' الناس'' (لوگ) سے مرادتمام افرادانسان ہیں خواہ کوئی کا فرہویا مومن ، کا فرایخ آباء واجدا دے سواکس کا ذکر نہیں کرتا یعنی وہ دنیاوی جاہ وجلال کے علاوہ کچھ نہیں چا ہتا۔ اس کا مدعا و مقصو و مرف اور مرف دنیا ہے، اسے آخرت سے کوئی مروکا رئیس ہوتا۔ اور مومن خدا کی نعتوں کے علاوہ کسی چیز میں رغبت نہیں کرتا۔ اور اگر دنیا کی کسی چیز کی خواہش کرتا ہے تو اس میں رضائے پروردگار کے سوا مجھ بھی اس کا مطبع نظر نہیں ہوتا۔

بظاہراس جملہ (فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَقُولُ مَ بَنَا آيْنَا فِي النَّائِيا ...) يس كَنْج اور وعاكر في مراوز بان يرالفاظ جارى كرنانيس بكدز بان حال سے سوالى ہونا ہے، للذا آيت كامنى بير ہوگا:

لوگوں میں سے پچھوہ ہیں جو دنیا کے علاوہ پچھ بھی نہیں چاہتے اور آخرت میں ان کا کوئی حصہ نہیں اور پچھ لوگ سوائے خدا کی رضا وخوشنودی کے پچھ نہیں چاہجے خواہ دنیا میں ہویا آخرت میں۔ایسے افراد آخرت میں عنایات اللی سے بہر مند ہوں گے۔

نہ کورہ بالامطالب کی روشنی میں بید مطلب بھی واضح ہوجا تا ہے کہ اہل آخرت کی دعا میں لفظ '' حسنہ' کیوں ذکر ہوا جب اہل و نیا جو دعا میں ذکر نہیں ہوا ، اس کی وجہ بیہ ہے کہ اہل و نیا جس چیز سے دل لگاتے ہیں اس کا خدا کے نز دیک اچھا (حسنہ) ہونا ضروری نہیں بچھتے ۔ اُن کی نگاہ میں ہروہ چیز اچھی کہلاتی ہے جو ان کی نفسانی خواہشات کو پورا کر ہے۔ اور جس سے و نیاوی زندگی کی حقیر لذتوں سے لطف اندوز ہو سکیں ۔ جبکہ اس کے برعس جولوگ رضائے پروردگار کا حصول اپنا مقصود و مطلوب قرار دیتے ہیں وہ دنیاو آخرت کے امور کو دوقعموں میں تقسیم کرتے ہیں : ایک حسنہ (اچھی) اور دوسری سنے کہ (کری) اور وہ مرف دسنہ (اچھی) کے طالب ہوتے ہیں ، وہ اس کے طلاوہ کچھ بھی نہیں ما تکتے ۔

#### ايك لطيف نكته

یہاں ایک نہا یت الملف کلتہ کی طرف اشارہ ضروری ہے اوروہ یہ ہے کہ آیت میں اہل و نیا کے لیے یہ جملہ استعمال کیا گیا: ۔۔۔اوران کے لیے آخرت میں کھ مجمی نہیں ۔۔، ﴿ وَ مَالَةُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلَاقِ ﴾

ان دونوں جملوں کا نقابل اس حقیقت کی نشاندہی کرتا ہے کہ پہلے گروہ (اہلی دنیا) کے اعمال باطل و بے نتیجہ ہیں جبکہ دوسرے گروہ (اہلِ آخرت) کے اعمال ہر گز باطل و بے نتیج نہیں ۔ چنانچہ اہل دنیا کے اعمال کی ہابت قرآن مجید میں کئ مقامات پرواضح بیانات موجود ہیں ۔مثلاً:

سوره فرقان ، آیت ۴۳:

"وَقَالِمُنَا إِلَى مَاعَدِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَا عَمَّنْ ثُوْرًا"
 (اورہم نے ان کے اعمال کودیکھا تواسے اُڑتی ہوئی خاک بنادیا)
 سورہ اُخفاف ، آیت ۲۰:

٥ '' وَيُوْمَ يُعْمَ ضُالَّنِ بِيْنَ كَفَرُ وَاعَلَى النَّامِ ' أَذْهَبُ تُمْ طَيِّ لِبَيْكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ النَّانَيَا وَاسْتَمْ تَعْتُمْ بِهَا''
 ( اور اس دن كا فرول كو آ تش جنم من چش كيا جائے گا اور ان سے كها جائے گا كه تم نے اپنى دنياوى زندگى بيس خوشيال لوئيں اور ان سے لطف اندوز ہوئے )

سوره کیف، آیت ۵۰۱:

نَحَوِطَتُ أَعْمَالُهُمْ فَلَا نُقِيمُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيلَمةِ وَزُنًا"
 ان كا عمال ضائع مو كة پس قيا مت ك دن بم ان ك لي ميزان صاب بحي نيس لكا ئيس ك\_

## خدا كاايك نام: سريع الحساب

الله عُسَرِ لَيُحُ الْحِسَابِ "
 اور الله بهت جلد حماب كرف والا ب

"سَرِیْتُ الْحِسَابِ" فداوند عالم کے اساء حنی میں سے ایک ہے، یہاں اسے مطلق ذکر کیا گیا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ خدا وند عالم دنیا و آخرت دونوں میں سَرِیْتُ الْحِسَابِ (جلد نُحَاسِہ کرنے والا) ہے۔ اور اس کا احتسا بی عمل ہر وقت جاری ہے لہٰذا جب بھی کوئی بندہ نیک عمل انجام دے یا برائی کا ارتکاب کرے تو خداوند عالم اسے اس کے مطابق جزاء یا سزادے دیتا ہے۔

بنابرای زیر بحث آیات کامتن میہ ہوگا: تم خدا کو یا دکرو کیونکہ لوگ دوشم کے ہیں: کچھ لوگ صرف دنیا کو چاہیے ہیں اس کے علاوہ کسی چیز کی یا دان کے دلوں میں پیرائیس ہوتی ، ایسے لوگوں کا آخرت میں کوئی حصر نہیں ۔ پچھ لوگ صرف وہ کی چھھ چاہیے ہیں جس میں خدا کی رضا ہو، ایسے افراد آخرت میں نعمات اللی سے بہرہ مند ہوں گے۔ اور خدا جلد حماب کرنے والا ہے۔ اور وہ ہر بندے کا بہت جلد صاب کر کے اس کی چاہت کے مطابق اسے عطاکر تا ہے۔ لبندا تم خدا کو یا دکر کے آخرت کی نعمتوں سے محروی مول لیت کے آخرت کی نعمتوں سے محروی مول لیت سے اور دندر مت خداوندی سے ناامیدی تنہیں اپنی لیسٹ میں لے لے گی۔

# سنتی کے چندون

" وَاذْكُرُوااللّٰهَ فِنَ اَيَّامِر مَّعُدُولاتٍ "
 ( اورتم الله كوياد كروكتن كے چندايام)

" أَيَّاهِ مَّعُدُوْ لَاتٍ " ( عَيْه و عَدنوں ) سے مرادایا م تشریق یعنی ذی الحجہ کے تین دن (۱۱،۱۱،۱۱) ہیں۔
اس کی دلیل ہے کہ خداکا ذکر کرنے کا تھم ( وَاذْ کُرُ وااللّٰه ) اعمال تے سے فارغ ہونے کے بعد دیا گیا ہے۔ جس سے فابت ہوتا ہے کہ اس کا تعلق ۱ فی ان کی گئے کہ وید سے ہاور' آیگا ہے مَّعُدُو لَاتٍ " سے تین دن مراد ہونے کی دلیل ہے ہے کہ اس کے فورا بعد ارشاد ہوا: "فَمَنُ تَعَجَّلُ فِي يَوْمَنُ بَيْنِ فَلاّ إِنْهَ عَلَيْهِ" ( جَوْمُ سَلِدی میں ہوا ور دو دنوں ہیں ذکر فد اانجام دے تواس پرکوئی گناہ نہ ہوگا ) اس سے فابت ہوتا ہے کہ اصل ایام، تین دن ہوئے۔ آیت کی تغییر میں کوچ کیا جائے اور دو دن وہ جن میں جلدی سے اعمال بجالاتے جا کیں۔ تو جموی طور پر تین دن ہوئے۔ آیت کی تغییر میں وار دہونے والی روایات میں محمل کی ای طرح بیان کیا گیا ہے۔

#### دودنوں میں بچا آوری

" فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَدُينِ فَلا إِثْمَ عَلَيْهِ ---"
 ( پس جُوض دودنوں بیں جلدی سے انجام دے تواس پرکوئی گناہ نہیں )

اس آیت میں جملہ 'فکر اِشْدَ عَلَیْهِ " میں حمف ''لا" نفی جن کامعنی دیتا ہے۔ دونوں جملوں لیمی ''فکن تعکیب گؤی کے میں کامعنی دیتا ہے۔ دونوں جملوں لیمی ''فکن تعکیب گؤی کے کہ کا اور ''و مَن تَاخْرَ فَلاَ اِشْدَ عَلَیْهِ " میں بھی می مراد ہے۔ برتم کے گناہ کی نفی (فَلاَ اِشْدَ عَلَیْهِ ) کو کی قید و شرط کے بغیر ذکر کیا گیا ہے۔ لہذا اسے بھیل یا تا خیر (جلدی انجام دینے یا دیر سے انجام دینے ) سے مقید میں کیا جاسکا۔ کو نکہ اگر گناہ کی نفی بھیل یا تا خیر سے مقید ہوتی تو یوں کہا جاتا: ''فکلا اِسْمَ عَلیهِ فِی النّاحِیلِ " یا ''فی النّاحِیدِ " (اس پرکوئی گناہ بیس جلدی بجالانے میں ) یا (کوئی گناہ بیس دیر سے بجالانے میں )۔

بنابرای اس آیت کامعنی بیہ ہے کہ جو شخص اعمال جج پورے طور پر بجالائے اس کے تمام گناہ معاف ہو جائیں گے۔اور پھراس پرکوئی گناہ باقی ندرہے گا۔خواہ وہ جلدی کرکے۔وو دنوں میں انجام دے یا تا خیر کرے۔اس بیان سے گاہر ہوتا ہے کہ بیآ بت اعمال جج بجالانے والے کو بینی یا تا خیر کے اختیاری تھم پر شمتل نہیں بلکہ اس سے مراد صرف بیہ ہے کہ ہر حال میں جج کے اعمال بجالانے والے کے تمام گناہ معاف ہو تکے۔

ای طرح جملہ" لین انتظی" بھی بھیل وتا خیر۔۔جلدی یا دیر سے اعمال بجالانے کے بیان پر مشتل نہیں ورنہ
یوں کہاجاتا: " عَلیٰ مَنِ انتھیٰ" ، بلکہ" لیکن انتگی "اس مقام پرای طرح ہے جسے آیت" فیلائے لیکن گئر پیکٹن اُلھیلئے کا فیلا کے اپنے ہے جو تقوی کا افتیار اُلھی نہ کہ اُلے کہ کے اُلے لیکن گئر پیکٹن اُلھیلئے کا فیلا کے اپنے ہے جو تقوی کا افتیار کرے اور جو تقوی کی افتیار نہ کرے اس کے لیے ہے جو تقوی کی افتیار نہ کرے اس کے لیے ہے جم نہیں۔ لہذا بی ضروری ہے کہ یہاں تقوی کی سے براس چیز سے پر بیز کرتا مراد لیا جائے جس سے خداوند عالم نے جج کے دوران منع فر ما یا ہے۔ ( یعنی جن اعمال کوج کے دوران حرام قرار دیا عمال ان سے پر بیز کرتا)۔ اس طرح آیت کا معنی نہ کیا جائے گا کہ بیتم اس مختل کے لیے ہے جو حالت احرام میں حرام کے گئے تمام یا بعض امور سے پر بیز کر سے لیکن جو ایسا نہ کرے اس پر واجب ہے کہ وہ منی میں تھرار ہے اور تین دن ( اَ یَا اِمِر مَنَّ مَنْ اُلُو بِیت کی بعض روایات میں بھی نہ کور ہے۔ جس کا تذکرہ عشریب ہوگا۔

#### حشركابيان

الله وَالله وَاعْلَمُ وَالله وَاعْلَمُ وَالله وَالله وَ الله وَ وَاللَّه وَ وَاللَّه وَلَّه وَاللَّه وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّه وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّ

ا نفتاً م بن میں تقوی کا تھم دیا گیا ہے اور حشر وقیامت کے دن قبروں سے اُٹھائے جانے کا تذکرہ ویا در ہانی کرائی گئ ہے۔ کیونکہ تقویٰ اور گنا ہوں سے اجتناب کاعمل قیامت و ہوم جزا کو یا در کھنے کے بغیر کمل نہیں ہوتا چنا نچہ درج ذیل آیت میں یوں ارشاد خدا وندی ہوا:

سوره ص ، آیت ۲۷:

ن إِنَّالَّذِينَ يَضِينُونَ عَنْ سَبِينُ لِاللهِ لَهُمْ عَنَ البَّشَوايَ لَيْ السَّوايَ وَ مَر الْحِسَابِ "
 (جولوگ خداکی راہ سے مگر اہ کرتے ہیں ان کے لیے بخت عذاب ہے بہسبب اس کے کہ انہوں نے صاب کے دن کو بھلادیا)

یہاں پہلطیف کلتہ قابل ذکر ہے کہ آیت میں لفظ'' حش'' (اِلَیْکِ نُحْشَرُ وْنَ) ایک خاص مناسبت کا حامل ہے اور وہ یہ کہ جج کے دوران لوگ ایک جگہ اکتھے وجتی ہوتے ہیں اور قیامت کے دن بھی سب لوگ ایک جگہ اکتھے ہوں گے۔ گویا اس میں یہاشارہ مقصود ہے کہ جج بجالانے والے کو اس اکتفا ہونے اور ایک جگہ ججتی ہونے میں قیامت کے دن سب کے اکتفا ہونے کو خاطر میں لا نا چاہیے کہ اس دن خداوند عالم تمام لوگوں کو ایک ہی مقام پر اکتفا کر یکا اور کسی کو بھا گئے کا موقع نددےگا۔

# روایات پرایک نظر

# حج وعمره کی جمیل

كتاب تهذيب اورتفير العياشي مي آيت ''وَ أَيْسُواالْحَجَّوَ الْعُمُرَةَ بِلَّهِ'' كَتَفير مِن حضرت المام جعفر صادق مل ارشادگرامی ندکور ہے آپ نے فرمایا:''هما مفروضان '' ،وه دونوں (حج اور عمره) واجب ہیں۔

( ملاحظه بو: تهذیب جلد ۵ حدیث ۱۵۹۳ تفییر العیاثی جلد اول ،ص ۸۸)

تغیر العیاشی میں زرارہ ، حمران اور محد بن مسلم سے روایت کی گئی ہے کہ حفرت امام محد باقر " یا حضرت امام جعفر صادق سے دو واقت کے معرف النہ کے قائدہ کا اللہ میں اللہ کے النہ کی اللہ اللہ کے اللہ کا ال

" فَانَّ إِسْمَامَ المَحَبِّ أَن لَا يُرفَثُ وَلَا يُفسَقُ وَلَا يُجَادَلُ " جَح كَامَل بوتا الله بات برموقوف ہے كه رفع ، فوق اور جدال سے پر بیز كیا جائے۔

( ملاحظه بو: تغییرالعیاشی ،جلداول ،ص ۸۸ )

کافی پس امام جعفر صادق سے مروی ہے آپ نے جج اور عمرہ کے بارے پیل فرمایا: '' بعنسی باتسامهما ادائه مسا، واتفاء ما بشقی المحرم فیمها '' کران کے کمل ہونے سے مرادان کا اداکر نا اور حالم پیرام پس جن چیزوں سے منع کیا گیا ہے ان سے اجتناب کرنا مراد ہے۔

( کتاب فروع کافی جلد ۴ م مفحه ۲۲۵)

ندگورہ بالا روایات اس معنی کے منافی نہیں جو حج وعمرہ کے تمام وکمٹل ہوئے گی بابت ہم ذکر کر بچکے ہیں کیونکہ ان کا فرض اورا دائیگی ہی ان کے کمل ہونے سے عیارت ہے۔

## پنیمبراسلام کےمناسک ج

کاتی شرطتی کے حوالہ سے امام جعفر صادق سے خوال ہے ،آپ نے ارشا وفر مایا: حضرت پیٹیرا سلام فرید ہنگی کی ادا انگی کے لیے ماہ ذی القعدہ کے ختم ہونے سے چارروز فل مدید سے روانہ ہوئے اور '' جیٹی کر نمازادا کی ۔ پھر وہ اللہ سے چلے اور '' بیدا و '' بیٹی کر نمازادا کی ۔ پھر اور نہیں کی کو حقد یعنی کی ختی سے آگائی تھے لیے ساتھ لیے ۔ تمام لوگوں نے نئے کا احرام بائد ها، کسی نے عره کی نبیت نہ کی اور نہ ہی کسی کو حقد یعنی کی ختی سے آگائی تھی ۔ بہاں تک کہ احرام بائد ها، کسی نے عره کی نبیت نہ کی اور نہ ہی کسی کو حقد یعنی کی ختی سے آگائی تھی ۔ بہاں تک کہ ایرا ایک کی کر اور کھت نمازادا کی اور تجر اسود کا بوسر لیا ۔ پھر آباد میں سے خدا نے ابتداء فر مائی شربھی ای سے ابتداء کرتا اور ایک اور قبل اس سے ابتداء کرتا ہوئی ہی ہی ای سے ابتداء کرتا ہوئی ہی ہی ای سے ابتداء کرتا ہوئی گی ۔ اور اور کا بوسر لیا ۔ پھر آپ سے فدا نے ابتداء فر مائی شربھی ای سے ابتداء کرتا ہوئی کی ۔ اور ان اعمال کو عرو قرار دیں کہ کہی خداوند عالم کا تھم ہے ۔ آپ کے فرمان پر تمام لوگوں نے احرام کو ختم کردیا ۔ حضرت کہ ران اعمال کو عرو قرار دیں کہ کہی خداوند عالم کا تھم ہے ۔ آپ کے فرمان پر تمام لوگوں نے احرام کو ختم کردیا ۔ حضرت کو میل کرتا ہوں اور خداوند عالم کا تعم ہے ۔ آپ کے فرمان پر تمام لوگوں نے احرام کو ختم کردیا ۔ حضرت کی میل کرتا ہوں اور خداوند وائم کو خواب کرتی ہوئے تمراء قربانی لا یا ہوں اور خداوند وائم کو کہ تی میل کہ تا کہ میں اپنی ہوں اور خداوند وائم کو نہ تو ٹرو ڈو آئم خضرت کا خطاب سننے کے بعد مراقہ بی میک کرتی کہ تی کہا کہ اس ہم نے اپنی دیں ہاری خلقت ہوئی ہے ۔ اے درواح ام کو نہ تو ٹرو تو تم تحضرت کا خطاب سننے کے بعد مراقہ بی میک کرتی کہ کہا کہ اس ہم نے اپنی دیں ہاری خلقت ہوئی ہے ۔ اے درواح ام کو نہ تو ٹرو تر تو تک کے خطرت کے دورائی میک کرتی کو خطاب سننے کے بعد مراقہ بی کو کہا کہ ان نے ہمیں بنا کو خطاب سننے کے بعد مراقہ بی کہا کہ تو تو ہوئی ہے ۔ اے درواح ام کو نہ تو ٹرو تو تو تو تو کہ کہا کہ ان نہ العمل ہوگا ؟ آخمنرت کے خطرت کے نہ کہا کہ اس ہم نے اپنے دیں بیا کہ سال سے خصوص ہے یہ کہا کہ آئی کا فرد العمل ہوگا ؟ آخمنرت کے خطرت کے خطرت کے خطرت کے خطرت کے کہا کہ کرتا کہ کو کر گرائی ایک کو کرتا کہ کہا کہ کہ کو کہ کہ کہا کہ کہ کہ کہا کہ کو کہ کو کہ کہ کو کہ کہ کو

ہمیشہ کے لیے ہے۔ ایک فض کھڑا ہوگیا، اس نے کہا: اے پیغبر اسلام ! آیا ہم خسل جنا بت انجام دینے سے پہلے ج کو جا
سکتے ہیں؟ آخضرت کے فر مایا: تو اس فر مان خداوندی پر ہرگزایمان شدلائے گا۔ امام جعفرصا دق نے فر مایا انہی دنوں میں
حضرت امیر الموشیق بمن سے واپس تشریف لائے اور ادائے جے کے لیے مکہ پہنچے تو حضرت فاطمہ کو دیکھا کہ وہ حالت
احرام میں ہیں اور ان کے پاس خوشبو بھی پائی ۔ تو فوراً پیغبر اسلام کی خدمت میں حاضر ہوکر استفسار کیا ۔ آخضرت کے
لاچھا:۔ یاعلی ! آپ نے کس طرح جے کا آغاز کیا؟ حضرت علی فدمت میں حاضر ہوکر استفسار کیا ۔ آخضرت کے
تو جہا:۔ یاعلی ! آپ نے کس طرح جے کا آغاز کیا؟ حضرت علی فدمت میں اور ان کے مضرت کے اور انہیں اور ان کے اور انہیں اور انہیں اور کے اور ترسٹھ (۱۲) اونٹ اپنے آخر اردیے اور انہیں اپنے مساور میں میں شریک کرلیا اور انہیں سنتیں (۲۲) اونٹ دیے ۔ اور ترسٹھ (۱۲) اونٹ اپنے لیے قرار دیے اور انہیں اور دست مبارک سے ذریح کیا اور ہر اونٹ سے بھی مقدار گوشت لیا اور بچا کر کے اسے پکانے کا تھم دیا ۔ پھر اس گوشت اور شور بہت تاول فر مایا اور کہا کہ اب ہم ہر قربانی سے تناول کر بچے۔ پھر فر مایا کہ جی تستی بہتر ہے اور جی افغل ہے۔
اور کرنے والے سے بہتر ہے اور جی افغل ہے۔

رادی کہتا ہے کہ میں نے امام جعفر صادق " ہے دریافت کیا کہ آیا حضرت رسول کریم نے رات میں احرام با عما تھا یادن میں؟ امام نے فرمایا کہ آپ " نے دن میں احرام با عمر حاتھا۔ پھر پوچھا کہ دن میں کس وقت؟ امام نے فرمایا: نمازظہر کے وقت۔

( ملاحظه بو: قروع کافی ،جلد ۴ صفحه ۲۴۸ )

تغییر مجمع البیان اور دیگر گتب میں بھی اسی مضمون کی روایت ندکور ہے۔

عره، في كاحدب

تهذیب ش معزت الم جعفرصادق سے مروی ہے آپ نے ارشاوفر مایا:

کاتی میں آیت ''فَکااسْتَیْسَرَمِنَالْهَائِی'' کی تغییر میں حضرت امام جعفرصادق میں سے منقول ہے آپ نے فرمایا یہاں ''ھدی''یعنی قربانی سے مراد بکری کی قربانی کرنا ہے۔

(فروع کافی جلد ۴ ، صفحہ ۷۸۷) کافی ہی میں مذکور ہے امام جعفر صادق " سے پوچھا گیا کہ اگر جج تمتع کرنے والا بکری کی قربانی نہ کر سکے تو اس کا تھم کیا ہے؟

امام نے فرمایا: وہ تین دن تک روزے رکھے: ایک ترویہ (۸ ذی المجبہ) سے پہلے، ایک ترویہ کے دن اور ایک اس کے بعدوالے دن (۹ ذی الحجبہ) جو کہ عرفہ کا دن ہے۔

پھر پو چھا گیا کہ اگروہ ترویہ کے دن ہی وہاں پنچے تواس کا کیا تھم ہے؟

امامٌ نے فرمایا: وہ ایام تشریق (۱۲،۱۱) ۳۰) کے بعد تین دن روز بےرکھے۔

پوچھا گیا کہ اگراس کے شتر بان اتنی درو ماں ندھمریں تو اس کا تھم کیا ہے؟

ا مام نے فرمایا: وہ'' حسبہ'' کے دن اور اس کے بعد دو دن روزے رکھے۔

بوچھا گیا کہ 'حسہ'' سے کیا مراد ہے؟

ا مام نے فر مایا: جس دن وہ کوچ کرے،

بوچھا گیا کہ آیا وہ سفر کی حالت میں روز ہ رکھ سکتا ہے؟

ا مام نے فرمایا: ہاں، کیاوہ عرفہ کے دن حالتِ سفر میں نہیں ہوتا؟ یہی ہم اہل بیت کا مسلک اور نظریہ ہے اور یہی خداوند عالم نے ارشا وفر مایا ہے" فَصِیا کُر شَکْتُ اَیّامِر فِی الْحَبِّ،" (جج کے دوران تین دن روز ہے کھیں) یہاں" الج" سے مراوج کامہینہ (ذی الحجہ) ہے۔

(فروع کانی جلد ۲ مصفحہ ۵۰۷)

مكه كے قريب رہنے والوں كاحكم

شیخ طوی ؓ نے حضرت امام جعفرصا دق سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا:
'' ما دون المیقات الیٰ مکة فہو حاضری المسجد الحرام ،ولیس له منعة ''
جولوگ مكم مرمه كن ديك رہتے ہوں اور ان كا گرميقات كي نسبت مكه سے زياده قريب ہوان برج تمتع واجب

نہیں کیونکہ وہ مجد الحرام میں موجود (حاضری المسجد الحرام) کہلاتے ہیں۔

(كتاب التهذيب جلد ٥ صفحه ٣٥)

ا مام کے ارشادگرامی سے مرادیہ ہے کہ جوحضرات مکہ کرمہ سے اتنے فاصلہ پرریتے ہوں کہ وہاں سے میقات کا فاصلہ نیا ہوتو ان پرمجد الحرام میں موجو دا فرا د کا تھم لا گو ہوتا ہے۔ کہ جن پر جج تمتع واجب فاصلہ نیا دہ جبکہ مکہ کا فاصلہ کم بنا ہوتو ان پرمجد الحرام میں موجو دا فرا د کا تھم لا گو ہوتا ہے۔ کہ جن پر جج تمتع واجب خیس ۔۔۔ارشادِ خداوندی ہے ( وُلِكَ لِمَنْ لَمْ يَكُنْ اَ هُلُهُ حَافِيدِ کی الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ )۔۔۔ اور آئمہ اللہ بیت کے حوالہ سے اس مسئلہ میں کثیر روایات وارد ہوئی ہیں۔

### مجے کے مہینوں کا تعین

کافی میں حضرت امام محمد باقر" سے مروی ہے کہ آپ نے آیت مبار کہ '' اَلْحَبُّ اَشْهُرُ مَّعَلُوْ لُتُ '' کَاتَسِر میں ارشاد فرمایا: جج کے تین مہینے ہیں شوال ، ذی القعد ، ذی الجج ، ان مہینوں کے علاوہ کسی مہینہ میں حج جائز نہیں ۔ (فروع کافی جلد ۴ صفحہ ۹ ۲۸)

#### تلبيه، اشعار، تقليد

کافی ہی میں حضرت امام جعفر صادق سے مروی ہے کہ آپ نے فیمن فوض فیھن ۔۔(پس جس پران مہینوں میں جج واجب ہو) کی تغییر میں ارشاد فر مایا: "فرض" (واجب) یہ ہے کہ تلبیہ کریں (لبیک السلھم لبیک ) کہیں، میں جج واجب ہو) کی تغییر میں ارشان لگائیں) اور تقلید کریں (قربانی کے جانور کی گردن میں رسی یا ڈوری باندھیں) ان میں سے حاجی نے جو کام کیا تو گویاس نے جج کافریضہ ادا کیا۔

(فروع كافي جلد ٣ صفحه ٢٣٧)

### حج کے بعض احکام

كافى ش امام جعفر صادق سے "فَلَا مَ فَتُ وَلَا فُسُوْقَ لُولَا جِدَالَ فِي الْحَجِ" كَتَفير مِن مروى بآب

نے فرمایا کہ ''دفث''سے مراد جماع۔ہم بستری کرنا۔۔'' فسوق''سے مراد جھوٹ اور گالی بکنااور'' جدال' سے مراد خدا کے نام کی قتم کھا کریوں کہنا ہے'' نہیں' مجھے خدا کی قتم''۔' ہاں' مجھے خدا کی قتم''۔

( ملاحظه بو: فروع کافی جلد ۴ صفحه ۲۸۹)

### طلب رزق كاجواز

تنسیرالعیاشی میں آیت مبارکہ '' جُنَاحٌ اَنْ تَنْبَعُوْ افَضُلاً مِّنْ سَّابِیْکُمْ' کی تنسیر میں امام جعفر صادق سے مروی ہے آپ نے فرمایا: آیت میں '' فضل' سے مرادرزق ہے لینی احرام ختم کرنے اور اعمال جج سے فارغ ہونے کے بعد جج کے موسم میں خرید وفروخت میں کوئی حرج وگناہ نہیں۔

(تفييرالعياشي جلدا صفحه ٩٦)

کہا جاتا ہے کہ ظہور اسلام سے قبل عربوں میں جے کے دوران خرید وفر وخت کو گناہ سمجھا جاتا تھا۔للندا خدا وندکر یم نے اس آیت کے ذریعے واضح کر دیا کہ ایام جے میں خرید وفر وخت ہرگز گناہ نہیں۔

#### طلب مغفرت كاجواز

تغییر مجمع البیان میں جابر بن عبدالله انساری کے والہ سے حضرت امام محمد باقر سے مروی ہے کہ '' لَیْسَ عَلَیْکُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَنْبَنَغُوْ افْضَلًا قِنْ مَّ بِالله انساری کے والہ سے حضرت امام محمد باقر سے مروی ہے کہ مرودگار سے اینے لیے مغفرت طلب کرو۔

(تغبير مجمع البيان جلد ٢ صفحه ٢٩٥)

اس روایت سے ٹابت ہوتا ہے کہ '' فَضَلاً قِنْ تَرْبِلُمْ '' یس'' فضل'' سے مرادمطلق عنایت خداوندی ہے کہ جس کی سب سے بہتر قتم منفرت خداوندی ہے، اس کے اسے آیت کا مصداق قرار دیا گیا ہے۔

## ا فاضه کے حکم کا شان نزول

تغیرالعیاتی میں معزت امام جعفر صادق سے منقول ہے آپ نے آیت مبارکہ "ثُمَّ اَفِیْضُوْ اَمِنْ حَیْثُ اَفَاضَ اللّهُ اِسْ" کی تغییر میں ارشاد فر مایا کہ اہل مکہ جج کے دوران مشحر الحرام میں وقوف کرتے ہے۔ (تھہرتے ہے) جبکہ دیگر لوگ عرفات میں مقرفات میں مقرفات میں مقرفات میں مشعر الحرام سے اس وقت تک باہر نہ آتے ہے جب تک کہ عرفات والے لوگ و باں نہ آ جا کیں۔ اہل مکہ کا ایک آ دمی جس کا نام ابوسیار تفاوہ اپنے گدھے پرسوار ہو کرعرفات والوں سے پہلے روانہ ہوتا تھا اور جوں ہی اہل مکہ اسے دیکھتے تو کہتے ابوسیار آ رہا ہے۔ پھر وہ مشعر الحرام سے باہر آ جاتے ہے اس آیت میں خداوند عالم نے انہیں تھم دیا کہ وہ دیگر لوگوں کی طرح عرفات ہی میں قیام کریں اور پھروہیں سے روانہ ہوں۔ خداوند عالم نے انہیں تھم دیا کہ وہ دیگر لوگوں کی طرح عرفات ہی میں قیام کریں اور پھروہیں سے روانہ ہوں۔

اس موضوع کی بابت دیگرروایات بھی واروہوئی ہیں۔

### د نياوآ خرت ميں خو بي

تغیر العیاش من آیت مبارکه " رَبَّنَ آلِتِنَافِ اللَّهٰ اَیْاَحَسَنَةً وَفِ الْاَخِرَةِ حَسَنَةً" كَتَفیر من معرت امام جعفر صادق سے مردی ہے آیے نے ارشاد فرمایا:

'' رضوان الله والجنة في الآخرة، والسعة في الموزق وحسن المخلق في الدنيا '' آخرت كي خو بي سے مراد غداوند عالم كي رضا وخوشنودي اور بهشت ہے۔ جَبَد دنيا مِن خو بي سے مراد رزق مِن وسعت اورخوشحالي ہے۔

(تغییرالعیاشی،جلداص ۹۸) ایک اور روایت پی انہی حضرت سے منقول ہے کے'' حسنہ'' یعنی دنیا پی خوبی خوشنود کی ورضائے خداوند اور وسعتِ رزق وخوش اخلاقی سے عہارت ہے اور آخرت پی خوبی سے مراد پہشت ہے۔ (تغییر العماشی جلداص ۹۹)

## ا مام على كا فر مان

حضرت امیرامونین علی سے مروی ہے آپ نے ارشا دفر مایا: '' جسنہ' سے مرا د دنیا میں پاکیز ہیوی اور آخرت میں '' حورالعین'' ہے اور ''عَذَابَ النَّاسِ'' (جہنم کی آگ کا عذاب ) سے مرا دبری اور بدکا رونا پاک بیوی ہے۔ ( تفییر جمع البیان جلد ۲ صفحہ ۲۹۸)

روایت بین ' حسنہ' سے جو پچھمرادلیا گیا ہے وہ اس کا مصدات ہے ور نہ آیت بین لفظ' حسنہ' مطلق ذکر ہوا ہے کہ جس کے ساتھ کوئی قیدوشر طفہ کو رنہیں کہ جس کی بناء پر اسے کسی ایک معنی ومصدات سے مخصوص کیا جا سے للبذار وایات بین اس کے مصادیق بین میں سے چند ذکر کے گئے ہیں۔اور جہاں تک اس کے ایک مصدات رضا و خشنودی خداوند کا تعلق ہے تو چونکہ اس کا مصل ظہور ہوگا للبذا سے دنیا کی حسنات بین شار کرنا بھی درست ہے۔جیسا کہ بہلی روایت بین اسے دنیا کی حسنات بین سے شار کیا ہے۔ جیسا کہ بہلی روایت بین اسے دنیا کی حسنات بین سے شار کیا ہے۔

## ايام تشريق ميں ذكر خدا

الله اكبر ، الله اكبر ، لا اله الاالله والله اكبر ولله الحمد ، الله اكبر على ما هدانا ، الله اكبر على ما هدانا ، الله اكبر على مارزقنا من بهيمة الانعام\_

( لما حظه جو: فروع کافی جلد م صفحه ۵۱۲ )

## ایام تشریق اور وقتِ تکبیر

کافی ہی میں حضرت امام جعفرصا دق میں منقول ہے آپ نے فر مایا: ایا م تشریق (۱۱،۱۲،۱۱) میں تکبیر کا وقت عید کے دن نمازِ ظہر سے تیسرے دن نماز صبح تک ہے۔ اور مکہ کے علاوہ دوسرے شہروں میں تکبیر کا وقت دس نمازوں کے بعد ہے۔

(فروع كافي جلد ٣ ص٥١٦)

### گنا ہوں کی بخشش کا اعلان

كَتَابِ "من لسا يعصره الفقيه" مَن نُهُور به الم جعفر صادق سي آيت مبارك " فَمَنُ تَعَجَّلَ فِي يَوْمَيْنِ فَكَ إِنَّ مَ عَلَيْهِ " كَاتْفِير بِهِ جَي كُنْ وَآبِ فِي اللهِ عَلَيْهِ " يَوْمَيْنِ فَلاَ إِنَّهُ عَلَيْهِ " كَاتْفِير بِهِ جَي كُنْ وَآبِ فِي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ " كَاتْفِير بِهِ جَي كُنْ وَآبِ فِي اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الل

"ليس هو على ان ذلك واسع ان شاء صنع ذا، لكنه يرجع مغفوراً له لا ذنب له"

اس سے مرا دینے بیں کہ حاجی کواختیار ہے کہ دوون تعبیر کیے یا تین دن تعبیر کیے بلکہ مقصدیہ ہے کہ ہرصورت میں اس کے تمام گناہ بخشے جائیں گے۔اوروہ اعمال حج سے فارغ ہوکر گنا ہوں سے پاک واپس لوٹے گا۔

( كتاب من لا يحضره الفقيه جلد ٢ صفحه ٢٨٩ )

تفسیرالعیاشی میں امام جعفرصا دق سے مروی ہے آپ نے اس آیت کی تفسیر میں ارشا دفر مایا: وہ گنا ہوں سے پاک واپس لوٹے گابشر طیکہ پر ہیز گار رہا ہو۔

(تفبيرالعياشي جلدا صفحه ٩٩)

کتاب '' من الما محضره الفقیه '' مین امام جعفر صادق سے روایت کی گئی ہے آپ نے '' لِمَنِ اثَّاثَی '' (جوشق ہو) کی تفیر میں ارشادفر مایا: اس سے مرادیہ ہے کہ جب تک لوگ منی سے کوچ ندکریں وہ شکار کرنے سے پر ہیز کرے۔

(من لا يحضر والفقيه جلد ٢ صفحه ٢٨٨)

ای جملہ '' لِمَنِ اتَّ فَی،' کی تغیر میں امام باقرا سے منقول ہے آپ نے فرمایا: اس سے مرادیہ ہے کہ وہ مخض بدکاری ، جھڑا ، اور حالت احرام میں حرام کی گئی چیزوں سے پر جیز کرے۔ ( فدکورہ بالاحوالہ )

ا نبی حضرت سے مروی ہے کہ اس سے خدا کی معصیت سے پر ہیز کرنے والا مراد ہے۔( ندکورہ بالاحوالہ ) امام جعفر صادق " نے ''لِیمَنِ اتَّن فی " کی بابت فر مایا: اس سے مراد وہ مخف ہے جو کبیرہ گنا ہوں سے اجتناب کرے۔( ندکورہ مالاحوالہ )

آیت مبارکہ کے معنی کی وضاحت ہو چکی ہے، تاہم یہ امکان بھی پایاجا تا ہے کہ ''لِمَنِ اتَّ فی'' سے تقوائے اللی کا عام و جائم معنی مرا دلیا جائے جیسا کہ آخری دور واقتوں میں ندکور ہے۔

# ر دایات پرایک اورنظر

### مناسك فح كاتفيلات

تفیر درمنثوریش بخاری اور بیکن کے حوالہ سے ذکور ہے کہ ابن عباس سے جن تشخ کے بارے یس پو چھا گیا تو انہوں کہا کہ آخری بن (جہۃ الوداع) کے موقع پر مہاجرین اور انصار اور ازواج النہی سمیت ہم سب نے تلبید کرتے ہوئے تاکا کہ آخری بن (جہۃ الوداع) کے موقع پر مہاجرین اور انصار اور ازواج النہی سمیت ہم سب نے تلبید کرتے ہوئے تاکا احرام با ندھا اور جو نبی کمہ پنچے تو حضرت پیٹیبراسلام نے ارشاوفر مایا کہ جن کوعرہ بی تبدیل کردو۔ سوائے اس کے کہ جو قربانی اپنے ساتھ لا یا ہو۔ کہ وہ صالت واحرام بی بی باقی رہے۔ یہاں تک کہ قربانی اپنے مقام پر پیٹی جائے (ادا ہوجائے) جنانچہ ہم نے خانہ کعبہ کا طواف انجام دیا اور صفاومروہ کے درمیان سی کی اور احرام تو ڈردیا۔ عام لباس پہنا اور مباشرت کی جو تفسی تر وید (۸ ذی الحج کے کہ قربانی اوانہ کرلے ، اس کے بعد آپ نے شب تروید (۸ ذی الحج کا کوئی کا احرام با ندھنے کا حکم دیا۔ بہ ہم منی میں اعمال تج سے فارغ ہوئے اور کم آکر طواف اور صفاومروہ کے درمیان سی بھی کرلی تب ہمارائی کمل ہوا۔ اور ہم پر قربانی کرنا واجب ہو گیا جیسا کہ خداوند و عالم کا ارشاد ہے:۔ فیکا الشکیسر موتر بانی کرواور جو شخص قربانی نہ کہ تو کہ ایک نہ کہ تو تمال کے تمال کے تک تمال کی تب ہمارائی کمل ہوا۔ وہ بہ کرنی آئے ہے وہ بہ کی گرائے ہے وہ بہ بانی نہ کر ساتھ لا بانی نہ کر سے تو کہ الشکیسر ہوتر بانی کرواور جو شمن قربانی نہ کرواور جو شمن قربانی نہ کرواور جو شمن کو بانی نہ کر سکے وہ تمال کے تمال کی تمال کی تمال کی تو تمال کی تام میں میں جو تربانی کرواور جو شمن کا بانی نہ کر سکے وہ تربی ہوتر بانی کرواور جو شمن کی تربی کی تو تمال کی تربی ہوتر بانی کرواور جو شمن کرواور جو شمن کی تربی کی تربی کی تربی کی تو تمال کی تربی کی تو تمال کرواور کی تو تمال کی تو تمال کو تو تمال کی تربی کرواور کو تمال کی تربی کرواور کرونی کی تمال کی تربی کرواور کوئی کی تو تمال کی تحری کی تو تمال کی تو تمال کی تمال کی تو تمال کی تو تمال کی تمال کی تو تمال کی تو تمال کی تمال کی تمال کی تمال کی تو تمال کی تو تمال کی تمال کی تمال کی تمال کی تعیا کی تمال کی تعیا کی تمال کی تمال کی تمال کی تمال کی تمال کی تو تمال کی تمال ک

(تفسير درمنثور،جلد اصفحه ۲۱۵)

## پینیبراسلام نے جج تمتع ادا کیا

تقسير'' درمنۋر'' ميں بخاري اورمسلم يحواله سے عبدالله ابن عمر سے منقول ہے انہوں نے كہا:

"تمتع رسول الله (ص) في حجة الوداع بالعمرة الى الحج واهدى فساق معه الهدى من ذى التحليفة ، وبداء رسول الله (ص) فاهل بالعمرة ثم اهل بالحج ، فتمتع الناس مع النبي (ص) بالحمرة الى الحج فكان من الناس من اهدى فساق الهدى ومنهم من لم يهد ، فلما قدم رسول الله (ص) مكة قال للناس: من كان منكم اهدى فانه لا يحل لشيىء حرم منه حتى يقضى حجه ومن لم يكن اهدى فليطف بالبيت وبالصفا والمروة وليقصر وليحلل ثم ليهل بالحج ، فمن لم يجد هدياً فليصم ثلاثة ايام في الحج وسبعة اذا رجع الى اهله "

حضرت پینجبراسلام نے جمتہ الوداع میں جی تمتی انجام دیا یعنی پہلے عمرہ ادا کیا اس کے بعد جی کے اعمال انجام دیے اور ذوالحلیفہ کے مقام سے قربانی اپنے ساتھ لائے ، لوگوں نے بھی آپ کے ہمراہ جی تمتی ادا کیا، بعض لوگ قربانی اپنے ہمراہ لائے تھے۔ چنا نچہ جب آنخضرت کمہ پنچے تو آپئے لوگوں سے فرمایا: جو ہمراہ لائے تھے۔ چنا نچہ جب آنخضرت کمہ پنچے تو آپئے لوگوں سے فرمایا: جو مختص قربانی اپنے ہمراہ لایا ہے وہ اعمال جی تعمل ہونے تک احرام نہ تو ڑے اور جو چیزیں حالیہ احرام میں حرام کی گئی ہیں

ان سے دورر ہے۔اور جوشخص قربانی اپنے ساتھ نہ لایا ہو وہ طواف اور صفاومروہ کے درمیان سعی کرنے کے بعد تقصیر کرے اور حالت احرام سے باہر آجائے اور اس کے بعد اعمال حج کو بجالائے کہ اگر اسے قربانی میسر نہ آ سکے تو حج کے دوران تین دن اور وطن واپس پینچ کرسات دن روزے رکھے۔

(تفبير درمنثورج اصفحه ٢١٧)

### جابرانصاری کی روایت

کتاب تفییر'' درمنثور'' ہی میں حاکم کے حوالہ سے مجاہدادر عطاء کے سیح اسناد کے ساتھ جابرا بن عبداللہ انساتی سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ تن پرداز اور با تیں بنانے والے پچھ زیادہ ہی ہو گئے ہیں ، ہم خود جج کو گئے ، ابھی احرام کی حالت میں سے اور پچھرا تیں باتی تھیں تو ہمیں تھم ویا گیا کہ احرام تو ژویں اور'' مُحِل'' ہوجا کیں ۔ہم نے آپس میں کہا کہ واہ! ہم میں سے کوئی عرفات جائے گا جبکہ ابھی اس کے بدن سے مباشرت کے آثار نمایاں ہیں ۔ ہماری پیگفتگو پیغیمراسلام کے کہا کہ کیٹی تو آپ کھڑے ہوگئے اور ہم سے مخاطب ہوکرارشا دفر مایا:

" ابالله تعلمون ايها الناس ؟ فانا والله اعلمكم بالله واتقاكم له ولو استقبلت من امرى ما استدبرت ما سقت هدياً ولحللت كما احلوا ، فمن لم يكن معه هدى فليصم ثلاثة ايام في الحج وسبعة اذا رجع الى اهله ، ومن وجد هدياً فلينحر فكنا ننحر الجزور عن سبعة "

ا بوگو! کیاتم مجھے خدا کے بار بے میں آگاہی ولا نا چاہتے ہو؟ خدا کی قتم ! میں تم سب سے زیادہ اپنے خدا کی معرفت رکھتا ہوں اور تم سب سے زیادہ اس کا تقویل دل میں رکھتا ہوں ، اگر مجھے پہلے تھم مل چکا ہوتا تو میں قربانی اپنے ساتھ شدلا تا اور دوسروں کی طرح احرام سے فارغ ہوجا تا ('' مُحِل'' ہوجا تا جس طرح دوسر بے لوگوں نے کیا ہے ) للبذا جس خض کے پاس قربانی نہیں وہ وطن واپس پہنچ کر سات روز بے رکھے اور تین دن جج کے دنوں میں ۔ اور جس کے پاس قربانی موجود ہے وہ قربانی کے طور پر ذرج کرتے تھے۔ موجود ہے وہ قربانی کرے۔ چنا نچے ہم ایک اونٹ کوسات افراد کی طرف سے مشتر کے قربانی کے طور پر ذرج کرتے تھے۔

معطاء نے ابن عباس کے حوالہ سے بیان کیا کہ اس دن حضرت پیٹیبراسلام ؓ نے چند بھیٹریں اور بکریاں اپنے اصحابؓ میں تقسیم کیس ۔ جن میں سے ایک بکر اسعد بن وقاص کے حصہ میں آیا۔ جسے انہوں نے اپٹی طرف سے قربانی کے طور پر ذیح کیا۔

(تنبير درمنثو رجلد اصفحه ۲۱۷)

## حج تمقع منسوخ نہیں ہوا

تفیر '' درمنثور'' بی میں ابن آتی شیبہ، بخاری اور مسلم کے حوالہ سے عمران بن حمیین کی روایت ذکر کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ متعہ لینی جی تمتع کی آیت قرآن مجید میں نازل ہوئی اور ہم نے حضرت پیغیر اسلام کے ہمراہ اس پڑل کیا، اس کے بعد کوئی ایس آیت نازل نہیں ہوئی جواسے منسوخ کر دے اور نہ بی آپ نے جی تمتع سے منع فر مایا۔ایک مخض نے اس کے بعد کوئی ایس آئی رائے کا اظہار کرتے ہوئے جو جا ہا کہ دیا۔ ( نہ کورہ بالاحوالہ )

بدروایت ایک اور مقام پرعبارت کے فرق کے ساتھ تفسیر'' در منثور'' میں مذکورروایت کے قریب المعنی وار د ہوئی

صحیح مسلم ۔ مند احمد اور سنن نمائی میں مطرف سے منقول ہے اس نے کہا کہ عمران بن حمین نے مرض الموت کی حالت میں جھے بلوا یا اور جھے سے کہا کہ میں تھے چندا حادیث سنا تا ہوں ۔ ممکن ہے تو میر ہے مرنے کے بعدان سے استفادہ کر ہے ، اگر میں زندہ رہا تو ان احادیث کو تھی رکھنا اور میر سے حوالہ سے کسی کے سامنے بیان نہ کرنا اور اگر میں مرگیا تو میر سے حوالہ سے بیان کر دینا ۔ جان لو کہ حضرت تی فیمر اسلام " نے جج اور عمرہ کو ملا کر ادا کیا اور اس کے بعد نہ ہی کوئی آیت اتری (جس نے اس تھم کومنسوخ کیا ہو) اور نہ ہی خود آنخضرت نے دونوں کو یکجا ادا کرنے سے منع فر مایا ۔ البتہ صرف ایک آدمی نے اپنی رائے کا اظہار کرتے ہوئے جوچا ہا کہ دیا۔

( ملاحظه بو: صحح مسلم جلد ۸ صفحه ۲۰۶ باب جوازاتمتع )

### متعة الحج كاجواز

صحیح تر فدی اور ابن قیم کی کتاب زاد المعادین فرکور ہے کہ عبداللہ بن عمر سے منعمة الحج کے بارے بیں پوچھا گیا تو انہوں نے جواب دیا: '' هی حلال ''بیجا تزہے۔ یوچھنے والے نے کہا:

"ان اباک قد نهاک عنها " کرآپ کے والد نے تواس سے مع کیا ہے۔

عبدالله ابن عمرنے جواب دیا:

" ادایست ان کان ابی نهی وصنعها رسول الله (ص) ا امر ابی تنبع ام امر رسول الله (ص)؟ کراگرکی کام سے میرے والد نے منع کیا ہوا وررسول خدائے اسے انجام دیا ہوتو آپ کس کی پیروی کریں گے؟

اس نے عرض کی کہ ہم پینجبراسلام کی پیروی کریں گے۔ عبداللہ نے کہا: بہر حال حضرت رسولخذاً نے اس پڑمل کیا ہے۔ (مٰدکورہ بالاحوالہ)

## سدت نبوی سے فج تمتع کی تقدیق

صحیح تر نہ تی ، سنن نسائی ، سنن بیجی ، مو طاامام مالک اور کتاب الام شافعی میں محمد بن عبداللہ سے روایت کی گئی ہے کہ جس سال معاویہ بن ابی سفیان نے تج اوا کیا تو وہاں سعد بن ابی وقاص اور ضحاک بن قیس کے درمیان ہونے والی گفتگو کو میں نے سنا، وہ جج تمتع کی بات آپس میں کررہے تھے۔ ضحاک نے کہا کہ ایساعل صرف وہی کرسکتا ہے جو حکم خداسے جائل ہو۔ سعد نے ضحاک سے کہا کہ بیت فلط بات کی ہے۔ ضحاک نے جواب دیا کہ عمر بن خطاب نے ایسا کرنے سے ہو۔ سعد نے کہا کہ حضرت کے ساتھ ای طرح عمل کیا۔ منع کیا ہے۔ سعد نے کہا کہ حضرت کے ساتھ ای طرح عمل کیا۔ منع کیا ہے۔ سعد نے کہا کہ حضرت کے ساتھ ای طرح عمل کیا۔ منع کیا ہے۔ سعد نے کہا کہ حضرت کے بیا تعدیث ۱۲ احدیث ۱۲۲ مدیث ۱۲ مدیث ۱۳ مدیث ۱۲ م

تفیر درمنتوریس بخاری ، سلم اورنسائی کے حوالہ سے ایوموئی کی روایت ذکر کی گئی ہے انہوں نے کہا: ۔ یس بطی یس رسول خدا کے حضور شرف یا ہوا تو آئخشرت نے جھے یو چھا: کیاتم نے تبدید کرایا ہے (لبیک کہد دیا ہے) اور احرام سے فارغ ہو بچے ہو؟ یس نے عرض کی: یس نے خدا کے تیفیر کے ہمراہ ایسا کرلیا ہے۔ آپ نے فرمایا: کیاتم قربائی اپنے ماتھ لائے ہو؟ یس نے عرض کی نہیں ۔ آئخشرت نے فرمایا: خانہ خدا کا طواف بجالاؤ اورصفا ومروہ کے درمیان سی کرو پھراس کے بعد '' موجاؤ ۔ (احرام کی حالت سے باہر آجاؤ) ۔ چنا نچے میں نے طواف کیا اورصفا ومروہ کے درمیان سی کی اس کے بعد '' ہوجاؤ ۔ (احرام کی حالت سے باہر آجاؤ) ۔ چنا نچے میں نے طواف کیا اورصفا ومروہ کے درمیان سی کی اس کے بعد '' ہوجاؤ ۔ (احرام کی حالت سے باہر آجاؤ) ۔ چنا نچے مین نے طواف کیا اورصفا ومروہ کے درمیان سی کی اس کے بعد اپنی قوم کی ایک خاتون کے پاس آیا اس نے میر سے سریل کتامی کی اور پھریل نے اپناسر دھو دیا ۔ پھرائی کی اس کے بعد اپنی قوم کی ایک خوال میں آیا اور اس کے مطابق میں ابوبکر اورعمر کی خلافت کے زمانہ میں فتو کی دیتا رہا ۔ ایک مرتب ایام نی بیش میں ایک خوص میر سے پاس آیا اور اس خود خلیفہ کی تعمل میں ان سے دریا ہے کہ اس سال امیر الموشین (خلیفہ وقت عمر بن خطاب) نے جم کے اٹھال میں تا زہ تھم کیا جو بیا کہ آپ نے اٹھال جی میں نیا کیا وقت نے گر آر ہے ہیں ان سے دریا ہت کر لیتا ۔ چنا نچے حضرت عمر وہاں پنچ تو میں نے پوچھا کہ آپ نے اعال جی میں نیا کیا تھم دیا ہے؟ انہوں نے جواب دیا: ہمیں گی سے خدا نے ارشا دفر مایا ہے ''دو انسم وا السح سے خواب دیا: ہمیں گیا بی خدار کیا ہی خدانے ارشا دفر مایا ہے ''دو انسم وا السح سے وا السح سے میں میں گی اور کرم کو کو خدا کے لیے پورا کرو اور جس سنت نوگی بڑمل کرنا چاہئے حضرت پیغیر اسلام آنے قربائی

اداكرنے سے پہلے احرام ختم نہيں كيا۔

(تنبير درمنثو رجلد ا مغجه ۲۱۲)

جابر کی روایت سے استناد

(تفییر درمنثو رجلد ایس ۲۱۲)

سدیت نبوی کے برعکس فتو کی

منداحم میں ابوموی سے منقول ہے انہوں نے کہا کدعمر بن خطاب نے کہا ہے:

"هي سنة رسول الله يعني المتعة ولكني اخشٰي ان يعرسوا بهن تحت الاراك ثم يروحوا بهن حجاجاً "

ج تمتع رسول خداً کی سنت ہے مگر جھے یہ خوف لاخل ہے کہ لوگ (عمرہ اور ج کی درمیانی مدت میں) درخوں کے بینے ان (عورتوں) کے ساتھ جمہستری کریں مجے اور پھرانہیں جج کے لیے لے جا کیں گے۔

### اجتها وبمقابل نص

سیوطی نے جمع الجوامع میں سعید بن میتب کے حوالہ سے ذکر کیا ہے کہ عمر بن خطاب نے حج کے مہینوں میں تہتع سے منع كيا اوركها: فعلتها مع رسول الله (ص) وانا انهى عنهما وذلك ان احدكم ياتي من افق من الآفاق شعثاً معتمراً في اشهر الحج وانما شعثه وتعبه ونصبه وتلبيته في عمرته ثم يقدم فيطوف بالبيت ويمحل ويلبس ويتطيب ويقع على اهله ان كانوا معه حتى اذا كان يوم التروية اهل بالحج وخرج الى منى يلبي بحجة لا شعث فيها ولا نصب ولا تلبية الا يوماً والحج افضل من العمرة ، لو خلينا بينهم وبين هذا لعانقوهن تبحت الآراك مع ان اهل البيت ليس لهم ضرع ولا زرع وانما ربيعهم فيسمن يطوء عليهم "كميل فودى حضرت يغيراسلام كممراه ج تت اداكياب مرابي بي ال سے منع کرتا ہوں ۔ کیونکہ جب کوئی مخض دور دراز کے علاقہ سے حج کے ایام میں عمرہ ادا کرنے کے لیے آتا ہے تو اس قدر تھ اس برطاری ہوتی ہے کہ وہ صرف عمرہ ہی ادا کرسکتا ہے اور اس کا تلبیہ بھی عمرہ میں شار ہوتا ہے۔ اس کے بعد وہ خانة خدا كاطواف كرتا ہے اور احرام سے فارغ ہوجاتا ہے (مُحرم سے محل ہوجاتا ہے) اینے معمول كالباس زيب تن كرتا ہے۔خوشبولگا تا ہے اور اگر اس کا حرم اس کے ساتھ ہوتو اس کے ساتھ میا شرت بھی کرتا ہے۔ یہاں تک کرتر ویہ کا دن آتا ہے تو وہ حج کی اوا میک کے لیے تیار ہوتا ہے۔اور'' تلبیہ'۔۔لبیک کہ کرمٹیٰ کی طرف روانہ ہوجاتا ہے جبکہ اس وقت اس کی تھکا وٹ دور ہو پکی ہوتی ہے۔ اور پھروہ اپنا فریعنہ حج جو کہ عمرہ سے یقینا انضل و بہتر ہے نہایت آسود کی کے ساتھ ادا کرتا ہے، اگر ہم لوگوں کو اس سلسلہ میں آزادی دے دیں تو وہ درختوں کے بیچ بھی اپنی عورتوں سے مباشرت کرنے سے باز نہ آئیں گے۔اس کے علاوہ بیربات بھی طحوظ ہے کہ اہل مکہ کے پاس نہ تو مولیثی ہیں اور نہ ہی کا شکاری کہ جس سے وہ امرارِمعاش کرسکیں ۔ ان کی بہا رتو اس وقت ہوتی ہے جب لوگ ان کے پاس آئیں اور حج وعمرہ ادا کریں ۔ یعنی ان دونوں ( حج وعمرہ ) کوالگ الگ اوقات میں اوا کریں تو اہل مکہ کوفائدہ پنچے گا اورلوگوں کی آ مدسے ان کے کارو ہار میں رونق واضا فيهوگا \_ ( لملاحظه بوكتاب جمع الجوامع ، باب الحج )

رسول كااپنامقام اورقرآن كااپنامقام

سنت ، بیمن میں مسلم کے حوالے سے ابونصر و سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ میں نے جابر بن عبدالله انصاریؓ سے

کیا کہ ابن زیر ج تمتع سے منع کرتے ہے جبکہ ابن عباس اس کا کھم دیتے ہے اجابر بن عبداللہ نے جواب دیا : "عسلسیٰ یدی جری السحدیث ، تسمتعنا مع رسول الله (ص) و مع ابی بکر ، فلما ولی عمر خطب الناس فقال: ان رسول الله (ص) هذا الرسول والقرآن هذا القرآن وانهما کانتا متعتین علیٰ عهد رسول الله (ص) وانا انهی عنهما واعاقب علیهما احدیلهما متعة النساء ولا اقدر علیٰ رجل تزوج امر ته الله (ص) وانا انهی عنهما واعاقب علیهما احدیلهما متعة النساء ولا اقدر علیٰ رجل تزوج امر ته اللیٰ اجل الساغیبته بالحجارة واللنوی متعة المحبح " کہ ش خوداس بحث ش شریک رہا ہوں ، اصل بات یہ کہ ہم نے حضرت بینی جراسلا مگے ہمراہ ج تیت اداکیا اور ابو بکر کے ساتھ بھی اداکیا گر جب عربی خطاب نے زمام حکومت سنجالی تو انہوں نے اپنے خطاب میں کہا کہ رسول فدا کا اپنا مقام ہے۔ اور قرآن کا اپنا مقام ہے۔ یغیبر یکی پیغیبر اور قرآن کی اپنا مقام ہے۔ اور قرآن کا اپنا مقام ہے۔ یغیبر یکی پیغیبر اور جو قرآن کی گر آن ہی ایک کو بھی انجام دے گا قویس اے سزا دوں گا۔ ایک عور توں کے ساتھ متعہ کرنا کہ جو شخص میں مدت کے لیک مورت کے ساتھ متعہ کرنا کہ جو شخص میں مدت کے لیک مورت کے ساتھ متعہ کرنا کہ جو شخص میں مدت کے لیک مورت کے ساتھ متعہ کرنا کہ جو شخص اس میں اسے استے پھر ماروں گا کہ پھر دوں میں دکھائی ہی نہ دے گا۔ اور دوسرا متعہ نے کہ تم عورت کے ساتھ متعہ کرنا کہ جو شخص اسے استے پھر ماروں گا کہ پھر دوں میں دکھائی ہی نہ دے گا۔ اور دوسرا متعہ نے ہے کہ تم عیا ہے۔ گر تھی کی ایک کو جمت کے۔ ور تی کی دور میں دی کھائی ہی نہ دے گا۔ اور دوسرا متعہ نے کہ تو تھی ا

( كتاب سنن البهتي ،جلد ٧ صفحه ٢٠٦)

## واضح وصريح فرمان

سنن نسائی میں ابن عباس سے منقول ہے کہ عمر بن خطاب نے کہا: '' والسله انسی لمانها کم عن المتعة وانها لفسی کتاب الله ولقد فعلها رسول الله (ص) '' کہ خداکی شم میں تہیں متعہ سے منع کرتا ہوں جبکہ جھے معلوم ہے کہاس کا تھم قرآن جیدیں ہے اور حضرت پنجبر اسلام نے بھی اسے انجام دیا ہے۔ یہاں متعہ سے مراومتعدی (ج تمتع) ہے۔

(كتاب سنن نسائي، جلد ۵ ص ۱۱۹)

ا مام علی اورعثان کے درمیان گفتگو

" درمنثور" بين مسلم كے حوالد سے عبدالله بن شفق سے منقول ب انہوں نے كہا: "كان عصمان يسبهي عن

(تغییر درمنثورجلدا ص۲۱۷)

حضرت ابوذ رکی روایتیں

" ورمنثور" بى بي ابن ابى شيبه اورمسلم ك حواله سے حضرت ابو ذركى روايت ذكركى مئى ہے انہوں نے كہا:
"كانت المعتقة فى المحج لماصحاب محمد خاصة "كدج تتع صرف صحاب كرام كے لئے مخصوص علم تھا،
اك طرح" ورمنثور" ميں مسلم ك حواله سے منقول ہے كہ ابوذر "نے كہا دومت عمي لينى متعقة المحسج اور متعقة المنساء بمارے سواكى كے ليے روائيں ۔

اس موضوع سے مربوط روایات کثرت کے ساتھ موجود ہیں لیکن ہم نے یہاں صرف انہی روایات کے ذکر پراکتفاء
کی ہے جواس مقام پر ہماری تغییری بحث کی اصل غرض سے مربوط ہیں لیعنی ج تہتے کی نہی اوراس کا پس منظر، تواس سلسلہ ہیں
عین ممکن ہے کہ اس نہی کی بابت اس حوالہ سے بحث سامنے آئے کہ آیا نہی کرنے والاحق پر تھایا اسے کوئی مجبوری لاحق تھی یا
اس کے برعکس مید کہ وہ نہ قوحق پر تھا اور نہ ہی اسے کوئی مجبوری لاحق تھی ۔ تو اس طرح کی بحث کا تعلق علم کلام سے ہے جو کہ اس
کا ب (تغییر) میں ہمارا موضوع بحث نہیں ۔ البتہ اس کی بابت کتاب وسنت کے حوالوں اور مربوطہ روایات کی روشی میں
جو بحث کی جاتی ہے اس بناء پر اس کا تعلق ہماری اس کتاب کے مباحث سے قائم ہوجا تا ہے ۔ کیونکہ آیات وروایات کے
خواہر سے استدلال میں اس موضوع سے بحث کر ناتغیر کی بحثوں کے باب میں شار ہوتا ہے ۔ بنا پر اس تمتے کی نہی کے حوالہ
سے جو استدلال پیش کئے گئے ہیں ان کا اجمالی تذکرہ بہتے جوایات ذیل میں کیا جاتا ہے ۔

پېلا استدلال

عج تتع كى نى يرآيت مبارك " وَ أَتِبُّوا الْحَجَّو الْعُنرَةَ وللهِ" ساستدلال كيا كيامي محداس ( في تتع ) كاجواز

صرف معرت يغير اللام سي مختل تفاريرا سندلال ابونظره كحوالد عي جابر كاروايت من يول فدكور ب: " ان الله كان يدحل لوسوله ما شاء مما شاء وان القرآن قد نزل منازل فاتموا العج والعمرة كما امركم الله "

خداوندعالم اپنے تیغیر کے لیے جو کچھ چاہتا تھا حلال و جائز قرار دیتا اور اب جبکہ قر آن نازل ہو چکا ہے اور اپنے اصل مقام کو پیٹنے چکا ہے تو اس کے مطابق حج اور عمرہ اوا کرواور اس کے اعمال کو اس طرح مکمل کروجس طرح خدانے تمہیں تھم دیا ہے۔

اس استدلال کے جواب میں ہم کہتے ہیں کہ آپ بخوبی آگاہ ہیں کہ اس میں جوآیت ذکری گئی ہے۔اس سے صرف کی خابت ہوتا ہے کہ فیج اور عمرہ کی واجب ہوجانے کے بعد اسے کمل ادا کرولیتی جب وجوب فیج اور عمرہ کی تمام شرا لکا پوری ہوجا نمیں توان کی ادیکی کا مل کرو، اس کی دلیل میہ ہے کہ آیت کے تسلسل میں یوں ذکر ہوا ہے ''فان احصو تمہد۔'' جو کہ اس خص کے بارے میں شرقی فریضہ کو بیان کرتا ہے جو پورے طور پرادائے فریضہ سے قاصر ہو، گویا می آیت ہمارے زیر بحث موضوع کے اثبات یا نفی سے کوئی ربط ہی نہیں رکھتی اور اسے فیج وعمرہ کوالگ الگ اداکر نے اور ان دونوں کی یجا ادائی کے حضرت پینجبر اسلام اور آپ کے ساتھ فیج میں شریب سفر افر ادسے خصوص ہونے کی دلیل قرار نہیں دیا جا سکا۔

اس کے علاوہ سے کہ روایات سے میر فابت ہوتا ہے کہ فیج تمتع حضرت پینجبر اسلام کی سنت (طریقہ وطریکل) تھی جیسا کہ ذکر کر دہ ابن عباس کی روایت میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے : عمر نے کہا : خدا کی تم میں تمہیں فیج تمتع سے منع کرتا ہوں جبکہ اسے (عمر تا ہوں جبکہ اسے (عمر قبل اللہ)۔

### دوسرااستندلال

ج تمتع کی نبی پرایک اورا نداز میں بھی استدلال کیا گیا ہے اور وہ یہ ہے ج تمتع کی عدم اوائیگی دراصل کتاب وسنت کی پیروی سے عبارت ہے جبیبا کہ ابوموئ کی روایت میں ذکر ہو چکا ہے کہ ہمیں چاہیے کہ ہم کتاب خدا پرعمل کریں اور خدا نے اپنی کتاب میں ارشا وفر ما یا ہے۔ ( وَ اَنْ تِنْمُواالْحَجَّوَالْعُمْرُ قَالِيْهِ) تم تے اور عمرہ کوخدا کے لیے پورا کرو۔ اور ہمیں چاہیے کہ ہم سنت حضرت پینجبر اسلام می میں اور حضرت پینجبر اسلام نے قربانی کرنے سے پہلے احرام کوئیس تو ژا۔

اس کی بابت آپ آگاہ ہو پچے ہیں کہ یہ آیت نہ فظ یہ کہ ج تہتع کی ممنوعیت کی دلیل نہیں بلکہ اس کے برعکس اس کے جواز کو ٹابت کرتی ہے۔ اور جہال تک حضرت پیغیبراسلام کے اس عمل کا تعلق ہے کہ آپ نے نے قربانی کرنے سے پہلے تک احرام نہیں تو ڑا تو اس کا جواب چار طرح سے دیا جا سکتا ہے:

ا۔ استدلال کرنے والے نے جن دیگرروایات کو ذکر کیا ہے ان میں سے بعض روایات میں ندکورہ مطالب کا نقش پایا جاتا ہے جیسا کہ ان میں سے بعض روایات کی طرف ابھی اشارہ ہو چکا ہے ( یعنی نسائی کی ذکر کردہ ابن عباس کی روایت ) اس میں ابن عباس نے کہا کہ جج تہتع سنت پنجبر ہے اور آنخضرت کے خوداسے انجام ویا ہے۔

۲۔ دیگر متعد دروایات میں صراحت کے ساتھ بیان ہو چکا ہے کہ حضرت پیٹمبرا سلام نے جج تمتع ادا کیا اور پہلے عمرہ کے لئے تلبیہ کہا اور پھراس کے بعد دوبارہ جج کے لئے تلبیہ کہا اورا پنے خطاب میں ارشادفر مایا: اے لوگو! آیا تم خدا کوتعلیم دینا جا ہے ہو؟

اس مقام پرنہایت تعجب آور بات سے ہے کہ ابن تیمیہ نے ادّ عا کیا ہے کہ حضرت پیغیبراسلام کے جوجج ادا فر مایا وہ حج قِر ان قعا کہ جھے جج تمتع کہاجا تا تھا۔

۳۔ قربانی سے پہلے سرکا نہ منڈ واٹا اس کی دلیل نہیں ہوسکتا کہ ابھی حابق احرام کی حالت میں ہے بلکہ آیت مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے کہ جو مخص قربانی اپنے ہمراہ لایا کہ جس کا تھم سر نہ منڈ واٹا ہے تو اگر اہل مکہ نہیں ہے تو وہ خود بخو و مخت ہے ہے اس کا تج 'ج تہت کے سواکسی دوسری تنم سے ہو ہی نہیں سکتا ) کیونکہ قرقر ان اہل مکہ سے مخصوص ہے اور آنخضرت کہ دینہ سے تشریف لاتے تھے لہٰذا اس آیت وروایت سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ حضرت پینجبر اسلام نے تج تہتے ادا فر مایا ، قربانی سے کہ سے صرف سر نہ منڈ واٹا ج تمتے سے نفی کی دلیل نہیں بن سکتا ۔ )

۳ ۔ اگرفرض کریں کہ حضرت پیفیبراسلام نے جوتے انجام دیاوہ قیمتن نہ تھا گرآپ نے اپنے اصحاب گوتو تی تمتن ادا
کرنے کا تھم دیا ' تو آیا اس صورت میں اس فی کوسنت پیفیبر " کہا جاسکتا ہے؟ آیا بیمکن ہے کہ ایک چیز کوآ نحضرت نے
اپنے ساتھ مخصوص فر مایا ہواور اپنی امت کو اس کے علاوہ کا تھم دیا ہواور قرآن میں بھی اس کے مطابق تھم نازل ہو؟ اور پھر
وہ تھم بعد میں لوگوں کے درمیان ایک سنت کی صورت اختیار کرلے بعنی حضرت پیفیبراسلام "خود تمتع انجام نددیں گراپی امت
کواس کے اداکر نے کا تھم دیں اور قرآن بھی اس کے مطابق تھم دیے اور بعد میں وہ سنت نبوی کے طور پرلوگوں میں رائح ہو

ان چار جوابات سے جے تمتع کی نفی پر کیا جانے والا استدلال غلط ثابت ہوتا ہے۔

تيسرااستدلال

مج تمتع کی نفی پرایک استدلال یوں پیش کیا گیا ہے کہ جج تمتع سے ایک پیزابی پیدا ہوتی ہے کہ جج ادا کرنے والاا پیے

کام انجام دینے میں مصروف ہوسکتا ہے جو فریعہ کچ کی ادائیگی کے دوران حاتی کو زیب نہیں دیتے مثلاً عورتوں سے مباشرت وشید کی ادائیگی کے دوران حاتی کو زیب نہیں دیتے مثلاً عورتوں سے مباشرت وشیدہ استعال اور فاخرہ لباس زیب تن کرنا وغیرہ ، اسی مطلب کی طرف احمد کی ذکر کردہ ابوموی کی روایت میں اشارہ کیا گیا ہے جس میں حضرت عمر کے الفاظ بہ جیں :

'' مجھے اس بات کا خدشہ ہے کہ کہیں وہ لوگ درختوں کے نیچے عورتوں سے مباشرت میں منہمک نہ ہو جا کمیں اور پھر انہی عورتوں کے ہمراہ حج کی ادائیگی کے لئے نکل کھڑے ہوں''

اسی طرح بعض روایات میں حضرت عمر کے بیان سے بیہ الفاظ ذکر ہوئے ہیں۔'' مجھے معلوم ہے کہ حضرت پیغیبر اسلام اور آپ کے اصحاب نے ج تمتع انجام دیا مگر میں اس بات کو پہند نہیں کرتا۔ جھنے اس سے کرا ہت ہے کہ وہ ( حجاج کرام ) درختوں کے بیچے عورتوں سے مباشرت کریں اور پھر حج کو چلے جا کیں جبکہ ابھی ان کے سروں سے شسل کا پائی فیک رہا ہو۔

اس استدلال کا جواب یہ ہے کہ اس طرح سے استدلال کرنانس کے مقابلے میں اجتہا دکرنے سے عبارت ہے (خدا کے صرح کی مقابلے میں اجتہا در کہا جاتا ہے 'نص کے لفظ میں آجتہا دد کہا جاتا ہے 'نص کے لفظ میں آبیات اور روایات صححہ دونوں شامل ہوتی ہیں ) کیونکہ خداوند عالم اور رسول خدا نے صرح الفاظ میں تکم صا در فرمایا ہے اور خدا اور رسول خدا اس بات سے زیادہ آگاہ ہیں کہ جج تمتع ادا کرنے والا اس طرح کے اعمال انجام دینے کا مجاز ہوگا کہ جن سے استدلال کرنے والے نے اینے خدشہ کا اظہار کیا ہے اور اسے کراہت کی نگاہ سے دیکھا ہے۔

یہاں ایک دلچیپ بات یہ ہے کہ آیت مبار کہ بھی ای چیز کو بیان کر رہی ہے جے جج تہتے کی نہی کرنے والے نے اینے خیال کےمطابق نہی کےاستدلال کی بنیاد قرار دیا ہے ملاحظہ ہو:

آیت کے الفاظ بیر ہیں: '' فَسَنْ تَسَنَّ کَیالُغُیرَ قِ الْکَالُحَیِّ'' اس میں لفظ '' تمتع'' ذکر ہوا ہے جو بذات خود تلذ ذکا معنی دیتا ہے کہ جس میں مال سے تلذ ذ' عرہ لباس سے تلذ ذ' مباشرت کرنے سے تلذ ذاور دیگرامور سے تلذ ذسب شامل ہیں' گویا آیت مبار کہ سیر بیان کرتی ہے کہ جو مخض عمرہ اور حج کے درمیان تمتع (تلذ ذ) کرے ۔۔۔ تو اس بیان میں استدلال کرنے والے کے اس امر کی طرف اشارہ ملتا ہے جس نے اس سے اپنے خدشہ اور اندیشہ کا اظہار کیا ہے اور تمتع کے جو از کا صرتے ثیوت فراہم ہوتا ہے۔

اس سے زیادہ تعجب آور بات تو یہ ہے کہ جب بی آیت نازل ہوئی تو صحابہ کرام نے خدااور رسول پراعتراض کیا اور تمتع (تلذ ذ) کے حوالہ سے آتخضرت کے سامنے اپنی رائے ظاہر کی جیسا کہ تغییر'' در منثور'' میں حاکم کے حوالہ سے جابر کی روایت نہ کور ہے جس میں کہا گیا ہے کہ جب بی آیت نازل ہوئی تو ہم نے کہا: کیا ہم میں سے وہ افراد جوابھی مباشرت سے

فارغ ہوئے اوران کے جسم سے مباشرت کے آٹار نمایاں ہیں وہ جج کے لئے نکل پڑیں؟ تو جب حضرت پینجبراسلام 'کواس بات کی خبر ہوئی تو آپ نے سخت ناراضکی کا اظہار کرتے ہوئے اس طرح کی باتیں کرنے والوں کی سرزنش کی اور ایک بار پھڑتے کا تھم صا در فرمایا۔

#### چوتھا استدلال

جج تمتع کی ممنوعیت پر ایک استدلال اس طرح کیا حمیا ہے کہ اس سے مکہ کی تجارت پر منفی اثر پڑے گا اور بازار کی معاطل تی رونق ماند پڑجائے گی جیسا کہ سیوطی کی ذکر کردہ روایات میں سعید بن مینب کے حوالہ سے بیان کیا حمیا ہے کہ اہل مکہ کے پاس نہ تو مویثی ہیں اور نہ زراعت کا کوئی سلسلہ ہے ، ان کے پاس صرف وہی ایام ہیں جب جاح کرام وہاں آتے ہیں اور اہل مکہ ان ایام کورزق وروزی کی بہار سجھتے ہیں۔

اس استدلال کا جواب وہی ہے جوگذشتہ استدلال کی بابت ذکر ہو چکا ہے یعنی نص کے مقابلے میں اجتہاد! (خداوند عالم کے صرتح فرمان کے مقابلے میں اجتہاد! (خداوند عالم کے صرتح فرمان کے مقابلے میں اپنی رائے کے اظہار کی کوشش) کہ جسے درست قرار نہیں دیا جا سکتا ،اس سلسلہ میں خداوند عالم نے واضح طور پر بیان کر دیا ہے کہ وہ انہیں (اہل مکہ کو اپنے فضل وکرم سے روزی دےگا، درج ذیل آیت ملاحظہ ہو:

#### سوره تو په ، آيت ۲۸:

وَ اللّٰهُ اللّٰهُ وَكُونَ نَجَسٌ فَلَا يَقْمَ بُواالْمَسْجِ مَا الْحَرَامَ بَعْمَ عَاهِمُ هٰ فَا وَ إِنْ خِفْتُمُ عَيْلَةً فَسَوْفَ يُغْنِينَكُمُ اللّٰهُ مِنْ فَضَلِهَ إِنْ اللّٰهَ عَلِيمٌ حَكِيمٌ "

(یقینا مشرکین نجس و ناپاک ہیں الہذا وہ اس سال کے بعد مسجد الحرام کے قریب نہ آئیں اور اگر تنہیں تنگدی کا اندیشہ ہوتو (جان لوکہ) خداوند عالم تنہیں بہت جلدا پے فضل سے غنی کردے گا اگر اس نے چاہا، یقیناً خدادا نااور حکمت والا ہے)

### يانجوال استدلال

جج تمتع کا بھم بنیادی طور پرخوف وخطر کی وجہ سے صادر ہوا لہٰذاا گرخوف وخطر نہ ہوتو تمتع کا جواز ہی باتی نہیں رہتا۔ بیداستدلال شفیق بن عبدالله کی روایت میں عثان کے حوالہ سے منقول ہے ، انہوں نے امیر المومنین علی کے ساتھ ایک گفتگو میں کہا: جب ہم نے حضرت پینجبراسلام کے ہمراہ جج اوا کیا تھا تو ہم خوفز دہ تھ (خوف وخطر کی حالت میں جٹلا تھے)۔ای کی مانٹر تفییر'' درمنٹور'' میں ابن شیبۂ ابن جربر اور ابن منذر کے اسناد سے ابن زبیر کا بیان منقول ہے انہوں نے اپنے ایک خطاب میں کہا خدا کی شم! جس طرح آپ لوگ تہتے انجام دیتے ہیں بیاس کی شیخ صورت نہیں بلکہ بیر (جج تہتے ) اس وقت کیا جاتا ہے جب کوئی شخص اعمال نج میں مصروف ہوا وراسی دوران اسے کوئی مرض لاحق ہوجائے یا دخمن کا سامنا ہو یا کوئی ہڑی وغیرہ ٹوٹ خاہے جب کوئی شخص اعمال نج میں مصروف ہوا وراسی دوران اسے کوئی مرض لاحق ہوجائے یا حتم ہوجائیں تواس وغیرہ ٹوٹ خاہے یا کسی وجہ سے اعمال نج انجام دینے سے عاجز وقاصر ہوجائے یہاں تک کرج کے ایام ختم ہوجائیں تواس صورت میں وہ اپنے کے کوعرہ میں بدل سکتا ہے اور نج کا احرام تو ڑنے کا مجاز ہے اور کچر دوبارہ آئندہ سال جج انجام دے اور قربانی کرے عمرہ سے جج کوجائے کا جو حکم قرآن میں آیا ہے۔ (فکٹ تُنگنگ کِوالْفُنْدُو قِ اِلَی الْحَدِیْ) تواس سے مراد بھی

اس استدلال كاجواب تين طرح سددياجا تاب:

ا ۔ آیت مبار کہ میں اطلاق یا یا جاتا ہے لہٰذااس میں خوف اور امن کی دونوں حالتیں شامل ہیں ۔

٣- جَمْتَع كَاحَم آيت كَ جَلَم " نَمَنْ تَمَتَّعْ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ" سِينِيں بلك جمله " ذٰلِكَ لِمَنْ لَّمُ يَكُنْ الْهَافِ وَالْهَامُ وَالْمُوالِمِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَاللّهُ وَال

۳۔ تمام روایات صراحت کے ساتھ اس مطلب کو بیان کرتی ہیں کہ خود پیغیبراسلام " نے جج تمتع انجام دیا اور دومر تبہ تلبیہ کہا ، ایک مرتبہ عمرہ کیلئے اور دوسری بارج کے لئے۔

#### جهثاا سندلال

جج تمتع حضرت پیغیبر اسلام کے اصحاب کے لئے مخصوص تھم تھا نہ کہ پوری امت کے لئے ، یہ استدلال تفییر '' درمنثور'' میں نہ کور حضرت ابوذر ٹی دوروا بیوں میں ذکر ہواہے۔

اس استدلال كاجواب بعى دوطرح سے ديا جاسكتا ہے:

ایک بیرکہ اگر اس تھم کے اصحاب النبی کے ساتھ اختصاص سے مراد وہی ابن زبیر اور عثمان والا ادعاء ہے تو اس کا جواب دیا جا چکا ہے۔

اور اگراس سے مرادیہ ہے کہ اصحاب النبی " کے علاوہ کی مخص پریے کم لا گوئیس ہوتا تو یہ بات آیت مبارکہ کے اطلاق کے منافی ہے کیوکہ آیت میں یوں ارشاوہوا " ذٰلِكَ لِمَنْ لَنْ مِيكُنْ أَهْلُهُ خَاضِرِ ى الْمَسْجِدِ الْحَرَامِر ۔۔ " یعنی

سی تھم اس کے لئے ہے جس کے اہل 'معجد الحرام ( مکہ ) میں موجود ضد ہوں (وہ اہل مکہ نہ ہو ) اس میں اصحاب النبیّ اور دیگر افرا دامت شامل ہیں۔

دوسری بات بیر کہ بعض اصحاب النبی کا اس تھم سے اٹکار اور اسے ترک کرنا خود اس کی دلیل ہے کہ وہ اسے اپنے کے مطاب پین کے مطاب میں معنوص تھی نہیں سجھتے تھے، چنانچیدان اصحاب میں حضرات عمر عثمان ابن زبیر ایوموئ معاویہ اور بقولے ابو بکر شامل ہیں اگر تہتے ان سے مختص تھی ہوتا تو ان کا اس سے روگروانی کرنا ہے معنی تھا۔

#### ساتوال استدلال

جج تمتع کی ممنوعیت کے بارے میں بعض حضرات نے اس طرح استدلال پیش کیا ہے کہ حضرت عمر چونکہ خلیفہ تھے لہذا انہوں نے'' ولی الام'' کے اختیارات استعال کرتے ہوئے تتع سے منع کیا تھا جو کہ ان کاحق تھا کیونکہ خداوند عالم نے ہرولی الام' حاکم کی اطاعت کا تھم اپنی اور حضرت پیمبراسلام' کی اطاعت کے ساتھ ساتھ دیا ہے چنا نچہ ارشاد باری تعالیٰ ہے:
سورہ نساء ، آیت 9 9:

" أَطِيْعُواا لللهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْاَ مُرِمِنْكُمْ"

(تم اطاعت كروالله كي اوراطاعت كرو رسولً كي اوراو لي الأمرى\_\_)

اس استدلال كاايك اجمالي جواب باورايك تفصيلي:

ا جمالی جواب بیہ ہے کہ خداوند عالم نے قر آن مجید میں جس ولایت اورا ختیارات کوان کے اہل افراد کے لیے مخصوص کرکے ذکر کیا ہے اس میں زیر بحث مورد (جج تہتع کی ممنوعیت) شامل نہیں ۔

تفصیلی جواب بیہ ہے کہ کثیر آیات ِمبار کہ میں اس مطلب کو بیان کیا گیا ہے کہ جواحکام خداوند عالم نے حضرت پیٹمبر اسلام پرنازل فر مائے ان میں حضرت پیٹمبراسلام کا اتباع و پیروی واجب ولا زم اورضروری ہے۔

مثلًا:

سوره اعراف، آیت ۳:

O "التَّبِعُوالمَا ٱنْزِلَ إلَيْكُمْ مِّنُ تَّابِيُكُمْ مِنَ تَابِيكُمْ مِن تَابِيكُمْ مِن اللهِ

(تم ا تباع اور پیروی کرواس چیزی جے تمہاری طرف تمہارے رب کی طرف سے نازل کیا گیا)

اسی طرح جودستورات حضرت پیٹیمراسلامؓ نے خداوند عالم کے اذن سے صادر فر مائے ان کا اتباع بھی ضروری ہے چنانچہار شاوہوتا ہے:

سوره توبه، آيت ۲۹:

O "وَلايُحَرِّمُونَ مَاحَرَّمَ اللَّهُ وَكَسُولُهُ"...،

(اوروه (مشرکین)اس چیز کوحرام نہیں بچھتے جسے خدااور رسول خدا نے حرام قرار دیا ہے)

اسى طرح صريح الفاظ مين ارشاد البي ب:

سوره حشر، آیت که:

O " وَمَا التَّكُمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَكُمُ مَنْهُ فَالْتَهُو ا"....

(جوچیز رسول متمهیں دیں وہ لےلواورجس چیز سےروکیس اس سےرک جاؤ)

اس آیت میں ''وَمَا اللّٰکُمُ '' (جو پھرسول مہیں دیں) سے مراد حضرت پینجبراسلام کے اوامراور فرامین ہیں۔
کیونکہ اس کے مقابل میں '' وَ مَا نَظِیکُمُ '' آیا ہے جس کا مطلب سے ہے کہ جس چیز سے منع کریں، گویا جس چیز کے انجام
دینے کا تھم دیں اور جس چیز سے باز رہنے کا تھم دیں ، دونوں میں حضرت پینجبراسلام '' کی پیروی ضروری ہے۔ اس سے
ثابت ہوتا ہے کہ خدا اور پینجبر خدا کی اطاعت ہرامرونی میں واجب ولازم ہے۔ ای طرح خدا اور رسول خدا کا فیصلہ اور
تھم بھی لازم الا تباع ہے۔ چنا نیمار شاوہوا:

سوره ما نده ، آیت ۵ ۴:

ن وَمَنْ لَنْمُ يَحْكُمْ بِهَا أَنْوَلَ اللَّهُ فَأُولِيْكَ هُمُ الظَّلِمُونَ "
 (اور جومن خدا كهم و فيعله كم طابق عم و فيعله نه د ك پس ايسه بى لوگ ظالم بيں )

ایک آیت میں یوں ہے:

ن فَا وللَّإِكَ هُمُ الْفُسِقُونَ \_ ـ سوره ما تده ، آیت ۲۵ \_ \_ (ایسے لوگ فاس بین)
 اورایک میکدیوں فرمایا:

ن فَأُ ولَيْكَ هُمُ الْكُفِي وْنَ " \_ سوره ء ما ئده ، آيت ٣٣ \_ \_ (السياول كافريس)
 اس كے علاوه صرح الفاظ میں ارشا دفر ماما:

سوره احزاب، آیت ۲ ۳:

٥ "وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنَ قَلَامُؤُمِنَةِ إِذَا قَضَى اللهُ وَ مَا سُولُكَ اَ مُرًا اَنْ يَكُوْنَ لَهُمُ الْحِيَرَةُ مِنْ اَمْرِ هِمْ لَوَ مَنْ يَعْصِ اللهُ وَ مَا سُولُكَ اَ مُنْ يَعْصِ اللهُ وَ مَا سُولُكُ فَقَدْ ضَلَّا هُمْ بِينًا"

(جب خدااوراس کارسول مسمی چیز کا فیصله صا در کردیں تو پھر کسی مومن اور مومند کوایے کا موں کے بارے میں کوئی

حق حاصل نہ ہوگا۔ اور جو مخص الله اور اس کے رسول کی نافر مانی کرے تو وہ نہایت کھلی مگراہی میں مبتلا ہوا)

ایک اورمقام پر یون ارشا دموا:

سوره نقص ، آیت ۲۸:

· وَمَبُّكَ يَخْلُقُ مَايَشَآءُ وَيَخْتَامُ مَا كَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ - · · وَمَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَخْتَامُ الْمَاكَانَ لَهُمُ الْخِيرَةُ - · · ·

(اور تیرارب جو چا بتا ہے پیدا کرتا ہے اور اختیا رکرتا ہے ، لوگوں کو کوئی اختیار حاصل نہیں )

اس آیت مبار کہ میں اختیار سے تضاوت و فیصلہ کرنا اور حکم وفر مان جاری کرنا یا اس سے زیادہ وسیح معنی مراو ہے۔ بعض آیات مبار کہ میں خداوند عالم نے قرآن مجید کے بارے میں واضح طور پر ارشاد فر مایا ہے کہ یہ کتاب ہر گز منسوخ نہ ہوگی اور اس کے احکام قیامت تک اپنی اصل حالت وصورت میں باقی رہیں گے۔ چنانچے ارشاد ہوتا ہے:

سوره فصلت ، آیت اس، ۲۳:

" وَإِنَّهُ لَكِتُلْ عَزِيْنٌ ﴿ لَا يَأْتِيلُوا لَهَا طِلُ مِنْ بَدْنِ يَدَيْدُو لَا مِنْ خَلُفِه التَّنْزِيْلُ مِّنْ حَكِيْمٍ حَمِيْدٍ...
 (اور بيعظيم الثان كتاب ہے، كوئى باطل نہ تو اس كے سائے آسكتا ہے اور نہ اس كے پیچے ہے 'يہ ايك حكمت اور دانا ئى والی جلیل القدر ذات كی طرف ہے تا زل كی گئے )

اس آیت بیس جس باطل کا ذکر ہوا ہے کہ وہ نہ تو اس کتاب کے سامنے سے اور نہ بی پیچھے سے آسکتا ہے۔اس بیس ننخ مجمی شامل ہے، للبذا جو تھم خداا وررسول خدا نے صاور فر ما یا اور جو فیصلہ خداا وررسول خدا نے کر ویا اس کی پیروی اور اسے ستلیم کرنا اُمت کے تمام افراد پر واجب ہے خواہ اولوالا مرہویا ووسرے افراد۔

بنا برای سے ثابر ایں سے ثابت ہوا کہ خدا و ند عالم کا فرمان '' اَطِیعُو اللّٰہ وَ اَلله مِ الله مَ الله مِ الله مُ الله مِ الله مِل الله مِ الله الله مِل الله الله مِل الله مِ

اس کی مزید وضاحت یول ہے کہ جس طرح ہر مخص کے لیے رواہے کہ وہ اپنے بارے میں پھے کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ کرے لین اسے میر حق حاصل ہے کہ وہ یہ فیصلہ کرے کہ اس نے آج کیا کھانا ہے اور کیانہیں کھانا۔ جب کہ اسے اپنے مال میں سے اپنے لیے غذا کے انتخاب کا پوراحق حاصل ہے۔لہذا وہ جس چیز کا استعال اپنے لیے بہتر ومناسب یامن پیند خیال کرتا ہے اس کا فیصلہ کر لیتا ہے۔ای طرح اسے بیچق حاصل ہے کہوہ خرید وفروخت کی بابت بیفیعلہ کرے کہ آج فلاں چیز خریدے گایا فلاں چیزییچے گا۔ جبکہ بجے وشراء بذات خودا کیے حلال وجائز کام ہے۔ مگر ہر مخف اپنی صوابدید کے مطابق اس کا فیصلہ کرنے کا مجاز ہے۔ ہر مخص کو بیت حاصل ہے کہ جب کوئی دوسرااس کی ملکیت میں اس سے نزاع کرے تو وہ اپنا معاملہ حاکم کے پاس لے جائے یا بیر کہ اینے اس حق اور شرعی جواز کے باوجود کسی حاکم سے رجوع کرنے سے اجتناب كرے - بيسب كھاس كے اختيار ميں ہے - اور اسے اس كا پور ابور احق حاصل ہے كہ اپنى صوابديد كے مطابق اسے ليے کچھ کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ کرے۔ بشر طیکہ اس میں کسی شرع تھم کی نافر مانی اور تھم خداکی معصیت لازم نہ آتی ہومثلاً اسے میہ حق ہرگز حاصل نہیں کہ وہ شراب ہے یا سود لے اور نہ ہی اسے بیتن حاصل ہے کہ کسی کا مال غصب کرے اور کسی کی ملکیت پر بضر کے خواہ ایسا کرنا اینے لیے مفید کیوں نہ بھتا ہو لیکن اسے اپنے اختیار اتی حق کواستعال کرنے میں خداوند عالم ک تھم کی مخالفت ومعصیت کی ہرگز اجازت نہیں دی جاسکتی توبیرسب کیچیشخصی امور سے مربوط ہے کہ انسان اپنے جی معاملات کے بارے میں اپنی صوابدید کے مطابق فیصلہ کرنے کاحق رکھتا ہے ، بشرطیکہ اس میں خدائی احکامات کی خلاف ورزی کا ارتکاب نه ہوتا ہو۔ای طرح اولوا الامر ( حاکم ) کواجٹاعی ومعاشرتی امور میں فیصلہ کاحق حاصل ہے کہ وہ مفادات عامہ کو ملحوظ رکھتے ہوئے معاشرہ کے امور میں خدا وندعالم کے احکامات و دستورات کی بنیاد پر اپنی صوابدید کے مطابق فیصلہ وحكم صا در کر ہے۔مثلاً اسلامی مملکت کی حفاظت کے لیے فوج کو سرحدوں مرمتمر کز ہونے کا فرمان جاری کرے یا کسی دوسری معاشرتی عمومی مصلحت کے پیش نظرفوج کوسرحدوں سے واپس بلائے ۔ پاکسی دن عام تعطیل کا اعلان کرے، ۔ پاکسی اجتماعی عمل کا فیصلہ کرے بیرسب کچھ کرنے کا حق اسے حاصل ہے ۔ کیونکہ اس کے ان اختیاراتی اعمال کی بنیاد عمومی مصلحت اور مفا دات عامہ ہیں اوروہ ان کے پیش نظر خدائی احکا مات کی روشنی میں فیصلہ یا فر مان جاری کرتا ہے۔

بہر حال جس طرح ہر مسلمان کو بیر حق حاصل ہے کہ وہ اپنی انفرادی ونجی زندگی کے بارے میں خدا کے احکامات کو مد نظر رکھتے ہوئے کچھ کرنے یا نہ کرنے کا فیصلہ کرے۔ اس طرح مسلمانوں کے حاکم (اولی الامر) کو بھی بیر حق واختیار حاصل ہے کہ وہ رسول کی نیابت میں خدا کے احکامات کی بنیا و پر مسلمانوں کی عمومی مصلحت کے پیش نظر کوئی فیصلہ یا فرمان جاری کرے۔ اور کسی بھی اجتماعی سلملہ میں تھم صا در کرے۔ گویا اولی الامر کے حق واختیار کی حدود اُمتِ مسلمہ کے عمومی مفاد کے لیے خدا اور رسول خدا کے احکامات کے مطابق محاشرہ کی فلاح وصلاح کا فرمان جاری کرنے تک ہیں اور اولوا الامر کے احکامات کی اطاعت تمام افر اوملت پرواجب ولازم ہے۔

بنا براین اگراولوا الا مرکوتمام خدائی احکامات شرعیه کی اصل واساس میں اپنی صوابدید کے مطابق معاشرہ کی موجودہ و تازہ ترین صورت حال کو مدنظرر کھتے ہوئے ردوبدل کا اختیار حاصل ہوتو اس طرح شریعت کا کوئی تھم قائم ندرہے گا۔اور نہ قیا مت تک شریعت کے احکامات کو ثبات حاصل ہوگا لہذا اس بات میں کوئی فرق نہیں کہ کوئی میہ کے کہ تتع اور دنیاوی لذتوں سے بہر مند ہونا عباوت کی حالت سے مناسبت وموز ونیت نہیں رکھتا لہذا اسے ترک کیا جائے۔ یا میہ کیے کہ آج کی ترقی یا فتہ دنیا میں جو کہ آزادی و تریت کا زمانہ ہے کسی کو غلام بنا نا (غلاموں کی خرید و فروخت) جائز ومباح نہیں۔ لہذا اسے ممنوع قرار دیا جائے۔ یا میہ کیے کہ عصر حاضر کے ترقی و تہذیب یا فتہ دور میں شرقی حدود و تعزیرات (اسلامی سزاؤں) کا اجراء عالم انسانیت کی اہانت کے زمرے میں آتا ہے کہ جسے ہرگز تسلیم یا ہرواشت نہیں کیا جا سکتا اور ایسا کرنا متمدن معاشرہ میں رائج قوانین کے سراسر منافی ہے لہذا ان کا اجراء ممنوع کیا جائے۔ (بیتمام با تیں اسلام کی حقیقی روح سے منافی ہیں)

### افي بن كعب كا استدلال

بعض روایات میں ج تمتع کی ممنوعیت کا ذکراس طرح ہوا ہے کہ ایک ون حضرت عمر بن خطاب نے چا ہا کہ ج تمتع کی ممنوعیت کا اعلان کریں تو ابی بن کعب نے کھڑے ہوکران سے کہا: آپ کواپیا کرنے کا کوئی حق حاصل نہیں ہے کیونکہ اس کا تھم قرآن مجید میں نازل ہو چکا ہے اور ہم پیغیراسلا شکے ہمراہ تمتع کا عمرہ بھی اوا کر پچکے ہیں بین کر حضرت عمر منبرسے نیچے اتر آگئے۔

بیروایت تفییر'' درمنثور'' میں اسحاق بن راعویہ کی مسند کے حوالہ سے اور احمد کے حوالہ سے حسّن کی سند سے منقول ہے۔(ملاحظہ ہو:تفییر درمنثور،ج1ص۲۱۲)

#### آیات ۲۰۷ تا ۲۰۷

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَلِوةِ النَّانْيَا وَيُشْهِدُ اللهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ لَ النَّالَةِ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ لَا فَيْ الْحَلَوةِ النَّالَةِ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ لَا فَيْ الْحَالِمِ اللهِ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ لَا فَي الْحَلَوةِ النَّالَةِ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ النَّالَةُ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ النَّالَةِ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ النَّالَةُ فِي الْحَلَوةِ النَّالَةِ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ النَّالَةِ عَلَى اللهُ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ النَّالَةِ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ النَّالَةُ عَلَى اللهُ عَلَى مَا فِي الْحَلَوةِ اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وَإِذَا تَوَلَّى سَلَى فِي الْآثَمْ فِ لِيُغْسِدَ فِيهُ الْكَالُولُ الْحَرْثُ وَاللَّسُلَ عَوَاللَّهُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ (اللَّهُ الْفَسَادَ (اللَّهُ الْفَسَادَ (اللَّهُ الْفَسَادَ (اللَّهُ اللَّهُ الْفَسَادَ (اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

وَإِذَا قِيْلَ لَهُ اتَّتِي اللهَ أَخَلَاتُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ فَحَسُبُهُ جَهَلَّمُ ' وَلَبِئُسَ الْبِهَادُ اللهَ الْمِهَادُ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُلِمُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

وَ مِنَ النَّاسِ مَنْ يَشُرِئْ نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ ﴿ وَ اللهُ مَعُونَّ اللهُ مَعُونَّ اللهُ مَعُونَّ اللهُ مَعُونَّ اللهِ اللهِ مَعُونَّ اللهِ اللهِ مَعْدَدُهِ

#### Z. Ï

- O لوگوں میں سے ایک وہ ہے جس کی دنیا دی زندگی کی باتیں آپ کو بھلی گئی ہیں اور وہ اپنے دل میں چھپی ہوئی بات پر خدا کو گواہ بنا تا ہے جبکہ وہ شخت ترین دشمن ہے۔ وہ اپنے دل میں چھپی ہوئی بات پر خدا کو گواہ بنا تا ہے جبکہ وہ شخت ترین دشمن ہے۔ (۲۰۴)
- اور جب افتذ اراس کے ہاتھ میں آتا ہے تو وہ زمین میں فساد پھیلانے کی کوشش کرتا ہے اور کھیتوں اور فصلوں کو تباہ کرنے کے دریے ہوجا تا ہے مگر خدا فساد کو پہند نہیں کرتا۔
   کرتا۔
- اور جب اس سے کہا جاتا ہے کہ خدا سے ڈروتو غرورا سے گناہ پر آمادہ کرتا ہے
   پس اُسے جہنم کافی ہے اور وہ بہت براٹھ کا نہ ہے ،
- اورلوگوں میں سے ایک وہ ہے جو اپنی جان کو خدا کی رضا و خشنودی کے لیے نیج
   دیتا ہے ، اور خدا بندوں پر نہایت مہر بان ہے ،

#### . تفسيروبيان

سابقہ آیات کی مانندان آیات میں بھی لوگوں کی صفات کے نتائج و آٹار کی بنیاد پران کی قشمیں ذکر کی گئی ہیں البتہ اس فرق کے ساتھ کہ سابقہ آیات میں دنیا و آخرت کی طلب کے حوالہ سے لوگوں کی مختلف قشمیں بیان کی گئی تھیں جبکہ زیرنظر آیات میں نفاق اور ایمان میں خلوص کی بنیا دیران کی قشمیں ذکر کی گئی ہیں ، چنانچے سابقہ آیات میں اس طرح ارشاد ہوا:

- O " فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتُقُولُ مَ بَّنَا التَّانِي الدُّنْيَاوَ مَالَهُ فِي الْأَخِرَةِ مِنْ خَلَاقٍ"
- O " وَمِنْهُمْ مَّنَ يَتُقُولُ مَبَنَا التِنَافِ التُنْيَاحَسَنَةً وَفِ الْاخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَاعَنَ ابَ التَّابِ"

لوگوں میں سے پچھوہ ہیں جو کہتے ہیں'' اے ہمارے پروردگا رہمیں دنیا میں ہی عطافر ما تواپیے لوگوں کا آخرت میں کوئی حصہ نہ ہوگا۔۔۔اوران میں سے بعض وہ ہیں جو کہتے ہیں: پروردگارا! ہمیں دنیا میں نیکی عطافر مااور آخرت میں بھی خوبی عطافر مااورہمیں جہنم کے عذاب سے بچا۔،

یہ ہے سابقہ آیات میں لوگوں کی مختلف قسموں کا ذکر کہ جس کی بنیا و دنیا اور آخرت کے طلب کا حوالہ ہے۔ لیکن ان آیات میں لوگوں کی مختلف قسموں کا تذکرہ ان کی ایمانی حیثیت اور نفاق کے حوالہ سے ہوا ہے۔ اس سے ان آیات کی جج تشخ کی آیات سے مناسبت واضح ہوجاتی ہے۔

## د نیاوی زندگی کی خوشنما ئی

الْوَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَلْمِوةِ الدُّنْيَا - - "
 (اورلوگوں میں سے ایک وہ ہے جس کی باتیں دنیاوی زندگی میں آپ کو محلی گئتی ہیں )

اس آیت میں '' یُغْجِبُكَ'' کے الفاظ ذکر ہوئے ہیں۔ جن کا مصدرا عجاب ہے۔ عربی زبان میں پیلفظ وہاں استعال ہوتا ہے جب کوئی چزکس مخض کوخوش کرےاوراہے بھلی لگے، اور 'فِي الْحَيْوِةِ السُّنْيَا '' كالفاظ جمله ''يُعْجِبُكَ'' سعر بوط بين -

اس کامعنی ہے ہے کہ بعض لوگوں کی باتیں و نیاوی زندگی میں آپ کوبھلی گئی ہیں، و نیاوی زندگی کی باتیں اس لحاظ سے خوش کرنے والی ہوتی ہیں کہ و نیاوی زندگی صرف اور صرف لوگوں کے ظاہری حالات واحوال سے تعلق رکھتی ہے۔ اور چہاں تک ان کے باطن اور اندر کا مسلہ ہے تو وہ پوشیدہ اور پردوں میں چھیا ہوا ہے کہ انسان جو کہ و نیا کی ظاہری زندگی سے وابستہ و قانون طبیعت کے ماتحت زندگی ہر کرتا ہے ان باطنی حالات واحوال کا مشاہدہ نہیں کرسکتا۔ سوائے ان کے آثار و علامات کے ذریعے سے، اس وجہ سے آیت مبار کہ کے تشکسل میں ارشاد ہوا '' یُشھِ گُراللّٰہ عَلَیٰ صَافِی قَلْبِہ۔۔۔ (وہ ایخ دل کی حالت پر خدا کو گواہ بنا تا ہے ) یعنی اپنے باطن و ظاہر کو ہمرنگ و یکساں ثابت کرنے کے لیے آپ کے سامنے خدا کو گواہ بنا کر بات کرتا ہے، گویا آپ کواس امر کا یقین دلانے کے لیے خدا کو گواہ بنا تا ہے کہ اس کا ظاہر اس کے باطن سے اور وہ حق اور حقیقت کا پیرد کار وظر فدار ، خلق خدا کی صلاح و بہتری کا خواہاں اور دین وطمت کی ترقی کا طالب ہے جبکہ حقیقت میں وہ حق کا سخت ترین وشمن ہوتا ہے۔

لفظ ''اَلَتُّالَخِصَامِ'' مِن' الدُّ' لدو دے اسمِ تفضیل کا صغد ہے (افعل التفضیل) اس کا معن شخت ترین ویمن ہے۔

لفظ '' خصام' ، خصم سے جمع کا صیغہ ہے جیسے صعب کی جمع صعاب اور کعب کی جمع کعاب ہے ، بعض اہل ا دب کا قول ہے کہ ' ہے کہ ' خصام' 'مصدر ہے۔ بہر حال اس کامعنی سخت ترین دشمن ہے۔

(اس آیت مبارکہ میں نفاق برتنے والوں کا تذکرہ ہے کہ بعض لوگ دل کش باتوں کے ذریعے اپنے آپ کومن کا پیروکاراور دین کا حامی ظاہر کرتے ہیں جب کہ اپنے باطن میں وہ حق کی عداوت ورشمنی کی آگ میں جل رہے ہوتے ہیں )۔

#### زمین میں فسا دیمیلائے والا

O ''وَإِذَاتَوَلَّى سَلَى فِي الْاَئُ ضِلِيُفْسِدَ فِيهَا لَهَ نَا الْمُ ضِلِيُفُسِدَ فِيهَا لَهَ الْمَاتُ الم (اور جب وه اقتدار میں آتا ہے توزین میں فساو برپاکرنے کی کوشش کرتا ہے)

'' تسولی''' کامعنی افتدار پر فائز بونااور مالکیت واختیاراتی تسلط یا ناہے، چنانچداس کے بعدوالی آیت میں ارشاد

بروا:

"وَ إِذَا قِيْلَ لَهُ الَّتِي اللهَ أَخَدَ تُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ"

اور جب اس سے کہا جاتا ہے کہ تقوی اللی اختیار کروٹو غرورا ہے گناہ پر آ مادہ کرتا ہے۔

سیہ جملہ ثابت کرتا ہے کہ اس شخص کو گناہ کے سبب غرور لاحق ہوتا ہے۔جس کے باعث اس کا دل گناہ میں آلودہ ہوجا تا ہے اور پھراس کے دل وزبان میں لگا گئت و ہمر گئی ہاتی نہیں رہتی ۔اس کے دل میں پچھ ہوتا ہے جب کہ اس کی زبان پر پچھ اور!۔۔

'' سعی'' سے مرا دکوشش و کاوش اور تیز رفتاری ہے۔ بنابرایں آیت مبارکہ کامعنی یہ ہے کہ جب یہ منافق وظمنِ حق حاکم بنتا ہے اور مندِ افتد ارپر فائز ہوکرلوگوں پر حکومت کرنے لگتا ہے تو زمین میں فساد پھیلانے کی کوششوں میں مصروف ہو جاتا ہے۔

یہاں'' توالی''کا ایک اور متی بھی ممکن ہے اور وہ ہیرکہ'' جب وہ سامنے سے چلا جاتا ہے''(آمنے سامنے ہو کر گفتگو کرنے سے مند موڑتا ہے )۔اس طرح آیت کا معنی ہیں ہوگا کہ جب وہ آپ کے پاس سے اُٹھ کر جاتا ہے تو اس کی باتوں میں فرق پیدا ہوجاتا ہے اور جو پھھ آپ کے سامنے اظہار کر دہا تھا اس سے یکسر مختلف با تیں کرنے لگتا ہے۔ آپ کے سامنے خیر خوا بانہ طرز عمل اپنانے اور زمین میں صلاح و بہتری کی طلب کا اظہار کرتا ہے گر با ہر جاکر زمین میں فساواور تباہی کھیلانے کی کوششوں میں مصروف ہوجاتا ہے۔

# کھیتی اورنسل کی تباہی

O '' وَيُهْلِكَ الْحَرُثَ وَالنَّسُلَ'' (اوروه كيتن اورنسل كوتباه كرويتا ہے)

بظاہر سے جملہ سابقہ جملہ '' لِیُفْسِدَ فِینَهَا ''ک تغییرو وضاحت کے طور پر آیا ہے کہ جب وہ اقتدار میں آ جائے تو کوشش کرتا ہے کہ زمین میں فساد پھیلائے یعنی بھیتی اورنسل کو تباہ کرنے کے ذریعے زمین میں فساد پھیلا تا ہے، کھیتوں اورنسل کی تباہی سے نوع انسان کی تباہی اورنیتجاً روئے زمین پر فساد و ہلاکت ہوتی ہے کوئکہ بی نوع انسان کی زندگی اور بقاء دو چیزوں سے وابسۃ ہے: ایک غذا کھانا اور دوسری تولید وافزائش نسل ۔ بید دومضوط بنیادیں ہیں کہانسان کسی بھی حال میں
ان سے بے نیاز نہیں ہوسکا، جہاں تک تولید وافزائش نسل کا تعلق ہے تواس کی بابت صورت حال واضح ہے اور بقائے حیات کے اس سے مر بوط ہونے ہیں کسی بحث و گفتگو کی ضرورت نہیں ۔ اور جہاں تک غذا کا مسئلہ ہے تو اس ہیں انسان، حیوانات اور نبا تات سے استفادہ کرتا ہے اور ان دونوں (حیوانات و نبا تات) میں سے نبا تات اصل ہیں کیونکہ حیوانات کی غذا انہی سے حاصل ہوتی ہے۔ لبذا نباتات کی دیکھ بھال اور حیا قلت ضروری ہے کہ اس کے بغیر حیات انسانی کا سلسلہ قائم نہیں رہ سکتا۔ اس لیے آیت مبار کہ میں زمین میں فساد و تباہی کو بھیتی ونسل سے مر بوط قرار دے کرذکر کیا گیا ہے۔

بنابرای آیت کامعنی بیرہوگا کہ وہ کھیتوں اورنسل کو تباہ کر کے انسان کو تباہ اوراس کی نوع کو بریا وو نا بود کرتے ہوئے زمین میں فساد و تباہی پھیلا تا ہے۔ (کھیتوں اورنسل کی تباہی انسان کے نا بود ہوجانے کا سبب ہے۔اور انسان کا ٹابود ہوجا تا زمین کے ویران و تباہ ہوجانے کا باعث ہوسکتا ہے )۔

## خدا فسا دکونا پیند کرتاہے

° ' وَاللهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ'' (اورالله فسادكو پيندئيس كرتا)

اس جملہ میں '' فساد' سے ( تکویٹی معدومیت ) زوال وانحطاط اور اس طرح کے معانی مراز نہیں کیونکہ زوال پذیری عالم وجود وہستی سے جدا نہیں ہوسکتی ۔ و نیا کا نظام اس اصول پر استوار و قائم ہے۔ اور عالم امکال '' ہونے'' اور نہ ہونے سے مرکب ہے۔ اس میں کھکش کا ایک لا متا ہی سلسلہ جاری ہے۔ ہتی کا تصور نیستی کے بغیر اور حیات' موت کے بغیر تا تا تا منہوم ہے اور یہ دونوں لیعنی ہتی اور نیستی اس عالم طبیعت میں ساتھ ساتھ ہیں۔ ان کے بغیر دنیا کے طبیعت کا وجود میں آنا تا قائم کر دہ ہے ، اس نے عالم طبیعت میں ہتی ، بیستی ، بقاونا ، کمال وزوال کا نظام جاری کیا ہے۔ تو جب وہی اس نظام کا موجد و بانی ہے تو یہ بات کیونکر قابلی تصور ہے کہ وہ اسے نفرت کی نگاہ سے دیکھے اور جاری کیا ہے۔ تو جب وہی اس نظام کا موجد و بانی ہے تو یہ بات کیونکر قابلی تصور ہے کہ وہ اسے نفرت کی نگاہ سے دیکھے اور بانی کیا ہو جود ی بتاہی نہیں کیونکہ خدانے خود ہی اس کے بارے میں بہی فیصلہ کیا ہے اور وہ اپنے طے کے گئے امرکوئس طرح نہیں اور وجود ی بتاہی نہیں گونکہ خدانے خود ہی اس کے بارے میں بہی فیصلہ کیا ہے اور وہ اپنی میں رقوبہ ل اور خدائی تو ایس فیار سے بیل ہو جود ی بتاہی نہیں میاں فیاد سے کے گئے امرکوئس طرح نہیں نہیں اور وہود کی بیل ہو بیاں فیاد سے تکوینی وہ جود ی بتاہی نہیں کی بجائے شرعی امور میں خرائی اور خدائی تو ایس میں میں رقوبہ ل اور وہ اور وہ کیا ہیں کی بجائے شرعی امور میں خرائی اور خدائی تو ایس کے سے سے سے کہاں فیار سے بیلہ بیاں فیاد سے تکوینی وہ جود ی بتاہی کی بجائے شرعی امور میں خرائی اور خدائی تو ایس کی بیا کے شرعی اس خران اور کیا ہوگی ہو کیا ہو دھود کیا تا ہوں میں خران ہوگا کہ اس ان میں میں دو جود کیا تا ہی کی بجائے شرعی امور میں خران ہوگا کیا ہے دور اس میں میں میں میں میں دو جود کی بتا ہی کی بیا کے شرعی امور میں خران اور خدائی کی بیا کے شرعی امور میں خران اور خدائی تو تیں میں میں دو جود کی بیا ہے شرعی امور میں خران اور خدائی کی بیا کے شرعی امور میں خران اور خدائی کی بیا کے شرعی امور میں خران اور خدائی کی بیا کے شرعی کی بیا کے شرعی کیا کے شرعی کی بیا کے شرکی کی بیا کی کی بیا کی کی بیا کے خود کی بیا کی کی بیا کے خود کی بیا کی کی کی بیا کی کی ک

ترمیم و تنیخ وغیره مراد ہے کہ خداا سے ہرگز پیندنہیں کرتا۔خداوند عالم نے جوتوا نین بنائے اور دینی ضوابط مقرر کئے ،اوران میں بندوں کے اعمال کی بہتری ، اخلاق کی پاکیزگی اوراعلی صفات سے آرائنگی کا ہدف کھوظ ہے تا کہ لوگوں کے اجھے اخلاق واعمال صالحہ کی وجہ سے روح انسانیت شاواورافر اوبشر معاشرتی عدل واعتدال کے ساتھ ذندگی بسر کریں۔جس کے نتیجہ میں ان کی و نیاو آخرت سعادت مند ہوجائے گی۔اس موضوع کی مزید وضاحت آیت مبارکہ '' محسان السنساس احمد واحدہ'' کی تغییر میں ذکر کی جائے گی۔

بنا پرای بی جی فض کی ظاہر کی گفتاراس کے دل میں پوشیدہ امر سے مختلف ہوا وروہ نفاق و دوروئی کا شکار ہو (منافق) جب وہ وزمین میں فساد پھیلا تا ہے ، خیر خوابی کا لورہ اوڑ میں کا طرز عمل ہی ہوتا ہے کہ ظاہری طور پراصلا سے کے نام پر تا قابل تالی بھیلا تا ہے ، خیر خوابی کا لہا دہ اوڑ میر گفتہ پر دازی کرتا ہے ، ضدا کے دین و آئین میں ردو بدل کرنے کا مرتکب ہوتا ہے ، احکام خداوندی میں تبدیلیاں لانے کا اقدام کرتا ہے اورد نی تعلیمات میں وظل اندازی کرتا ہے۔ اس کے ان اعمال کے منبجہ یہ اورد نیل فلا اندازی کرتا ہے۔ اس کے ان اعمال اورد نیل فلات معاشر ہے کوا پی لیٹ میں جو کہ دین کی تابوی ، انسانیت کی تباہی اورد نیل کا بلاکت وفساد کا باعث ہے ۔ چنا خچہان آیات کی تعدیق تاریخ عالم میں رونما ہونے والے واقعات وحوادث ہے ہوتی ہو کہ جب بھی مفسد لوگوں نے افتد ارکو ہاتھ میں لیا اور اُمت اسلام پر پرمسلط ہوئے تو انہوں نے دینی و دیاوی امور میں وغل اندازی کا ارتکاب کیا۔ اورا لیے اعمال انجام دیے جن سے اسلام اور مسلما نوں کورسوائی و وہال ، زوال وانحطاط میں دونل فات کے سوا بھی حاصل نہ ہوا۔ اور پھر دیجے جن سے اسلام اور مسلما نوں کورسوائی و وہال ، زوال وانحطاط کا وحشیا ذمی ان مقد مقد و اختلا فات کے سوا بھی حاصل نہ ہوا۔ اور پھر دیجے جن سے جن کی کھلوٹا بنا دیا گیا اور ہر دنیا پرست حاکم نے اس کا وحشیا ذمی فلوٹ فات کے سوا بھی حاصل نہ ہوا۔ اور پھر دیجے جن کی اصل واساس بی ختم کر دی گی قاور انسانی سے کو جا کہ اور ہوگیا اور پھر زمین کی اور کی ہا کت سے دو چار ہوگیا اور پھر زمین کی تباہی وار انسانیت کی ہلاکت سے کو گئی ہوار بیان کیا ان نیت کی ہلاکت سے کا گئی ہواں کیا کی اور انسانی تا کی ہلاکت سے کا گئی ہواں کیا کی وابیان کیا گئی ہواں کیا کی کے کو کھیتوں اور نسان کی ہلاکت سے کو گئی ہواں کیا کیا کیا کور کیا کیا کور کیا تباہ کو کئی ہوائی کیا کیا کہ کور کیا گئی ہواں کیا کی کیا کہ سے کور گئی ہواں کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کہ کیا گئی ہواں کیا کہ کور کیا کیا کہ کیا کہ کے کہ کھیتوں اور نسان کیا گئی کیا کیا کیا کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کیا کہ کیا کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا گئی ہواں کیا کیا کہ ک

## غيرحقيقي عزت كا دهوكه

( وَإِذَا قِيْلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهَ أَخَلَ ثُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِثْمِ "
 ( اور جب اس سے کہا جاتا ہے کہ تقوائے الی اختیار کروتو اسے خرور گناہ کی راہ پرلگا دیتا ہے )

لفظ '' عزت'' کامعنیٰ مشہور ہے۔

لفظ " مہا د " كامعنى مسكن و محكانه ہے۔

آیت مبارکہ میں'' بِالْاثُمِ '''' عن متعلق ہا ور آیت کامعنی یہ ہے کہ جب اسے تقوائے اللی اختیار کرنے کو کہا جاتا ہے تو گناہ اور نفاق کے ذریعے حاصل کی ہوئی ظاہری عزت اسے اپنی لپیٹ میں لے لیتی ہے کیونکہ وہ حقیق عزت من اسے تقوائے اللی اختیار کرنے سے بازر محتی ہے۔ حقیقی عزت صرف خدا کے پاس اور اسی کو حاصل ہے۔ سورہُ آل عمران آیت مبارکہ ۲۲ میں اس طرح ذکر ہوا:

O " تُعِزُّمَنُ تَشَآءُو تُذِلُّ مَنُ تَشَآءُ أَ

(توجے جا ہتا ہے عزت دیتا ہے اور جے جا ہتا ہے ذلت دیتا ہے)

ال طرح سورة منافقون آيت ٨ من ارشاو ب:

O " وَيِتْهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ"

(اورالله کے لیے ہے عزت اوراس کے رسول کے لیے اورموشین کے لیے ہے)

اورسوره نساء آیت ۹ ۱۳ میں بول تذکرہ ہے:

O "أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ فِلْهِ جَبِيْعًا"

(آیادہ ان کا فروں کے پاس عزت چاہتے ہیں ،عزت توسب کی سب خدا کے پاس اورای سے مخصوص ہے ) بیہ ہرگزممکن نہیں کہ خداوند عالم کوئی چیز اپنی طرف منسوب کرے اور اس کا عطا کرنا بھی اپنے ساتھ مختص کرے اور پھر اس چیز کو گناہ اور شرو برائی کا سرچشمہ قرار دے ۔ بنابرایں بیاتشلیم کرنا ہوگا کہ جاہل و نادان لوگ اپنے زعم باطل میں جس ظاہری دنیاوی زندگی کو حقیقی عزت تصور کرتے ہیں وہ خدا کی عطا کردہ حقیقی عزت نہیں ۔

اس بیان سے بیظ ہر ہوتا ہے کہ آیت ٹس لفظ "بِالْاِثْمِ" کا تعلق "اَخَلَاتُهُ" سے ٹیس اور "بِالْاِثْمِ" میں حرف " "ب" یا تعدید کے لئے ہے اور آیت کا معنی بیہ ہے کہ (اس کی مزعومہ) عزت اسے گناہ پر آمادہ کرتی ہے۔ تقوی اختیار کرنے ۔کے حکم کوٹھکرا دینے کی ترغیب دلا تی ہے۔اورتقو کی اختیا رکرنے کا حکم دینے والے سے بدکلا می کرنے کی راہ دکھا تی ہے۔ یا حرف'' ب'' سیب کے لیے ہے۔ لہذا آیت کامعنی میر ہے کہ گناہ کا ارتکاب کرنے کی وجہ سے اس کے اندرایک عزت وغرور پیدا ہوجا تاہے ۔لیکن ان دونو ںصورتوں میں بیشلیم کرنا پڑے گا کہ گناہ کے ارتکاب کی وجہ ہے جوحالت اور نفسانی کیفیت اس کے اندر پیدا ہوگئی ہے کہ جےعزت کا نام دیا گیا ہے اُسے خدائی تا ئید حاصل ہوا ورخدا وندعالم نے اسے حقیق عزت قرار دیا ہو جبکہ ایسانہیں ہے اور اسے خدائی تائید وتصدیق یافتہ عزت قرار نہیں دیا جا سکتا بلکہ وہ عزت "بالْإِنْيَم" ہے، یعنی مناہ کے سبب حاصل ہونے والے باطل احساس کا دوسرا نام ہے، نہ کہ حقیقی عزت کا!

ایک اورآیت مین او عزت ' کی نسبت کا فرول کے ساتھ دی گئی ہے، ارشا دہوا:

سوره ص ، آیت ۲:

٥ "بَلِ الَّذِيْنَ كَفَرُوا فِي عِزَّةٍ وَّشِقَاقٍ ۞ كَمْ اَهْلَكْنَامِنْ قَبْلِهِمْ مِّنْ قَرْنِ فَنَادَوُاوَّ لاتَحِيْنَ مَنَاصٍ " ( بلکہ کفراختیار کرنے والے عزت اور اختلاف سے دوجار ہیں۔ہم نے ان سے پہلے کتنی نسلوں کو ہلاک کیا تو انہوں نے فریا دیں کیں گر پھر کوئی جارہ ویٹاہ باقی نہتی )

اس آیت مین "عزت" سے مراد خدائی تائید و تصدیق یا فتعزت نیس کیونکد لفظ" عزت" كره كي صورت ميس ب جس سے مراد' ایک طرح کی عزت' ہے اور اس کے فور أبعد سابقہ امتوں کی ہلاکت و نابودی کا تذکرہ کرتے ہوئے یوں کہا حمياہ:

O "كم اهلكنا من قبلهم من قرن فنادوا ولات حين مناص"

( تنتی نسلوں کوان سے پہلے ہم نے ہلاک کیا توانہوں نے فریادیں کیس مگر پھرکوئی جارہ ویناہ باقی نہتی )

اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس آیت میں'' عزت'' سے مراد ظاہری اور فتا پذیر وز وال آشنا عزت ہے نہ کہ حقیقی و اصلی اور بقاشعارو دائمی عزیت!

### خدا کی خوشنو دی کے حصول کا سو دا

O "وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشُرِئُ نَفْسَهُ ابْتِغَا ءَمَرُ ضَاتِ اللهِ السَّاسِ" (اورلوگوں میں سے ایک وہ ہے جواپنی جان الله کی رضا حاصل کرنے کے لئے بیتیا ہے ....) بیرآیت دراصل آیت ۵۰۲ کے مقابل میں ذکر ہوئی ہے اور ان دونوں آینوں میں ندکور افر اد کا وصفی تقابل بیان

#### کیا گیاہے ملاحظہ ہو:

آیت ۲۰۴ ش ارشاد بوا:

٥ " وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَلِو قِالدُّ نَيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ ' وَهُو الدُّ الْخِصَامِر"
 الْخِصَامِر"

(لوگوں میں سے بعض ایسے ہیں جن کی ہاتیں دنیاوی زندی میں آپ کوجمل گئی ہیں اور وہ خدا کو اپنے دل میں چھپی ہوئی ہات برگواہ بناتے ہیں جبکہ وہ ہیں ہی جھٹڑ الو!)

اس آیت میں بیرمطلب بیان کرنامقصود ہے کہ ایک شخص ایبا ہے جو گناہ کا ارتکاب کر کے اپنے تین عزت دار ہجھتا ہے، خود پیندی میں مبتلا ہوتا ہے، فاہری طور پر اصلاح کا دعویدار ہوتا ہے جبکہ باطنی طور پر نفاق کر رہا ہوتا ہے، لوگوں کے سامنے دین وانسانیت کے حوالہ سے بات کرتا ہے جبکہ حقیقی وعملی طور دین میں خرابی اور انسانیت کی تباہی کے سوااس سے پچھ سامنے دین وانسانیت کی تباہی کے جب حاصل نہیں ہوتا ہے دین وانسانیت کی تباہی کے سواکوئی نتیجہ صاصل نہیں ہوسکتا۔

اس کے مقابل آیت ۲۰۷ میں یوں ارشاد ہوا ہے:

O " وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشُرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَ اللَّهُ مَءُونُ بِالْعِبَادِ"

(لوگوں میں سے بعض ایسے ہیں جورضائے خدا وندی چاہتے ہوئے اپنے آپ کو چ دیتے ہیں اور خدا بندوں کے ساتھ نہایت مہر بان ہے ) ساتھ نہایت مہر بان ہے )

اس آیت میں بدیمیان مقصود ہے کہ ایک مخص ایسا بھی ہے جس نے اپنے آپ کو خدا کے ہاتھوں نیج دیا ہے وہ پھی نہیں اور ا چا ہتا سوائے اس کے کہ جو پھے خدا جا ہتا ہے۔ وہ اپنے پر وردگار سے وابنتگی کی عزت کے سواکسی چیز کو خاطر میں نہیں لاتا۔ اس کے باطن میں خدا کے قرب کے علاوہ کوئی خواہش پائی ہی نہیں جاتی۔ اور وہ خدا وند عالم کی رضا وخوشنودی کے سوا پھی بھی نہیں جا ہتا اس کا مطلوب و مدعا پر وردگار عالم کی رضایت کے سوا پھی نہیں۔ اس کی وجہ سے دین و دنیا کے امور کی اصلاح بھینی ہوتی ہے۔ حق کو حیات تا زہ ملتی ہے، انسانیت پاکیزگ سے جمکنار ہوتی ہے اور اسلام کی نورانی قدریں اجاگر وجلوہ گر

ال بیان سے آیت (۲۰۷) کے صدروزیل (ابتدائی و آخری جملوں) کے درمیان ربط واضح طور پرمعلوم ہوجاتا ہے۔ آیت کے ذیل میں ارشا وہوا: " وَاللّٰهُ مَاءُوْفَ بِالْعِبَادِ" (خدا بندوں کیا تھ نہایت مہربان ہے) جبکہ صدر آیت میں اس بندہ کا تذکرہ کیا گیا ہے جورضائے اللی کے صول کے لیے اپنے آپ کو جی ویتا ہے: " وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشُونِى مَنْ اللّٰهِ مَنْ مَرْضَاتِ اللّٰهِ " مُرونا خدا کی اپنے بندوں کے مامل محض کا موجود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے منافی میں اس صفت کے مامل محض کا موجود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے منافی میں اس صفت کے مامل میں اس منافی کے مامل میں اس منافی کے مامل میں اس منافی کے مامل میں کیا ہو جود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے منافی کی کیا میں کیا ہو جود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے میں میں کیا ہو جود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے میں میں کیا ہو جود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے دیا ہو جود ہونا خدا کی اپنے بندوں کے میں میں کیا ہونے کیا ہونے کی کیا ہونے کیا ہونے کیا ہونے کیا ہونے کیا ہونے کی کیا ہونے کیا ہونے کیا ہونے کی کیا ہونے کیا گونے کیا ہونے کیا ہونے

ساتھ عطوفت ومہر پانی کی دلیل ہے کیونکہ اگر منافق وفسادی لوگوں کے مقابلے میں ایسے افرا دموجود ضہوں جواپی پاکیزہ فکر وعل کے ساتھ عطوفت ومہر پانی کی دلیل ہے کیونکہ اگر منافق وفسادی لوگوں کے مقابلے میں دین کا نام ونشان ہی باقی ندر ہے اور انسانی معاشرہ کی بہتری و بہبودی اور ترقی و ببیشرفت کا خواب شرمندہ تعبیر ہی ضہو سکے ، لیکن الله تعالیٰ نے ہمیشہ حق کے ذریعے باطل کو منایا اور منافق وفسادی لوگوں کی باطل نو ازی کا مومن و خداشتاس بندوں کی حق پرتی کے ذریعے قلع قمع کیا اور اسپنے وشمنوں کی فتنہ پروری کے ناپاک اثر ات کو اسپنے اولیاء و برگزیدہ بستیوں کی اصلاح پسندی کی عملی قوت سے محوکر دیا ، چنا نچہ اس سلسلہ میں بعض آیات مبارکہ میں یوں ارشا وہوا:

سوره بقره ، آیت ۲۵:

O' وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَّفْسَدَتِ الْأَثْرَاضُ "---،

(اورا گرخدالوگوں میں ہے بعض کو دوسر کے بعض کے ذریعے ندرو کتا (ان کی سرکو بی ندکرتا) تو زمین تباہ ہو جاتی ) سورہ حج ،آیت • ۴:

٥ '' وَ لَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُ مُ بِبَعْضٍ لَهُ لِإِمَتْ صَوَامِعُ وَ بِيعٌ وَصَلَوتٌ وَ مَسْجِ لُ
 يُذْ گرُفِيهُ السُّمُ اللهِ گَثِيرًا"

(اوراگرخدالوگوں میں سے بعض کو دوسر ہے بعض کے ذریعے دفع نہ کرتا (ان کی روک تھام نہ کرتا) تو دیر ، گر ہے' عبادت گا ہیں اورمسا جد کہ جن میں الله کا نام کثرت سے لیا جاتا ہے تباہ وٹھوکر دیئے جاتے )

سوره انعام ، آیت ۸۹:

نَوْنَ يَكْفُرُ بِهَا لَمُؤلا ﴿ فَقَدُو كُلْنَابِهَا قُومًا لَيْسُو ابِهَا بِكُفِرِ نِنَ ''... ،

(پس اگروہ اس کا اٹکا رکردیں۔ تو ہمیں کوئی پرواہ نہیں۔ ہم نے اس کی حمایت ونگہبانی کے لیے ایسے لوگوں کو مقرر کر ویا ہے جواس سے اٹکارنہیں کرتے )

بنا براین نفسانی خواہشات وخودخواہی کی زنجیروں میں جکڑے ہوئے لوگوں کی طرف ہے دین و دنیا میں جونسا دوفتنہ انگیزی ہوتی ہے اس کی روک تھا م صرف اس طرح ممکن ہے کہ دوسرے افرا دصلاح واصلاح اور نیکی کے ذریعے انسانیت کی تاہی کا راستہ روکیس اور وہ وہی ہیں جواپنے آپ کوخدا کے ہاتھوں بچ دیتے ہیں اور انہیں خدا کے سواکس چیز کی طلب نہیں ہوتی ،ان کے دلول میں اپنے پروردگار کے علاوہ کس چیز کی عجبت پیدائیس نہیں ہوتی اور وہ زمین واہل زمین کی بہتری و خوش بختی ہے سوتی ہونے والے نفع بخش معاملہ کا ذکر خداوند عالم نے اپنے مقدس کلام میں کیا ہے ، ملاحظہ ہو:

سوره توبه، آیت ۱۱۱:

وَنَّاللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ عَنَاللَهُ وَمِنِينَ النَّهُ مِنِينَ النَّهُ مُواللَهُمْ بِاَثَالَهُمْ إِنَّ لَهُمُ الْجَنَّةَ 'يُقَاتِلُونَ فِي سَمِيلِ اللَّهِ فَيَقَتُلُونَ وَمُنَ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِمُ وَا فَيَعَتُلُونَ وَمُنَ اَوْ فَي بِعَهْدِ إِمِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِمُ وَا فَيَعَتُلُونَ وَمُنَ اَوْ فَي بِعَهْدِ إِمِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِمُ وَا بَيْعِكُمُ الَّذِي عُبَايَعُتُمْ بِهِ"
 بِينْعِكُمُ الَّذِي عُبَايَعُتُمْ بِهِ"

(خدانے اس طرح خریدلیا ہے مومنین سے ان کی جانوں اور ان کے اموال کو، کہ ان کے لیے بہشت ہے، وہ (مومنین) خدائی راہ میں جہادو جنگ کرتے ہیں ، قبل کرتے ہیں اور قبل کئے جاتے ہیں ۔ یہ چا خدائی معاملہ ومعاہدہ ہے جے اس نے تو رات و انجیل اور قرآن میں ذکر کر دیا ہے ۔ اور خدا سے بڑھ کر وعدہ و فاکر نے والا کون ہے؟ تہمیں خوشخری (مبارک) ہوا پنا یہ معاملہ جوتم نے خدا کے ساتھ انجام دیا ہے )
د مبارک) ہوا پنا یہ معاملہ جوتم نے خدا کے ساتھ انجام دیا ہے )
یہ موضوع دیگر آیا ہے مبارکہ میں بھی ذکر کیا گیا ہے ۔

# روایات پرایک نظر

#### بنی زہرہ کے حلیف کا ذکر

کرتا ہے اور کھیتی ونسل کوتباہ کر دیتا ہے )

(تفهیر درمنثور، جلدا به فحه ۲۳۸)

ابن عباس كابيان

تغیر' مجمع البیان' میں ابن عباس سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ بیر تنیوں آیات (۲۰۲،۲۰۵،۲۰۳) ریا کار کے بارے میں نازل ہوئی ہیں کہ جس کا ظاہر کچھاور باطن کچھاور ہوتا ہے۔

(تفيرمجمع البيان ج٢ صفحه ٠٠ ٣)

تفیر کے مؤلف نے ابن عباس کی بیروایت ذکر کرنے کے بعد لکھا ہے کہ بیرمطلب حضرت امام جعفر صادق "سے مروی ہے۔

نہ کورہ بالا مطالب آیت مبارکہ کے ظاہری الفاظ وانداز بیان سے مطابقت نہیں رکھتے۔ آئمہ اہل بیت "سے منقول بعض روایات میں مذکور ہے کہ بیآیات ان کے اعداء کے بارے میں نازل ہوئی ہیں۔

## امام جعفرصا دق کاارشا دگرامی

تفیر'' مجمع البیان' میں''وَیُهُلِكُ الْحَرْثَ وَ النَّسْلُ'' کی بابت حفرت امام جعفرصا دق سے منقول ہے کہ یہاں حرث سے مرا در نین اورنسل سے مرا دانسان ہے۔ (مجمع البیان ج۲ص ۳۰۰) اس روایت کی وضاحت پہلے ہو چکی ہے۔

بعض روایات میں ہے کہ "حوث" سے مراد ذریت (آل، اولاد) اور زراعت ہے۔اس سے آیت کی تطبیق کا مسئلہ آسان ہوجا تا ہے۔

## شب ہجرت کی بادمیں

كتاب المآتى مين في المام زين العابدين على بن الحسين سے آيت مبارك " ومن الناس من يشوى نفسة

\_*\_\_* 

ابتغاء موضات الله "كتفير من منقول بآب نارشا وفرمايا:

" نزلت في على (ع) حين بات على فراش رسول الله (ص) "

یہ آیت امیرالمومنین علی گی شان میں اس وقت نا زل ہوئی جب آپ،حضرت پیغیبراسلام کے بستر پرسوئے ہوئے

( کتاب امالی، شیخ طوی ،ص ۱۸۵)

فریقین (شیعہ دسنی) کے اسناد سے کثیر روایات میں بی مطلب ذکر کیا گیا ہے کہ یہ آیت مبار کہ اس شب کو نازل ہوئی جب حضرت علی حضرت پیغیمراسلام کے بستر پرسوئے ہوئے تھے، اسے تغییر بر ہان میں نتابی کے حوالہ سے پانچ مختلف راویوں کے اسناد کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ (ملاحظہ ہوتغییر البر ہان ،جلد اول ،صفحہ ۲۰۱)

#### صهيب كاواقعه

تفیر'' درمنثور' میں ابن مردویہ کے حوالہ سے صہیب سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا جب میں نے مکہ سے بھرت کر کے حضرت پنجبراسلام کے پاس جانے کا ارادہ کیا تو قریش نے جھے ہوتو یہ سب پھھ یہاں آئے تھے تو تمہارے پاس کوئی مال و دولت نہ تھی اور اب جبکہ یہاں مالدار و دولتند ہو گئے ہوتو یہ سب پھھ یہاں سے لے جانا چا ہے ہو۔ ہم ایسا ہر گزنہیں ہونے ویں گے۔ میں نے ان (قریش) سے کہا کہا گریش اپنا مال و دولت تمہیں و بے دوں تو کیا تم میرا راستہ چھوڑ دو گے اور میری راہ میں رکاوٹ نہیں ہوئے؟ انہوں نے کہا: ہاں، میں نے اپنا مال و دولت سب پھھان کے حوالہ کر دیا اور انہوں نے جھے میر ہے حال پر چھوڑ دیا اور اس طرح میں حضرت پنجیبر اسلام کی طرف روانہ ہو گیا۔ یہاں تک کہ مدینہ منورہ پہنچ گیا۔ اس و اقعہ کی خبر حضرت پنجیبر اسلام کو کی تو آپ نے دومر تبدار شادفر مایا: صہیب نے اپنے معاملہ میں نفع کمایا ہے ( دنیا کا مال و سے کر آخرت کی ایدی دولت حاصل کر لی ہے )۔

(تفپیر درمنثور، جلد ا صفحه ۲۳۹)

بیردوایت ای کتاب (درمنثور) میں دیگراسناد کے ساتھ بھی ذکر ہوئی ہے اور ان میں سے بعض راویوں نے اس اضافہ کے ساتھ اسے بیان کیا کہ صہیب کے واقعہ میں بیآیت '' وَ هِنَ النَّاسِ صَنْ یَشُورِیْ نَفْسَهُ ابْتِغَآءَ مَرْضَاتِ اللهِ'' نازل ہوئی، بعض روایات میں فہ کور ہے کہ بیآیت صہیب اور ابوذر ؓ کے بارے میں نازل ہوئی ہے کہ انہوں نے اپنی جانوں کو اپنے اموال کے ساتھ خرید کیا، لیکن ہم آیت کی ابتدائی وضاحت میں بیان کر چکے ہیں کہ یہاں '' شراء'' کامعٹی'' خریدنا'' آیت کے سیاق سے مطابقت ومنا سبت نہیں رکھتا۔

تفییر'' مجمع البیان'' میں حضرت علی سے مروی ہے آپ نے ارشا دفر مایا کداس آیت سے مراد وہ فخص ہے جسے امر بالمعروف اور نہی عن المئكر كرنے كی وجہ سے قل كرديا جائے ۔

(تفبير مجمع البيان جلد ٢ صفحه ٢٠١)

بیروایت اس مُطلب کی نشاندہی کرتی ہے کہ آیت کامعنی و مدلول وسیع ہے، اس لیے اس کا کسی خاص موضوع کے بارے میں نازل ہونا اس کی جامع حیثیت کے منافی نہیں قرار پاسکتا۔

### آیات ۲۰۸ تا ۲۱۰

يَاكُيُهَا الَّذِينَ امَنُوا ادُخُلُو افِ السِّلْمِ كَا فَتُهُ وَلا تَشِّعُو اخُطُوتِ الشَّيُطنِ الْ

فَإِنْ ذَلَلْتُمْ مِّنْ بَعُلِ مَاجَاءَتُكُمُ الْبَيِّنْ فَاعْلَمُوا الْفَالْدُونَ اللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيمٌ ال

### تزجمه

O '' اے ایمان والو! تم سب صلح و آشتی۔ کی وادی۔ میں داخل ہو جاؤ۔ (صلح و " تمنی کاراستہ اختیار کرو) اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو کہ وہ تمہارا کھلا دشمن ہے " (۲۰۸)

O '' پس اگرتم واضح نشانیاں (دلائل) آنے کے بعد بھی پھل گئے تو آگاہ رہو کہ خدا یقینا غالب ودانا ہے ''

O "آیاوہ اس کا انتظار کرتے ہیں کہ خدا ان کے پاس بادلوں کے سابوں میں آئے اور فرشتے۔۔ بھی آئیں۔۔، تمام کام پورا ہو چکا ہے اور سب امور کی بازگشت خداکی طرف ہوگی "

# بيان وتفسير

سیسات آیات (۲۰۸ سے ۲۱۴ تک) یعن "آی گیھاا گیزین اُمنُواادُخُلُوا فِالسِّلْمِ کَا فَیْدَ..." سے اُلآ اِنْ نَصْمَاللّٰهِ قَرِیْبٌ" تک سب کی سب انسانی معاشرہ میں دینی وحدت و پیجہتی کے تحفظ کے طریقہ واصول کی وضاحت کرتی ہیں اوروہ یہ کہ ملے وامن کا راستہ اختیار کریں، خداوند عالم کے فرمان اوراس کی دکھائی ہوئی راہ عمل سے ورہ مجرادهرادهر نہ جا کیں کیونکہ دینی وحدت کے پارہ پارہ ہونے، دنیا وآخرت کی سعادت سے محروی اور کسی بھی قوم پر جابی و مجالات کی بلا کے کرنے کا سب ملے وامن سے منہ موڑنے اور آیات خدا میں من گھڑت تبدیلیاں لاتے ہوئے انہیں ان کے ماسل مقام سے جا بجا کرنے کے علاوہ کچھ نہیں، چنا نچہ اس کی مثال بنی اسرائیل اوران جیسی دیگر گمراہ قوموں میں دیکھی جا کہا ہو جا بیا کرنے کے علاوہ کچھ نہیں، چنا نچہ اس کی مثال بنی اسرائیل اوران جیسی دیگر گمراہ قوموں میں دیکھی جا کہا ہو جا بیا کہ اس امت میں بھی وہی صورت حال پیدا ہو جاتی گر خدا وند عالم نے ان سے نفرت و مدد کا وعدہ فرمالیا ہے جیسا کہارشاد ہوا: "اُلآ اِنَّ نَصُرَاللّٰہِ قَرِیْبٌ"، (یا در کھوکہ اللّٰہ کی مدون دیک ہے)

# امن وسلح اختیار کرنے کا تھم

"نَيَا يُنْهَاالَّ نِينَ الْمَنُواادُخُلُوا فِ السِّلْحِرِ كَا فَيَةً"
 اسے ایمان والواتم سب کے سب امن وصلح کی وادی میں داخل ہوجاؤ)

اس آیت میں لفظ' السَّلْمِ '' ذکر ہوا ہے، عربی زبان میں' سلم''' اسلام' اور' تسلیم' تینوں ایک ہی معنی میں آتے ہیں۔ اور لفظ' گا فَیَّ قَنْ ' تاکید کے لئے ذکر ہوا ہے جس کا معنیٰ ہے سب کے سب، چونکہ آیت شریفہ میں سلح وامن کا راستہ اختیار کرنے کا خطاب موشین سے ہے اور ان سب کو' سلم'' (صلح و آشتی) کی راہ اپنانے کا تھم ویا گیا ہے، لہذا ہے تھم موشین پر مجموعی حیثیت میں بھی اور فرد آفرد آجمی سب پرلاگو ہوتا ہے لہذا ہر مومن پر انفرادی طور پر واجب ہے اور تمام مومنین پر

اجھائی طور پر بھی لازم ہے کہ اس سلسلہ بیں ہرگز اختلاف نہ کریں اور معاطے کو خدا ورسول خدا کے سپر دکر دیں (خدا ورسول خدا کے دین وفر مان پر سرتشلیم خم کر دیں) اور خاص طور پر مونین کو اس تھم کا مخاطب قرار دیا گیا ہے لہٰذا جس'' سلم'' اور سرتشلیم خم کرنے کی وعوت دی گئی ہے اس سے مراد سیہ ہے کہ خدا پر ایمان لانے کے بعد مونین پر لا زم ہے کہ بیہ معالمہ (امر دین) سپر وخدا کر دیں اور اپنی مرضی سے کسی چیز کو اپنے لئے بہتر قرار نہ دیں اور اپنی طرف سے کسی ایسے طرز عمل و مسلک کو نہا نہ کسی جس کے بارے بیں خدا اور رسول خدا " نے واضح طور پر بیان نہ کر دیا ہو کیونکہ اقوام عالم کی جابی کا سبب خواہشات نفس کی بیر وی اور جاہلانہ گفتار ور فقار کے سوا کچھ نہ تھا اور ان کا با ہمی اختلاف ہی ان کی نا بودی اور زندگی کے حق وسعا دیمندی سے محرومی کا باعث بنا۔

اس بیان سے تابت ہوا کہ آیت علی 'شیطان کی پیروی' کے الفاظ (اتباع خطوات الشیطان) سے اس کی بردو حت باطل کی پیروی مراوئیس بلکہ یہاں' امروین علی اس کی دوحت پر لبیک کہنا اور اس عیں اس کی پیروی کرنا' مراو ہے بیٹی وہ (شیطان) کی باطل چیز کوئی کے روپ عیں پیش کرے اور جو پھے دین کا حصہ نہیں اسے زیب وزینت دے کر دین کا حصہ قرار دے اور انسان ، نا دانی و جہالت (بغیر علم) کے ساتھ اسے اپنا لے اور اس پر عمل پیرا ہو جائے۔ یہ وہ چیز ہے جس کی عمانعت کی گئی ہے اور اسے ' شیطان کی پیروی کرنا' کہا گیا ہے۔ بی وجہ ہے کہ خداوند عالم اور رسول خدا نے اسے اپنی مقدس تعلیمات اور دینی احکامات عیں ذکر بی نہیں کیا ، اور آبیت کے سیاق کلام وانداز بیان کی خصوص کیفیت نے اسے اپنی مقدس تعلیمات اور دینی احکامات علی ذکر بی نہیں کیا ، اور آبیت کے سیاق کلام وانداز بیان کی خصوص کیفیت سے بھی بھی بھی بھی تبی جا بہ بوتا ہے کہ یہاں ''اتباع خطوات الشیطان' (شیطان کے پیچھے قدم بوقدم چلنے والاخت موئی بھی اس کی پیروی کرنا ہے کیونکہ ' خطوات' اسی راستہ میں ہوتے ہیں جس پر چلا جا رہا ہو، لبذا اگر راہ چلنے والاخت موئی بوکہ جس کا راستہ ایمان کا راستہ ہو آاس علی خطوات کی پیروی اس راستہ کو شیطانی راستہ بنا دے گی جبکہ موئن پر واجب ہے کہ وہ ''سلم' مسلم و آشی کا راستہ اختیار کر ہے کہا گہا ہے گا۔ اس میں خطوات کی بیروی کی راہ کوچھوڑ کرکوئی راستہ اختیار کر ہے کہا گہا ہے گا۔ اس میں خطوات شیطان کا راستہ اختیار کر ہے کہا گہا ہے گا۔ اس میں خطوات شیطان کا راستہ ہوگا اور اس پر چلنا شیطانی راہ کہا گہا ہے گا۔

بنا براي بير آيت شريفه: "يَاكَيُهَا الَّـنِينَ إَمَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّلْمِ كَا فَهُ وَ لَا تَتَبِعُوا خُطُوتِ الشَّيْطِنِ" ورج ذيل آيات كى ما ندم:

سوره بقره ، آیت ۱۲۹:

o " يَا َيُّهَاالنَّاسُ كُلُوامِبَّا فِى الْاَئْمِ صَللًا طَيِّبًا ۗ وَّلاَتَشِّعُوا خُطُوتِ الشَّيُطِنِ ۚ اِنَّهُ لَكُمْ عَدُوَّ مُّبِينُ۞ اِنَّمَا يَأْمُرُكُمْ بِالسُّوِّءَوَ الْفَحْشَآءِوَ اَنْ تَكُوْلُوا عَلَى اللهِ مَالا تَعْلَمُوْنَ ـ "

(اے لوگو! جو کچے بھی زمین میں حلال و پاک ہے اسے کھا وُ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو کہ وہ تمہارا کھلا وشمن

ہے، وہ تہہیں برائی وزنا کا تھم دیتا ہے اور میہ کہتم الله کے بارے میں وہ کچھ کہو (اس بات کے قائل ہو) جس کا تہہیں علم ہی نہیں ہے)

اس آیت کے بارے میں تفصیلی ذکر پہلے ہو چکا ہے۔

سوره نور، آیت ۲۱:

٥ " يَاكَيُهَا الَّذِينَ امَنُوا لا تَتَبِعُوا خُطُولِ الشَّيْطِيِ ' وَ مَنْ يَتَبِعُ خُطُولِ الشَّيْطِي فَاللَّهُ يَامُولُ
 بِالْفَحْشَآ ءِوَالْمُنْكُود."

(اے ایمان والو! تم شیطان کے نقش قدم پر نہ چلوا ور جو شیطان کے نقش قدم پر چلنا ہے تو وہ (شیطان) اسے زنا اور برے کام کرنے کا تھم دیتا ہے .. )

سوره انعام ، آیت ۱۳۲:

O " كُلُوْامِمَّا كَازَقَكُمُ اللهُ وَلا تَتَبِعُواخُطُوتِ الشَّيْطِنِ النَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ "

(جو کچھ رز ق تنہیں خدانے عطافر مایا ہے اس میں سے کھاؤ اور شیطان کے نقش قدم پر نہ چلو کہ وہ تمہارا کھلا دشمن ہے)

زینظر آیت مبارکہ (یا کی اُسٹا النویشن امنوااد خُدو افی السِّلْحِد کا قَدَّ وَلا تَشِعُواخُطُوتِ الشَّدَطْنِ)
اور فدکورہ بالا آیات (بقرہ ۱۲۹، نور ۲۱، انعام ۱۳۲) کے درمیان فرق صرف یہ ہے کہ زیر نظر آیت میں صلح و آشی کی راہ
افتیار کرنے کی دعوت اجماعی طور پردی کی ہے کیونکہ ارشاد ہوا '' گا قَدَّ '' جَبَہ فدکورہ آیات میں عمومی طور پردعوت دی
گی، بنابرایں زیر نظر آیت درج ذیل دو آیتوں کے ہم معن قرار بائی ہے:

سوره آلعمران ،آيت ۱۰۳:

O " وَاعْتَصِمُوابِحَبْلِ اللهِ جَمِيعُ اوَّلا تَفَرَّقُوا ... "

(اورتم سب کے سب الله کی رسی کومضبوطی کے ساتھ تھاہے رکھوا ور ہر گز تفرقہ وجدائی اختیار نہ کرو...)

سوره انعام ،آيت ۱۵۳:

اور ای میراداست ہے جو بالکل سیدها ہے، بستم ای پرچلواور دوسرے داستوں پر نہ چلوکہ وہ تہمیں خدا کے داستہ ہے دو بالکل سیدها ہے، بستم ای پرچلواور دوسرے داستوں پر نہ چلوکہ وہ تہمیں خدا کے داستہ ہے متفرق کر دیں گے )

بہرحال زیرنظر آیت ہے استفادہ ہوتا ہے کہ اسلام لوگوں کے ان تمام ضروری مسائل میں جو انہیں انفرادی و

ا جہّا عی زندگی میں در پیش آسکتے ہیں نہایت مفید وسعادت مندا حکام ومعارف کا حامل وضامن ہے اور اپنے دستورات میں انہیں اس طرح فکروعمل کی راہ دکھا تا ہے کہ وہ شیطان کے بہکا دے میں نہ آسکیں اور صراط منتقیم پرگا عزن رہتے ہوئے اپنی دنیاو آخرت کی سعادت کویقینی بنانے میں کا میاب ہوجا کیں جو کہ اسلام کا اصل ہدف ومقصد ہے۔

## واضح نشانیوں کے بعد گمراہی

" فَإِن زَلَلْتُهُمِّةِ ثَهِ بَعْدِ مَاجَ آءَ تُكُمُ الْبَيِّنْتُ.... "
 ( پس اگرتم واضح و لائل آجانے کے بعدراستہ سے پیسل جاؤ....)

عربی زبان میں '' ذکتہ '' میسلنے کے معنے میں آتا ہے، اس طرح زیر نظر آبت کا معنی بیہ ہوگا کہ اگرتم سب سلے وآشتی کی راہ اختیار نہ کرواور میسل جاؤ۔ یہاں پھلنے سے مراد شیطان کے نقش قدم پر چلنا ہے۔ تو جان لو کہ خدا فالب ہے وہ اپنے امر میں کسی سے مغلوب نہیں ہوسکا، وہ حکیم و دانا ہے تہمارے بارے میں اس کا کوئی فیصلہ اس کی حکمت کے دائر ہ سے تجاوز نہیں کرسکتا، لہٰذاوہ تہماری بات کا وہی فیصلہ کرتا ہے جواس کا مقتضائے حکمت ہو، اور وہ اپنا فیصلہ تم پر کسی بھی رکا وٹ کو خاطر میں لائے ہوئے جاری کرتا ہے۔ اس کے فیصلے میں کوئی چیز رکا و بنہیں بن کتی۔

### خدا کا یا دلول کے سائے میں آنا

O "هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَّانِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَلِ صِّنَ الْغَسَامِ وَالْمَلَلِكَةُ.. "
( كياوه بيا تظار كرتے بين كه خداان كے ياس بادلوں كے سابوں ميں آسے اور فرشے بھی!.. )

'' ظَلَلُ'' ظُلَة كى جَمْع كا صيغه ہے، اس كامعنى ہروہ چز ہے جس كے دَريع سابد كيا جائے، آيت كے ظاہرى الفاظ سے معلوم ہوتا ہے كہ اس مل لفظ ''الْدَلْمِ كَذُ '' لفظ جلالہ'' الله'' پرعطف ہے، اور آيت ميس مخاطب كے صيغه كو جھوڑ كر عائب كا صيغه اختيار كيا گيا ہے اور پھر ان سے خاطب ہونے كى بجائے حضرت رسول خذاً سے نخاطب ہوكر بات كى گئى ہے اور

ان سے روگر دانی اس لئے کی گئی ہے کہ بیلوگ اس فخص کی مانند ہیں جے ہم نے اس کے (شیطان کے ) ٹیش قدم پر چلنے اور وہ اس اختلاف و تفرقہ کی راہ اختیار کرنے کی وجہ سے خت سزا دینے کا فیصلہ کیا اور وہ ہمارے فیصلہ کے نفاذ کا منتظر ہے اور وہ اس اخترا کہ خدا اور فرشتے با دلوں کے سابوں میں ان کے پاس آ جا کیں اور پھران کی بساط اس طرح لیبیٹ دی جائے جس کا بیا تصور و گمان بھی نہیں کرتے ، یا اس طرح کہ ان کے قصر ہلاکت میں گرنے کی ہرگز پرواہ نہ کی جائے کہ سب امور کی بازگشت خدا کی طرف ہے ، اس کے تھم و فیصلہ سے فرار کی کوئی مخبائش نہیں ۔

آیت کا سیاق کلام اس کا متقاضی ہے کہ '' کھ لُی نَظُرُونَ'' کے الفاظ اس وعید سے عبارت ہوں جس کا وعدہ خدا نے ان لوگوں سے سابقہ آیت میں ان الفاظ میں کیا'' فَاعْلَمْ وَاللّهِ عَزِیْزٌ حَکِیْمٌ'' (جان لوکہ خدا فالب و حکمت واللہ ہے)

# ایک علمی بحث

چونکہ زینظر آیت (هَلَ یَنْظُرُونَ إِلَّا اَنْ یَانْیَنْ مُداکِ آنے کا ذکر ہوا ہے البذا ضروری ہے کہ اس سلسلہ یں وضاحت کردی جائے کہ کما ب وسنت سے بیر حقیقت پایہ جبوت کو پہنچ بھی ہے کہ خداوند عالم کسی جسمانی صفت سے متصف نہیں ، اس کی توصیف کسی جسمانی صفت کے ساتھ نہیں ہو سکتی اورا سے ممکن الوجود کی کسی صفت کے آئید میں نہیں دیکھا جا سکتا کیونکہ ہر ممکن الوجود اپنے وجود میں آنے (حدوث) کا مختاج ہونے کی حیثیت میں پہنچا نا جا تا ہے اور فقر و نہیں دیکھا جا سکتا کیونکہ ہر ممکن الوجود اپنے وجود میں آنے (حدوث) کا مختاج ہونے کی حیثیت میں پہنچا نا جا تا ہے اور فقر و ناور کی ، احتیاج و نیاز مندی اور نقص و کی اس کی لازی صفات ہیں جبکہ خداوند عالم نے اپنے بارے میں ارشاوفر مایا:

سوره شوري ، آيت ا ::

0 " كَيْسَ كَيْثُلِهِ شَيْءٌ "، (اس كى ما نندكونى چزنيس)

سوره فاطر، آیت ۱۵:

0 " وَاللَّهُ هُوَالْغَنِيُّ "،

(اورالله بی بے نیاز ہے)

سورہ زمر،آیت ۹۲: 0 '' اَللّٰهُ خَالِقُ کُلِّ شَیۡۤءٌ''، (خدام چز کا خالق ہے)

اس طرح کی دیگر آیات بھی ہیں جو کہ'' آیات محکمات'' کہلاتی ہیں کہ آیات متشابہات کی بازگشت انہی کی طرف ہوتی ہے۔ بنابرایں جن آیات میں حاوث ونو پید صفات وافعال کی نسبت ظاہراً خدا کی طرف دی گئی ہے ان کا انہی آیات محکمات کی طرف لوٹا دینا ناگذیر ہے اور ان صفات وافعال سے ایسامعنی مراولیا جائے گا جوذات باری تعالیٰ کی بلند صفات اور اساء حنیٰ کے منافی نہ ہو، لہذا جن آیات میں'' آئے''کی نسبت خداکی طرف دی گئی ہے مثلاً:

سوره فجر، آیت ۲۲:

" وَّجَا ءَ مَ ابُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا .. "

(اور تیرارب آعمیااورفرشتے صف درصف..)

سوره حشر، آیت ۴:

" فَأَتُّهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسِبُوا"

(پس آ ممیاان پرخدااس طرح سے کہوہ اس کا گمان بھی نہیں کرتے تھے)

سور ومحل ، آیت ۲۶:

" فَأَ قَى اللَّهُ اللّ

(توالله آيان كى بنيادوں پرجروں سے ..)

توان تمام آیات میں خدا کے آنے کا وہ معنی مرادلیا جاتا ہے جواس کی مقدس و پاکیزہ ذات والا صفات کے شایان شان ہو، مثلاً احاطہ کرنا، گھیرے میں کے لینا وغیرہ، خواہ مجازاً ہی کیوں نہ ہو، لہذا زیر نظر آیت میں (اَنْ یَاْلَیْ ہَاہُ ہُدُ اللّٰهُ) خدا کے آنے سے مرادیدلیا جائے گا کہ وہ ان کے بارے میں فیصلہ کرکے ان پر محیط ہوجائے، اس کے علاوہ کلام اللی میں گئ مواردا یہ بھی ہیں کہ جب خدا نے کئی نبست یافعل سے اس کے سبب کے استقلال اور واسطہ کی وساطت کوسلب کیا تو بھی اس کی نبست اپنی طرف دی اور بھی اسے اپنے امرکی طرف منسوب کیا مثلاً:

سوره زمر، آیت ۲ ۴:

٥ " اَللَّهُ يَتُوَقَّى الْاَنْفُسَ"

(خدانفول كوموت ديتاہے)

سوره مجده ، آیت ۱۱:

٥ "يَتُوَقَّلُمُ مِّلَكُ الْبَوْتِ"

( ملک الموت تمہیں موت دیتا ہے )

سوره انعام، آیت ۲۱:

o "تَوَقَّتُهُ مُسُلِنًا"

(اسے ہمارے پیغام رسانوں نے موت دی)

ان آیات یل مجمی موت دینے کی نسبت اپنی طرف دی اور مجمی ملا تکه کی طرف ، پر فرشتوں کی بابت فرمایا:

سوره انبياء، آيت ٢٤:

٥ " بِأَمْرِ لِا يَعْمَلُوْنَ "

(وہ اس کے امر (عم) ہے مل کرتے ہیں)

سوره يونس ، آيت ۹۳:

٥ "اِنَّ مَا بَّكَ يَقْفِي بَيْئُمْ"

(یقیناً تیرا پروردگاران کے درمیان فیعلہ کرےگا)

سوره موثن ، آیت ۸ ک:

0 " فَإِذَاجَا ءَا مُرُاللهِ قُضِيَ بِالْحَقِّ "

( پس جب فدا كا امرآ كياتوحق كے ساتھ فيصله بوگا)

سور و کل ، آیت ۳۳:

o " هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ تَأْتِيَهُمُ الْمَلْكِكَةُ أَوْيَأْتِيَ آمُرُمَ بِكَ"

(وہ نہیں انظار کرتے مگر میکدان کے پاس فرشتے آجائیں یا تیرے پروردگار کا امرآ جائے)

اورجیما کرزینظر آیت یس ہے:" اِلَّا اَنْ یَا اَتِیَهُ مُراللَّهُ فِی ظُلَلِ مِّنَ الْغَسَامِ " (بیکه خداان کے پاس آ جائے بادلوں کے سابوں یس!)

ند کورہ بالا آیات کے الفاظ و معانی پرغور کرنے سے اس بات کا جواز دکھائی دیتا ہے کہ جن موارد میں الی نسبت موجود ہے جو خداوند عالم کی مقدس ذات کے شایان شان نہیں ان میں لفظ '' امر'' کی اضافت فرض کر کے معنی کیا جائے۔

مثا

"جاء ربک " (تیرارب آیا) "ویاتیهم الله " (اوران کے پاس الله آجائے) کوان پس لفظ" امر" کی اضافت فرض کرکے یوں کہاجائے: "جاء امر ربک" (تیرے رب کا امر آگیا)،"ویاتیهم امر الله" (اوران کے پاس خدا کا امر آئے)، تواس طرح آیات کے معانی کو آسانی سے سمجھا جاسکتا ہے۔

بنابرای کی کاکس کے پاس آنا ہاری نظر میں بیمتی رکھتا ہے کہ آنے والا جسمانی طور پر ایک جگہ سے دوسری جگہ (جہاں آرہا ہے) کے درمیان پایا جانے والا فاصلہ طے کر کے آئے اور اس کے نزدیک ہو، کین جب اس معنی کو مادی خصوصیات سے الگ دیکھیں تو اس سے مراد قرب و تقرب حاصل کرنا اور دوچیزوں کے درمیان پائے جانے والے موانع کو کسی نہ کسی خاک میں خالے سے دور کرنا ہے ، اس طرح اس کی نبیت خداوند عالم کی طرف حقیقی طور پر صحیح ہوگی نہ کہ مجازی طور پر ، تو فدا کا لوگوں کے پاس آ جانا'' سے مراد بیہ ہوگا کہ لوگوں اور ان کے بارے میں خدائی فیصلے کے نفاذ میں جو موانع و رکا و شیس میں وہ دور ہوگئیں ، یہی وہ قر آئی حقائن ہیں جن کا سجھنا استدلالی بحثوں کے ذریعے اس وقت تک ممکن نہیں جب میں کہ ان کی عمیق گہرائیوں میں جا کر قوت فکر ونظر کے بحر پور استعال کے ساتھ وجو لاگی اصل حقیقت کا مختف مرا تب و

مدارج کا حامل ہونا ثابت نہ ہو \_

بہر حال زیر نظر آیت شریفه اس وعید کے بیان پر مشتل ہے جس کی خبر سابقہ آیت میں ان الفاظ کے ذریعے دی جا چی ہے: '' اَنَّ اللّٰهَ عَزِیْزُ حَکِیْمٌ ''، اور یہ بھی ممکن ہے کہ اس وعید کا تعلق اس حالت سے ہوجس سے وہ لوگ آخرت میں قیامت کے دن و چار ہوں مجے جیسا کہ اس کی مانند سور ہمل کی آیت ۳۳ میں ہے: ''هَلُ يَنْظُرُوْنَ إِلَّا اَنْ تَأْتِيهُمُ الْهَالِكَةُ اَوْ يَا فِي اَمْرُسَ بِنَكُ ''،

اور یہ جی ممکن ہے کہ یہ دعیدای دنیا میں کی متوقع صورت حال سے مربوط ہوجیا کہ صورہ بونس آیت ہے ۲ (وَلِكُلِّ اُحْتِ مَنْ اَلَّ اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِي الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْلِي الللِّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعْمِلُ اللللْمُ الللِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللِلْمُ اللَّهُ الللِّهُ الللِّهُ ال

اور یہ بھی ممکن ہے کہ بیہ وعید دنیا و آخرت میں پیش آنے والے حالات واحوال دونوں سے متعلق و مربوط ہو، بہر حال آیت میں '' فِی ظُلْکِلِ مِّنَ الْغَهَاهِر '' (باولوں کے سابوں میں ) کامعنی اس طرح کرنا ہوگا کہ اس کے مورد سے مناسبت رکھتا ہو۔

### برچیز کی بازگشت خدا کی طرف!

" وَقُضِى الْا مُولِ وَ إِلَى اللهِ تُورِ جَعُ الْاُمُونُ"
 (اور فیصلہ ہو چکا، اور الله کی طرف تمام امور کی بازگشت ہے)

یہاں" قُضِی الْا مُسُرُ" کہا گیا ہے یعنی امر پوراکردیا گیا (فیصلہ ہوگیا) اس میں فیصلہ کرنے والے کا نام نہیں لیا گیا جو کہ خداوند عالم ہے کہ جس کا ثبوت" وَ إِلَى اللّٰهِ تُرْجَعُ اللّٰهُ مُونٌ" (الله کی طرف تمام امور کی بازگشت ہوگی) سے ملتا ہے، فاعلی کا نام اس لئے نہیں لیا گیا کہ یہاں کبریائی کا اظہار مقصود ہے جیسا کہ بزرگوں کا معمول ہے کہ وہ اپنے احکا مات و دستورات سے آگاہ کرتے وقت اپنانام ذکر نہیں کرتے اور اس کی مثالیں قرآن مجید میں کثرت سے ملتی ہیں۔

# روايات پرايك نظر

آیت مبارکہ '' نیا یُنھاالنّاسُ گُلُوامِسّافِ الْاَسْ صَلاً طَیّبًا'' کی تغییر میں متعددروایات ذکر کی جا چکی ہیں جن سے اس معنی کی تا تمد ہوتی ہے جوہم نے '' اتباع خطوات الشیطان'' (شیطان کے تقش قدم پر چلنے ) کی بابت کیا ہے، رجوع کر کے ملاحظ فرما کیں۔

بعض روایات میں ہے کہ''اڈخُدُو افِی السِّدُیر'' میں''سلم'' سے مرادولایت ہے، البتہ یہ''جسری'' بعنی ایک مصداق کے تعین ونشائد ہی کے باب سے ہے جیسا کہ اس کی مثالیں متعدد بارذ کر کی جا چکی ہیں۔

کتاب توحید اور معانی الاخبار میں آیت شریفہ "هَلْ یَنْظُرُونَ إِلَّا اَنْ یَاْتِیهُمُ اللهُ فِیُ ظُلَلِ مِّنَ الْغَمَامِ" کی تفیر میں حضرت اما علی رضاً ہے منقول ہے آپ نے ارشا دفر مایا: خدا فر ما تا ہے کہ آیا بدلوگ پھر بھی اس کے منتقر بین کہ خدان کے پاس فرشتوں کے ساتھ با دلوں کے سابوں میں آئے ، اور بیا بت ای طرح نازل ہوئی ہے ، اور "وَ جَاءَ مَرَبُّكَ وَالْمَلُكُ صَفَّا صَفَّا" کی تفیر میں امام نے فر مایا: "ان السلم لا یسوصف بالسمجیی و والذهاب ، تعالیٰ عن الانتقال وانما یعنی به و جاء امر ربک والملک صفاً صفاً "کہ خداوند عالم کی" آنے اور جائے "کے الفاظ سے توصیف نہیں ہوسکتی ، وہ جا بجا ہونے کے مل سے پاک و ماور اء ہے ، لہذا آیت میں خدا کے آئے سے مراویہ ہے کہ اس کا امر وظم اور فیصلم آگیا اور فرشتے گروہ درگروہ آگئے۔

(ملا حظه بو: كمّاب التوحيد بصفحه ١٩٢)

امام کے الفاظ آیت کی تغیر سے تعلق رکھے ہیں نہ کہ آیت کے اصل الفاظ کے بیان پر مشمل ہیں۔ یونکہ امام نے فرمایا: "یقول ہل ینظروں الله ان یا تیہم الله بالملائکة فی ظلل من الفمام" (خدافر ما تا ہے آیا وہ اس کا انظار کرتے ہیں کہ خدا ان کے پاس فر مثنوں کے ساتھ بادلوں کے سابوں میں آئے ) ان الفاظ سے مرادیہ بین کہ اصل آیت ہی ہے بلکہ یہ الفاظ اصل آیت (هَلُ یَنْظُرُ وُنَ إِلَّا اَن یَا آتِیهُ مُ اللّٰهُ فِی ظُلْلِ مِن الْفَدَامِ وَ الْمَلَلِكَةُ ) کی تغییر دوضاحت کے لئے ہیں ، اور جو متن المام نے بیان فرمایا ہم نے بھی تقریباً ای کو ذکر کیا ہے کہ خدا کے آئے ہیں ، اور جو متن المام نے بیان فرمایا ہم نے بھی تقریباً ای کو ذکر کیا ہے کہ خدا کے آئے ہیں چنا نچہ اس کے امر کے مطابق ممل کرتے ہیں چنا نچہ اس کے امر کے مطابق ممل کرتے ہیں چنا نچہ اس کے امر کے مطابق ممل کرتے ہیں چنا نچہ اس کے امر کے مطابق ممل کرتے ہیں چنا نچہ اس کے امر کے مطابق ممل کرتے ہیں چنا نچہ اس کے امر کے مطابق ممل کرتے ہیں چنا نچہ اس کے امر کی مطابق میں اور اس کے امر کے مطابق میں میں اور اس کے امر کے مطابق میں میں اور اس کے امر کے مطابق میں عزل ہوتے ہیں اور اس کے امر کے مطابق میں میں اور اس کے امر کے مطابق میں عزل ہوتے ہیں اور اس کے امر کے مطابق میں عزل ہو تے ہیں اور اس کے امر کے میں اور اس کے امر کے مطابق میں عزل ہوتے ہیں اور اس کے امر کے میں اور عی کو تو میں عزل ہوتے ہیں اور اس کے امر کے میں اور علی کے اس کی امر کے میں اور عور کی مطابق میں عزل ہوتے ہیں اور اس کے امر کے میں اور عور کی اس کی امر کے میں اور عور کی اس کی امر کے میں اور عور کی اس کی امر کی امر کے میں اور عور کیں اور عور کی میں کی امر کی اس کی امر کی امر کی امر کی اس کی امر کی کی کو

ان کے بارے میں خداوندعالم نے ارشا وفر مایا:

سوره انبیاء، آیت کا:

نبلُ عِبَادٌ مُمْكُورَهُ أَن ﴿ لاَ يَسْدِقُونَ فَ إِلْقَوْلِ وَهُمْ إِلَمْ وِ لاَ يَعْمَلُونَ ''
 (بلکه وه کرم بندے ہیں جوخداسے کی بات بیں سبقت نہیں کرتے اور وہ اس کے امرے مطابق عمل کرتے ہیں )
 سورہ کی ، آ ہے تا:

o "يُنَزِّلُ الْمَلْمِكَةَ بِالرُّوْجِ مِنْ آمُرِهِ"

(وه (خدا) فرشتول كونازل كرتاب روح كے ساتھا بے امرے!)

نرینظرآیت شریفہ کے بارے شن ایک اور متی کا احتال بھی دیا گیاہے اور وہ یہ کہ اس میں ''هُ لُی نُظُرُوُنَ اِلَّا اَنْ یَا نَتِی ہُمُ اللّٰہُ ۔۔۔۔' دراصل استفہام انکاری ہے کہ جس میں پورے جملہ کی نفی مقصود ہے نہ کہ صرف اس کے ایک حصہ کی کہ جس پرحرف استفہام'' حل'' آیا ہے ، اس صورت میں معنی یوں ہوگا کہ یہ لوگ نہیں انظار کرتے مگر ایک محال و ناممکن چیز کی اور وہ یہ کہ خدا با دلوں کے سابوں میں ان کے پاس آجائے جسیا کہ ایک جسم دوسرے جسم کے پاس آتا ہے اور اس کے ساتھ فرشتے بھی آئیں کہ جنہیں وہ امرو نہی کرے ، جبکہ یہ سب پھی محال ہے للبذا اس جملے کو اس سے کنا میہ کے طور پرلیا جائے گا کہ ان فیسحتوں اور تنبیبوں سے ان لوگوں کا راہ راست پر آنا محال و ناممکن ہے۔

اس احمّال کی عدم صحت پرتین دلائل موجود ہیں:

ا۔ بیا حال پہلے ذکر کئے گئے مطالب ہے ہم آ ہنگ نہیں کہ جن میں بیان کیا جاچکا ہے کہ بیآ یات ایک ہی سیاق کی حامل ہیں کہ جس کا لازمی نتیجہ بیہ ہے کہ بیدکلام مؤمنین کے بارے میں ہے اور مؤمنین اس طرح کی باتوں سے بالاتر ہیں۔ الی سوچ مؤمنین کے شایان شان نہیں ہو سکتی۔

۲۔اگرید کلام مذکورہ احمالی معنی کے بیان پرمشمل ہوتا تو اس میں ان لوگوں کی غلط سوچ کا جواب بھی ذکر کیا جاتا جو کہ قرآن مجید کا عام طریقہ واسلوب ہے کہ اس طرح کے موار دمیں باطل نظریات کی تر دید بھی ساتھ ذکر کر دی جاتی ہے جیسا کہ درج ذمیل آئیوں میں مشہو دہے:

سور ه فرقان ، آیت ۲۱:

٥ " وَ قَالَ الَّذِيْنَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَ نَالَوْ لَا أُنْزِلَ عَلَيْنَ الْهَلَيْكَةُ اَوْنَرْى مَا بَنَا لَقَوا اسْتُلْبَرُوا فِيَ الْفُومِ مُو عَتَوْعُتُوًّا كَبِيدًا "
 اَنْفُومِ مِ وَ عَتَوْعُتُوًّا كَبِيدًا "

(اور جولوگ ہماری ملاقات کی امید۔۔۔ یا تو قع ویقین ۔ نہیں رکھتے وہ کہتے ہیں کہ ہم پر فرشتے نازل کیوں نہیں

ہوتے یا ہم اپنے رب کو کیون نہیں دیکھتے ، در حقیقت انہوں نے اپنے دلوں میں غرور و تکبر پیدا کرلیا ہے اور بہت بری سرکشی کے مرتکب ہوئے ہیں )

سوره انبياء، آيت ٢٦:

o " وَقَالُوااتَّخَذَالرَّحُلنُ وَلَدًّاسُبُطنَهُ"

(اورانہوں نے کہا کہ رحمان (خدا) نے بیٹا بنایا ہواہے ..جبکہ ..وہ اس سے پاک ومنزہ ہے)

ملاحظہ کریں کہ ان آبتوں میں غلط و باطل نظریات رکھنے والے لوگوں کا ذکر کرکے ان کے جواب ور دکو بھی ذکر کر دیا عمیا ہے۔ تو اگر زیر نظر آبیت میں استفہام اٹکاری ہوتا تو ان لوگوں کے غلط خیال کہ خدا ان کے پاس با دلوں کے سابے میں آ جائے کی نفی ور دکو بھی ذکر کیا جاتا۔

۳- اگریدا حمّال درست ہوتو جملہ '' فِی ظُلکلِ قِسَ الْغَهَامِر '' (بادلوں کے سائے میں ) کینے کی ضرورت ہی نہوتی، اور نہ ہی اس کے بعد پھھ کہنے کا بظا ہرکوئی فائدہ ہوتا۔

### روایات برایک اورنظر

حضرات آئمہ اہل بیت علیہم السلام سے اس آیت شریفہ (۲۱۰) کی تغییر میں تین قتم کی روایات وارد ہوئی ہیں،
بعض تفاسیر مثلاً تغییر العیاشی میں حضرت امام محمہ باقر سے مروی ہے آپ نے فرمایا: اس سے مراد قیامت کا دن ہے، (تغییر
العیاشی، جلد اصفحہ ۱۰۱۳) ۔ بعض روایات میں اس سے'' رجعت' مراد لی گئی ہے جبیبا کہ شیخ صدوق نے حضرت امام جعفر
صادق سے روایت ذکر کی ہے ، تغییر العیاشی میں شیعہ وسی اساد کے حوالہ سے امام محمہ باقر سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے
فرمایا: اس سے مراد ظہور مہدی ہے۔ ( فہ کورہ بالاحوالہ )

اس طرح کی کیرمثالیں موجود ہیں، البذاجب آپ تغص وجبتی کریں گے تو آپ کو بہت کی آیات الی ملیں گی جن کی تغییر ہیں آئمہ اہل ہیٹ نے ہمی قیامت، بھی رجعت اور بھی ظہور مہدی مرادلیا ہے، اور بیاس لئے ہے کہ ان سب معانی ہیں ایک طرح سے وحدت وسخیت پائی جاتی ہے، جہاں تک عوام الناس کا تعلق ہے تو چو تکہ انہوں نے قیامت کے دن کی حقیقت کے بارے میں اچھی طرح غور نہیں کیا اور اس عظیم دن کی بابت قرآنی بیانات سے اس کی اصل حقیقت کو بجھنے میں بھر پور کاوشیں بروئے کار نہیں لا کمیں البذا وہ فہ گورہ روایات کی بابت کی گروہوں میں بٹ گئے چنا نچہ ان میں سے بعض

حضرات نے ان روایات کو سرے سے نظرا نداز کر دیا اور انہیں درخوراعتنا قرار ند دیا بلکدان کو مستر د کر دیا جبکہ وہ گئی سو روایات ہیں اور شاید متفرق ابواب میں چھیلی ہوئی پانچ سوسے زائدروایتیں ہیں، اور ان میں سے بعض حضرات نے ان کے ظاہر وصرتے ہونے کے باوجودان کی تاویل کر دی، اور بعض حضرات نے (جو کہ مثالی طرز عمل اپنانے والے ہیں) ان روایات کو بعیدنہ ذکر کرنے پر اکتفاء کی اور اس پر کسی قتم کی بحث کر کے اظہار خیال نہیں کیا۔

اور جہاں تک غیر شیعہ مسلمانوں کا تعلق ہے تو وہ اگر چہ ظہور مہد تی پریفین رکھتے ہیں اور اس کی بابت اُنہوں نے حضرت پینجبراسلام کی روایات بھی ذکر کی ہیں کیکن انہوں نے'' رجعت'' کا انکار کر کے اسے شیعوں کا مخصوص عقیدہ قرار دیا ہے، اور اس دور کے بعض نام نہا و شیعہ بھی ان کے ہمفکر ہو گئے ہیں اور عقیدہ رجعت کو یہودیوں کی دسیسہ کاری اور عبدالله بن سباا وراس کے ساتھیوں جیسے بظاہر اسلام کے دعویداروں کا اختراعی نظریے قرار دیا گیا۔

### ایک باطل رائے کی وضاحت

بعض حفرات نے عقیدہ ورجعت کو برعم خود باطل قرار دیے بیں عقلی دلیل بھی پیش کردی کہ جس کا خلاصہ و ماحسل ہے ۔ بی خدا کی عنایت خاصہ ہے کہ کی بھی زندہ مخلوق پر اس وقت تک موت نہیں آتی جب تک وہ کمال حیات کے تمام مراحل طے نہ کرلے اور مرحلہ'' قوت' سے نگل کر مرحلہ'' فعلیت'' تک نہ بھی جائے بینی جب تک اپنے وجودی کمال کے تمام مراحل طے کر کے لباس'' موجودیت'' زیب تن نہ کرلے اس وقت تک اس پرموت طاری نہیں ہوتی، البذا اگر رجعت کے قائل ہوں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ وہ مر نے کے بعد دوبارہ و نیا بیں لوٹ آئے جو کہ مرحلہ '' فعلیت'' سے مرحلہ '' قوت'' کی طرف اوٹ کہلائے گا جو کہ کال ہے (کیونکہ کسی موجود کا اپنی قوت و استعداد کے مرحلہ سے نگل کر موجودیت کے مقام تک بھی جو تی مولد سے نگل کر موجودیت کے مقام تک بھی جانے کی خبر دوبارہ مرحلہ ''قوت و استعداد کے مرحلہ سے نگل کر موجودیت کے مقام تک بھی جانے کی خبر دوبارہ مرحلہ قوت بیں چلے جانے کی خبر دے جیسا کہ حضرت موسیٰ ، حضرت عیسیٰ اور حضرت ابر امیم اور فر ما یا اور نہ بی اس کے نما کندوں (انبیاء و مرسلین اور آئمہ ) نے اس کی خبر میں شد تو خداوند عالم نے کوئی بیان صا در فر ما یا اور نہ بی اس کے نما کندوں (انبیاء و مرسلین اور آئمہ ) نے اس کی خبر دی۔ اور اس کے اثبات بیں جوروایات بیش کی گئی ہیں کہ جنہیں اس کی صحت کی دلیس قرار ادریا گیا ہے وہ اسے فابت نہیں کرتیں، (یا در ہے کہ اس عقلی دلیل پیش کی گئی ہوں کے جنہیں اس کی صحت کی دلیس قرار ادریا گیا ہے وہ اسے فابت نہیں کرتیں، (یا در ہے کہ اس عقلی دلیل پیش کرتی کی فی والے '' دانشور'' نے رجعت کے بارے میں پیش کی گئی روایات کوضعیف کرتیں، (یا در ہے کہ اس عقلی دلیل پیش کرنے والے '' دانشور'' نے رجعت کے بارے میں پیش کی گئی روایات کوضعیف

ٹابت کرنے کے لئے صحیح وقیم تمام روایات کی اکھاڑ پچیا ڑکروی)۔

لیکن اس بے چارہ نے بیبی نہ مجھا کہ اس کی دلیل کوا گرعقلی دلیل تشلیم کربھی لیا جائے تو اس کا صدر (ابتدائی حصہ)

اس کے ذیل (آخری حصہ) کی نفی کرتا ہے کیونکہ جو چیز ذا تا محال ہو اس میں استثناء کی ہر گر مخبائش نہیں ہوسکتی اور نہ ہی وہ مجرصا دق کے کہنے سے ممکن بن سکت ہے (جو چیز محال ذاتی ہے وہ ہمیشہ محال ہی رہے گی اس کا وائرہ امکان میں آٹا تا بل تضور ہی نہیں ) اور اگر کوئی مخبر کسی محال چیز کے ممکن ہونے کی خبر دیتو وہ اپنے بیان میں صادق وسچا نہیں کہلائے گا اور اگر بالفرض اس کے خبر دینے کو محبح تسلیم کرلیا جائے تو تا چاراس کے کلام کی تاویل کرنی پوئے گی اور اس کی کوئی ممکن صورت نکا لنا بالفرض اس کے خبر دینے کو محبح تسلیم کرلیا جائے تو تا چاراس کے کلام کی تاویل کرنی پوئے گی اور اس کی کوئی ممکن صورت نکا لنا بالفرض اس کے خبر دینے کو تیجہ دیا تا میں غیر معقول اور بالغرض میں )۔

اور جہاں تک اس کی اس بات کا تعلق ہے کہ جو چیز ایک بار مرحلہ'' قوت'' واستعداد سے نکل کرمرحلہ'' نعلیہ'' و موجود یت میں داخل ہو جائے اس کا دوبارہ مرحلہ قوت میں واپس جانا ناممن ومحال ہے تو بیسجے ہے لیکن بیر قاعدہ کلیہ مقیدہ رجعت پرصا دق نہیں آتا کیونکہ بیان مردوں کے دوبارہ زندہ ہونے اور دنیا سے ایک بار چلے جانے کے بعد دوبارہ دنیا میں واپس آنے سے تعلق رکھنل طور پر مرحلہ فعلیت و میں واپس آنے سے تعلق رکھنا مور پر مرحلہ فعلیت و موجود یت میں داخل ہوئی ہو (کہ اسے جی پر حلی ہوئی پر اس سے بی مرد ہوئی ہو (کہ اسے بی موت کہا جاتا ہے)، موجود یت میں داخل ہوئی اور بدن سے بیوستہ ہوئی پھراس سے بی طور پر جدا ہوئی ہو (کہ اسے بی موت کہا جاتا ہے)، لیکن ناگہانی موت کہ جو کی بیرونی عامل کے ذریعے واقع ہوتی ہے مثلاً تمل کی ذریع ہوئی ہو اس کے بعد دنیا میں واپس آنے میں کوئی مانع وحرج لازم نہیں آتا کیونکہ عین ممکن ہے کہ انسان اپنی پہلی دنیاوی زندگی کے زمانہ کے بعد آنے والے زمانہ میں وکئی مانع وحرج لازم نہیں آتا کیونکہ عین ممکن ہے کہ انسان اپنی پہلی دنیاوی زندگی کے زمانہ کے بعد آن کو اس کے لئے باتے جانے والے کمال کی صلاحیت واستعدادر کھتا ہو کہ مرنے کے بعد دوبارہ زندہ ہو کر اس کمال کو پالے جواس کے لئے دوسرے زمانہ میں قائل حصول ہے، یاس کمال کے حصول کی استعدادر کھتا ہوجو برزخ میں زندگی کے حصول سے مشروط ہوری ہونے کے بعد وہ دنیا میں لوٹ آئے، ہم اس موضوع کی بابت تفصیلی بحث اس کے مرابط مقام پر واپس آنا (رجعت) کی نامئن وعال چیز کا سبب نہیں بنا، تا ہم اس موضوع کی بابت تفصیلی بحث اس کے مرابط مقام پر واپس آنا (رجعت) کی نامئن وعال چیز کا سبب نہیں بنا، تا ہم اس موضوع کی بابت تفصیلی بحث اس کے مرابط مقام پر واپس آنا ہے۔

جہاں تک رجعت کی روایات کے بارے میں اس کے احتر اضات کا تعلق ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ رجعت کے متعلق جوروایات آئمہ اہل ہیں و و معنی کے لحاظ ہے'' تو اتر'' رکھتی ہیں۔ اصطلاح میں انہیں'' روایات متواتر و'' کہا جا تا ہے۔ اس وجہ سے مخالفین کے نز دیک مسئلہ رجعت ابتدا ہی سے شیعہ اوران کے آئمہ معمومین کے مخصات میں شار کیا عمیا۔ اور جہاں تک'' تو اتر'' کا تعلق ہے جو رجعت کی روایات میں پایا جاتا ہے تو غیر متواتر ہ روایات کہ جنہیں

اصطلاح میں ''المروایات الآحاد'' یا''آحاد المروایات'' کہاجاتا ہے کے ذریعے اس کی صحت متاثر نہیں ہوسکتی ، اس کے علاوہ یہ کہ رجعت کی بابت متعدد آیات بھی موجود ہیں اور جوروایات اس سلسلے میں وار دہوئی ہیں وہ بھی موضوع کے اثبات میں کامل و تام اور ہر لحاظ سے قائل قبول ہیں اور رجعت کی تھوس ولیلوں کی حیثیت رکھتی ہیں ، اس سلسلہ کی مر پوط آیات اینے موزوں ومناسب موارد میں ذکر کی جائیں گی مثلاً:

' وَيَوْمَ نَحْشُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ فَوْجًامِّتَن يُكَنِّ بُإِلَيْنَا '' (سوره عُمَل، آيت ٨٣)

..اوراس دن ہم ہرامت میں سے ان لوگول کا ایک گروہ اٹھا ئیں گے جو ہماری آیات کی تکذیب کرتا تھا..،

بیاوراس طرح کی دیگر آیات سے رجعت کا ثبوت ملتا ہے ، ان کے علاوہ کچھ آیات سے اجمالاً رجعت کا ثبوت ملتا ہے جن میں سے ایک بیر آیت ہے :

سوره بقره ، آیت ۱۲۱۳:

٥ "أَمْرَ حَسِبْتُمُ أَنْ تَنْ خُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ"

( آیاتم گمان کرتے ہو کہ بہشت میں داخل ہو گے۔حالا نکہتم پرابھی وہ حالات نہیں آئے جوتم سے پہلے لوگوں پرآئے تھے )

اس کے ساتھ ساتھ زمانہ وقدیم لیعن ہم ہے پہلے جو واقعات رونما ہو چکے ہیں مثلاً احیاء اموات (مردوں کو زندہ کرنا) کہ جن کا تذکرہ قرآن مجید ہیں ہوا ہے جیسے ابراہیم ،مولی ،عیلی ،عزیر ، اور ارمیا ودیگر حضرات کے قصص و واقعات ، تو ان سے بھی مسئلہ رجعت کے عقیدہ کی صحت واضح ہوتی ہے ، اور حضرت پیٹیبر اسلام کی بیپیشگوئی فریقین (شیعہ وسنی سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: مجھے تم ہے اس ذات کی جس کے قبضہ قدرت میں میری جان ہے تم ضرورا پی ماسبق اقوام اور اپنے کہ لوں کی دوش کو اپناؤ کے اور پورے طور پران کے طور طریقوں اور راہ ورسم کے مطابق عمل کرو گے مہارا طرزعمل ان سے ہرگز عقف نہ ہوگا اور تہاری عا دات نی اسرائیل کی عادتوں سے پورے طور پر ہمرنگ ہوں گی۔

اور پھر جن واقعات کے رونما ہونے اور آخرائز مان میں پیش آنے والے حالات کے بارے میں آئمہ اہل ہیں تے ہمیں آگاہ فر مایا اور ان کی پیشگوئی کی کہ جن کے واقع ہونے اور پیشگوئی کی صحت کی عملی تقدیق ہمارے پیش رومؤلفین نے ہمیں آگاہ فر مایا اور ان کی پیشگوئی کی کہ جن کے واقع ہونے اور پیشگوئی کی صحت کی عملی تقدیق ہم ہرروز کرتے نے اپنی کتب وتحریروں میں کردی ہے ان صدیوں پہلے بیان کی ہوئی حقیقوں کے وجود میں آنے کا مشاہدہ ہم ہرروز کرتے رہتے ہیں کہ وہ آئمہ الل ہیت کے بیانات کے مین مطابق ہیں۔ بنابرای ضروری ہے کہ ہم ان تمام بیانات وارشادات کی محت اور آئندہ رونما ہونے والے واقعات و حالات کی بابت ان کی تمام پیشگوئیوں کی تقدیق کرتے ہوئے ان کی ہر بات پرفکری وعملی ایمان لائمیں اور ان بیانات میں سے ایک مسئلہ رجعت بھی ہے۔ م،

بہرحال اب ہم دوبارہ روئے تن اپنے موضوع کی طرف کرتے ہیں جسے ہم نے ابتداء میں ذکر کیا کہ ایک ہی آبت کی تفسیر میں تین قتم کی روایات وارد ہوئی ہیں: بعض روایات میں قیامت کا دن، بعض میں رجعت اور بعض میں ظہور امام مہدی مراولیا گیا ہے، تو اس کی وضاحت کے طور پرہم یہ کہہ سکتے ہیں کہ ان سب کی بازگشت ایک ہی معنی وحقیقت کی طرف ہوتی ہے اور وہ بول کہ خداوند عالم کے کلام میں قیامت کے دن کے جواوصاف واحوال بیان کئے گئے ہیں ان کا طلاصہ یہ ہے کہ اس دن کوئی سب اور کوئی مانع خداوند عالم سے پوشیدہ نہ ہوگا، تمام اوبام ختم ہوجا کیں گئ اور آبیات اللی ملل ظہور کے ساتھ جلوہ گرہوں گی اور اس کا وجود اس جسمانی نشاق کی گئی و بطلان کا موجب نہیں، چنانچہ کتاب وسنت سے کوئی الی دلیل ہمارے پاسموجوہ تحریف جسمانی نشاق کی نفی کرتی ہے بلکہ صورت حال اس کے برعکس ہے، البتہ کتاب وسنت سے بظاہر بیٹا بت ہوتا ہے کہ نسل بشر کہ جسمانی نشاق کی نفی کرتی ہو جا کے کہنس بشر کہ جسمانی نشاق کی نفی کرتی ہونے سے بہلے اس دنیا سے ختم ہو کہا اس کے برعکس ہے، البتہ کتاب وسنت سے بظاہر بیٹا بت ہوتا ہے کہ نسل بشر کہ جسمانی نشاق سلملہ حضرت آ دم اور ان کی زوجہ (حضرت حوال) تک پانچتا ہے قیامت کے دن کے طلوع ہونے سے پہلے اس دنیا سے ختم ہو جاسے گی۔

حقیقت امریہ ہے کہ ان دو جہانوں لین عالم دنیا اور عالم آخرت (قیامت) کہ جس میں لوگوں کو دوبارہ زندہ کر کے لایا جائے گا کے درمیان کوئی تزاحم بی نہیں پایا جاتا کہوہ ایک دوسرے کی نفی کریں یا ایک دوسرے کے وجود میں آنے کی راہ روکیں جیسا کہ عالم برزخ کہ جس کا وجود اس وقت ہماری اموات کے لئے ثابت ہے، اس سے نہ تو دنیا کے وجود کی نفی ہوتی ہے اور نہ دنیا کا وجود اس کے وجود کی نفی کرتا ہے ارشاوی تعالی ہے:

سوره کل ، آیت ۹۳:

٥ " تَاللّٰهِ لَقَدُ أَرُسَلُنَا إِلَى أُمَمِ مِّن تَبْلِكَ فَزَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطِنُ اَعْمَالَهُمْ فَهُوَ وَلِيُّهُمُ الْيَوْمَ وَلَهُمُ
 عَذَابٌ الِينَمُ "

(بخداہم نے آپ سے پہلے امتوں کی طرف رسول بینچ مگر شیطان نے لوگوں کے اعمال کوان کے لئے زینت بنا دیا، پس وہی آج ان کا ولی وسر پرست ہے اور ان کے لئے در د تاک عذاب مقرر ہے )

یہ ہے قیامت کے دن کی حقیقت، اس دن سب لوگ عالمین کے پروردگار کے حضور کھڑ ہے ہوں گے، اس دن وہ سب ظاہر وعیاں ہوں گے، ان کی کوئی چیز خدا سے پوشیدہ نہ ہوگی، شایدای وجہ سے موت کے دن کو قیامت سے موسوم کیا گیا ہے کیونکہ اس دن مرنے والے کے سامنے سے دنیاوی اسباب کے تمام پردے و حجابات ہٹ جاتے ہیں چنانچہ حضرت علی کیا ہے کیونکہ اس دن مرنے والے کے سامنے سے دنیاوی اسباب کے تمام پردے و حجابات ہٹ جاتے ہیں چنانچہ حضرت علی کیا دن اس کے مرنے کے دن ہی برپا ہوجاتی ہے)، علی کا ارشاد ہے: ''من مات قامت قیامت ، ' (مرنے والے کی قیامت اس کے مرنے کے دن ہی برپا ہوجاتی ہے)،

ال

تمام مسائل کی بابت تفصیلی بیان عنقریب آئے گا۔انشاء الله۔

### رجعت کے ثبوت پر منی روایات

جن روایات سے رجعت کا ثبوت ملتا ہے اگر چہ وہ سند کے حوالہ سے مختلف اکا ئیوں میں بھری ہوئی ہیں اور مختلف راویوں نے انہیں بیان کیا ہے لیکن وہ اپنی کثرت کے باوجو دایک ہی معنی دیتی ہیں اور ان سب میں ایک ہی حقیقت کو بیان کیا گیا ہے اور وہ بیر کہ دنیا اپنے وجو دی نظام کے ساتھ اس دن کی طرف رواں دواں ہے جس میں آیات البی مکمل ظہور کے ساتھ جلوہ گر ہوں گی ، اس میں خداوند عالم کی معصیت و نافر مائی کا ارتکاب ہرگز نہ ہوگا بلکہ اس کی خالص عبادت و پرستش ہو گی کہ جس میں کسی نفسانی خوا ہش کا کوئی عمل وظل نہ ہوگا اور نہ ہی شیطان کی گمراہ کن چالیں اس دن کا رگر ٹابت ہوں گی ، اور مرب میں سے پعض اولیائے البی اور بعض و شمنان خدا و نیا میں واپس جا کیں سے اور حق و باطل کی تمیز اور ایک دوسر سے الگ الگ کردیا جائے گا۔

اس بیان سے ٹابت ہوتا ہے کہ رجعت کا دن قیا مت کے دن کے مراحل کی ایک کڑی ہے، اگر چہاس میں قیا مت کے دن کی نسبت حقائق امور کی جلوہ گری بہت کم ہوگی کیونکہ اس میں برائی وفساد کا امکان کسی حد تک موجود ہے جبکہ قیا مت کے دن اس طرح کا کوئی امکان متصور ٹیس اور شایداسی وجہ سے ظہور مہد تی کے دن اس طرح کا کوئی امکان متصور ٹیس اور شایداسی وجہ سے ظہور مہد تی کے دن کوبھی اس کے ساتھ کمتی کیا جاتا ہے کیونکہ اس میں بھی حق کمل ظہور کے ساتھ جلوہ آگئی ہوگا اگر چہ وہ بھی رجعت ہے کم ہوگا،

اورحفرات آئمها الى بيت سے مروى بكه ايام الله (خداك دن) تين إن

- (١) يوم ظهور
- (۲) لوم رجعت
- (٣) يوم قيامت

(ملاحظه بو: كتاب بحارالانوار، جلد ۵۳ صفحه ۹۳)

بعض روایات میں ہے: خداکے تین دن بیر ہیں:

- (۱) موت كادن
- (۲)رجعت کا دن

(۳) قيامت كادن،

اور یکی امر بینی ان سب کا ایک حقیقت کا حامل ہونا اور مراتب کے لحاظ سے مختلف ہونا باعث ہوا کہ آئمہ الل ہیت نے بعض آیات کی تغییر میں کبھی قیامت ، کبھی رجعت اور کبھی ظہور مرا دلیا ہے۔

بہرحال اب تک جومطالب بیان کئے جانچکے ہیں ان سے بیمطلب آپ کومعلوم ہو گیا ہے کہ بیدن بذاتہ ممکن ہی نہیں بلکہ واقع بھی ہے اور اس کا اٹکار کرنے والا اس کی نفی پر کوئی دلیل پیش نہیں کرسکتا۔

### آیات ۱۱۱ تا ۲۱۲

سَلُبَنِی ٓ اِسُرَ آءِیُلَ کَمُ اتَیْهُمُ مِّنَ ایَ قِبَیِّنَةٍ ۖ وَمَن یُّبَدِّ لَ نِعْمَةَ اللهِ مِنَّ بَعْرِمَا جَآءَتُهُ فَاِنَّ اللهَ شَدِیْدُ الْحِقَابِ ﴿

زُيِّنَ لِلَّنِيْنَ كَفَهُ واالْحَلُوةُ النَّانَيَاوَيَسْخُوُونَ مِنَ الَّذِيْنَ امَنُوا وَالَّذِيْنَ التَّقَوُا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِلْمَةِ ﴿ وَاللّٰهُ يَرْزُقُ مَن يَّشَآعُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿

#### ترجه

'' آپ بنی اسرائیل سے پوچیس کہ ہم نے انہیں کتنی واضح آیتیں دی ہیں، اور جو "خص الله کی نعت کو، جواس کے پاس آئی ہے تبدیل کر بے تو خداسخت سز اوینے والاہے'' (۲۱۱)

O '' کافروں کے لئے دنیاوی زندگی کو زینت بنا دیا گیا اور وہ مومنوں کا مذاق اڑاتے ہیں اور قیامت کے دن متنی لوگ ان سے بلند درجہ پائیں گے اور خدا جسے چاہتا ہے جہاب روزی دیتا ہے ''

# تفبيرو بيإن

### بی اسرائیل کودی جانے والی نشانیاں

'` سَلْ بَنِيَ اِسُرَ آءِيلُ كُمُ اتَيْنَهُمْ قِنْ ايَةٍ ''
 ( نَى اسرائيل سے پوچھے كہم نے انہيں كتى نشانياں دى ہيں؟ )

یہ آیت اس مطلب کی تاکید مزید کرتی ہے جو آیت ۲۰۹ میں بیان ہو چکا ہے (فَاِنُ ذَلَلْتُهُمِّتُ بَعُنِ مَاجَآ ءَ تُكُمُّ الْبَیِّنْتُ فَاعْلَمُوْ الْکَانُ اللّٰهُ عَزِیْزُ حَکِیْمٌ ) کہ اگرتم واضح نشانیاں آنے کے بعد بھی کمراہ ہوئے اور شیطان کی پیروی کی تو جان لوکہ خدا خالب وسخت گرفت والا اور وانا و ہر چیز سے آگاہ ہے۔ یعنی واضح آیات و ولائل کے باوجود الکارو خالفت کرنے والوں کو خدا کی سخت گرفت ومضبو طموا خذہ سے ڈرایا گیا ہے۔

خدا فر ما تا ہے: یہ بنی اسرائیل جو تمہارے سامنے ہیں اور تم انہیں و کیور ہے ہویہ ایک امت ہے کہ جسے خدا نے کتاب، حکومت، نبوت اور مملکت دی، پاک و پاکیزہ رزق عطا کیا اور پوری کا نتات پر افضلیت و برتری عطا کی، ان سے پوچھیے کہ ہم نے انہیں کتی واضح آیات ونشانیاں ویں؟ ان کود کھیے کہ ان کی ابتداء کہاں سے ہوئی اور وہ کہاں تک چلے گئے اور کیا ہدف اختیا رکرلیا؟ انہوں نے کلمات میں تحریف کی، کلام خدا میں ردّ و بدل کیا اور خدا، کتاب خدا اور آیات اللی کے مقابلہ میں من گھڑت امور پیش کر دیئے کہ جوسرا سر بغاوت اور دانستہ طور پر خدا سے جنگ ہے چنانچہ خدا نے انہیں سخت عذا ہوں کی کوہ بندی کر لی، عفا بلہ میں من گھڑت امور پیش کر دیئے کہ جوسرا سر بغاوت اور دانستہ طور پر خدا سے جنگ ہے چنانچہ خدا نے انہیں سخت عذا ہوں کی کوہ بندی کر لی، عذا ہو گئے ، دنیا ایک دوسرے کو کھانے گئے ، اخلاق باختگی کا شکار ہو گئے ، سعادت وخوش بختی سے محروی کی تاریک وادی میں گم ہو گئے ، دنیا میں ذات و بیچارگی کا عذا ہول کے لیا اور آخرت کا عذا ہوت اس سے بھی زیادہ رسواکن ہے اور ان کی ہرگز کوئی مدوند کی جائے گی۔

یہ خدا کی سنت جاربہ اور نظام ومقررہ اصول ہے کہ جو خص کی نمت کو تبدیل کرتا ہے اور اس سے ناجائز استفادہ کرتا ہے تو خدا اسے سزادیتا ہے کہ خداسخت سزادیتا والا ہے، بنا برایں زیر نظر آیت میں '' وَ مَنْ یُّبُکِ لِّ لُوْعُمَةُ اللّٰهِ'' سے آیت کے قدا اسے سزادیتا ہے کہ خداسخت سزادیتے ہے جیسے کی اصول وقانون کو بیان کرنے کے لئے قاعد ہ کلیہ کوا کی جزئی کی گے آخری لفظ ''العذاب'' تک پورا جملہ ایسے ہے جیسے کی اصول وقانون کو بیان کرنے کے لئے قاعد ہ کلیہ کوا کی جزئی کی

جگہ رکھ دیا جاتا ہے۔ یہاں بھی ایہا ہوا ہے کہ خدا کی سنت جاریہ جو کہ ایک قاعدہ کلیہ ہے (جو مخض نعمت خدا کی تبدیلی کا مرتکب ہوا اس پر خدا کا عذاب آتا ہے) اس قانون کو بنی اسرائیل پرلا گوکیا گیا جو کہ ایک جزئی ہے اور اس کا ذکر بنی اسرائیل کے واقعہ کے ساتھ اس طرح کیا گیا جیسے قاعدۂ کلیہ کو ایک مور دو جزئی کی جگہ دی جائے۔

# د نیاوی زندگی: کا فروں کی زینت!

O ''نُیِنَ لِلَّنِ ایْنَ کَفَنُ واالْحَلِوةُ اللَّهُ نَیَا '' (کافروں کے لئے دنیادی زندگی کوزینت بنادیا گیاہے)

یہ آ بت سابقہ مطالب کی علت وسبب کے بیان کی حقیت یس ہے لینی بنی اسرائیل نے خدا کا ہمسر قرار دیے ، آپس میں اختلاف وگروہ بندی کا شکار ہونے اور دیگر امور کہ جن کا ذکر ہو چکا ہے اس لئے انجام دیے کہ ان کے لئے ونیاوی زندگی کوزینت و سے کر پیش کیا گیا اور بیسب پچھائی کا نتیجہ ہے کوئلہ جب و نیاوی زندگی کسی انسان کی نظروں بیس زیدت قرار پائے تو وہ اسے نفسانی خواہشات کی بیروی اور حیوانی شہوات کی پیمیل کی راہ پر لاکھڑا کرتی ہے اور اس کی لوح فکر و شعور سے حق وحقیقت کا تام تک محوکر و بی بیں یہاں تک کہ انسان حق کو بھلا کرجاہ و مقام اور مال وزینت کے حصول کو مقصد و مراوقر اروپتا ہے اور اس مقصد کو پانے کے لئے ہمکن راستہ اختیار کرتا ہے کہ جس بیں سے ایک راہ و بن ہے، چنا نچہوہ و بین کو تا ویک کہ اور کی اس طرح تا ویکیں کرتا ہے جس سے ارباب کو خصوص مفا دات کے حصول کا ذریعہ بنالیتا ہے اور دین کے نام پر ان حکم انوں و زعماء اور ان کے بیروکاروں کے تقر ب کے افتر ارکے خفظ و استحکام کی راہ ہموار ہو اور دین کے نام پر ان حکم انوں و زعماء اور ان کے بیروکاروں کے تقر ب کے اسباب فراہم ہو سکیں جیسا کہ ہم آج مشاہدہ کر رہے ہیں اور اس سے پہلے بہی صورت حال و کیفیت بنی اسرائیل میں بھی و رکھی جا بچگ ہے۔

قرآن مجیدیں لفظ ''کفر' سے ' چھپانا' اور مخفی کرنا مرادلیا گیا ہے خواہ وہ اصطلاحی معنی کا حال کفر ہو یا مطلق کفر، جو
کہ مطلق ایمان کے مقابل میں آتا ہے۔ بنا برایں و نیاوی زندگی کا زینت قرار پانا ان کا فروں سے مختص نہیں جو اصطلاحاً
کا فرکہلاتے ہیں (یعنی جو خدا اور رسول اور وتی وغیرہ کا انکار کرتے ہیں) بلکہ اس سے مراد ہروہ ہخص ہے جو دینی حقائق میں
سے کی حقیقت کو چھپائے ، اس پر پردہ ڈالے اور اسے فلا ہر نہ ہونے دے اور وہ دینی نعتوں کو تبدیل کرے ، ان میں تغیر پیدا

عذاب كے لئے تيارر ہے۔

تقوي والوں كامقام

O " وَالَّذِينَ التَّقَوُافَوْ قَهُمْ يَوْمَ الْقِلْمَةِ - - . "
(اور جن لوگوں نے تقوی اختیار کیاان کے اوپر قیامت کے ون .....)

اَسْ جِلَةِ مِنْ اللَّهِ مِنْ الْمَنْوَا" كى بجائے "الَّهِ بِنَ اتَّقَوَا" ذكركيا كيا جينى ايمان كى بجائے تقوى كالفظ الاياكيا -اس كى وجديہ ہے كما كر عمل ساتھ نہ بوتو صرف ايمان كوئى فائد ، نہيں دے سكا۔

#### آیت ۲۱۳

كَانَ النَّاسُ أُمَّ قَوَّا حِدَةً "فَبَعَثَ اللهُ النَّبِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنْ نِهِ مِنَ وَ اَنْزَلَ مَعَهُ مُ الْبَكْ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيْهِ وَمَا خَتَلَفَ فِيْهِ اللهُ النَّي مَعَهُ مُ الْبَكِتْ بَعْنَ النَّاسِ فِيمَا اخْتَلَفُوا فِيْهِ وَمَا خَتَلَفَ فِيْهِ اللَّهِ اللَّهُ اللهُ ا

#### ترجمه

0 '' سب لوگ ایک ہی امت تھے، خدانے نبیوں کوخوشخری دینے والے اور ڈرانے (انذار کرنے) والے بنا کر بھیجا اور ان کے ساتھ کتاب نازل کی جو کہ حق ہے تا کہ خدا ان کے درمیان اس بات کا فیصلہ کر دے جس میں وہ آپس میں اختلاف رکھتے ہیں ، اس میں سوائے ان لوگوں کے کس نے اختلاف نہیں کیا جنہیں وہ دی گئی جبکہ ان کے پاس میں سوائے ان لوگوں کے کس نے اختلاف نہیں کیا جنہیں وہ دی گئی جبکہ ان کے پاس روشن نشانیاں آچی تھیں ، ان کا ایسا کرنا آپس میں دشنی کی بناء پر تھا، تا ہم خدانے اہل ایمان کو اس اختلافی امرکی بابت حق کی ہدایت کردی اپنے اذن کے ساتھ ، کہ خدا جس جا ہتا ہے سید ھے راستہ کی ہدایت کرتا ہے۔

## تفسيروبيإن

اس آیت مبارکہ میں تین امور کو بیان کیا گیاہے: ا۔اصل دین اور دینی نظام کی تھکیل وقد وین، ۲۔ بنی نوع انسان کو دین پڑمل کرنے کا پابند بنانا، ۳۔ دین کی بابت لوگوں کے درمیان اختلاف کے اسباب،

ان امور کی وضاحت ہے کہ انسان جے فطری طور پر اجتماعی و معاشرتی زندگی اور باہمی تعاون کے احساس کے ساتھ طفق کیا گیا ہے وہ اپنے ابتدائی مراحل میں اجتماعی زندگی کے حوالہ ہے امت واحدہ تھا، پھر زندگی کہ آسائٹوں سے بہرہ ورہونے کی بابت اس میں اختلافات نے جنم لیا جو کہ ایک فطری عمل تھا لہذا ہے شرورت محسوس ہوئی کہ ایے تو انہیں بنائے بائیں جن سے ان اختلافات کی بخ کئی ہواورزندگی کے امور میں جھڑے و فساوات پیدا ہونے کی راہ روکی جا سے، چنا نچہ ان تو انہیں کے جموعہ کو ''دین' کے جام ہے موسوم کیا گیا کہ جے دو بنیا دول پر استوار کیا گیا: تبھیر اور انڈار ہوئی جا تھی، چنا نچہ برگل کرنے کے جبوعہ کو ''دین' کے جام ہے موسوم کیا گیا کہ جے دو بنیا دول پر استوار کیا گیا: تبھیر اور انڈار ہوئی جا تھی دین پر سرا اور عقوبت کی بازوان میں جواوات کی علی دعوت کی بشارتیں اور انڈار لیخن و بی تعلیمات کی خافر مانی پر سرا اور عقوبت کی نوف دلا نا، ان قوانین میں عباوات کی عملی دعوت کے پاکیزہ سلسلہ کا اجراء انہیا اور رسولوں کو بھی کر سینی بنایا گیا تا کہ لوگ ان بادیوں اور رہروں کی ہدایات و تعلیمات کے مطابق قوانین کی عملداری وعبادات کی انجام دبی کے احسن تا کہ لوگ ان بادیوں اور رہروں کی ہدایات و تعلیمات کے مطابق قوانین کی عملداری وعبادات کی انجام دبی کے احسان علی ہوئی اور گوہ ہوئی اور گروہ بندیوں و پارٹی بازیوں کی راہ پر ایک ہوئی اور گروہ بندیوں و پارٹی بازیوں کی راہ پر اخلاف سے جست پوری ہو چی تھی ظام وسرشی کرتے ہوئے و صدت و بنی اختلاف سے اختال ف سامنے آگیا اور اختلاف ہوئی کی تعلیمان کی جودی سے ایک اور کو نوانوں نے دسی باور اختلاف دیا کہ دور کے والوں نے دسی کی بابت کیا کہ جس کا تعلق فطری وظیح وجود کے حوالوں سے نہتھا ، اور دوسرا اختلاف دین سے بخاوت کو نوانوں نے دسی کی بابت کیا کہ جس کا تعلق فطری وظیح وجود کے حوالوں سے نہتھا ، اور دوسرا اختلاف دین سے معاملہ کو والوں نے دسی کی بابت کیا کہ جس کا تعلی فطری وظیح وجود کے حوالوں سے نہتھا ، اور دوسرا اختلاف دین کے معاملہ کو والوں نے دسی کی بابت کیا کہ جس کا تعلق فطری وظیح وجود کے حوالوں سے نہتھا ، اور دوسرا اختلاف دینا کے معاملہ کیا دو الوں نے دسی کی بابت کیا کہ جس کا تعلی فطری وظیح وجود کے حوالوں سے نہتھا ، اور دوسرا اختلاف دینا کے معاملہ

میں تھا جو کہ فطری اور دینی نظام کی تھکیل و تدوین کا سبب بنا ، پھر خداوند عالم نے مومنین کواس حق وحقیقت ہے آگا ہی دلائی جس میں اختلاف پیدا کر دیا گیا تھا کہ خدا کی شان ہی ہیہے کہ وہ جسے چا ہتا ہے صرا طمنتقیم کی ہدایت کرتا ہے۔

بہرحال دین الی ہی وہ واحد سبب ہے جس سے بی نوع انسان کی سعادت وخوش بختی وابسۃ ہے اور دین ہی انسان کے امور زندگی کی بہتری واصلاح احوال کرتا ہے اور اس کے امور زندگی کی بہتری واصلاح کی حنانت دیتا ہے۔ دین فطرت کے ذریعے ہی فطرت کی اصلاح احوال کرتا ہے اور اس کی مختلف قو توں کو اعتدال کی راہ پر لاتا ہے اور ایسانظم ونظام قائم کرتا ہے جس سے انسان کی دنیاوی واخروی اور مادی و معنوی زندگی کے درمیان محوس اور متحکم ربط وار تباط کالتکسل باقی رہے۔

یہ ہے زیر نظر آیت شریفہ سے حاصل ہونے والے مطالب کا خلاصہ کہ جس میں نوع انسانی کی اجتماعی و معاشرتی اور ویٹی زندگی کی تاریخ کا اجمالی تذکرہ کیا گیا ہے اور اس کی تفصیلات قرآنی آیات میں مختلف موضوعات و مسائل کے ضمن میں موجود و فدکور ہیں۔ اس حوالہ سے زیر نظر موضوع سے مربوط مسائل کی وضاحت کے لئے بحثیں ورج ذیل عناوین کے تحت پیش کی جاتی ہیں:

ا ـ انسان کی تخلیق کو آغاز،

۲۔ انسان کاروح وبدن سے مرکب ہونا،

٣- انسان كاحقيقى شعورا ورديكرا شياء سے ربط وتعلق ،

سرانسان كے ملی علوم ،

۵۔انسان کا دیگراشیاء سے استفادہ کرنا،

۲ \_انسان كامدني الطبع مونا،

٤ \_ افراد بشرك درميان اختلافات كاجنم لينا،

٨ ـ وين كے ذريعے اختلافات كى دورى ،

۹ روین ہی میں اختلاف،

٠ ا\_انسان: دنیاکے بعد،

### ا۔ انسان کی تخلیق کا آغاز

مخلف موضوعات کے همن میں بھری ہوئی قرآنی آیات کہ جن سے نوع انسانی کی تخلیق اور اس کے ابتدائی مرحلہ

ے آگائی حاصل ہوتی ہے ان سے حاصل ہونے والے مطالب کا خلاصہ یہ ہے کہ '' نوع انسانی'' کہ جس سے ہرنوع انسانی مراد نہیں بلکہ صرف بھی انسانی نسل مراد ہے جواس وقت موجود ہے کہ کسی دوسری حیوانی یا غیر حیوانی نوع سے بدل کرانسانی وجود میں نہیں آئی لیعنی الیانہیں کہ طبیعت (Nature) جو کہ تھول و تکامل کی راہ پرگامزن رہتی ہے (ایک حالت سے دوسری حالت میں تبدیل ہوتی رہتی ہے اور تقص سے کمال کی طرف روال دوال رہتی ہے ) اس نے انسان کو انسان ہونے کہ شکل وحیثیت میں بدل دیا ہے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ الی نوع ہے جسے خدا و ند عالم نے اپنے دست تخلیق سے وجود کی بیصورت وحیثیت مطاکی کہ اب وہ خدا کی بنائی ہوئی زمینی تخلوق ہے کیونکہ اس کی تخلیق سے پہلے زمین اور روئے زمین اور روئے رہیں اور آسان بھی تھا گر انسان نہ تھا، خدا و ند عالم نے سب سے پہلے اس نوع کے ایک جوڑے کو پیدا نہیں جورہ دوئے اس ملہ انہی دوئک پہنچا ہے، اس سلسلہ سے مربوط قرآنی آیات ملاحظہوں:

سوره حجرات ، آیت ۱۳:

ن إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّنْ ذَكْرٍ وَّ أُنْ ثَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَا لِلَ "
 ن إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِّنْ وَ كُورت سے پیدا کیا اور تہیں گروہ گروہ اور قبیلہ قبیلہ قرار دیا)۔
 سورہ اع اف، آیت ۱۸۹:

"خَلَقَكُمْ قِنْ نَّفْسٍ وَّاحِدَةٍ وَّجَعَلَ مِنْهَازُوْجَهَا"
 (اس نَيْمَ مِين ايك جان سے بيدا كيا اور اس سے اس كا جوڑ ابنايا)

سوره آلعمران ، آیت ۵۹:

" كَمَثَلِ ادَمَ مُ خَلَقَهُ مِن تُرَابٍ"
 (آ دمٌ كَ طرح كد جے خدا نے مثی سے بیداكیا)

جہاں تک علا وطبیعت کے مفروضہ کا تعلق ہے کہ انواع موجودات میں تحول وتغیراور تبدیلی آئی اور آئی رہتی ہے، اور یہ کہ انسان بنا ہے، چنا نچہ بہی امر علا وطبیعت کی بحثوں کا محور ہے، یا یہ کہ انسان چھلی سے تبدیل ہو کر انسان بنا ہے، چنا نچہ بہی امر علا وطبیعت کی بحثوں کا محور ہے، یا یہ کہ انسان چھلی سے تبدیل ہو کر انسان بنا ہے جیسا کہ بعض علا وطبیعت نے احمالی نظریہ پیش کیا ہے، تو یہ سب پچھ ایک مفروضہ سے زیادہ پچھ نہیں، اس مفروضہ پر کوئی ٹھوس علمی بیتنی ولیل موجود نہیں اور نہ بی اس کو پیش کرنے والے اس کی صحت پر سو فیصد یقین رکھتے ہیں لبذا اس علم البیشین پر ہٹی نظریہ نیس کہا جا سکتا، بلکہ حقیقت میں اسے علمی بیا نات اور موجودات عالم کی بابت ککری تحقیق کے عمل میں ان کے علل واسباب کی ورست نشاند ہی کے اظہار کے لئے بنایا مجل اس سے ویٹی حقائق متا تر نہیں ہوتے اور بلکہ اس

مفروضہ سے دین حقائق تو کجا، کسی مکنہ ذہنی وفکری رجحان واحمالی نظریہ کی نفی کا پہلو بھی نہیں لکتا کیونکہ اس کی اپنی حیثیت موضوع بحث سے مربوط آثارواحکام کی اسباب شناس کے عمل میں مدوویئے سے زیادہ پچھے نہیں، بہر حال اس سلسلہ میں ہم انشاء الله سورهَ آل عمران کی آیت ۵۹ لیمن '' اِنَّ مَثَلَ عِنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ كَمَثَلِ اٰدَهَ '' کی تفسیر میں تفصیل سے بحث کریں سے انشاء الله سورهَ آل عمران کی آیت ۵۹ لیمن '' اِنَّ مَثَلَ عِنْهُ اللّهِ عَنْهُ اللّهِ كَمَثَلِ اٰدَهَ '' کی تفسیر میں تفصیل سے بحث کریں سے علی سے بحث کریں سے بعث کریں س

### ۲۔ انسان کاروح وبدن سے مرکب ہونا

خداوندعالم نے نوع انسانی کی تخلیق اس طرح کی کداسے دوا جزاء اور دوجو ہروں سے مرکب بنایا: ایک ما دی بدن
اور دوسرا مجر دلینی غیر ما دی جو ہر کہ جے''نفس''اور''روح'' کہا جاتا ہے۔ یہ دونوں اجزاء اس وقت تک ایک دوسر سے
کے ساتھ ساتھ دہتے ہیں جب تک دنیاوی زندگی باتی رہے کہ پھر بدن پرموت آ جاتی ہے (بدن مرجاتا ہے) اور روح جو
کہ ندہ ہے اسے (بدن کو) چھوڑ کراس سے جدا ہوجاتی ہے، پھر انسان خداکی طرف لوٹ جاتا ہے، اس سلسلہ میں قرآنی
بیان ملاحظہ ہو:

موره مومنون، آیت ۱۶:

٥ " وَلَقَدُ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُللَةٍ مِنْ طِيْن ﴿ ثُمَّ جَعَلْنُهُ نُطْفَةً فِي قَرَامٍ مَّكِيْن ﴿ ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَنَا النَّطْفَةَ عَلَقْنَا الْعُطْفَةَ عَظِمًّا فَكَسُونَا الْعِظْمَ لَحُمًا " ثُمَّ اَ نُشَالُهُ خَلَقْنَا الْكُفُغَةَ عِظْمًّا فَكَسُونَا الْعِظْمَ لَحُمًا " ثُمَّ اَنْشَالُهُ خَلَقْنَا الْكُفُغَةَ وَظُمَّ الْكُلُمُ يَوْمَ الْقِلْمَةِ تُبْعَثُونَ " 
اخسنُ الْخُلِقِيْنَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذٰلِكَ لَبَيْتُونَ ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ مَيْوْمَ الْقِلْمَةِ تُبْعَثُونَ "

(اورہم نے انسان کو گیلی مٹی کے جوھرسے پیدا کیا، پھرہم نے اسے نطفہ بنا کرایک جگہ (عورت کے رحم) میں رکھا، پھرہم نے اس نطفہ کو علقہ (جما ہوا خون) بنایا، پھرہم نے اس منجمد خون کو مضغہ (گوشت کالوتھڑا) بنا دیا، پھرہم نے لوتھڑ سے کی ہٹریال بنا کیں، پھرہم نے ہٹریول پرگوشت چڑھایا، پھرہم نے اسے ایک دوسری صورت میں طلق کیا کہ خدا ہر کت والا اورسب طلق کرنے والول سے بہتر ہے، پھراس کے بعدتم سب کومرنا ہے، پھرتم قیا مت کے دن اٹھائے جاؤگ )

(اس آیت میں " ثُمَّ اَنْشَانُهُ خَلْقًا اِخَرَ" (پھر ہم نے اسے ایک دوسری صورت میں بنایا) کے الفاظ پر مزید غور کریں)

> ای آیت کے ہم معنی ایک اور آیت ملاحظہ ہو: سورہ ص، آیت ۲ کے:

O " فَإِذَاسَوَّ يُتُهُو نَفَخْتُ فِيهِ مِن تُرُوحِ فَقَعُوا لَعُسْجِدِينَ"

(پس جب میں اسے درست کرلوں اور اس میں اپنی روح پھونک دوں تو تم سب اسے سجدہ کرنا) ان تمام آیات سے واضح ترین آیت شریفہ ہیہ ہے، ملاحظہ ہو:

سوره مجده ، آیت ۱۱:

(وہ کہتے ہیں کہ جب ہم زمین میں ناپید ہو جائیں گے تو کیا ہم پھر نیا جنم لیں گے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ وہ اپنے پروردگار کی ملا قات کے منکر ہیں، ان سے کہد دو کہ ملک الموت کہ جسےتم پرمقرر کیا گیا تہم ہیں موت دیتا ہے (تہماری روعیں قبض کرتا ہے) پھرتم اپنے پروردگاری طرف پلٹائے جاؤگے )

اس آیت میں خداوند عالم نے لوگوں کے اس اعتراض کا جواب دیا جس میں انہوں نے کہا کہ جب تمام اعضاء و جوارح متفرق و بکھر جائیں گے (ان کی ترتیب و ترکیب ٹوٹ پھوٹ جائے گی) اور مرنے کے بعد وہ زمین میں گل سڑ جائیں گے تو دوبارہ المحضے کے قابل ہی نہ ہوں گے ، خدا نے جواب میں فر مایا کہ ملک الموت ان کی روحیں قبض کرتا ہے اور انہیں محفوظ کر لیتا ہے ، چھوڑ نہیں ویتا ۔ اور وہ ابدان وجسموں سے قطعی مختلف ہیں ، یہ تو ابدان ہیں جوزمین میں گل سڑ جاتے ہیں کیکن ان کے نفوس (روحیں) نہ خراب ہوتی ہیں نہ گلتی سڑتی ہیں اور نہ ہلاک و نا بود ہوتی ہیں ، انشاء الله عنقریب انسانی روح کے بارے میں قرآنی مطالب کا ذکر تفصیل سے اس کے موزوں مقام پر ہوگا۔



# ٣ ـ انسان كاحقيقى شعوراور ديگراشياء سے ربط وتعلق

خداوندعالم نے نوع انسانی کوخلق فر مایا، اس کوشعور کی نعمت سے نوازا، اوراسے سننے کی توت (کان) و کیھنے کی توت اور رونما (آگھ) اور ول عطا کیا، چنانچہ اس میں فکر واوراک کی ایک قوت پائی جاتی ہے جس کے ذریعے وہ موجودات اور رونما ہونے والے فلا ہری واقعات وحالات سے آگاہی حاصل کرتا ہے بلکہ ماضی، حال وستقبل سب کے واقعات سے آگاہی مجمی اسی قوت فکر واوراک کے ذریعے حاصل کر لیتا ہے۔ بنابرایں یہ کہا جاسکتا ہے کہ مادی دنیا میں وجود پذیر ہونے والی ہر چیز سے آگاہی حاصل کرنا اس کے بس میں ہے چنانچہ ارشاوی تعالی ہے:

سوره علق ۱۰ يت ۵:

0 "عَلَّمَ الْإِنْسَانَ مَالَمُ يَعُكُمْ"

(خدا نے انسان کو ہراس چیز کاعلم عطا کیا جسے وہ نہیں جانتا تھا)

سور ولحل ، آیت ۸۷:

0 '' وَاللَّهُ ٱخۡرَجَكُمْ مِّنُ بُطُونِ ٱُمَّهٰ لِتِكُمُ لاَ تَعْلَمُوْنَ شَيْئًا ۗ وَّجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْوَبْصَا مَ وَالْوَفْهِ مَا قَا (خدانے تہمیں تہماری ماوُں کے عمم سے ٹکالا کہتم کچھ بھی نہ جانتے تھے اس نے تہمیں کان دیۓ اور آ تکھیں ویں اور دل عطاکیا)

بہرحال خداوندعالم نے اس نوع (نوع انسانی) کو وجود و ہستی کی الیں سٹے وقتم عطا کی جس میں ہر چیز سے ربط و ارتباط قائم کرنے کی صلاحیت پائی جاتی ہے اور ہرشے سے استفادہ کرنا اس کے بس میں ہے خواہ براہ راست اتصال ورابطہ کرے یا کسی دوسری چیز کے ذریعے کہ جسے اسپنے اور اس چیز کے درمیان کہ جس سے استفادہ مطلوب ہے آلہ ووسیلہ قرار دے، جبیا کہ عصر حاضر میں صنعتی ایجا دات کے محیر العقول مظاہر دیکھنے میں آتے ہیں اور انسان نے فکری قوت سے بحر پور استفادہ کرنے کی راہ ڈھونڈ پائی ہے کہ جس پر چل کر اپنے فطری کمالات وصلاحیتوں کاعملی مظاہرہ کر رہا ہے اور جن آیات میں اشیاء وموجودات عالم کو انسان کے دست تنجر میں قرار دیئے جانے کا ذکر ہے ان میں سے دوآ بیتیں ذیل میں نمونہ کے طور پر چیش کی جاتی ہیں۔ ان کے علاوہ دیگر متعدد آیات میں اس حقیقت کی کھل کر وضاحت کی گئی ہے کہ خداوند عالم نے کور پر چیش کی جاتی ہیں۔ ان کے علاوہ دیگر متعدد آیات میں اس حقیقت کی کھل کر وضاحت کی گئی ہے کہ خداوند عالم نے کا نئات کی ہر چیز کوانسان کے دست تنجیر کے حکمندوائر ہ کار میں قرار دیا ہے ، ملاحظہ ہو:

سوره بقره ، آیت ۲۹:

إِنْ إِنْ خَلَقَ لَكُمُمَّا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا"

(اُس نے تہارے لئے پیدا کیا ہے وہ سب کھے جوز مین میں ہے)

سوره جا ثيه، آيت ۱۳:

٥ " وَسَخَّى لَكُمُ مَّا فِي السَّلُواتِ وَمَا فِي الْرَكْمُ ضَجِيبُعًا مِّنَّهُ "

(اوراس نے تمہارے لئے منخر کرویا ہے ہراس چیز کوجوآ سانوں اور زمین میں ہے سب کا سب)

یہ اور ان جیسی دیگر آیات سے نہایت وضاحت وصراحت کے ساتھ میہ ثابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے دنیائے ہستی کی تمام موجودات انسان کے لئے پیداکیس اور ان سے استفاوہ کا اختیار بھی انسان کے دست تنخیر میں دیا۔ م،

## س-انسان کے ملی علوم

سابقہ بیانات میں ہم نے ذکر کیا ہے کہ خداوند عالم نے انسان کوتوت گروا دراک اور توت تسخیر عطافر مائی ہے، خدا کی عطاکی ہوئی آن دوتو توں نے انسانی وجود میں ایک تیسری خصوصیت کو پیدا کر دیا اور وہ یہ کہ انسان اپنے لئے ایسے علوم و ادراکا سے فراہم کر ہے جن کے ذریعے موجودات عالم میں تصرف اور ان سے استفادہ کرنے کاعمل صحیح خطوط پر استوار ہو اور اپنے وجود کی حفاظت و بقاء کے لئے کا کئات میں پائی جانی والی تمام اشیاء سے بھر پور فائدہ اٹھانے کی اس کی ہر کاوش صحیح و بقینی طور پر نتیجہ بخش فابت ہو سکے، گویا قوت فکر وادراک اور اشیاء وموجودات عالم سے انسان کے تنجیری ربط و تعلق (کہ جس کے سبب وہ ان موجودات کو اپنے تصرف میں لاسکتا ہے) نے اسے ان علوم کی دستیا بی کا جذبہ عطاکیا جن کے ذریعے وہ جس کے سبب وہ ان موجودات میں صحیح بنیا دوں پر تصرف کرتے ہوئے ان سے اپنے وجود کی حفاظت و بقاکے لئے بھر پور استفادہ کر سے۔

اس کی مزید وضاحت سے ہے کہ: جب آپ ہرفتم کے افکار وتصورات سے خالی ذہن کے ساتھ انسان پر کہ جواپئی مرتبہ فکر وارادہ کے ساتھ کام کرنے والی زمین گلوق ہے، نظر کریں اور خودا پنے بارے میں بہتصور کریں کہ گویا آپ پہلی مرتبہ اسے دیکھ رہے ہیں اوراس کا مشاہدہ کررہے ہیں تو آپ اس کے کسی بھی ایک فردکواس طرح پائیں گے کہ وہ اپنی زندگی کے افعال میں اس قدر کثیر فکری تو تو ان کا سہار الیتا ہے جن کی کثر ت اوران کی وسیع و پر اکندہ جہتیں بھی بھی بھی اس کی عقل کوخوفز دہ کروی ہیں اس قدر کثیر فکری تو تو ان کا سہار الیتا ہے جن کی کثر ت اوران کی وسیع و پر اکندہ جہتیں بھی بھی اس کی عقل کوخوفز دہ کروی ہیں جبکہ وہ سب ایسے علوم ہیں جن کے حصول اور تجزیہ و ترکیب کی مخصوص صور تو ان کے ساتھ و جود میں آنے میں انسان کے ظاہری و باطنی حواس کا رفر مانے یا ہے کہ تو ت فکر کی ابتدائی کا رفر مائی یا بار بار کے تصرف کے نتیجہ میں وہ حاصل ہوئے ، بہر حال بدایک واضح امر ہے کہ جسے ہرانسان اپنے اور دوسروں کے حوالہ سے ہمھ سکتا ہے اس کے لئے مزید تو جہ و آگا ہی دلانے کی ضرورت نہیں۔

اس کے بعد آپ ان علوم وا دراکات کو بار بار دیکھیں اور ان میں غور و فکر کریں تو آپ کومعلوم ہوجائے گا کہ ان میں سے بعض ایسے ہیں جوانسان اور اس کے ارادی افعال کے درمیان واسطہ بننے کے قابل ہی نہیں مثلاً زمین ، آسان ، پانی ، ہوا، انسان ، کھوڑ ااور دیگر اشیاء کے مفاہیم کہ جن کا تعلق ' تصورات' سے ہے، اس طرح ' و پار کا عدو جفت ہے''، پانی جسم سیال (بہنے والی چیز) ہے''، ' سیب چلوں میں سے ایک پھل ہے' و غیرہ کے معانی کہ جو' تقد یقات' کے باب

سے ہیں، تو بیرہ علوم وادراکات ہیں جوہمیں ہمارے حواس وفکری قو توں اور ہیرونی اشیاء کے درمیان تعل وانفعال کے ذریعے حاصل ہوئے ہیں لینی ہم نے اپنے باطنی حواس وفکری قو توں وعناصر کے ذریعے اشیاء عالم میں تصرف کیا جس کے نتیجہ میں ان علوم سے آگا ہی حاصل ہوگئ، اس کی مثال الی ہے جیسے ہم خودا پنی بابت ایک علم رکھتے ہیں جوہمیں اپنے نفوس کے مشاہرہ اورخود آگا ہی سے حاصل ہے (کہ جس کا اظہارہم لفظ'' میں'' سے کرتے رہتے ہیں) اس کے علاوہ ویگر کلیات بھی جو ہماری عقلوں کی دسترس میں ہیں اور عقل ان کی صحت و عدم صحت کا فیصلہ کرتی ہے، تو بیسب ایسے علوم وادراکات ہیں کہ ہمیں جن کا حصول کسی ارادہ کے وجود میں آنے یا کسی فعل کے سرز دہونے کا موجب نہیں ہوتا بلکہ ان کا تعلق صرف عالم خارج کے وجودی اظہارہ ہے۔

اس کے مقابل میں بعض علوم وادرا کات ایسے ہیں جو پہلی قتم کے علوم وادرا کات سے بیسر مختلف اوران کے برعکس ہمار بے ارادی افعال کے درمیان واسط قراریا تے ہیں مثلاً جب ہم کہتے ہیں :

- O حن وقبح دوستقل حقیقتیں ہیں کہ جن کی بنیاد پر فلاں کام انجام دینا ضروری اور فلاں کام ترک کرنا ضروری ہے، جو کام حن (بہتری، اچھائی، صلاح) کا حامل ہوا سے انجام دینا چاہیے اور جس کام میں قبح (برائی) ہواس سے اجتناب ضروری ہے۔
  - خیرو بھلائی کی عملی پاسداری ضروری ہے۔
    - 0 عدل وانصاف اچھاہے۔
      - 0 ظلم فتیج و براہے۔

ای طرح ریاست و مرؤسیت (حاکمیت و محکومیت) اور غلامی و آقائی (سرداری وغیره) توبیسب مفاہیم افکار و اور اکات کا ایسا مجموعہ ہے کہ جس سے استفادہ کرنا اور عملی طور پرائیس اپنا نا جارے لئے ناگز بر ہے اور ہمارا کوئی ارادی فعل کہ جسے ہم حصول کمال اور زندگی کی آسائٹوں سے مجھے لطف اندوز ہونے کے لئے انجام دیتے ہیں ان حقائی کوعملی بنیا دقر ار دیتے بغیر کھمل اور پورا ہی ٹہیں ہوتا ، لیکن اس کے باو جود وہ عالم خارج ہیں پائے جانے والے ان امور کی تر جمانی و عکاسی نہیں کرتے جوہم سے اور ہماری قوت فکرو فہم سے متعقل ہیں جسیا کہ پہلی قتم کے علوم وادرا کات کرتے ہیں ، بلکہ وہ ایسے علوم وادرا کات کرتے ہیں ، بلکہ وہ اس کی اثر گذاری وادرا کات ہیں جودائر و عمل سے باہر ٹہیں ۔ ان کا تعلق صرف عمل کی دنیا سے ہے اور ان کا حصول ہیرونی عوال کی اثر گذاری کا نتیجہ بھی ٹہیں بلکہ وہ ہماری ہی دریا فت ہیں اور ہم نے ہی اپنے ان باطنی احساسات سے ان کا سراغ لگایا ہے جوہمیں ہمارے اندرموجودان قوتوں کی وجودی چاہت اور اس کی عملداری سے حاصل ہوتے ہیں جن کا وجودی محور عمل اور فعل و انفعال کے سوا پھی ٹہیں مثل کہ جنہ دیا تا ندرموجودان قوتوں کی وجودی چاہت اور اس کی عملداری سے حاصل ہوتے ہیں جن کا وجودی محور عمل اور فعل و انفعال کے سوا پھی ٹہیں مثل جارے اندر مقال ہمارے اندر مقال ہیں اپنا ہمارے والی قوتی بیا ہے جوہمیں انفعال کے سوا پھی ٹھیں مثل ہمارے اندر موجود ان تو تیں ایک عملداری سے حاصل ہوتے ہیں جن کا وجودی محور عمل اور فعل و تھیں بیا ہے جوہمیں انفعال کے سوا پھی ٹھیں مثل ہمارے دیا تھی اس کے سوا کی خودی ہو تھیں بیا ہے جوہمیں بیا ہے جوہمیں کی دیا ہمارے دیا تھی تھیں ان کی معملا کی دیا ہم مثل کو جودی ہم تھی ان بیا کی معملا کی دیا ہم مثل کو جودی ہو تھیں ان کی معملا کی دیا ہے دیا کہ کور کی کی دیا ہمارے دیا تھیں کی دیا ہم مثل کو جم دیا تو تھیں ان کی معملا کی دیا ہم مثل کو جودی کور کی کی دیا ہم کی دیا ہم مثل کو جودی ہو تھیں کی دیا ہم کی دیا ہم مثل کو جودی کور کی کور کی میں دیا ہم کی دیا ہم کی دیا ہم کی دیا ہمارے کی دیا ہمارے کی دیا ہمارے کی دیا ہم کی دیا ہمارے کی دیا ہم کی دیا ہو کی دیا ہمارے کور کی دیا ہمارے کی دیا ہم

مرحلہ میں اورا پنے مزاج وجود سے ناموافق چیزوں سے علی تنفر کے پیش نظر احساسات کی پچھ صورتوں کے وجود میں آنے کا سبب بنتی ہیں مثلاً محبت، عداوت، شوق، میلان و رغبت وغیرہ، پھریں احساساتی صورتیں ہمیں ان علوم و اورا کات یعنی اچھائی، برائی، کیا کرنا چاہیئے، کیا نہیں کرنا چاہیئے، کیا واجب و ضروری ہے اور کیا جائز وروا ہے وغیرہ کو عملی طور پر اختیار کرنے کا جذبہ دلاتی ہیں، اور پھر وہ ہمارے اور ہمارے افعال کے درمیان واسطہ بن کر ہمارے اعمال کی پخیل کو یقینی بنا و بتی ہیں اور انہیں اپنے اعمال کا وجود کی لیں منظر قر ارد سے ہیں )۔ بنابرایں و بتی ہیں (یعنی ہم ان کی بنیا و پر افعال انجام دیتے ہیں اور انہیں اپنے اعمال کا وجود کی لیں منظر قر ارد سے ہیں )۔ بنابرایں سے جائل ہیں جی کوئی قیت و حیثیت نہیں ، انہی علوم و اور اکات حاصل ہیں جن کا تعلق صرف اور صرف کمل سے ہے، عمل کے زائرہ سے با ہران کی کوئی قیت و حیثیت نہیں ، انہی علوم و اور اکات کو ''عملی علوم'' کا نام و یا جاتا ہے، بہر حال ان کی بابت تفصیلی بحث سی دوسرے مقام پر ہوگی۔

خداوند عالم نے بیملی علوم اس لئے انسان کوعطا فر مائے تا کہ اسے عمل کے میدان میں اتر نے اور موجودات عالم سے بھر پور استفادہ کرنے کے لئے اپنے عملی افتیارات کو استعال کرنے کی صلاحیت عطا کرے کہ جس کے نتیجہ میں خداوند عالم کاحتی فیصله عملی صورت پالے ، ارشادی تعالیٰ ہے:

سوره طّه ، آيت • ۵:

٥ "الَّذِي ثَنَ اعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَا دُثُمَّ هَالى"

(وہ کہ جس نے ہر چیز کواس کی خلقت (موز وں صورت وجود) عطاکی ، پھر ہدایت کی )

سوره اعلیٰ ۴۰ بیت سا:

0 " الَّذِي ۡخَلَقَ فَسَوٰى ۚ وَالَّذِي ۡ قَلَّا مَ فَهَا كُ٠٠

(وہ کہ جس نے پیدا کیا اور درست کیا ، اوروہ کہ جس نے اس کا اندا زمقرر کیا ، پھر ہدایت کی )

ان آینوں بیل'' ہدایت' سے مرا دوہ عام ہدایت ہے جس کا تعلق ہر مخلوق کواس کے وجودی کمال سے فطری طور پر آگا ہی دلانے اور اسے اپنے وجود کی حفاظت و بقاء کے لئے قتل وعمل ( اپنی وجودی قوتوں کو استعال میں لانے ) کی راہ کی نشاند ہی سے ہے خواہ وہ مخلوق شعور رکھتی ہویا اس سے محروم ہو۔

انسان کے بارے میں خداوندعالم نے فرمایا:

سورهنش، آیت ۸:

o "وَنَفْسٍ وَمَاسَوْمِهَا أَي فَأَلْهَمَهَا فُجُوْمَ هَاوَتَقُوٰمَهَا"

(اورنفس کی قتم اوراس کی کہ جس نے اسے درست کیا ، پھراسے اس کی بدکا ری اور پر ہیزگاری سے آگاہ کردیا )

اس آیت سے معلوم ہوا کہ فجور و تقوی (بدکاری و پر ہیزگاری) دونوں ہی سے انسان کو خداوند عالم کی طرف سے فطری ہدایت کے ذریعے آگاہ کر دیا گیا ہے اور اس دونوں کا تعلق اس سے ہے کہ انسان کو کیا کرنا ضروری ہے اور کس چیز سے اجتناب ضروری ہے؟ یہی وہ عملی علوم ہیں جوننس انسانی کے دائر ہ کار سے باہر کوئی حیثیت واہمیت نہیں رکھتے اور شاید آیت میں بھی فجور و تقویل کی نفس کی طرف اضافت سے اس امر کی جانب اشارہ مقصود ہو،

دنیاوی زندگی کی بابت خداوندعالم نے ارشا وفر مایا:

سور ه مخکبوت ، آبیت ۲۴:

٥ " وَمَا لَهُ نِوَالْحَلُوةُ الدُّنْيَ اللَّائَةُ وَلَعِبٌ وَإِنَّ الدَّالَ الْاَخِرَةَ لَهِى الْحَيَوانُ " لَوْ كَانُوْا
 يَعْلَمُونَ "

(اوربید نیاوی زندگی لہوولعب کے سوا کھے بھی نہیں اور آخرت کا گھر ہی اصل زندگی ہے اگروہ لوگ جان لیت)

اس آیت شریفہ میں دنیاوی زندگی کولعب (کھیل کود) قرار دیا گیا ہے اورلعب یعنی کھیل کودیا بے فائدہ عمل خیال و
تصور کے علاوہ کوئی حقیقت نہیں رکھتا ، یہی حال دنیاوی زندگی کا ہے جو جاہ و مال ، ترتی و حنزلی اور ریاست و مرؤسیت
(حاکمیت وکلومیت) وغیرہ سے عبارت ہے ، بیسب خیالی امور ہیں کہ جن کو ذہنی دنیا سے باہر کوئی مقام وحیثیت اور حقیقت حاصل نہیں ، یعنی جو یکھ عالم خارج ( ذہن کی حدود سے باہر ) میں ہے وہ ان طبی حرکات کے سوا کھی ٹیس جن کے ذریعے حاصل نہیں ، لیتنی جو یکھ عالم خارج ( ذہن کی حدود سے باہر ) میں ہے وہ ان طبی حرکات کے سوا کھی ٹیس جن کے ذریعے انسان ماوہ ( Matter ) ، تو اس حوالہ سے تمام انسان ماوہ ( میں اوران میں اوصاف واحوال کے حوالہ سے فرق نہیں یا یا جا تا۔

بنابرایں جب کہا جاتا ہے: (الانسان الرئیس) '' حاکم انسان' تو حقیقت میں جو چیز وجود رکھتی ہے وہ اس کی انسان بونا ہے، اور جہاں تک اس کے حاکم ہونے کا تعلق ہے توبیہ ہم وخیال کے دائرہ سے باہر کوئی وجودی حقیقت نہیں، اسی طرح '' الثوب'' (وہ کپڑا جوکسی کی ملیت میں ہے) تو اس میں صرف''الثوب'' (کپڑا) ہی وجودی حقیقت نہیں، اسی طرح '' الثوب' کی ملیت میں ہونا ایک خیالی امر ہے جوزیمن کی حدود سے تجاوز نہیں کرتا بلکہ صرف اور مرف ذہمن کے دائرہ میں رہتا ہے۔ اسی قاعدہ کلیہ کی بنیاد پردیگر امور کا قیاس ہوسکتا ہے۔

# ۵۔انسان کا دیگراشیاء سے استفادہ کر ٹا

بہر حال علوم وا در اکات کا بیسلسلہ انسان اور مادہ (Matter) کے درمیان ربط وتعلق کا ایبارشنہ قائم کرتا ہے جس

کے سبب انسان کے لئتے مادہ (Matter) میں تصرف کرنے اور اسے استعال میں لانے کی راہ ہموار ہو جاتی ہے، اس سلسله کی ایک کڑی انسان کا اینے شیک اس بات کا یقین کرنا ہے کہ اس پرلا زم ہے کہ وہ اینے کمال کی بابت ہرممکن ذرایعہ ا پنائے اور ہراس چیز کو استعال میں لائے اور اس سے استفادہ کریجس کا استعال میں لا ٹا اور اس سے استفادہ کرنا اس کے لئے ممکن ہو،اس مطلب کو دوسرے الفاظ میں یوں کہا جا سکتا ہے کہاہے اس بات کا یقین ہونا چاہیئے کہا بیغ لئے حصول نفع کی کوشش اس کے لئے ناگز ہر ہے اور میر کہوہ ہرمکن ذریعہ اختیار کر کے اپنی زندگی کی بقاء کا سامان فراہم کرے ، اس مقصد کے لئے وہ مادہ (Matter) میں تصرف کرتا ہے اور تمام مادی اشیاء کو استعمال میں لاتا ہے۔ مثلاً کسی چیز کو کا نئے کے لتے چھری کواستعال میں لاتا ہے، سینے کے لئے سوئی ، ما نعات کومحفوظ کرنے کے لئے برتن اور او پرچڑھنے کے لئے سیڑھی کو استعال کرتا ہے، اس کے علاوہ دیگر لا تعدا د امور و افعال ہیں کہ تجزیہ وتر کیپ کے حوالہ ہے جن کی حدود معین ٹہیں کی جا سکتیں اور گونا گوں ایجا دات و صنعتیں وفنون کہ جن کاعمل معینہ اغراض و مقاصد کی پھیل کے لئے ہوتا ہے وہ سب مارہ (Matter) میں انسان کے تصرف کرنے اور اسے استعال میں لانے کی مثالیں ہیں ۔صرف یہی نہیں بلکہ اس سے بالاتر ہیہ كدانسان ماوه ين تقرف كے حواله سے مهاتات وحيوانات سے بھى استفا وه كرتا ہے، چنانچ مناتات سے كونا كول اموريس استفا دہ کرتا ہے کہ جن میں غذاءلیاس اور مکان وغیرہ شامل ہیں ، ان امور میں انسان مادہ سے بھر پور آستفا دہ کرتے ہوئے ا بی زندگی کی متعلقہ بنیا دی ضروریات کو بورا کرتا ہے، اس طرح مختلف حیوانات سے استفادہ کرتے ہوئے ان سے زندگی کے گونا گوں فوائد حاصل کرتا ہے مثلاً ان کے گوشت ،خون ، کھال ، بال ،فضلات ،سینگ ، دود ھ اور دیگر حاصلہ اشیاء اور جو کام وہ انجام دے سکتے ہیں ان سب سے استفادہ کرتا ہے۔ اوروہ حیوانات ہی سے استفادہ کرنے پر اکتفاء نہیں کرتا بلکہ ا پیچ ہم نوع افراد بشر سے استفادہ کرنے میں کسی کوتا ہی ہے کا منہیں لیتا بلکہ وہ ان سب سے ہرممکن استفادہ کرتا ہے اور ان سے اور ان کے افعال کے جووہ انجام دے سکتے ہیں۔ سے مقدور بھراستفادہ کرنے میں کوئی کسرا ٹھانہیں رکھتا ، بہسب حقائق وہ ہیں جن میں سی قتم کے شک کی کوئی مخبائش نہیں۔

### ٧ - انسان كامدنى الطيع مونا

انسان نے جب اپنے ہمنوع افراد کو جو کہ انسانیت میں اس جیسے ہیں دیکھا کہ وہ بھی اس سے وہی پھھ چاہتے ہیں جو وہ ان سے چاہتا ہے۔ (سب افراد کی تو قعات ایک دوسرے سے ایک جیسی ہیں ) تو اس پر آمادہ وراضی ہوا کہ دوسرے ا فراد بشریھی اس سے اس طرح استفادہ کریں جس طرح وہ ان سے استفادہ کرتا ہے، گویا سب افراد ایک دوسرے سے برابر کا استفادہ کریں ، اس معاشر تی زندگی کی تشکیل کے لازمی فیصلہ پرمجبور کیااور اجتماعی تعاون کی راہ اپنانے کی ضرورت کا احساس دلایا کہ جس کے نتیجہ میں اسے ایک ایسے معاشرہ کی تشکیل کوعملی صورت دینا ناگزیر ہوا جس میں ہر حقد اراپناخت حاصل کرلے اور باہمی روابط میں توازن قائم ہو کہ اسے ہی معاشرتی عدالت کہا جاتا ہے۔

حقیقت ہے ہے کہ انسان کے معاشرتی زندگی اور اجهاعی عدل کی راہ اختیار کرنے میں اسے اس کی طبعی ضرورت نے بجور کیا کہ اگر اسے وہ مجبور کی نہ ہوتی تو انسان اجهاعی زندگی ومعاشرتی عدالت کی راہ ہرگز اختیار نہ کرتا ، اور انسان کے بدنی الطبع (طبعی طور پر معاشرتی زندگی کے خواہاں) ہونے اور اجهاعی ومعاشرتی عدالت کا قائل ہونے کا مطلب بھی بہی ہے کیونکہ ماوہ (Matter) سے استفادہ کرتے ہوئے اپنی زندگی کی بقاء واستحکام کے لئے ہر ممکن ذریعہ اختیار کرنے کے لازی امر نے اسے اجهاعی زندگی ومعاشرتی عدل کی راہ اپنانے کا احساس دلایا جیسا کہ ہم مادہ سے استفادہ کرنے کی بحث میں وضاحت کر بچکے ہیں ، یہی وجہ ہے کہ جب کوئی انسان دوسرے انسان پر غلبہ پاتا ہے تو اس سے اجهاعی تعاون اور معاشرتی عدل کوز ہر دست میں پہنچتی ہے طاقتو رفعض کم دور محقوق اور انسانی مخصیت کو ہرگز فاطر میں نہیں اور ان عملی طور پر ہم خود مشاہدہ کرتے ہیں کہ کم زور اقوام طاقتو رقوموں کے ہاتھوں کس قدر نا انصافی کا شکار ہور ہی ہیں اور ان وولوں (کمزور اقوام اور طاقتو رقوموں) کے در میان کسی ختم کا اجماعی انسانی تعاون موجود نہیں ، اور بیہ سلسلہ ابتدائے تاریخ سے عصر حاضر تک جو کہ تدن اور آزادی کا دور کہلاتا ہے ، جوں کا توں چلا آر ہا ہے ، کلام الہی میں ای حقیقت کو ہیاں کیا گیا ہو ۔ ۔ طاحظہ ہو :

سوره احزاب، آیت ۲۲:

(یقینا انسان ظالم و جابل (ناوان) ہے)

سوره معارج ، آیت ۱۹:

سوره معارج ، آیت ۱۹:

(انسان تو پیدای لا کی ہواہے)

سوره ابراہیم ، آیت ۴۳:

(حقیقت یہ ہے کہ انسان بڑا ظالم بہت ناشکراہے)

(حقیقت یہ ہے کہ انسان بڑا ظالم بہت ناشکراہے)

سور وعلق ، آيت ك:

٥ "إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَى ﴿ آنَ مَّ الْاسْتَغْنَى "

( تج ہے کہ انسان جب اپنے آپ کوغنی و بے نیاز سجھتا ہے تو سرکشی کرتا ہے )

اگر اجماعی و معاشرتی عدل انسان کی طبع وجود کا بنیادی خواسته و مطلوب ہوتا تو یقیناً معاشرتی امور میں عدل و انسان به بهت تعامد و معاشرتی عدل انسان به بهت تعامد و معاشرتی برابری کی عملی پاسداری کا دور دورہ ہوتا جبکہ بمیشہ اس کے برعکس دکھائی دیا اور طاقتور نے کمزور پراپنی قوت و غلبہ اور بالا دستی کا لوہا منوانے میں کوئی کسر باتی نہیں چھوڑی اور اپنے مقاصد و مفاوات کے حصول کے لئے اسے غلامی کی زنجیروں میں جکڑویا۔

# 2- افراد بشرك درمیان اختلافات كاجم لینا

سابق الذكر موضوعات ميں فدكور مطالب سے واضح ہوا كہ ما دہ اور موجودات عالم كوا پنى زندگى كى بقاء واستحكام كے استعال كرنے كاطبقى ميلان انسان ميں پايا جاتا ہے جبكہ افراد انسان خلقت وعلاقہ اور ان سے جنم لينے والى عادات و اخلاق كے حوالہ سے قلف ہيں اور ہر فرد كا طرز تفكر دوسر بے سے فرق ركھتا ہے كہ جس كے مقبيد ميں ان كاقوت وضعف كى بنياد برجمى مختلف ہونا لازى امر ہے، اسى وجہ سے وہ اس معاشرتى عدل سے جس كا ايك صالح معاشرہ متقاضى ہے اختلاف اور روگروانى كرتے ہيں چنا نچہ طاقتور كر ورسے جوكام ليتا ہے وہ اس سے كبيں ذيادہ ہے جو كمزور كو طاقتور سے فاكدہ ماتا ہے اور روگروانى كرتے ہيں چنا نچہ طاقتور كر ورسے جوكام ليتا ہے وہ اس سے كبيں ذيادہ ہے جو كمزور كو طاقتور سے فاكدہ ماتا ہے اور كالب ومغلوب ہے درميان بھى اسى طرح كى كيفيت ہوتى ہے كہ فلبه پانے والا ہى مغلوب سے اپنے مالات ميں رہتا ہے تو كى مالوب ميں معلوب كے درميان بھى اسى طرح كى كيفيت ہوتى ہے كہ كمزور ومحروم خض جب تك اسى حالت ميں رہتا ہے تو كى مالوب معارف ہو ہو ہا تا ہم امور ميں حيلوں ، چالوں اور فريب كے طريقے اپنا تا ہے اور جب وہ طاقتور ہوجاتا ہے اور اس پر خلم كرنے والے سے سخت انتقام لينے كى راہ پر چل پڑتا ہے اور اس طرح ان كا با ہمى اور اسى برخل ہو كو جرح ومرح اور فتنہ وفساد سے دو چار كر دیتا ہے اور انسانيت كى تبابى ، فطرى اقد اركى پا مالى اور سعادت و خل بحتى كى راہ بين مسدود ہوئے في اور خورا اور خالے اور انسانيت كى تبابى ، فطرى اقد ادكى پا مالى اور سعادت و خل بختى كى راہ بين مسدود ہوئے كى راہ بين مسابح كى راہ بين مسدود ہوئے كى راہ بين مسابح كى مسابح كى بيا كى دور كے دور كے دور كے دور كے دور كے دور كى بنا كے دور كے د

سوره يونس ، آيت ۱۹:

O " وَمَاكَانَ النَّاسُ إِلَّا أُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا"

(اورلوگ نہیں تھے گرا یک ہی امت، مجرانہوں نے آپس میں اختلاف کرلیا)

سوره بود، آیت ۱۱۹:

٥ " وَّلا يَزَالُونَ مُخْتَلِفِيْنَ ﴿ إِلَّا مَنْ مَّ حِمَى بَاكُ اللَّهِ لِكَ خَلَقَتُهُمْ "

(اوروہ ابھی تک آپی میں اختلاف ہی کرتے چلے جارہے ہیں مگرجس پر تیراپر وردگاررم کرے اورای کے لئے اس نے انہیں پیدا کیا ہے)

اور زیر نظر آیت مبار کہ میں '' لیکھ گھر کی آنا النّاس فینکا اختکافُوْ افینے۔۔۔' کے الفاظ ہے بھی ای مطلب کی طرف اشارہ مقصود ہے۔ اور اس طرح کے اختلاف کا وجود میں آنا۔ جیسا کہ آپ آگاہ ہو بچے ہیں۔ انسانی معاشرے میں ایک یقینی امر ہے کیونکہ تمام افراد بشراگر چہانسانی صورت کے کاظ سے ایک جیسے ہیں۔ سب انسان ہیں۔ لیکن ہر خض اپنی خلقت و وجودی ساخت کے حوالہ سے دوسرے سے مختلف ہے جبکہ انسانی صورت میں سب کا ایک جیسا ہونا اس کا متقاضی ہے کہ افکار وافعال میں بھی کسی نہ کسی حوالہ سے ان کے درمیان وصدت پائی جائے لیکن ان کی وجودی ساخت کے بنیادی عناصر کا مختلف ہونا احساسات ، ادراکات اور حالات کے مختلف ہونے کا سبب بنتا ہے جبکہ کسی حوالہ سے ان میں بھی اتحاد پایا جا تا ہے ، تا ہم ان کا مختلف ہونے وانسان موجب بن جا تا ہے اور جب جا تا ہے ، تا ہم ان کا مختلف ہوتے ہیں تو افعال واعمال بھی مختلف ہوجاتے ہیں جو کہ پورے معاشرہ کے نظام کو درہم برہم کر وسیح ہیں۔ ان کے تتیہ میں معاشرہ اختلال وسیم کا شکار ہوجا تا ہے۔

اس تباہ کن اختلافی صورت حال کے پیش نظر معاشرہ میں قانون کی تدوین کی ضرورت محسوس ہوتی ہے یعنی ایسے بنیا دی قوانین کا تفکیل پانا تاگزیر ہوجاتا ہے جن پڑمل کر کے اختلافات کی نئے کئی ہواور ہر حقدار کواس کاحق حاصل ہوسکے اور سب لوگ ان قوانین کاعملی احترام کرنے کے پابند ہوں۔

اس زمانہ میں معاشرتی قوانین کی عوام الناس سے پابندی کروانے کے لئے دوطریقے اپنائے جاتے ہیں:

ا۔ امور زندگی میں اشراک عمل اور حقوق میں مساوات و برابری کی بنیاد پر تمام افراد کو معاشرتی قوانین پر عملداری کی ترغیب دلائی جاتی ہے اور وہ اس طرح کہ ہر فروا پی لیافت کے مطابق زندگی کی آسائشوں سے بہرہ ورہوجبکہ دینی معارف یعنی توحیداور پاکیزہ اخلاق کی پابندی وغیرہ کو یکسرنظرا نداز کردیا جاتا ہے، اس طریقہ وطرزعمل میں توحید وخدا

پرت کوسر ہے ہی سے درخورتو جہ قرار نہیں دیا جاتا اور نہ ہی فکری وعملی طور پراس کوا ہمیت دی جاتی ہے، اور پا کیزہ واعلیٰ اخلاق کو معاشرتی صورت سے مطابقت رکھتی ہوا ہے ہی انچے جو چیز معاشرہ کی موجودہ صورت سے مطابقت رکھتی ہوا ہے ہی انچے معاشرتی صفت واعلیٰ اخلاق قرار دیا جاتا ہے مثلاً بھی عفت و پاکدامنی پاکیزہ واعلیٰ اخلاق کہلاتی ہے تو بھی بدکاری و بدکرداری کو معاشرتی اخلاق کا نام دیا جاتا ہے، اس طرح بھی بچے اور بھی جھوٹ، بھی امانت اور بھی خیانت کو اعلیٰ اخلاقی صفات واقد ار قرار دیا جاتا ہے، تو بیسب بچے معاشرتی حالات کے تناظر میں ہوتا ہے۔

۲۔ افرادمعاشرہ کوتوانین کی پابندی اورعملداری کے لئے الیی تربیت دی جاتی ہے جوان توانین سے مطابقت رکھنے والے معیاروں پر پوری اتر تی ہوکہ جس میں معاشرتی تربیت کے دینی اصولوں کو یکسرنظرانداز کر دیا جاتا ہے۔

تو بیدوطر پتے ایے ہیں جنہیں انسان نے معاشرتی اختلافات کوئم کرنے اور افراد بشرکوا کیا ہی لڑی میں پرود پنے

کے لئے اختیا رکیا، جبکہ ان میں سے ایک حکمران طبقہ کی آ مریت اور ریاسی استبداد کی بنیاد پر اور دوسرا طاقت کے ہمر پور

استعال اور اخلاقی تربیت پر بنی ہے کین بیدونوں طریقے معاشرہ میں مفاسد اور برے اثرات چھوڑ نے کے ساتھ ساتھ جہالت کی بنیاد پر استوار ہیں کہ جس میں نوع انسانی کی جا ہی اور انسانیت کی حقیقت کی پیسر پامالی و نابودی مضمر ہے کیونکہ

انسان خدا کی تخلوق ہے کہ جس کا وجود وہتی اپنے خالق و آ فریدگار سے وابستہ ہے، اس کی ابتداء بھی خدا سے ہوئی اور اس کی بازگشت بھی خدا کی طرف ہوگی ، اس دنیاوی زندگی کو خیر باد کہنے کے بعد اس کی ایک بقاشعار زندگی ہے کہ جس کا دامن

کی بازگشت بھی خدا کی طرف ہوگی ، اس دنیاوی زندگی کو خیر باد کہنے کے بعد اس کی ایک بقاشعار زندگی اور اس میں انسان

بہت وسیج اور دورانیہ بہت لمبا بلکہ وہ بھی ختم نہ ہونے والی ہے ، البتہ اس کا دار و مدارات و دنیاوی زندگی اور اس میں انسان

کے کر دار ور دقار اور ان فضائل و کمالات کے کسب کرنے پر ہے جوتو حید و خدا پر تی اور اس نظریاتی و کملی معیار سے ہم آ ہمک بول کہ انسان خدا کا بندہ ہے اور اس کی ابتداء خدا سے اور خدا ہی کی طرف اس کی بازگشت ہوگی ، لیکن اگر انسان اپنی موں کہ انسان خدا کا بندہ ہے اور اس کی ابتداء خدا سے اور خدا کر ایک اس کی بازگشت ہوگی ، لیکن اگر انسان اپنی و تو حید و خدا پر تا مور دیا ہیں کی طرف اس کی بازگشت ہوگی ، لیکن اگر انسان اپنی مقیقت وانسانی حیثیت کوئم کردیا۔

پردہ پوٹی کر سے تو گو یا اس نے اپنے آ ہے کو تا وہ بر باد کر دیا اور اپنی حقیقت وانسانی حیثیت کوئم کردیا۔

ندکورہ بالا دوطریقوں پر چلنے والے انسان کی مثال اس قافلہ کی ہے جو ایک دور دراز شہر کی طرف روانہ ہوتا ہے اور زادہ اور سفر کے مراحل طے کرنے کے لئے وہ تمام ضروری اشیاء اپنے ساتھ لیتا ہے کہ جو اس کے پورے سفر میں اس کے لئے کا فی ہوں، چلتے چلتے راستہ میں ایک مقام پر قیام کرتا ہے اور وہ ہاں قافلہ کے افراد آپس میں دست وگر بیان ہوجاتے ہیں یہاں تک کہ ان کا اختلاف نہایت شدت اختیار کر لیتا ہے اور وہ ہار پیٹ، ایک دوسرے کی بے حرمتی وہ تئب عزت، لوٹ مار، کمل وغارت اور ایک دوسرے کی جے متل ہوتے ہیں، پھر اوٹ مار، کمل وغارت اور ایک دوسرے کے مال ومتاع اور جگہ پر غاصبانہ قبضہ جمانے جیسے اعمال کے مرتکب ہوتے ہیں، پھر وہ آپس میں مشورہ کرتے ہیں کہ ان ومال کے تحفظ کو لیتی بنانے وہ آپس میں مشورہ کرتے ہیں کہ ان ومال کے تحفظ کو لیتی بنانے

کے لئے کون ساراستہ اختیار کریں تو ان میں سے ایک کہتا ہے کہ ہم سب کو ان اموال واشیاء سے مشتر کہ طور پر استفادہ کرنا و طبیع نے اور ہر خوض اپ معاشرتی مقام و مرتبہ کے مطابق ان سے بہرہ و رہو کیونکہ بہی جگہ ہماری آخری منزل و شعکا نہ ہاس کے بعد کوئی سفر در پیش نہیں ، جو خض اس سلسلہ میں خلاف ورزی کرے۔ اپنی حدود سے تجاوز کرے۔ تو طاقت اور سیاست کے ذریعے اس کا مواخذہ کیا جائے ، ایک اور خض نے اختلافات کی ہلاکت بارصورت کے خاتمہ کے لئے بیرائے دی کہ ایک ایسا قانون و ضابطہ وضع کیا جائے جس میں افرادگی اس شخصیت و حیثیت کو بنیا دی مقام حاصل ہو جو انہیں اپنے وطن میں کہ جہاں سے سفر کر کے وہ یہاں پنچے ہیں حاصل تھی لہٰڈ ا ہر خص اپنی اخلاقی صفات کی عملی تر جمانی کا ثبوت دیتے ہوئے اپنی شرک سفر ساتھیوں کے ساتھ نرمی و رحمہ لی ، احسان و مہر پانی ، انسانی شرف و ہز رگی اور فضیاتوں کا مظاہرہ کرے ، پھر تمام کی افراد موجودہ اموال و نعتوں سے مشتر کہ بنیا د پر استفادہ کریں کیونکہ بیسب پھھا نہی کا اپنا ہے اور اس جگہ اس سے استفادہ کیا جانا ہے اور اس جگہ اس سے استفادہ کیا جانا ہے اور اس حگہ اس سے استفادہ کیا جانا ہے اور اس

لیکن حقیقت ہے کہ مذکورہ بالا دونوں اشخاص کی آراء غلط ہیں اور وہ اختلا فات کوختم کرنے اور موجودہ اموال و نعمات سے استفادہ کرنے کاحل پیش کرنے میں سخت غلط نہی کا شکار ہوئے ہیں کیونکہ وہ اس سے غافل رہے کہ قافلہ ابھی حالت سفر میں ہے اور ہر مسافر کے لئے سب سے زیادہ ابھیت اس امرکو حاصل مونی چاہیے کہ اس کی تمام تر توجہ منزل مقصود تک صحیح وسالم چنچنچ پر مرکوز ہو، اسے سفر کے تمام مراحل میں اپنا وطن اور اپنا مقدد و ہدف کہ جس کے حصول کے لئے اس نے سفر کا آغاز کیا طمح ظ و مدنظر رکھنا چاہیے ، لیکن اگروہ اسے بھول گیا اور اپنے وطن ، سفر کے مقصد اور منزل مقصود سے خفلت کی تو بھٹک جانا ، محمرا ہی اور تباہی و ہلاکت کے سوااسے بچھ حاصل نہ ہوگا۔

ان افراد میں سے محجے رائے اس کی ہے جو کہتا ہے کہ چونکہ ہم مسافر ہیں للبذا ہمیں ان اموال و نعتوں اور موجودہ اشیاء سے صرف اس قدراستفادہ کرنا چاہیئے جوآج کی شب ہمارے لئے کافی ہواور جو ہاتی بچے اسے اپنے اسکلے سنرکیلئے ذخیرہ کرلیں اوراپنے وطن کہ جس سے چلے تھے اوراپنے مقصد کہ جس کی طرف جارہے ہیں کو ہمیشہ مدنظر رکھیں اوران سے ہرگز خفلت نہیں ہونی چاہیئے بلکہ پوری توجہ انہی پرمرکوزرہے۔

### ۸۔ دین کے ذریعے اختلا فات کی دوری

خداوند عالم نے لوگوں کے درمیان پائے جانے والے اختلا فات کوختم کرنے کے لئے تو حید اور اعتقاد واخلاق و

افعال کی بنیاد پر قوانین کی تدوین اور معاشرتی نظاموں کی تھکیل کی، دوسر کے نظوں میں اسے یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ خداوندعالم نے اپنے آئین و نظام حیات کی بنیا دانسان کواس حقیقت سے آگا ہی ولا نا قرار دیا کہ وہ کیا ہے؟ اس کی اصل کیا ہے؟ اس کی ابتداو آغاز کیا ہے؟ اس کی بازگشت کس طرف ہوگی؟ اور یہ کہ اس د نیاوی زندگی میں وہ کیا طرز عمل اپنائے کہ جس سے اس کا کل (آخرت) سنور جائے اور وہ اپنی و نیاکی فانی زندگی میں آخرت کی بقاشعار حیات کو کیونکر سعادت کہ جس سے اس کا کل (آخرت) سنور جائے اور وہ اپنی و نیاکی فانی زندگی میں آخرت کی بقاشعار حیات کو کیونکر سعادت آشا وسود مند بنا سکتا ہے؟ بنا ہرایں آئین البی اور قانونِ خداوندی ہی ہے کہ جس کی بنیاد علم ومعرفت پر استوار ہے اس کے علاوہ کوئی دوسرا دین و آئین اس یا کیزہ اساس کا حال نہیں، چنانچہ خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره لوسف، آیت • ۴:

٥ " إِنِ الْحُكُمُ اِلَّالِيْهِ "أَمَرَ الَّاتَعُبُدُ وَالِلَّا إِيَّالُا لِيَالُا خَلِكَ النِّيْنُ الْقَيِّمُ وَلَكِنَّ اَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعْبُدُونَ " يَعْلَمُونَ "

کے خام فر مانی کا حق خدا کے سواکسی کو حاصل نہیں ، اس نے تھم ویا ہے کہ اس کے سواکسی کی پرستش نہ کرو کہ یہی مضبوط وین ہے لیکن اکثر لوگ علم نہیں رکھتے )

ای طرح زیرنظرآ یت شریفه (سوره ء بقره ، آیت ۲۱۳) میں ارشاد ہوا:

o "فَبَعَثَا اللَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ النَّهُ النَّهِ النَّهُ الْمُتَّالِقُ وَالْمَالِيَّ النَّاسِ فِيمَا اخْتَكَفُوا فِيهِ ---"

(پھر خدانے نبیوں کو بھیجاخوشخبری دینے والے اور انذار کرنے والے (خدا کے عذاب سے خوف ولانے والے) بنا کر، اور ان کے ساتھ کتاب کو نازل کیا تا کہ خدا لوگوں کے درمیان اس چیز کی بابت فیصلہ کرے جس میں وہ اختلاف کرتے ہیں)

اس آیت میں خداوندعالم نے انبیاء علیہم السلام کی بعثت کو بشارت وخوشخری دینے اور انداز کرنے کے ساتھ کتاب نازل کرنے کے ذریعے بیان فرمایا کہ جس کتاب میں ایسے احکام وقوانین ہیں جولوگوں کے درمیان پائے جانے والے اختلافات کودورکرنے کے لئے بنائے گئے ہیں۔

اس موضوع سے مربوط ایک بیآ یت بھی ہے:

سوره جاشیه، آبیت ۲۴:

٥ "وَقَالُوْاهَاهِيَ إِلَّا حَيَاتُنَاالَّ ثَيَانَهُوْتُ وَنَحْيَاوَهَا يُهْلِكُنَاۤ اِلَّاللَّهُمُ \*وَهَالَهُمُ بِذَٰ لِكَمِنَ عِلْمٍ \* إِنَّ الْكَفُونَ " هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ " (لوگوں نے کہا کہ زندگی تو صرف یہی ہے جوہم اس دنیا میں بسر کررہے ہیں اس کے سوا پھی نہیں ، مرتے ہیں اور زندہ ہوتے ہیں اورہمیں زماند کے سواکوئی چیز ہلاک وختم نہیں کرتی ، درحقیقت ان لوگوں کو اس سلسلہ میں پچھلم نہیں ہے ، وہ صرف گمان ہی گمان کرتے ہیں )

اس آیت میں ان لوگوں کی تذکرہ کیا گیا ہے جواس دنیاوی زندگی کواپنااوڑھنا، پھونا قرار دیتے ہیں کہوہ آخرت کو کیسرنظرانداز کردیتے ہیں کیونا آل اپنی اس بات پر ڈٹ جانا صرف معادو قیامت کے لفظی انکار کی بناء پر نہیں تھا بلکہ اس حوالہ سے تھا کہ معادو آخرت گا اقرار اس کا متقاضی ہے کہ دنیاوی زندگی کوالی زندگی میں ڈھالا جائے جو بندگی کے تمام تقاضے پورے کرتی ہواور اس میں ان دینی قوانین وضوا بلاکو بنیادی حیثیت حاصل ہو جوعبادات، معاملات وسیاسیات کے جامع نظام پر مشتل ہیں۔

خلاصة کلام بیر که چونکه معاد و آخرت کاعقیده رکھنا اس امرکولا زمی قرار دیتا ہے که دینداری کو اپنایا جائے، دین کو زندگی کا اوڑھنا پچھوٹا قرار دے کراس کے احکام کی عملی پیروی کی جائے اور زندگی کے تمام احوال واعمال میں قیامت ومعاد کو مدنظر والمحوظ رکھا جائے لہٰذا ان لوگوں نے اس عقیدہ کا ہی انکار کر دیا اور اجماعی ومعاشر تی زندگی کو اس دنیاوی زندگی پر استوار کر کے اس کے علاوہ کسی بھی جہان کو خاطر میں نہلانے کے قائل ہوئے۔

ال موضوع كى بابت سورة عجم كى آيات ٢٨ تا ٥ ٣٠ ملاحظه كرين:

- O " وَمَالَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ النِي تَتَبِعُونَ إِلَّا الظَّنَّ وَإِنَّا الظَّنَّ لَا يُغْنِي مِنَ الْحَقِّ شَيًّا"
  - O " فَأَعْدِضُ عَنْ مِّنْ تَوَكَّىٰ أَعَنْ ذِكْمِ نَاوَلَمْ يُودُ إِلَّا الْحَلْيُوةَ التَّنْيَا"
- O "ذُلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ لَا إِنَّ مَبَّكَ هُوَ اعْلَمْ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ لَو هُوَ اعْلَمُ بِمَنِ اهْتَلَى"

(حالانکدائیں اس کے بارے میں کچھ علم نہیں ہے وہ صرف گمان پر چلتے ہیں جبکہ گمان تق (یقین) سے ہرگزیے نیاز نہیں کرتا، پس آپ اس سے منہ پھیرلیں جو ہماری یا دسے روگردانی کر ہے اور دنیاوی زندگی کے سوا پچھ بھی نہ چاہتا ہو، ان کاعلم تواسی قدر ہے، آپ کا پروردگار بہت اچھی طرح آگاہ ہے اس سے کہ جواس کے راستہ سے بھٹک گیا اور اس سے بھی آگاہ ہے ہوراہ راست پر ہے)

ان آیات مبار که میں خداوند عالم نے واضح طور پر بیان فر مایا کہ وہ لوگ زندگی کوظن و گمان اور جہالت پر استوار کرتے ہیں جبکہ خداسلامتی کے گھرکی طرف بلاتا ہے اور اپنے دین کوئق وحقیقت اور علم پر استوار کرتا ہے ، اس طرح رسول خدا بھی انہیں حیات بخش نظام پڑمل پیرا ہونے کی وعوت و پتے ہیں چنا نچے اس سلسلہ میں ارشا دہوا:

سوره انفال ، آیت ۲۴:

٥ "نَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوا السُّتَجِيْبُو اللَّهِ وَلِلَّ سُولِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْيِينُكُمْ"

(اے ایمان والو! خداکے بلاوے پر لبیک کہواور رسول کے بلاوے پر بھی ، جب وہ متہیں اس چیز کی دعوت دے جس میں تہا رے لئے۔ ہمیشہ کی۔'' زندگی'' کی منانت پائی جاتی ہے )

اس آیت میں جس'' زندگی'' کا ذکر ہوا ہے اس کی بابت قر آن مجید میں مختلف ومتعدد مقامات میں اشارہ کیا گیا ہے بطور مثال چند آیات ملاحظہ ہوں:

سوره انعام ، آیت ۱۲۲:

٥ "اَوَمَنْ كَانَمَيْتًافَا حَينَتُ وَجَعَلْنَالَ وَنُوسًا يَتُشِى بِهِ فِ النَّاسِ كَمَنْ مَّتُلُهُ فِ الظُّلْتِ لَيْسَ
 بِخَارِجٍ مِّنْهَا"

وہ مختص جومردہ تھا بھرہم نے اسے زندگی دی اوراس کے لئے روشیٰ قرار دی جس کے ذریعے وہ لوگوں میں چلتا پھرتا ہے، آیااس مختص کی مانند ہے جواند هیروں میں پڑا ہوا ہے کہ جن سے بھی باہرند آئے گا)

سوره رعد، آیت ۱۹:

٥ " أَفَمَنُ يَعْلَمُ أَنَّمَا أُنْزِلَ اللَيْكَ مِنُ مَّ بِنِكَ الْحَقُّ كُمَنُ هُوَ أَعْلَى \* اِنَّمَا يَتَنَ كُمُ أُولُوا الْحَقُّ كُمَنُ هُوَ أَعْلَى \* الْآلْبَابِ"

(وہ شخص بوعلم رکھتا ہے اس کا کہ جو پچھ آپ پر آپ کے پروردگار کی طرف سے نازل کیا عمیا ہے وہ حق ہے ، آیا اس شخص کی طرح ہے جواندھا ہے؟ حقیقت بیرہے کہ صاحبان عقل ہی اس بات کو سجھ سکتے ہیں )

سوره پوسف، آیت ۱۰۸:

٥ "تُكُلُهُ نِهِ سَبِيْنِي آدُعُو اللهِ عَلَى بَصِيْرَةٍ اَنَاوَمَنِ اتَّبَعَنِي \* وَسُبُحٰنَ اللهِ وَمَا اَنَامِنَ النُّهُ رِكِيْنَ "

کہہ دو کہ بیہ ہے میرا راستہ، میں الله کی طرف بلاتا ہوں بھیرت وآگا ہی کے ساتھ، میں اور ہر وہ مخض جو میرا پیروکار ہے، خدا کی ذات پاک ہے اور میں مشرکوں میں سے ہرگزنہیں ہوں)

سوره زمر، آیت ۹:

٥ '' هَلْ يَشْتَوِى الَّذِيْنَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِيْنَ لَا يَعْلَمُونَ ' إِنَّمَا يَتَنَ كَنَّ اُولُوا الْالْبَابِ"
 (٦ يا برابر بين وه لوگ جوعلم ركھتے بين اور وه لوگ جوعلم نہيں ركھتے ، بتھين صاحبان عقل بى اس بات كوسجھ كھتے

یں)

سوره بقره ، آیت ۱۲۹:

بہرحال قرآن مجیدعلم کی تعریف وستائش اور اسے حاصل کرنے کی ترغیبی وعوت سے بھرا ہوا ہے اورعلم کی اہمیت و عظمت کے لئے یہی کافی ہے کہ قرآن مجید نے ظہور اسلام سے پہلے کے زمانہ کو'' زمانۂ جاہلیت'' سے موسوم کیا کہ جس کا اعتراف دوسروں نے بھی کیا ہے۔

ینابرای کی قدر تا انسانی کی بات ہے کہ پچولوگ کہتے ہیں وین اندھی تقلید اور جہالت پر بنی ہے اور علم ووائش سے کیسر بیگا نہ بلکہ اس کا خالف ہے! اس طرح کی باتیں کرنے والے مقرات در حقیقت وہی افراد ہیں جوجد پیطیعی وسائنسی اور معاشرتی علوم کے رسیا ہیں اور انہوں نے اپنی معلومات کے دائرہ ہیں کوئی الی چیز نہیں پائی جو عالم ما ورائے طبیعت کو طابت کرتی ہولہذا انہوں نے گمان کرلیا کہ اس کا فابت نہ ہونا اس کے نہ ہونے کی دلیل ہے جبکہ ان کا بیگان ورست نہیں اور وہ اس طرح کا نظریہ قائم کرنے ہیں بدحواسی کا شکار ہوئے اور علم وعقل سے دور یہ فیصلہ کیا کہ اس دنیا وی زیرگی کے علاوہ کوئی دوسرا جہان نہیں کہ جس ہیں ہمیں لوٹ کرجا تا ہے، انہوں نے اپنے ہی چیسے پچولوگوں کو دیکھا کہ وہ اپنی ہوں پرتی کا شکار ہوکر ایسے امورانجام دیتے ہیں جن کو'' دین'' ہے موسوم کرتے ہیں جو کہ حقیقت ہیں شرک کے سوا پچھ نہیں جبکہ خدا اور رسول خدا شرک سے مبرا ہیں، اور اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے یہ بھی دیکھا کہ دین عبادت و بندگی اور اطاعت و بیروی کی دعوت دیتا ہوں نے اسے انہوں نے اسے انہوں کے اس کے مارہ ویکھا کہ دین عبادت و بندگی اور اطاعت و بیروی بیا سے مبرا ہیں، اور اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے یہ بھی ویکھا کہ دین عبادت و بندگی اور اطاعت و بیروی بیا سے مبرا ہیں، اور اس کے ساتھ ساتھ انہوں نے یہ بھی ویکھا کہ دوہ لوگوں کو جہل اور اندھی تقلید کی طرف بیا سے کہیں بالاتر ہے کہ وہ لوگوں کو جہل اور اندھی تقلید کی طرف بیا سے نظر بیکوا نے جن کی بنیا دعلی ہو، اس شخص سے برا اسے نظر بیکوا بیا نے کی ہوا بیات کی بیا دیت کر ہے جو خدا پر افتر اور پر وہ کہ نہ بالہ حق کہ بالہ کہ کہ بالہ کہ کہ بالہ تو کہ بالہ اور کہ بالہ حق کہ بالحق کہ اطاب عالیہ)

#### 9۔ دین ہی میں اختلاف!

بہر حال خداوند عالم نے اپنی مقدس کتاب میں ہمیں اس حقیقت سے آگاہ فر مایا ہے کہ سب سے پہلے جس چیز نے لوگوں کے دنیاوی امور اور زندگی کے مسائل میں اختلافات کوختم کرنے میں بنیادی کر دار اداکیا وہ'' دین میں اختلافات کوختم کرنے میں بنیادی کر دار اداکیا وہ'' دین میں اختلافات کوختم کرنے ہوئے بنائے گئے ۔ ان قوانین کی تدوین و تفکیل میں دین اس کے علاوہ کچھ قوانین بنائے گئے تو دین ہی کی تقلید کرتے ہوئے بنائے گئے ۔ ان قوانین کی تدوین و تفکیل میں دین اصولوں کو بنیاد قرار دیا گیا۔

پھر خداوند عالم ہمیں اس امر سے آگاہ فرماتا ہے کہ نوع انسانی کے درمیان دین کی بابت جواختلافات پیدا ہوئے وہ ان علماء کی کارستانی کا متیجہ تھا جنہیں کتاب مبین دی گئی اور وہ دین تھا کتی وعلوم کے حامل تھے وہ کتابِ خدا کی حقیقتوں اور پاکٹرہ معارف کاعلم رکھتے تھے گرانہوں نے بغاوت وسرکٹی اور ظلم کرتے ہوئے دین میں اختلافات پیدا کر دیئے اس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوند عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره شوری ، آیت ۱۴ ، ۱۵:

٥ "شَرَعَلَكُمُ مِّنَ الرِّيْنِ مَاوَشَى بِهِ نُوحًا وَالَّنِ فَ اَوْحَيْنَا اللَّكَ وَمَاوَصَّيْنَا بِهَ اِبُلِهِيْمَ وَمُولَى وَمِيْلَى اَنْ اَقِيْمُ وَمُولَى اَنْ اَقِيْمُ اللَّهِ اَبُلُهُمْ وَمُولَى وَمِيلَى اَنْ اَقِيْمُ اللَّهِ مُنْ اللَّهِ مُنَا اللَّهِ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهِ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُلِمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللِلْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّه

(خدانے تمہارے لئے دین کا وہی راستہ مقرر کیا جس کے اختیار کرنے کا تھم نوح " کو دیا تھا اور اسی کی وہی ہم نے آپ اس کو کی اور اسے ہی اُپنانے کا تھم ہم نے اہراہیم ، موکی " اور عیسی " کو دیا تھا کہ وہ اس دین کو قائم رکھیں (اس پرعمل کرتے رہیں اور اسے ہی اپنا طریقۂ حیات قرار دیں) اور اس میں ہرگز اختلاف نہ کریں۔ اور ان لوگوں نے اس میں اختلاف نہ کریں۔ اور ان لوگوں نے اس میں اختلاف نہیں کیا مگر بعد اس سے آگا ہی حاصل کر چکے تھے (ان کے پاس دین کا علم آچکا تھا) انہوں نے بیسب کھھ آپس میں وشمنی وضد کی بناء پر کیا اور اگرتیرے رہ کی طرف سے ایک مقررہ وقت تک کا وعدہ نہ ہو چکا ہوتا تو ان کے درمیان فیصلہ کرویا جاتا)

ایک اورمقام پرارشا د ہوا:

سوره پونس ، آیت ۱۹:

O "وَمَا كَانَ النَّاسُ إِثَّا أُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا وَلَوْلا كَلِمَةٌ سَبَقَتُ مِن مَّ بِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيْهِ

يَخْتَلِفُونَ"

(اورلوگ نہیں تھے گرایک ہی ملت (امت واحدہ)، پھروہ اختلافات کا شکار ہو گئے اور اگر تیرے رب کی طرف سے ایک مقررہ وفت تک کا وعدہ نہ ہو چکا ہوتا تو ان کے درمیان پائے جانے والے اختلاف کی بابت فیصلہ کردیا جاتا) ان دوآ یتوں میں لفظ'' کلمۃ'' سے مراد دنیاوی زندگی سے ایک مقررہ وفت تک استفادہ کرنے کی مہلت عطا کرنا ہے جے خداوندعالم نے حضرت آ دم کوزمین پراتر جانے کا تھم دیتے ہوئے ان الفاظ میں بیان کیا تھا:

سوره اعراف، آیت ۲۴:

٥ "وَلَكُمُ فِي الْرَائِ مِن مُسْتَقَدُّو وَمَتَاعُ إِلَى حِيْنِ"
 (اورتهارے لئے زمین میں محکانہ اور سازوسا مان ہے مقررہ وقت تک!)

بنا برایں دین میں اختلاف پیدا ہونے کی وجہ فطرت نہیں بلکہ فطرت کی صدود سے تجاوز اور اس سے بغاوت کرنا ہے کیونکہ دین ایک فطری امر ہے اور جو چیز فطری ہواس میں کسی قتم کی وجودی تبدیلی اور اختلاف کا سوال ہی پیدانہیں ہوسکتا۔ بلکہ و واپنی اصلی فطری حالت پر ہاتی رہےگی ۔ چنا نچہ اس سلسلہ میں خداوند عالم نے ارشا وفر مایا:

سوره روم ، آیت • سا:

٥ "فَاقِمْ وَجُهَكَ لِلسِّيْنِ حَنِيْفًا فِطْرَتَ اللهِ الَّتِي فَطَى النَّاسَ عَلَيْهَا الاَتَبُويْل لِخَلْقِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

(اپنارخ خالص دین کی طرف کئے رہو، یکی فطرت الٰہی ہے کہ جس پر خدانے لوگوں کو پیدا کیا ہے، خدا کی بنائی ہوئی چیز میں ہر گز کوئی تبدیلی نہیں آ سکتی۔ یہی مضبوط ومتحکم دین ہے ) بیرتھا زیرنظر آیت شریفہ کے بنیا دی مطالب کا خلاصہ!

#### • ا۔ انسان: ونیاکے بعد!

اس کے بعد خداوند عالم جمیں آگاہ فرما تا ہے کہ انسان اپنی اس دنیا ہے کہ وہ جس میں اجتماعی و معاشرتی زندگی گذارتا ہے کوچ کرجائے گا اور ایک دوسرے عالم میں کہ جس کا نام'' برزخ'' ہے نتقل ہوجائے گا اور پھراس کے بعد عالم آخرت میں پہنچ جائے گا (0۔۔۔عالم دنیا۔۔۔۔عالم برزخ۔۔۔۔عالم آخرت)، البنداس دنیا وی اجتماعی ومعاشرتی سور ه مریم ، آیت ۸۰:

"وَنَرِ ثُهُ مَا يَقُولُ وَيَأْتِينًا فَهُوا"

(اوروہ جو کچھے کہتا ہے ہم اے محفوظ کرتے ہیں اوروہ ہمارے پاس اکیلا آئے گا)

سوره انعام ، آیت ۹۴:

٥ "وَلَقَدُجِئُمُونَافَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

( بخقیق ، تم تنہا تنہا ہمارے پاس آئے جیسا کہ ہم نے تنہیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھااور جو کچھ ہم نے تنہیں دیا تھا وہ سب
تم اپنے پیچھے چھوڑ کرآئے ہواوراب ہم تمہارے ان شریکوں کو تنہارے ساتھ نہیں دیکھتے جن کے بارے میں تم گمان کرتے تھے وہ
تنھے کہ وہ تمہارے شریک ہیں ، در حقیقت تمہارے درمیان رابطہ وتعلق منقطع ہو گیا ہے اور جس کا تم گمان کرتے تھے وہ
تمہارے ہاتھ سے لکل گیا ہے )

سوره بونس ، آیت • ۳:

٥ "هُذَالِكَ تَبُلُوا كُلُّ نَفْسٍ هَمَا السَّلَقَتُ وَ مُدُّوَا إِلَى اللهِ مَوْلَهُمُ الْحَقِّ وَضَلَّ عَنْهُمُ هَا كَانُوْا
 فَتَرُونَ "

یک میں اور ہاں ہر مخص اس چیز کو آز مائے گا جواس نے پہلے پیش کی ہوگی ۔ یعنی ہر مخص اپنے اعمال کودیکھتا ہوگا۔ اور وہ خداکی طرف لوٹائے جائیں گے جوان کا حقیقی آتا ومولا ہے اور جووہ افتراء بائدھتے اور جموث بناتے تھے سب ان کے ہاتھ سے نکل جائے گا)

سوره صافات ، آیت ۲۲:

٥ "مَالَكُمُ لاتَنَاصَرُ وَنَ ⊕ بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُونَ"

(ممهیں) کیا ہو گیا ہے کہتم ایک دوسرے کی مدونیں کرتے؟ بلکہ (حقیقت سے ہے) کہ وہ آج سرتنگیم نم سے ہوئے

س)

سوره ابراہیم ، آیت ۸ ۴۰:

o "يَوْمَ تُبَدَّلُ الْآئِ صُّ غَيْرَ الْآئِ ضِوَ السَّلُوتُ وَبَرَزُ وَاللِّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّابِ"

(اس دن زمین دوسری زمین میں بدل دی جائے گی اور آسان بھی ،اوروہ خدائے بکتا وقبار (طاقتور) کے سامنے نکل آئیں گے )

سور ه مجم ، آیت اسم:

٥ ''وَاَنْ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعٰی ﴿ وَاَنْ سَعْيَهُ سَوْفَ يُلِی ﴿ ثُمَّ يُجْزِٰ لَهُ الْجَزَآءَ الْاَوْفَى ، 
﴿ اوریہ کہ انسان کے لئے کچھ نیں سوائے اس کے کہ جواس نے کوشش کی (لیمن عمل کیا) اوریہ کہ اس کی کوشش بہت جلد مشاہدہ کی جائے گی مجراسے پوری بوری جزادی جائے گی)

یہ اور ان کی شل دیگر آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ موت کے بعد انسان کی زندگی بیسر بدل جائے گی اور ایک نئی اور دنیاوی زندگی سے مختلف زندگی اسے بطے گی کہ جس میں باہمی تعاون پر جنی اجتماعی حیات سے بہرہ ور نہ ہوگا اور جوعلوم اس نے اس و نیاوی زندگی میں ایجا د کئے ان سے ہر گز استفادہ نہ کر سکے گا، وہ صرف اپنے اعمال، کا وشوں اور انجام دیے ہوئے کا موں کا کچل حاصل کرے گا اس کے طلاوہ کچے ٹیس، اس کے تمام اعمال کی حقیقت اس روز اس کے سامنے آجائے گی کہ اس کے مطابق اسے جزایا سزادی جائے گی۔

#### امتوواحده

O " كَانَالنَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً ..... " ( لوگ ايك بى امت تھ.....)

'' ناس'' (لوگ)، بیلفظ افرادانسان کے مجموعہ کے لئے استعال ہوتا ہے اور'' امت'' سے مرادانسانوں کا گروہ ہے، البتہ بھی ایک فردکو بھی امت کہا جاتا ہے جبیبا کہ خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

سور همل ۱۲ پیت ۱۲۰:

· وَانَّ اِبْرُهِيْمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِللهِ ''

(یقیناً ابرا ہیم ایک امت تھے جوخدا کے فرما نبر دارتھ)

لفظ ' امت ' مجمى طولانى وقت ك لئے بهى استعال بوتا ہے، ملاحظه بو:

سوره پوسف، آیت ۵ مم:

0 "وَادَّكَى بَعْدَا أُمَّةٍ"

(اوراسے طویل عرصہ کے بعد یا دہ یا) یعنی کی سالوں کے بعد!

سوره بود، آیت ۸:

"وَلَيْنُ أَخَّرُ نَاعَنْهُمُ الْعَنَ ابَ إِلَى أُمَّةٍ مَّعَدُودَةٍ"
 (اوراگریم عذاب کوان لوگوں سے ایک ٹی ہوئی مت تک موخرکریں)

یہ لفظ مجمی دین و فدہب کے لئے استعال ہوتا ہے مثلاً اس سلسلہ میں بعض مفسرین نے بیآ یت پیش کی ہے کہ اس میں

امت سے مراد ند بہب ودین ہے، ملاحظہ ہو: سورہ مومنون ، آیت ۵۲:

o "اِتَّهْنِهَ أُمَّتُكُمُ أُمَّةً وَاحِدَةً وَآنَا مَ بُكُمُ فَاتَّقُونِ"

(بیتمہاری امت (غرب، وین) ایک امت ہے (ایک ہی وین، غرب ہے) اور میں تمہارارب ہوں پس تم میرا تقویٰ اختیار کرو)

سوره انبياء، آيت ۹۲:

O "اِنَّ هٰنِهَ ٱمَّتُكُمُ ٱمَّةً وَاحِدَةً ۖ وَآنَا مَبُّكُمُ فَاعْبُدُونِ"

(بیتهاری امت ایک بی امت ہے اور میں تہارارب ہوں پستم میری عبادت کرو)

یہاں امت سے دین و مذہب مرا دلیا گیا ہے۔

''امیہ'' کالفظی اهتقاق'' اُمَّم یاُمُ ''سے ہے جس کامعنی قصد وارا دہ کرتا ہے، لینی جب کوئی محض ارا دہ کرتا ہے تو لغت میں لفظ '' اُمَّم'' استعال کیا جاتا ہے لینی اس نے قصد کیا ، اس وجہ سے پیلفظ ایک گروہ کے لئے استعال ہوتا ہے لیکن ہر گروہ کے لئے استعال ہوتا ہے جس کے افرادا یک لیکن ہر گروہ کے لئے استعال ہوتا ہے جس کے افرادا یک بی مقصد رکھتے ہوں اور اس ایک بی مقصد کے حوالہ سے آپس میں استھے و کیجا ہوئے ہوں ، چنا نچراس معنی کے تناظر میں لفظ امت کا اطلاق ایک فرد پر اور دیگر معانی پر ہوسکتا ہے۔

بہرحال یہ آیت بظاہراس مطلب کو ثابت کرتی ہے کہ ایک زمانہ ایہ ابھی گزرا ہے جب افراد بشر متحد و یکجا تھے اور امور زندگانی میں ایک دوسرے سے ہم آ ہنگ تھے، نہایت سادگی وسلامتی کے ساتھ زندگی گزارتے تھے، ان کے درمیان امور حیات میں کوئی اختلاف و نزاع نہ تھا نہ ہی نذہب وعقیدہ میں اختلاف رکھتے تھے اور نہ ہی فکر ونظر میں ایک دوسر سے محتلف تھے، دنیاوی امور اور زندگی کے مسائل میں ان کے درمیان اختلافات نہ ہونے کی دلیل آیت شریفہ کے میالفاظ ہیں :

٥ ' ' فَبَعَثَ اللهُ النَّبِ لِإِنَّ مُبَشِّرِينَ وَمُنْنِ مِينَ وَ اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِتُبَ بِالْحَقِّ لِيَحُكُمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا خَتَكَفُوا فِيهِ "

( یعنی لوگ ایک ہی امت تھے پھر خدانے انبیا گو بھیجا خوشنجری دینے والے اور انڈ ارکرنے والے بنا کر ، اور ان کے ساتھ کتاب نازل کی تا کہ وہ ان کے درمیان اس چیز کے بارے میں فیصلہ کریں جس میں وہ اختلاف رکھتے ہیں )

تواس سے ثابت ہوتا ہے کہ لوگ امت واحدہ تھے گران کے اختلافات کی وجہ سے خدانے نبیوں کو بھیجاتا کہ وہ ان کے درمیان پیدا ہونے والے اختلاف کو دورکریں، گویا امورزندگی میں وحدت واتحاد کے بعد اختلافات نے جنم لیا کہ جے دورکرنے کے لئے خدانے انبیاء کومبعوث فرمایا، اور دوسرا سے کہ وہ امور دین میں بھی اختلاف ٹبیں رکھتے تھے، اس کی دلیل بیالفاظ ہیں:

٥ "وما اختلف فيه الا اللين اوتوه بغياً بينهم"

(اوراس میں کسی نے اختلاف نہیں کیا سوائے ان لوگوں کے کہ جنہیں وہ کتاب دی گئی تھی آپیں میں دشمنی وضد کی

يناءير)

گویا دین میں اختلاف ان لوگوں کی کارستانی کا نتیجہ ہے جنہیں کتاب دی گئی تنی ۔ وہ کتاب کی حقیقت ہے آگاہ ہو چکے تنے ۔ گمرانہوں نے باہمی اختلا فات ورشنی کی بناء پر دین میں اختلا فات پیدا کر دیئے۔

ان حقائق کی تقیدیق اس سے ہوتی ہے کہ ہم خودمشاہدہ کررہے ہیں کہنوع انسانی مسلسل علم وفکر میں ترقی کی راہ پر گامزن ہےاورسال برسال ونسل بنسل معرفت وثقافت کےحوالہ سے پیثرفت کررہی ہے جس کی وجہ سے روز بروز انسانی معاشرہ کی بنیا دیں مضبوط وستحکم ہور ہی ہیں اور انسان اپنی معاشر تی ضرورتوں کو پور اکرنے کے لئے پہلے سے زیا وہ طافت و صلاحیت حاصل کرر ہاہے جس کی وجہ ہے آفات روز گار کا مقابلہ کرنے اور زندگی کے دسائل سے بجر بوراستفادہ کرنے کی غیرمعمولی قوت سے بہرہ ور ہور ہا ہے لیکن اس کے برعکس جب ہم عصر قدیم کی طرف نظر دوڑ اتے ہیں تو ہمیں معلوم ہو جاتا ہے کہ انسان رموزِ زندگی اور اسرار طبیعت سے بہت کم آشنا تھا اور جب اس ہے بھی پہلے کے دور کے انسان کو دیکھتے ہیں تو اس حقیقت سے آگاہ ہوتے ہیں کہ اس زمانہ میں انسان کی زندگی نہایت ساوہ ومعمولی تھی اور وہ زندگی کے امور سے نہایت ہی کم معرفت رکھتا تھا، گو یاعصر اول کے افرا دبشر بدیمی وواضح امور کےعلاوہ کچھ نہ جانتے تتھے اورفکری علوم ونظریات سے صرف اسی حدتک آگاہ تھے کہ اپنی معمولی وسا وہ زندگی گزارنے کے لئے پچھوسائل مہیا کرسکیں مثلاً گھاس ونیا تات کھاتے یا تعورُ ابہت شکار کر کے اپنا پیٹ یا لیے تھے، غاروں اور بہاڑوں کے دامن میں زندگی گذار تا ان کا عام معمول تھا اور دشمن ہے بیاؤ کے لئے پھروں اورلکڑیوں سے استفادہ کرتے تھے، بہرحال انسان پہلے ز مانوں میں اس طرح زندگی گز ارتا تھا تو ظاہر ہے کہ جس قوم کی حالت اور طرزِ زندگی ایبا ہوان میں غیر معمولی اختلافات پیدا ہی نہیں ہوتے اور نہ ہی فتنہ وفسا داس صد تک برد دسکتا ہے جس سے ان کی زندگی کا نظام خطرے میں برا جائے ، ان کی مثال جمیر بر ایوں کے ایک گلہجیسی ہے جو ا یک جگدا تحقے ہوتے ہیں ، مل جل کرر ہتے ہیں ، انتقے جرا گاہ میں جا کرگھاس کھاتے ہیں ،چشموں وغیرہ سے یانی پیتے ہیں ، اوراگران کے درمیان اختلافات پیدا ہوں بھی تو نہایت ناچیز ومعمولی نوعیت کے ہوتے ہیں ، البتہ انسان چونکہ فطری طور یر موجودات عالم سے کام لینے کا وجودی وطبعی شعور رکھتا ہے جبیبا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں ۔ تو اس کا دیگر ہموع افراد کے ساتھ ال کرر ہنااور با ہمی تعاون کے جبری نظام کے تحت ایک دوسرے کے کام آٹاس بات کی دلیل نہیں کہ ان میں اختلاف اور برتری پانے کے جذبہ واحساس کی مخبائش ہی ٹتم ہو جائے بلکہ حقیقت پیر ہے کہ وہ جذبہ واحساس اس کے وجود میں ہمیشہ بیدارر ہتا ہے اور چونکہ روز بروز اس کے علم ومعلویات اور اشیاء عالم سے استفادہ کرنے کی صلاحیت میں اضافہ ہوتا رہتا ہے اور وہ عالم ماوہ کی نت نی خصوصیات سے آگا ہی حاصل کرتا رہتا ہے اور جہان ہتی کی موجودات سے بجر بوراستفادہ كرنے كى باريكيوں سے آشنا ہوجاتا ہے لہذا ديگر افراد برغلبرو برتزى اور بالا دى كے احساس كااس كے اندرموجزن ہونا

ا یک طبعی امر ہے کیونکہ تمام افراد مساوی صلاحیتوں کے حامل نہیں ہوتے بلکہ طاقت واستعداد کے حوالہ سے فتلف ہوتے ہیں جس کے سبب کچھافراد دوسروں پر غالب آ جاتے ہیں اور موجودات ہستی سے استفادہ کرنے کے حوالہ سے دیگر ہموع افراد پر برتری پالیتے ہیں، الی صورت حال میں ان کے در میان اختلافات کا جنم لینا ایک نا قابل ا نکار حقیقت ہے کیونکہ ایسا ہونا (ان کے در میان اختلافات پیدا ہونا) فطر قاس طبعی ووجودی جذبہ واحساس کا متیجہ ہے جوافر او انسان کو اشیاء عالم وموجودات ہستی سے استفادہ کرنے کی راہ دکھا تا ہے جیسا کہ اس جذبہ واحساس نے انسان کو معاشرتی زندگی اختیار کرنے کی راہ پر لاکھڑ اکیا تھا۔

یہاں بیاس بیاس اور قابل ذکر ہے کہ دو فطری امور پیس تزام و قصادم کا پایا جانا اس صورت پیس بلا اشکال ہوتا ہے جب کوئی ایسا تیسرا امرمو جو دہو جوان کے درمیان پائے جانے والے تصادم کی صورت کوشتم کرکے کیے جبتی واصلاح کا سامان فراہم کرسکتا ہو، (بینی جب دو فطری امرا آپس پیس گرا جا کیس تو ان کے اس گراؤ کوشتم کرکے ان کے درمیان ہم آ جگی واصلاح کی صلاحیت رکھنے والا تیسرا فطری امرموجو دہوتو ان کے درمیان واقع ہونے والے تزام وتصادم کو خارج از امکان قرار فیس دیا جا سکتا ) اس کی مثال انسان کے وجود بیس پائی جانے والی تو تو سے دی جاسکتی ہے کہ جوا پی عملداری بیس ایک دوسرے پرسبقت لینے بیس کوشال رہتی ہیں کہ نینجاً ان کے درمیان تصادم پیدا ہوجا تا ہے مثال غذا کی حس انسان کو تو ت ہا ضمہ کی گرفتائش سے زیادہ کھانے کی ترغیب دلاتی ہے، اسے معدہ کے تحل کی حدود کا کوئی احساس نہیں ہوتا بلکہ اس کی تو جرمرف کی حدود کا کوئی احساس نہیں ہوتا بلکہ اس کی تو جرمرف اس طرف ہوتی ہے کہ انسان کھا تا ہی رہے، تو اس صورت میں غذا کی طرف ماکل حس اور تو ت ہا ضمہ کا تصادم ہوتا ہے، اس دکھ تھا کی درمیان پیدا ہونے والے گراؤ کوشتم کرنے میں کر دار ادا کرتی ہے اور ان کو اعتدال کا راستہ دکھاتے ہوئے ہرا کید کے لئے مناسب حدود کا تعین کرتی ہے اور ہرقوت کی عملداری کوالیے خطوط پر استوار کرتی ہے جن سے کوئی توت دوسری توت سے متعادم نہ نہ ہو۔

دوفطری امور کے درمیان تزام وتصادم کی جوصورت ذکر کی گئی ہے وہ یہاں ہماری زیرنظر بحث میں بھی پائی جاتی ہے بیٹی ہماراموضوع بحث بھی اسی طرح کی ایک کیفیت سے دوج ارہے اوروہ اس طرح کہ انسانی فطرت پہلے اجماعیت اور معاشرتی زندگی کا راستہ اختیار کرتی ہے پھر اختلاف کا راستہ اس صورت میں ان دونوں میں تزام وتصادم پیدا ہوجا تا ہے کیونکہ اجماعیت افرادِ بشر کے باہمی تعاون اور اشتر اکہ عمل کی متقاضی ہے جبکہ توت وضعف کے حوالہ سے ان کے درمیان کے درمیان اختلافات جنم لے لیتے ہیں تو اس صورت حال کوختم کرنے اور ان دونوں کے درمیان پیدا ہونے والے اختلافات وتصادم کی نئے کئی کے خداوند عالم نے ایک سلسلہ قائم کردیا ہے جس کے ذریعے فطری قوتوں کوسیدھی راہ پرلانے کا مضبوط کی نئے کئی کے لئے خداوند عالم نے ایک سلسلہ قائم کردیا ہے جس کے ذریعے فطری قوتوں کوسیدھی راہ پرلانے کا مضبوط کیا دیوں بنادیا کہ اپنی طرف سے اعبیا ء کو بشارتیں دینے اور انذار کرنے کا فریضہ سونپ کر جیجا اور کتا ہے بھی نازل کی جو

لوگوں کے درمیان پائے جانے والے اختلافات کوشم کرنے میں بھر پور کر دارا داکرتی ہے۔اور انہیں ایسے رہنما اصولوں ہے آگاہ کرتی ہے جن سے ان کے اختلافات کی نتخ کنی ہوجائے۔،

ند کورہ بالا بیان سے درج ذیل ان پانچ آراء کے ٹا درست ہونے کا ثبوت ماتا ہے جوزیر بحث آیت مبارکہ کی بابت پیش کی گئی ہیں:

ا۔ آیت سے مرادیہ ہے کہ لوگ ہدایت یا فتہ تھے اور جب کتاب ٹازل ہوئی توان کے درمیان دشمنی کی راہ کھل گئ اورا ختلاف بھی ان لوگوں کی کارستانی ہے جو حاملین کتاب تھے،

۲۔اس سے مرادیہ ہے کہ لوگ گمراہ تھے کیونکہ ان کی ہدایت کے لئے انہیاء بھیچے گئے۔

٣- "الناس" مرادي اسرائيل بير-

٣- "الناس" سعمرا وحفرت آدم عليدالسلام بير -

۵۔ آیت سے مرادیہ ہے کہ لوگ فطری طور پر مدنی الطبع اور معاشرت پیند ہیں مگر معاشرہ نے ان کے درمیان اختلافات کو جنم دیا،

# ان آراء کی بابت تفصیلی بیان

میمکی رائے۔اس رائے کی صحت پرید دلیل دی گئی ہے کہ لوگ (الناس) ایک ہدایت یافتہ امت کی طرح تھے گر ان کے درمیان اس وقت اختلافات کی آگ بیم کرک اٹھی جب کتاب ٹازل ہوئی اور اختلاف بھی انہی لوگوں نے پیدا کیا جنہیں کتاب دی گئی تھی جو کہ ان کی طرف سے ظلم وزیا دتی پر بنی عمل تھا۔

اس کا جواب میہ کہ میرائے پیش کرنے والوں نے اس حقیقت سے نفلت برتی کہ میراً بت ایک اختلاف ٹیس بلکہ وواختلافوں کو فابت کرتی ہے۔ اوراس بات پہمی تو جہ نہ کی کہ اگر سب لوگ متحد ، مثنق اور ہر شم کے اختلافات سے مبراا یک ہدایت یا فتہ امت تھے توان کی طرف انبیاء و پینجبروں کے بھیجنے اور کتاب نازل کرنے کا کیا سبب بلکہ کیا ضرورت تھی ؟ کیا اس لئے پینجبروں کو بھیجا گیا اور کتاب نازل کی گئی کہ امت واحدہ میں نازل کرنے کا کیا سبب بلکہ کیا ضرورت تھی ؟ کیا اس لئے پینجبروں کو بھیجا گیا اور کتاب نازل کی گئی کہ امت واحدہ میں اختلافات پیدا ہوں ، فتنہ و فساد کو ہوالے اور کفر ، بدا عمالی ، فتن و فجو راورا خلاق سوز افعال وصفات کی راہ ہموار ہو جائے ؟ اسطرح کی رائے ہرگز قرین قیاس نہیں ہو سکتی ۔ ،

دومری رائے۔اس رائے کے درست ہونے پر بیددلیل دی گئی ہے کرسب لوگ مراہ تھائی لئے آیت ش

"كَانَ النَّاسُ اُمَّةً وَّاحِدَةً" (لوگ سب ايك امت من بعد ار شاد بوا: " فَبعَثَ اللَّهُ النَّبِينَ مُبَشِّرِينَ وَ مُنْ فِي بِينَ" ( پُر خدانے انبيا عُو بھي خوشخرى دينے والے اور انذار كرنے والے بناكر) اور اگر لوگ مراہ نہ بوت تو خدا انبياء كے بيج كاذكر" كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً" كِفِر أبعد نه كرتا۔

اس کا جواب بھی بھی ہے کہ اس رائے کے قائل حضرات نے آیت پرغورنہیں کیا بلکہ اس حقیقت سے خفلت کا شکار موسے کہ لوگ جس گرائی میں مبتلا ہوئے اس کا تذکرہ خدانے ان الفاظ میں فرمایا '' فَهَ مَن کَاللّٰہُ الَّنِ بِیْنَ اَمَنُوْ الِمَا الْحَتَّ کِولَ اِلْحَقّ بِلِ ذُنِه '' جو کہ کتاب نازل ہونے کے بعد ان لوگوں کی طرف سے اختلافات پیدا کر دینے کے نتیجہ میں بھیلی جنہیں کتاب دی گئی تھی اوروہ اس کے حقائن و معارف سے آگاہ تھے گرانہوں نے اپنی بد باطنی کی وجہ سے لوگوں میں گرانی بھیلا دی ، للذا اگر یہ کہا جائے کہ لوگ کتاب نازل ہونے سے پہلے ہی گمراہ تھے اور انبیا ہے کے تشریف لانے سے قبل بھی صلالت و گمراہی کے داستہ پرگامزن تھے لیمنی کفر، نفاق ، فتق و فجو راور معصیت کا شکار تھے تو پھر اس کی نبعت ان لوگوں کی طرف کیو کھر درست قرار پاسکتی ہے جو کتاب کے حامل اور دین کا علم رکھتے تھے؟ جبکہ آیت میں اختلاف پیدا کرنے کی کئی تھی اورعلم و آگا ہی کے باوجود انہوں نے اس میں اختلاف کی نبعت ان لوگوں کی طرف دی گئی ہے جنہیں کتاب عطائی گئی تھی اورعلم و آگا ہی کے باوجود انہوں نے اس میں اختلاف

تنیسری رائے۔ اس رائے کی صحت پر بیردلیل دی گئی ہے کہ خداو ثد عالم نے سورہ جاثیہ، آیت ۱۱ میں بن اسرائیل کو کتاب خدا میں اختلاف میدا کر دینے کا ذمہ وار تھیرایا ہے چنا نچہ ارشاو ہوا: "فَکَااخْتَلَفُوۤ الرَّاصِیُ بَعُنِ مَا جَاءَ هُمُ الْعِلْمُ الْبِعْلُمُ "فَکَاانْتَلَفُوۤ الرَّاصِ کُا وَمِهِ وَارْتُعُلُمُ اللّٰ عَلَیْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الل

اس کا جواب سے ہے کہ بینظر میں قطعاً بلا دلیل ہے کیونکہ کسی چیز کا ایک قوم میں پایا جانا اس بات کی دلیل نہیں ہوسکتا کہ وہ چیز اس قوم میں محدود اور انہی سے مختص ہے، خدانے بنی اسرائیل کی طرف اختلا فات پیدا کرنے کی جونبیت دی ہے وہ صحیح ہے لیکن اس کا مطلب سے ہرگز نہیں کہ اس جرم کا ارتکاب انہی سے مختص کر دیا جائے کہ ان کے علاوہ کوئی ایسانہیں کر سکتا۔،

چوتھی رائے۔اس نظریہ کے قائل افراد نے کہا ہے کہ ' الناس' سے مراد حضرت آ دم علیہ السلام ہیں لہذا آیت کا معنی سی ہے کہ آ دم علیہ السلام امت واحدہ وہدایت یا فتہ تھے پھر ان کی ذریت ونسل اختلا فات کا شکار ہوگئی لہذا خدانے انبیاء کو بھیجا۔

حقیقت بیہ ہے کہ مذکورہ تمام آراءونظریات میں سے بینظریہ درائے سب سے زیادہ تا درست وغلط اور بے بنیا دہے کیونکہ آیت مبار کہ کسی طور سے اس سے مطابقت نہیں رکھتی نہ کلی اور نہ جز وی طور پر ، آیت کے کسی لفظ سے اس قول کی صحت کا اشارہ نہیں ملتا۔

یا نیجویں رائے۔اس رائے کے قائل حفرات کہتے ہیں کہ آیت میار کہ میں لفظ ''کانَ'' ( کَانَ النَّاسُ أُمَّدًّ وَّاحِدَةً) كا كُرْرے بوئے زمانہ سے تعلق نہیں (یعنی ' کان ' کامعنی' تھے' یہاں مرادنہیں ) بلکہ' شوت' اور بونا مراو ہے جیبا کہ سورہ فتح ، آیت عین ارشادی تعالی ہے: "وَ كَانَ اللهُ عَزِيْزًا حَكِيْبًا" (خداعالب اور حكمت والا ہے) تو یہاں'' کانَ'' کامغی'' تھا'' کی بچائے'' ہے' ہے کہ جس کا کسی مخصوص زمانہ سے تعلق نہیں۔ بنابرایں آیت مبارکہ کامعنی یوں کیا جائے گا: لوگ اس لحاظ سے امت واحدہ ہیں کہ وہ سب مدنی الطبع اور معاشرت پیند ہیں ،فطری طور پر ہرانسان مل جل کرر ہے کو پیند کر تا ہے کو کی فخص انفرادی زندگی نہیں گز ارسکتا بلکہ اسے اسپنے امور حیات اور زندگی کی کثیر ضرور تو ں کو پور ا کرنے کے لئے دوسروں کے تعاون کے بغیر کامیا بی حاصل نہیں ہوتی اور وجودی احتیاجات کو دور کرنے اور زندگی کے بے شارمسائل کوحل کرنے کے لئے دیگرافراد بشرہے اشتراک عمل اسے ناگزیر ہوتا ہے چنانچہ وہ اپنی بھریورتوا نائیاں بروئے کار لا کر اور دوسروں کی وجودی قوتوں سے استفادہ کرتے ہوئے اپنی زندگی کا سفر طے کرتا ہے اور دوسروں کو بھی اپنی توانا ئیوں سے استفادہ کرنے کا موقع فراہم کرتا ہے تا کہ باہمی تعاون سے ہرخض اینے امور حیات کی پھیل کر سکے، اسی طرح نوع انسانی کا سلسلہء حیات چاٹار ہتا ہے اور کوئی فر دمعاشرہ واجماعی تعاون سے لحہ بجر کے لئے بھی بے نیاز نہیں ہوسکتا اور نہ ہی اس کی زندگی باہمی تعاون واشتر اکے عمل کے بغیر کمل ہوسکتی ہے۔ وہ زندگی بحراین اس فطری حالت پر باتی رہتا ہے کیونکه معاشرت پیندی اور اجناعی اشتر اکبیمل و نعاون اس کی تخلیق کا نقاضا ہے لیکن انسانی معاشرہ میں اختلافات کا جنم لینا مجى ايك نا قابل الكار حقيقت ہے كيونكه افراد طرزتكر ميں مختلف ہونے كى وجہ سے باہمى اختلا فات كا شكار ہوجاتے ہيں جس سے بورے معاشرہ کا نظام درہم برہم ہونے لگتا ہے، اس لئے خداوند عالم نے اپنے لطف و کرم کے ساتھ السے احکام و توانین مقرر فرمائے جن سے افرادِ بشر کے درمیان پائے جانے والے اختلا فات دور ہوسکیں اور ان احکام وقوانین سے لوگوں کو باخبر کرنے کے لئے اپنے نمائندوں انبیاء علیم السلام کو بھیجا تا کہ وہ بنی نوع انسان کوان احکام برعمل کرنے کی صورت میں بہشت ورضائے ہروردگار کے حصول کی بشارت وخوشخبری دیں اور ان کی نافر مانی کرنے برعذاب الٰہی سے ڈ رائیں ۔اس کے ساتھ ساتھ خداوندعالم نے ان کے ساتھ کتا بھی نا زل فر مائی جس کے ذریعے لوگوں کے درمیان پیدا ہونے والے اختلافات کا قلع قمع ہوسکے،

ينا براين زيرنظر آيت مباركه كامعني ومنهوم بيهو گا: سب لوگ امت واحده اورفطرة معاشرت پيند ( مدني الطبع ) بين

اوراجنائ ومعاشرتی زندگی سے ہرگز بے نیازٹیس جو کہ بذات خوداختلا فات کا سبب بنتی ہے ای لئے خداوندعالم نے انبیاء " کو بھیجااور کتاب نازل فرمائی۔

# يانچ ين رائخ وقول کي تفصيلي وضاحت:

اس رائے ونظریہ پر چندا شکال وار دموتے ہیں (چند حوالوں سے اس کی ناور تی ٹابت موتی ہے):

ا۔ اس بیں انسان کا معاشرت پیند ہونا اس کی طبع وجود کا پہلا و بنیا دی جزواور اجتاع ومعاشرہ اور اشتر اک عمل کو نوع انسان کی زندگی کا لازمی امر قرار دیا گیا ہے، جبکہ ہمارے سابقہ بیانات سے آپ آگاہ ہو بچے ہیں کہ حقیقت حال اس ، طرح نہیں بلکہ اجتماعی اشتر اک عمل اور معاشر تی تعاون ومیل جول ایک اضطراری مسئلہ ہے کہ جسے انسان زندگی میں ناچاری سے اپناتا ہے، اور قرآن مجید بھی اس کی نفی کرتا ہے کہ انسان ذاتی طور پر معاشرہ پینداور فطری حوالہ سے اجتماعی زندگی کا خوال ہے۔

۲۔ آیت میں بعث انبیا اور کتب نازل کرنے کے تذکرہ کو صرف انسان کے مدنی الطبع اور نطر تا معاشرت پہند ہونے کے مسئلہ سے مر بوط قرار دینا درست نہیں گریہ کہانسان کے مدنی الطبع ہونے کوموجب اختلاف قرار دیا جائے اور کہا جائے کہای سے معاشرہ میں فتنہ وفساد پھیلا ہے ، لیکن ایسا کرنا بظاہر سے نہیں کیونکہ اس طرح کلام میں اضافی الفاظ تصور کرنا پڑیں گے کہ جسے پینظر بیپیش کرنے والاخود بھی پہندئیس کرنا۔ لہذا پہنظر بیدورست قرار نہیں یا تا۔

 نہیں کیا سوائے ان لوگوں کے کہ جنہیں وہ دی گئی تھی آپی میں دشنی کرتے ہوئے) تو یہ اختلاف کتاب نازل ہونے کے بعد ہوا اور اس میں تمام لوگوں کی بجائے صرف اٹنی افراد کا ہاتھ تھا جنہیں کتاب دی گئی تھی اور وہ اس کاعلم رکھتے تھے ،انہوں نے جان پو جہ کرازروئے دشمنی اس اختلاف کی آگ بھڑکائی ، بنا ہرائی آست مبار کہ میں دواختلافات ذکر کئے گئے ہیں اور دونوں ایک دوسرے سے فرق رکھتے ہیں لینی ایک اختلاف علم وآگا ہی کے بعد دشمنی وعنا دکی بناء پر وجود میں آیا اور دوسر انزول کتاب سے پہلے تمام افراد بشرکے درمیان موجود تھا،للذا زیر بحث آیت میں جواختلاف ذکر کیا گیا ہے وہ ایک نہیں بلکہ دو ہیں ،ایک نزول کتاب سے پہلے اور دوسر انزول کتاب کے بعد ، جبکہ اس نظریہ میں دونوں اختلاف ل کو ایک ہی فرض کیا گیا ہے اس لئے اس نظریہ کوسے قرار نہیں دیا جا سکتا۔

سیتے دہ تین اعتراضات جو پاٹیج یں قول پر دار دہوتے ہیں ، اس طرح نے کورہ بالا پانچوں اقوال وآراء کا نا درست ہوتا تا بت ہو گیا ہے۔

# انبیاءالی کی تعبی صفات

"فَنِعَثَ اللهُ النَّبِيتَ مُبَشِّرِيْنَ وَمُنْنِى إِنْنَ - "
 ( هرالله ني نيول كو بيجا خوشجرى دين والا اوراند اركر ني والله عاكر!)

فداوند عالم نے انبیاء کے بیجے کو لفظ''بعث' سے تبیر کیا ہے نہ کر' ارسل' سے، (عربی زبان میں بعث کامتی براہیجنۃ کرنا اور نبید سے بیدار کرنا ہے اور' ارسال' کامعی بھیجنا اور پیغام دے کر روانہ کرنا ہے) کیونکہ عصر اول کے انسان کی باب جس وحدت و تنہائی (گائ النّائ اُصَّفَّ وَاحِلَةً) کا ذکر کیا گیا ہے اس سے مراداس کا فیرمتحرک و خاموش طرز زندگی ہے البندااس کے لئے انبیاء کو بیجے کے کمل کے لئے'' ارسال' کی بجائے'' بعث' کا لفظ زیادہ مناسب و موز و س کے کہاس (بعث) میں خواب ففلت سے بیداری دلانے اور چونکا دینے کامٹی پوشیدہ ہے۔ جو کہ انبیاء البی علیم السلام کے ہے کہ اس (بعث) میں خواب ففلت سے بیداری دلانے اور چونکا دینے کامٹی پوشیدہ ہے۔ جو کہ انبیاء البی علیم السلام کے مسل ، اس کے علاوہ بعث اور کتاب نازل کرنے کی بابت ہم بیان کر چکے جی کہ ان کا حقیق مقصد لوگوں کو تن سے آگا تی ورادہ دلانا ، انبیں ان کے وجود اور زندگی کی حقیقت سے روشناس کرانا ، اس بات سے باخبر کرنا کہ وہ اسے زب کہ بالا خرانہیں ایک خدا ہے کہ جس کے سواکوئی معبود نہیں اور یہ کہ وہ سب اس کی طرف اپنے قافلۂ حیات کو لے جارہ جی کہ بالا خرانہیں ایک خدا ہے کہ جس کے سواکوئی معبود نہیں اور یہ کہ وہ سب اس کی طرف اپنے قافلۂ حیات کو لے جارہ جی کہ بالا خرانہیں ایک خدا ہے کہ جس کے سواکوئی معبود نہیں اور یہ کہ وہ سب اس کی طرف اپنے قافلۂ حیات کو لے جارہ جی کہ بالا خرانہیں ایک

بڑے دن (روز قیامت) میں خدا کے حضور پیش کیا جائے گا، اوراس وقت دوران سفرایک ایسے مقام پرر کے ہوئے ہیں جو کھیل کوداور دھو کہ وفریب کے علاوہ کوئی حقیقت نہیں رکھتا للہذاان کا فرض ہے کہ ان مطالب کواپئی زندگی میں ملحوظ و مدنظر رکھیں ، اپنے افعال واعمال میں ان حقائق پر تو جہ کریں اور ہمیشہ اس حقیقت پرنظر رکھیں کہوہ کہاں سے آئے، کہاں پر ہیں اور کہاں جارہے ہیں یا کہاں جانا ہے، (ماضی، حال وستقبل کو پیش نظر رکھیں) تو بیوہ حقائق ہیں جن کی تعلیم خدا کے مبعوث اور کہاں جارہے ہوئے) انبیاء نے لوگوں کو دی، للبذا ہے کہنا بے جانہیں کہ لفظ ''بعث کا مفہوم و معنیٰ ہی'' نی کے لفظ ہے ہم آ ہنگی رکھتا ہے کیونکہ '' نہیں جو خدا کی طرف سے خبریں لے آئے جبکہ '' رسول'' بیام لانے والے کو کہا جاتا ہے، اس بناء پرآیہ سے میں لفظ '' استعمال کیا عملے ۔

یہاں بیام بھی قابل ذکر ہے کہ بھیجے (بعث) کی نسبت خداوند عالم کے ساتھ ہے (بعث الله: خدانے بھیجا)اس سے ثابت ہوتا ہے کہ انبیاء خداسے وحی حاصل کرنے اور لوگوں تک اسے پنچانے میں برقتم کی خطاسے پاک ومحفوظ (معصوم) نتھے۔اس سلسلہ میں مزید وضاحت اس بحث کے آخر میں کی جائے گی۔

آیت مبارکہ میں انبیا گومبشرین ومنذرین (خوشخری دینے والے اور انذارکرنے والے) کہا گیا ہے، تواس سلسلہ میں ایک اہم نکتہ قابل توجہ ہے کہا نبیاء البی نے خدا کی رحمت ورضا اور بہشت کی خوشخری ان لوگوں کو دی جوابیان لا ئیں اور تقویٰ و پر ہیزگاری اختیار کریں ، اور تکذیب و معصیت کا ارتکاب کرنے والوں کو خدا کے عذاب و نا راضگی اور جہنم سے قرایا، تو ان کا ایسا کرنا ورحقیقت متوسط الحال افراد کے لئے تھا، ورنہ اولیائے خدا اور اس کے بعض صالح بندے اس پر ایمان لانے اور اس کی محمل اطاعت کرنے اور اس کی نافر مانی کے مرتکب نہ ہونے میں بہشت و جہنم یا تو اب وعقاب کو خاطر میں نہیں لاتے بلکہ ان کی تو جہات کا محور و مرکز صرف اور صرف پر وردگار ہوتا ہے ، وہ اس کے سواکی بھی دو سری چیز کو خاطر میں نہیں لاتے۔

#### بعثت انبياء كابنيا دي مقصد

المنظم المكتب الحقّ لِيَعْلَمَ بَيْنَ النَّاسِ فِيْمَا خَتَلَفُوْ افِيْهِ "
المواس نے ان كے ساتھ كياب نازل كى تاكہ لوگوں كے درميان اس چيز كے بارے ميں فيصلہ كرے جس ميں وہ اختلاف كرتے ہيں)

لفظ " كتاب" (بروزن" نعال" في كے ينچ زير كے ساتھ - ) كامعنى" كتوب" (كلهى ہوئى) ہے، يد فظ عام طور پر قلم كه كهى ہوئى تخرير پر استعال ہوتا ہے، ليكن اس كا اصل سبب بيہ ہے معاہدوں اور ضرورى فرامين واحكا مات كو مضبوط و منتكم كرنے اور ضائع ہونے سے بچانے كے لئے تحرير ميں لا يا جاتا ہے، لہذا ہر واجب العمل تھم يا فر مان و بيان بلكہ ہر اس مطلب كو جے تحفوظ ركھنا مطلوب و مقصود ہوتحریر میں لاكر" كتاب" سے موسوم كيا جاتا ہے - قرآن جيد ميں ہمى يد لفظ ہر اس معنى ميں كثر تان كو بھى" كما جاتا ہے جو كہ كلام خدا ہے چنا نچہ اس معنى ميں كثر آن كو بھى" كما جاتا ہے جو كہ كلام خدا ہے چنا نچہ ارشاد ہوا:

سوره ص ، آيت ۲۹:

o "كِتْبُ أَنْزَلْنُهُ إِلَيْكُ مُلِرَكٌ"

(كتاب،كد جهم نيآب كاطرف نازلكيا بممارك ب)

سوره نساء، آیت ۱۰۴:

O "إِنَّ الصَّلَوةَ كَانَتُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ كِتْبًا مَّوْقُوْتًا"

(نمازمومنین پرلکھ دی گئی ہے (واجب کردی گئی ہے) مقررہ اوقات کے ساتھ!)

اور زیر نظر آیت مبارکہ میں "اَنْزَلَ مَعَهُمُ الْکِتْبَ" (ان کے ساتھ کتاب نازل کی) کے بعد فرمایا" لِیَعُلَمَ بَیْنَ النَّاسِ فِیلُمَا خُتَلَفُوْ افِیْهِ " (تا کہ وہ لوگوں کے درمیان پائے جانے والے اختلاف میں فیصلہ کرے) اس سے واضح طور پر تابت ہوتا ہے کہ کتاب نازل ہونے سے پہلے لوگوں کے درمیان اختلاف پایاجا تا تھا، البذا آیت کا معنی بیہے لوگ امت واحدہ سے پھرانہوں نے آپس میں اختلاف کیا تو خدانے نبیوں کو بھیجا خوشخری دیے والے اور ڈرانے والے بنا کر، اور ان کے ساتھ کتاب نازل کی تاکہ لوگوں کے درمیان یائے جانے والے اختلاف کا فیصلہ کرے۔

''الکتاب'' پرالف ولام یاجنس کامعن و بتا ہے یا عہد کا ، پہلی صورت میں لفظ''الکتاب'' سے مراو ہرکتاب۔ جوخدا نے تازل فرمائی۔ اور دوسری صورت میں کتاب وقر عمراد ہوگی (یا در ہے کہ عہد یعنی حوالہ کی دوشمیں ہیں: ایک ذکری، دوسرا ذہنی ، ذکری حوالہ اسے کہتے ہیں کہ جب شکلم پہلے کی چیز کوذکر کر ہے پھر دوبارہ اس کا ذکر (اس کی طرف متوجہ کرنے کے لئے ) الف ولام کے ساتھ کر ہے جس سے سامع پہلے نہ کورہ چیز کی طرف متوجہ ہوتا ہے ، اور ذہنی اسے کہتے ہیں جے لفظوں میں ذکر نہ کیا گیا ہو بلکہ سامع کے ذہن میں پہلے ہی اس کا وجودی تصور موجود ہواور پھر متعلم الف ولام کے ساتھ اس چیز کا ذکر کر ہے تو سامع فور آای کی طرف متوجہ ہوجاتا ہے ) یہاں'' الکتاب'' پر الف ولام عہد ذہنی کے لئے ہے اور اس میں کتاب نوع کے کاحوالہ مقصود ہے کیونکہ اس سلسلہ میں سورہ شور کی کی آئے ہے سامیں ارشادی تعالی ہے:

٥ "شَرَعَلَكُمُ مِّنَ الرِّيْنِ مَا وَضَّى بِهِ نُوْحًا وَّالَّـنِ ثَى اَوْحَيْنَ آ اِلَيْكَ وَمَا وَضَيْنَا لِهَ إِبْلُهِ يُمَ وَمُوْلِي وَعِيْنَى "
 وَمُوْلِي وَعِيْنَى"

(خدائے تمہارے لئے وین کا قانون (شریعت) اسے قرار دیا جس کی تاکید (وق) نوح می اور جے آپ کی طرف وحی کیا اور ابر ہیم وموں میں میسلی کا کید (وی ) کی )

اس آیت مبارکہ سے معلوم ہوتا ہے کہ'' شریعت'' انہی پیغیروں سے مضوص ہے (صرف انہیں ہی دی گئی) جن کے اساء گرا ہی اس شی ذکر کئے گئے ہیں کیونکہ بیآ یت لوگوں پر خدا کی طرف سے کئے جانے والے احسان (کہاس نے لوگوں کی ہدایت کا سلسلہ قائم کر کے آئین و قانون حیات نازل کیا) کا تذکرہ کرتی ہے اور اس مطلب کی وضاحت کرتی ہے کہ امت مسلمہ پر جوشریعت نازل کی گئی ہے وہ ان تمام سابقہ شریعتوں کی جامع ہے جوگذشتہ انہیا پر بنازل کی گئی اور اس کے ساتھ موسات کے ساتھ وہی کے ذریعے نازل کی گئی ساتھ ساتھ ساتھ کھی موسات کے ساتھ وہی کے ذریعے نازل کی گئی آئی ہونا ہوئی ۔ ایرامیم ، موسات ، میسی اور جھر، اس کے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ سے الفاظ ''و اُنْزَلَ مَعَهُدُ الْکِتْبَ بِالْحَقِّ لِیَدُکُمُ بَیْنَ النّاسِ فِیْسَا اَخْتَکَفُوْ افِیْدِ۔۔ '' سے اس حقیقت کا شہوت ماتا ہے کہ شریعت ، کتا ہو ہی کے دریعے نازل ہوئی ۔ اس بناء پر سب سے پہلی شریعت و کتا ہوئی ۔ وہ جو معر ت نوح گئی ۔ '' پنازل کی گئی۔۔ ' کی اس بناء پر سب سے پہلی شریعت و کتا ہوئی ۔ ' کتاب ہی کے دریعے نازل ہوئی ۔ اس بناء پر سب سے پہلی شریعت و کتا ہوئی ۔ ' کتاب ہی کے دریعے نازل ہوئی ۔ اس بناء پر سب سے پہلی شریعت و کتاب وہی ہے جو معر ت نوح گئی رہنازل کی گئی۔

بہر حال ان دوآ تحول لیعنی آیت ۱۳ سورہ شوری اور زیر نظر آیت (بقرہ، ۱۳) کو یکجا کر کے ان کے معانی و مفاہیم پرغور کرنے سے درج ذیل تین امور ٹابت ہوتے ہیں:

ا حضرت نوح عليه السلام كوابك كتاب وى كئ تقى جوشريعت به مشتل تقى البذا زينظرا يت مباركه مين "وَ اَنْزَلَ مَعَ عَهُدُ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ لِيَهُ الْكَابِ" بِالفَ ولام مَعَ هُدُ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ لِيَهُ الْكَابِ" بِالفَ ولام عَمِد وَ مِنْ كامعنى ويَا الله عِنْ الله الله الله الله عَمِد وَ مِنْ كامعنى ويَا الله عِنْ الله الله عَمْ الله عَلَيْ الله عَمْ الله الله عَمْ الله

۲۔ حضرت نوح کودی جانے والی کتاب سب سے پہلی آسانی کتاب تھی کہ جو''شریعت' پر مشمل تھی کیونکہ اگراس سے پہلے آسانی کتاب تھی کہ جو''شریعت' پر مشمل تھی کیونکہ اگراس سے پہلے کوئی کتاب نازل ہوئی ہوتی اور خداوند عالم اس کا تذکرہ اپنے اس بیان'' شکر عَلکُشہ ۔۔۔۔اس نے تمہارے لئے شریعت قرار دی۔۔'' میں ضرور کرتا،

سے سے سے است میں '' کانَ النّائس اُصَّدَّ وَاحِد لَةً '' کے الفاظ سے جس زمانہ کا تذکرہ مقصود ہے وہ حضرت نوح کی بعثت سے پہلے کا زمانہ ہے کہ اس میں حضرت نوح پرنازل کی جانے والی کتاب رائج متی۔

### دین میں اختلاف کرنے والے افراد

الْوَتَلَكَ فِيْدِ إِلَّا الَّذِيْنَ أُوتُولُ مُعِنَّ بَعْنِ مَا جَاءَتُهُمُ الْمِيَّنَتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ "
 (اوراس میں اختلاف نیس کیا مرصرف ان لوگوں نے جنہیں کتاب دی کئی، آپس میں جمگز اکرتے ہوئے!)

اس جملہ میں جس اختلاف کا تذکرہ کیا گیا ہے اس کی بابت ہم پہلے بیان کر بچے ہیں کہ اس سے مرا داصل وین میں اختلاف ہے جوان لوگوں نے پیدا کیا جنہیں دین عطا کیا گیا تھا۔ جودین اور کتاب خدا میں فہ کور تھا کُن کاعلم رکھتے تھے،

اور ''بَغْیاً بَیْدَہُمْ مُن ' آ پس میں بغاوت ووشمنی کرتے ہوئے ) کے الفاظ سے اس حقیقت کی طرف اشارہ ہے کہ چوککہ دین کی اصل و اساس فطرت ہے کہ جسے سورہ روم آیت ۳۰ میں واضح وصرت الفاظ میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

''فَاقِهُمْ وَجُهَا کَ لِللّٰ یَمْنِ حَنْیَقًا وَظُورَتَ اللّٰاعِ الَّیْ فَطَی النّاسَ عَلَیْهَا'' (اپنارخ خالصتا دین کی طرف کے رکھوجو کہ فطرت الہمیہ ہے کہ جس پرخدانے لوگوں کو پیدا کیا ہے )۔ البندااس فطری حقیقت میں اختلاف کرنے والوں کے مل کو ''بغی'' وعنی وعن واور بغاوت وسرکشی سے تعبیر کیا گیا ہے۔

" الآالَّنِ بُنُ اُوْتُوْگُ" سے مرادیہ ہے کہ انہی لوگوں نے کہ جنہیں دین ۔ یا کتاب ۔ دی گئی علم وآگا تی باوجود
اس میں اختلاف پیدا کر دیا، یعنی اس جملہ میں ان لوگوں کی طرف سے اصل دین میں اختلاف پیدا کرنا مراد ہے، اورا سے
'' بعنادت' سے تعبیر کیا گیا ہے، لہٰذا ہروہ فحض جو صراط متنقیم سے منحرف ہوجائے یا کسی دوسرے دین کا پیروکار بن جائے وہ
باغی نہیں ہے خواہ سیدھی راہ سے بھٹک ہی کیوں نہ گیا ہو، کیونکہ عین ممکن ہے کوئی مخض غلط نہی کا شکار ہوجائے اور حقیقت امر
اس پرواضح نہ ہواور ہدایت کی سیدھی راہ کو نہ بیجان سکے لہٰذا اس کا عذر قبول کیا جائے گا، جبکہ باغی اور جان ہو جھ کر سر کشی
کرتے ہوئے دین میں اختلاف پیدا کرنے والے کا عذر بارگاہ اللی میں ہرگز قابل قبول نہیں ، ارشاد اللی ہے:

سوره شوري ، آيت ۲ س:

٥ "اِنَّمَاالسَّبِيلُ عَلَى الَّنِينَ يَظْلِمُوْنَ النَّاسَ وَ يَبْغُوْنَ فِى الْأَنْ ضِبِغَيْرِ الْحَقِّ الْوَلَبِكَ
 لَهُ مُعَنَابٌ الِيُحُ "

(انبی کی گرفت ہوگی جولوگوں پرظلم کرتے ہیں اور زمین میں ناحق بغاوت کا ارتکاب کرتے ہیں ءانبی کے لئے درو

ناك عذاب ب)

سوره توبه، آیات ۱۰۲ ۱۰۲:

(اوردوسروں نے اپنے گنا ہوں کااعتراف کیاانہوں نے نیک عمل کودوسرے برے ممل کے ساتھ آمیختہ کردیا ، شاید کہ خداان کی تو بہ قبول کر لے کہ خدا معاف کرنے والانہایت مہر بان ہے۔۔۔۔اور پچھلوگ ایسے ہیں جنہیں خدا کے فیصلہ کی امید دلائی گئی ہے کہ وہ ان پرعذاب کرے یاان کی تو بہ قبول کر لے اور خدا آگاہ و داناہے )

سوره نساء، آیت ۹۸:

اللَّالَٰسُتَضْعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْنَانِ لاَيَسْتَطِيْعُونَ حِيلَةً وَّلا يَهْتَدُونَ سَبِيلًا ﴿
 فَأُ ولَيْكَ عَسَى اللَّهُ أَنْ يَعْفُوعَنَّهُمْ \* وَكَانَ اللهُ عَفُوًا غَفُولًا"

(سوائے ان کمزور و نا تواں مردوں ،عورتوں اور بچوں کے کہ جو ندا پنے بچاؤ کی کوئی تدبیر کر سکتے ہیں اور نہ ہی راہ ہدایت پا سکتے ہیں ، ایسے افر ادکومکن ہے خدا معاف کر دے کہ خدا درگز رکرنے والا ،مغفرت کرنے والا ہے )

اس کے علاوہ بیہ کہ فطرت ،غفلت وغلط فہمی کے منافی نہیں جبکہ تعمد اور بعناوت وعنا دیے منافی ہے، یہی وجہ ہے کہ سرکشی و نافر مانی (بسفسی) کی نسبت انہی لوگوں کی طرف دی گئی ہے جوعلم رکھتے ہیں اور آیات الٰہی ان پرواضح ہو چکی ہیں چنانچہ ارشاد حق تعالیٰ ہے:

سوره بقره ، آیت ۹ س:

o "وَالَّذِينَ كَفَرُوْاوَ كُنَّ بُوْالِالِتِنَآ أُولِيِّكَ أَصْحُبُ النَّاسِ فَمُمْ فِيْهَا خُلِدُونَ"

(وہ لوگ جنہوں نے کفراختیا رکیا اور ہماری آیات کی تکذیب کی وہی جہنمی ہیں کہوہ ہمیشہ اسی میں رہیں گے )

اس سلسلہ بیں کشرت ہے آیات موجود ہیں اور ان سب میں ان لوگوں کی طرف ہے آیات خدا کی بھذیب کے ذکر کے ساتھ بی ان کے کفراختیا رکیا اور آیات الہی کو جمثلا دیا۔ کے ساتھ بی ان کے کفراختیا رکیا اور آیات الہی کو جمثلا دیا۔ اور اس کے بعد انہیں عذا ب خدا ہے ڈرایا گیا، یعنی ان لوگوں نے خدا کی آیات کی تکذیب کی اور وہ کا فرہو گئے یا ہی کہ وہ کا فرہوئے یا ہی کہ دہ کا فرہوئے اور آیات خدا کو جمثلا دیا، اور بی مطلب روز روش کی طرح واضح ہے کہ اٹکار اور بکڈیب علم و آگا ہی کے بعد بی ہوتی ہے۔

بہر حال زیر بحث آیت سے میرم ادلیا حمیا ہے کہ ان لوگوں نے جان بوجھ کراورعلم وآ مگاہی کے بعد سرکٹی و بغاوت

کرتے ہوئے اصل دین اور کتاب خدامیں اختلاف پیدا کر دیا۔

# اہلِ ایمان کے لئے خدائی ہدایت کا عطیہ

" فَهَلَى كَاللّٰهُ اللّٰهِ الذَّن الْمَنْو الْمِهَا خَتَلَفُوا فِيهُ وِمِنَ الْحَقِّ بِإِذْ نِهِ"
 ( مجرالله نے ایمان والوں کوا ہے اون کے ساتھ اس چیز کے بارے میں حق کی ہدایت ورہنمائی کی جس میں وہ اختلاف کررہے ہے )

اس جملہ میں "مِنَ الْحَقِ" کے الفاظ در حقیقت اس مطلب کی وضاحت کے لئے ہیں کہ جس چیز (حق) کے بارے میں لوگ اختلاف کرتے تھے خدانے اہل ایمان کواس کی بابت ہدایت فرمادی، اور اس (حق) سے مرادوہ ہی حق ہا جس کا ذکر کتاب کے ساتھ ان الفاظ میں کیا گیا " وَ اَنْدُزَلَ مَعَهُمُ الْكِتُبَ" (اس نے انبیاءً کے ساتھ کتاب کوخ کے ساتھ نازل کیا)، خداوند عالم نے ایمان والوں کوجس ہدایت سے نواز ااور ان کی رہنمائی فرمائی وہ دونوں اختلافات کی بابت تھی: ایک امور زندگی میں بائے جانے والے اختلاف اور دوسرے حق اور دین کے معاملات میں ہونے والے اختلاف میں ، جو کہ ان لوگوں نے پیدا کیے تھے جنہیں کتاب دی گئ تھی اور وہ کتاب کے حقائق سے آگاہی رکھتے تھے،

یہاں بیکھ قابل ذکرولائی توجہ ہے کہ خداوند عالم نے اہل ایمان کی ہدایت کو "بِا ذُنِه" کے الفاظ کے ساتھ مقید کرنے ذکر فر مایا جس سے اس امر کا جوت ماتا ہے کہ خداوند عالم نے ایسا کر کے کسی الزامی فریضہ کی ادائی تی نہیں کی کیونکہ کسی محلا حرے سے اس پر بیذ مدداری عاکم نہیں کی جاستی اور نہ ہی کوئی اس پر چھم صادر کر سکتا ہے، اور یہ بھی نہیں کہ خداوند عالم نے اہل ایمان کو اس لئے ہدایت سے نواز اکہ وہ اس پر ایمان لائے تھے، لہذا خدا پران کی رہنمائی کرنا ضروری ہوگیا کیونکہ وہ اس سے بالا تر اور ہرا کیک سے بے نیاز ہے، بلکہ حقیقت امریہ ہے کہ وہ وہی کہ جھا نجام دیتا ہے جسے اپنے لئے خود لا زم قرار دیتا ہے لہذا اس کا ایمان والوں کی ہدایت کرنا اس کے اپنے اذن وارادہ سے تھا کہ اگر وہ اس کا افن وارادہ نہ کرتا ور را سے نہ چا ہتا تو انہیں ہدایت سے نہ نواز تا، بنا پر ایس 'ن پاؤنہ'' کے بعد ذکر کئے جانے والے الفاظ لیمی ''و اللّٰهُ اور اس کی مؤرنی کھن نیک مُن نَیْشًا عُلِ اللّٰ ہوایت سے نواز السے کہ اس کو جو کہاں کرتے ہیں کہ خدانے ایمان والوں کی ہدایت کو از السے کو ازن کے ساتھ کیوں مقید کر کے ذکر کیا ہے، تو آئیت کا معنی ہوں ہوگا کہ خدانے ایمان والوں کی ہدایت سے نواز السے نواز نا کے ان کے انداز کے ساتھ کیوں مقید کر کے ذکر کیا ہے، تو آئیت کا معنی ہوں ہوگا کہ خدانے ایمان والوں کو ہدایت سے نواز السے نواز نا کے ساتھ کیوں مقید کر کے ایمان والوں کو ہدایت سے نواز السے نواز نا کے ساتھ کیوں مقید کر کیا ہے، تو آئیت کا معنی ہوں ہوگا کہ خدانے ایمان والوں کو ہدایت سے نواز السے نواز نا کے ساتھ کیوں مقید کر کیا ہے، تو آئیت کا معنی ہوں ہوگا کہ خدانے ایمان والوں کو ہدایت سے نواز السے انون کے ساتھ کیوں مقید کر کیا ہے، تو آئیت کا معنی ہوں ہوگا کہ خدانے ایمان والوں کو ہدایت سے نواز السے سے نواز البیان والوں کو ہدایت سے نواز البیان والوں کو میان کر کیا ہو کیا کی میں کیا کہ کو ان کے کو کر کیا ہو کی کے کو کو کیا کی کو کیا کیا کو کیا کیا کی کو کیا گیا کی کو کیا کیا کو کی کو کیا کیا کو کر کیا ہو کیا کی کو کیا کر کیا گیا کہ کو کیا کیا کو کر کیا گیا کیا کی کو کر کیا گیا کو کر کیا گیا کر کر کیا کیا کیا کو کیا کی کو کیا کی کو کیا کیا کو کیا کی کو کر کیا کیا کی کو کر کیا کیا کو کر

اذن وجا بت کے ساتھ، کیونکہ اسے بیافتیار حاصل ہے کہ ان کی ہدایت کرے، ندبید کہ وہ ایسا کرنے پر مجبور ہے، یا بید کہ کی کہ ایت اس پر لازی فریضہ بنتی ہے، بلکہ وہ جسے جا بتا ہے ہدایت کرتا ہے، اور اس نے چا ہا کہ ایمان والول کو ہدایت سے نواز سے اور انہیں صراط متنقیم کی رہنمائی کرے تواس نے ایسا کردیا۔

#### آيت سے حاصلہ چندمطالب:

ار دین کی تحریف ( دین کیا ہے؟ )! اوراس کا متعارف کروانے والا کون ہے؟!

دین ایک کمل ضابطہ حیات ہے جو دنیاوی زندگی کو ایسے پاکیزہ خطوط پر استوار کر دیتا ہے جواخروی کمال سے ہم آ جنگ ہوں اور انسان کو حقیقی دائمی زندگی سے بہرہ ور ہونے کی راہ پر لائیں تا کہ ابدی سعاوت کا حصول بھینی ہو سکے، بنا برایں شریعت میں ایسے قوانین لازی ہیں جو ضرورت کی حد تک دنیا وی زندگی کے تمام مسائل احسن طور پرحل کرنے کی حفائت ویں۔

۲۔ دین ابتداء میں ان اختلافات کو دور کرنے کے لئے آیا جو بحوالۂ فطرت وجود میں آئے تھے، پھر رفتہ رفتہ اس میں ترقی و کمال پیدا ہوا تو اس کاعمل وسیج ہوگیا اور اس نے فطری اور غیر فطری دونوں تنم کے اختلافات کو دور کرنے کا نظام ویروگرام دیا۔

سد دین ارتقائی مراصل مطے کرتار ہاتا کہ اس کے توانین زندگی کی تمام اختیاجات کو پورا کرسکیں اور بالآخر جب اس کے توانین زندگی کے تمام پہلووں پرمحیط ہوگئے تو اس کا ارتقائی سنرختم ہوگیا اوروہ کا مل وجامع بن گیا کہ اب اس کے بعد کوئی دین نہ آئے گا ، اور اس تصویر کا دوسرار ٹریم بھی ہے کہ جب کوئی دین آخری آئین حیات ہو کہ اس کے بعد کسی دین کی ضرورت باتی نہ رہے تو وہ یقینا تمام مسائل حیات اور امور زندگی کے حل پرمشمل جامع توانین کا مجموعہ ہوگا چنا نچے خداوند کا ارشا وفر مایا:

موره احزاب، آیت • ۴:

" مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَ آ حَدٍ قِنْ تِي جَالِكُمْ وَالْكِنْ تَّى سُولَ اللّٰهِ وَخَاتَ مَا النَّبِةِ نَ "
 ( محمَّ تهارے مردوں میں سے کسی ایک کے باپ نہیں بلکہ وہ اللہ کے رسول اور خاتم انتہیں ۔ آخری نی ۔ ہیں )

سور و فحل ، آیت ۸۹:

o "وَنَزَّلْنَاعَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ"

(اورہم نے آپ پر کتاب نازل کی جو ہر چز کا واضح میان ہے)

سوره تم سجده ، آیت ۲ ۲م:

O " وَإِنَّهُ لَكِتُبُ عَزِيْزٌ ﴿ لَا يَأْتِيْهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلامِنْ خَلْفِهِ "

(اور وہ مغبوط مخوں دلائل پر مشتل کتاب ہے کہ باطل (جموٹ) نداس کے آگے پیٹک سکتا ہے اور نداس کے پیچے سے اس کے پیٹک سکتا ہے اور نداس کے پیچے سے اس پروار کرسکتا ہے)

ان آیات میں دین کی جامعیت ، حضرت پینمبر اسلام صلی الله علیه وآله دسلم کی خاتمیت اور کتاب (قرآن) کی کمالیت بیان کی گئی ہے کہ جس کے بعد کسی دین ، کسی نبی اور کسی کتاب کی ضرورت باقی نہیں رہتی ۔

٣ ـ مربعد ميس آنے والى شريعت پہلے آئے والى شريعت سے زيادہ كامل موتى ہے۔

۵۔انبیا اور آسانی کابوں کے نازل کرنے لین ویٹی سلسلۂ ہدایت قائم کرنے کی وجداور بنیادی سبب یہ کہا نسان طبعی وفطری طور پراختلاف کی راہ پر چلنا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ ساتھ معاشر تی زندگی کا بھی دلدادہ ہے ،اور جب اس کی فطرت ہی اسے اختلاف کی راہ پر لگاتی ہوتو وہ اختلاف کو دور کرنے میں کیا کر دارا داکر سکتی ہے؟ کیونکہ جو چیز خود کی چیز کا سبب ہووہ اسے کیونکر دور کرسکتی ہے؟ للبذا خداوند عالم نے اختلاف کو دور کرنے کے لئے انبیا کو بھیجا اور ایسے قوائین وضع کئے جونوع انسانی کو اس کے موزوں کمال کی راہ دکھاتے میں اوروہ کمال ایک حقیقی کمال ہے جواصل تخلیق کا حصد اور کئوین میں شامل کر دیا گیا ہے للجذا جو چیز بھی اس کا مقدمہ اور اس تک چینچنے کا وسیلہ و ذریعہ ہوگی وہ بھی اس کی ما ندکمال کی طام ہوگی ، چنا نچے اس سلسلہ میں ارشا دالی ہے:

سوره مله، آيت ۵۰:

٥ "الَّذِينَ اعْطَى كُلَّ شَيْءِ خَلْقَهُ ثُمْ هَلَى "

(وہ کہ جس نے ہر چیز کواس کی خلقت و آفرینش سے نوازا، پھراس کی ہدایت کی )

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم ہر چیز کواس کی خلقت کی پخیل کے تمام اسباب کی ہدایت سے نواز تا ہے اور انسان کی خلقت کی پخیل کاراز اسے دنیاو آخرت میں اپنے وجودی کمال کے اسباب سے آگا بی ولائے میں مضمر ہے کہ جوخدانے انجام دے دیا ہے چنانچے ارشا دہوا:

سوره اسراء، آیت ۲۰:

٥ "كُلُّا ثُونُ الْمَؤُلا ءِ وَهَؤُلا ءِ مِنْ عَطَا ءِ مَ إِنْكَ لَا وَمَا كَانَ عَظَا عُمَ إِنْكَ مَخْظُومًا "

(ہم سب کی مدد کرتے ہیں ، تیرے رب کی عطا وعنایت ہے ، ان کی بھی اور ان کی بھی ، جنہیں تیرا رب اپنی عطا ہے نواز تا ہے۔ تیرے رب کی عطا کو ہرگز روکانہیں جاسکتا )

اس آیت سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم تمام موجودات کواپئی عطاوعنایت سے نواز تا ہے اور جو شخص بھی اپنی زندگی اور وجود کے تکا ملی سفر میں مدد ونصرت کا محتاج ہو خدا اس کی مدد کرتا ہے اور اسے اس کے استحقاق کے مطابق عطا فر ما تا ہے ، کوئی چیز خدا کی عطاوعنایت کا راستہ نہیں روک سکتی سوائے اس کے کہ کوئی شخص خوداس بات کا سبب بینے کہ خدا اس کی بابت اپنی عطاوعنایت روک لے ، تواس کا ذرمددار وہی شخص ہوگا نہ کہ خدا! ۔

اور بیا یک واضح حقیقت ہے کہ انسان بذات خوداس تعقی کو دور نیس کرسکا اوراس سے پیدا ہونے والے نقصانات کا از الدو تلافی کرتا اس کے بس کا روگ نہیں کیونکہ اس کی فطرت اس تعقی (اختلاف) کا باعث ہے لہذا وہ اس خامی کو دور کرنے اپنی اجتماعی و معاشر تی زندگی میں سعادت و کمال کے حصول میں کیونکر کا میاب ہوسکتا ہے؟ اور طبح و فطرت انسانی جو کہ اختلاف ایجا دکرنے کے حوالہ سے انسان کے حصول کمال کی راہ میں رکا دٹ کھڑی کرنے کا موجب ہے وہ خود اس کا تقدارک و تلافی اور اس سے پیدا ہونے والے فاصد آثار کوئتم کرنے سے قاصر ہے۔ بنا برایں رفع اختلاف اور اصلاح امور کے لئے طبح انسانی کے علاوہ کسی اور ذریعہ سے مدولی جائے گی جو کہ 'فدائی ذریعہ' سے عبارت ہے بینی خداوند عالم ہی اس تعقی (اختلاف) کو دور کرنے کا سامان کرے اور وتی کے ذریعے سلسلۂ نبوت قائم کر کے بشری فطرت کے پیدا کر دہ اختلاف کو دور کرنے کا سامان کرے اور وتی کے ذریعے سلسلۂ نبوت قائم کر کے بشری فطرت کے پیدا کر دہ اختلاف کو دور کرنے کا سامان کرے اور وتی کے ذریعے سلسلۂ نبوت قائم کر کے بشری فطرت کے پیدا کر دہ اختلاف کو دور کرنے کا سامان کرے اور وتی کے ذریعے سلسلۂ نبوت قائم کر کے بشری فطرت کے پیدا کر دہ بات کوئر آن مجید میں اپنے علاوہ کی اختلاف کو دور نبیش کیا جبکہ دہ دیگر نو پیدا امور کی ما نند زبان و مکان سے ربط و تعلق کے حوالہ سے مادہ (Matter) ہیں۔ سے منسوب نہیں کیا جبکہ دہ دیگر نو پیدا امور کی ما نند زبان و مکان سے ربط و تعلق کے حوالہ سے مادہ (Matter) ہیں۔

بہرحال نبوت' خدا دادی' چیز ہے، (یا اگر آپ چا ہیں تو اسے' نیبی' سے بھی تعبیر کر سکتے ہیں) اور لوگوں کی قوت فکر وعمل سے اس کی تقابلی نبست بیداری اور نینرجیسی ہے ،اس کے ذریعے انسان (جے نبی بنایا گیا ہو) ان معارف و اصولوں کا ادراک کر لیتا ہے (ان سے آگا ہی حاصل کر لیتا ہے) جو فطرت بشری کے پیدا کر دہ اختلافات کو دور کرنے اور انسانی زندگی کے پیچیدہ مسائل کو حل کرنے ہیں مدودیں ،اس ادراک اور نیبی رابط کر کو قرآنی زبان ہیں' وی' سے تعبیر کیا گیا ہے اور انسان کو حاصل ہوتی ہے اسے ' نبوت' کہا جاتا ہے۔

ان مطالب سے بیر حقیقت عمیاں ہوتی ہے کہ فطرت انسانی چونکہ ایک طرف معاشرتی زندگی کی متقاضی ہوتی ہے اور دوسری طرف اختلافات کے وجود میں آنے کا سبب بنتی ہے اور اس کے باوجود خداوند عالم اپنی عنایت کے ساتھ انسان کو

کمال کی راہ دکھانا چاہتا ہے لہذا نبوت کا وجود ناگزیر ہے ، بلکہ بیٹمام اسباب بذات خود نبوت کی ضرورت کا ثبوت بنتے ہیں ۔

اس کی وضاحت سے ہے کہ: دوسروں سے استفادہ کرنا انسان کی طبع وجود کا حصہ ہے، ای وجہ سے وہ معاشرتی زندگی کی راہ اپنا تاہے جو کہ اختلاف اور امور حیات کے درہم برهم ہونے کا سبب بنتی ہے جبکہ اس اختلاف کا دور ہونا تکوینی تقاضا ہے جو کہ ایسے قوانین کے بغیر ممکن نہیں جومعاشرتی زندگی کی صلاح واصلاح کے ضامن ہوں،

اب سوال بیہ ہے کہانسان اپنے کمال وسعادت کے حصول کے طریقوں سے کس طرح آگاہ ہوسکتا ہے؟ اپنی فطرت کے ذریعے پااس کے علاوہ کسی اورامرہے؟

جہاں تک فطرت کا تعلق ہے تو وہ یقیناً اس سلسلہ میں کوئی کردارادانہیں کرسکتی یا کم از کم کمل کرداراداکرنے سے قاصر ہے کیونکہ وہ خوداختلاف کا سبب ہے، تو اس کا دور کرنا اس سے کیونکر متوقع ہوسکتا ہے؟ لہذا ضروری ہے کہ فطرت وطبح انسانی سے بالاتر کسی فرریعہ سے رفع اختلاف واصلاح امور کا سامان کیا جائے ، اس مقصد کے لئے اس کے سواکوئی چارہ کار نہیں کہ خداوند عالم طبعی فررائع سے مافوق وسیلہ سے انسان کی رہنمائی فرمائے اور اسے حصول کمال وسعادت کی مکنہ را ہوں سے آشنا کرے، اس مافوق الطبیعہ فرریعہ کونبوت ودحی کہا جاتا ہے۔

نبوت کی ضرورت پر فدکورہ بالا دلیل انہی ' بنیا دی مطالب ' سے تشکیل پاتی ہے جن کا ذکر قرآن مجید ہیں صراحت کے ساتھ ہواہے کہ ان کی بابت تفصیلی طور پرہم اپنے سابقہ بیانات ہیں آپ کوآگاہ کر بچے ہیں ، اس کے ساتھ ساتھ ان تمام ' ' بنیا دی مطالب ' ( کہ جو نبوت کی ضرورت اور وجود کو بیٹی بناتے ہیں ) کی تقد بی تجربات سے ہوئی ہے اور انسانی تاریخ کے مختلف ادوار اور قرون اولی سے اب تک وجود ہیں آنے والے گونا گوں انسانی محاشروں کے حالات نے ان پر مہر تقد بی جبت کردی ہے، چنا نچے تاریخ شاہد ہے کہ انسان اپنی زندگی کی کہ بھی گھڑی ہیں دو سروں سے استفادہ کرنے سے ہوئی ہو اختلاف سے مبرار ہا اور نہ بی اس کا بیش اسے انفرادی زندگی کی راہ پر لا سکا ، اور نہ بی افراد بشر سے تفکیل پانے والا محاشرہ اختلاف سے مبرار ہا اور نہ بی اس کا بیش معاشرہ ہیں پائے جانے والے اختلافات اجتماعی ومعاشرتی قوانین کے بغیر ختم ہو سکے اور نہ تک نظرت و عقل کہ جنے وہ عقل سلیم جمتا ہے ایسے قوانین وضع کر سکی جواختلافات کی بختر کی اور فتنہ و فساد کی اصل جڑکا قالت کی نظر کی اور فتنہ و فساد کی انسان بی حادث کا ایک خطر ناک طوفان اٹھ ابوا ہے ، اخلاتی انحطاط و پستی نے پور سے معاشرہ کو آئی لیٹ میں لے لیا ہے ، دنیا میں معاشرتی تو ادش کا ایک خطر ناک طوفان اٹھ ابوا ہے ، اخلاتی انوں اور اسلوں کو ہلاک و نا بود کر دو سے والی جنگیں زوروں پر ہیں ، انسان بی کے و حتان ، بال اور عزت و والی جنگیں زوروں پر ہیں ، انسان بی کے ہاتھوں کروڑوں انسانوں کا قتل عام ہور ہا ہے ، آمریت و استحصالی نظاموں نے بی نوع انسان کی جان ، بال اور عزت و والے جنگیں وروں انسانوں کا قتل عام ہور ہا ہے ، آمریت و استحصالی نظاموں نے بی نوع انسان کی جان ، بال اور عزت و

ناموس کو عصر حاضر میں کہ جسے تدن ، ترقی ، ثقافت اور علم کا زمانہ کہا جاتا ہے عدم تحفظ سے دو بپار کر دیا ہے اور افراد بشر غلامی کی زنجیروں میں جکڑے جارہے ہیں۔ تو جب اس ترقی یا فتہ دور میں بیصورت حال ہے تو آپ قرون اولی کہ جو جہالت و نادانی کا تاریک دور تھا کے بارے میں خود ہی سوچ سکتے ہیں کہ اس وقت بنی نوع انسان کی کیا حالت ہوگی اور افراد بشر معاشرتی ہیچارگی کا کس قدر شکار ہوں گے؟

جہاں تک قدرت کے نظام تخلیق کا تعلق ہو وہ ہرو جودر کھنے والی چیز کواس کمال کی طرف لے جاتا ہے جواس کے لائق ومنا بہب ہو، اور بیسللہ تمام موجودات بیس جاری وساری ہے کہ تجر بات اور بحث واستدلال نے بھی اس کی تقید ایق کردی ہے، اس طرح تجر بات اور بحث واستدلال سے بی بھی ٹابت ہو چکا ہے کہ خلقت و تکوین نظام تخلیق جب کی چیز کے ظہور پذیر ہونے کی متقاضی ہو تو بعینہ اس کے برعس امرکی متقاضی نہیں ہوتی، اس کے ساتھ ساتھ تجر بات اور بحث و استدلال سے بیہ بات بھی پائی جوت تک بھی ہوتی ہے کہ دینی نظام تعلیم و تربیت کہ جس کا سرچشمہ نبوت و وہی ہے اختلافات اور فتند و فساد کی نئے کئی بیس بنیا دی کردارادا کرسکتا ہے، اوروہ اس طرح کہ بحث واستدلال سے بین تیجوا خذ ہوا ہے کہ دین نگ اور قانبان کوعلوم و معارف کی حقیقتوں ہے آشتا ہونے ، پاکیزہ اخلاق اپنانے اور نیک اعمال وافعال بجالانے کی دعوت دیتا ہے۔ جبکہ عالم انسانیت کی صلاح و بہتری کاراز بھی اس میں مضمر ہے۔

کیونکہ جب بیتیوں امور حاصل ہوجا کیں تو انسانی معاشرہ کمال وسعاد تهندی سے ہمکنار ہوجائے گا اور تجربہ نے بھی اس حقیقت کو فابت کردیا ہے کہ اسلام نے اس قلیل عرصہ بیس کہ جب معاشرہ پر اس کا نظام حیات حاکم تھا تی نوع انسان کے باہمی اختلا فات کو ختم کر کے ان کے درمیان امن و آختی کی فضا قائم کی اور انہیں علوم ومعارف سے آشائی کی راہ پر لگا کر پاکیر و اخلاق اپنانے اور نیک اعمال انجام دینے کا عادی بنا دیا ، اور وہ یوں کہ افراد بشرکی فکری وعلی تربیت اس طرح پر کی کہ ران کے نفوس کا تذکیہ ہوا اور انہوں نے اپنے ظاہر و باطن کی اصلاح کے بعد دیگر افراد بشرکی اصلاح میں مو ترکر دارادا کیا، چنا نچہ اس وقت دنیا میں علمی وعلی کمالات کے جومظاہر دکھائی دیتے ہیں اور تہذیب و تدن سے مالا مال زندگی کی معاشر تی ترقی و پیش رفت کی موجودہ صورت حال نظر آتی ہے وہ در حقیقت اسلامی اقد ارکے فروغ اور دنیا بحر میں دینی حقائق سے آگا ہی کہ روز افزوں جذبہ واحساس کا نتیجہ ہے کہ جس کی بنیاواس خدائی آئین حیات کی پیش رفت ہے ، گویا اسلامی ترقی ہی دنیا میں کمالات کے باب میں پیش رفت کا سبب ہے ، یہ بات محض دعوئی ٹیس مکم کم مناسب مقام پر تفصیل سے بحث کریں گابت جامع تجربہ و تحلیل سے باآسانی ہو سکتی ہے ، بہر حال اس سلسلہ بیں ہم کمی مناسب مقام پر تفصیل سے بحث کریں گابات جامع تجربہ و تولیل ہو اللہ تعالی ۔

۲۔ دین۔ اسلام۔ جو کہ خاتم الا دیان یعنی آخری دین ہے کہ اس کے بعد کوئی دین نہ آئے گا اس میں انسان کے

حصول کمال کا ایک نظام مقرر ہے جس کے تحت یہ بات ناگذیر ہوجاتی ہے کہ انسان جب کمال کے مقررہ مرحلہ تک پہنچ جائے تو اس کا طلب کمال کا سنرختم ہوجاتا ہے ، چنا نچر آن مجید میں ختم نبوت ۔ سلسلہ نبوت کے اختیا م کو پہنچنے ۔ ۔ اور دین کے منسوخ نہ ہونے اور شرعی احکام کے قیامت تک لازم الاجراء ہونے سے اس حقیقت کا جبوت ملتا ہے کہ اب انسان کا انکا می سفر اور حصول کمال کے مراحل کو طے کرنے کا سلسلہ اپنی انتہا کو پہنچ چکا ہے اور اب انسان کو انفراوی واجہا عی حوالہ سے مزید کسی کمال کے حصول کما لات کے بارے میں قرآن نے اپنے بیانات اور احکام میں وضاحت کردی ہے ان سے زیاوہ کوئی کمال انسان کے لئے متصور نہیں ۔ اور وینی نظام حیات میں انسان کے لئے حصول کمال کی جوحد مقرر کردی گئی ہے اس سے زیاوہ اس کی کفایت کرے گی۔

یہ مطلب قرآن مجیدی ان غیبی پیٹکوئیوں میں سے ہے جس کی تقدیق زمانہ وزول قرآن سے اب تک یعنی تقریباً
چودہ صدیوں کے دورانیہ میں انسانی تاریخ نے کردی ہے، اس عرصہ میں بنی نوع انسان نے مادی اموراور معاشرتی حوالہ
سے غیر معمولی ترتی و پیش رفت کی اور حصول کمالات کا طویل سفر طے کرلیا لیکن اس کے باوجود حقیقی علوم و معارف اوراعلی
اخلاق کی بابت سابقہ حالت پر باتی رہا، یہاں تک کہ ایک قدم بھی آگے نہ بڑھا بلکہ اس کے برعس ان کی بابت ترتی کی
بجائے تنزلی کا شکار ہوگیا، اور آگے بڑھنے کی بجائے بیچھے کی طرف چلاگیا۔ بنا برایں مجموعی طور پر ہمد صفت کمال کہ جس میں
روحانی اور جسمانی وونوں کمال شامل ہیں حاصل نہ کرسکا۔

#### ا یک غلط<sup>ف</sup>نهی اوراس کا جواب

بعض حضرات نے فلط بھی کا شکار ہوکر کہا ہے کہ معاشرتی قوانین کی تدوین چونکہ حیات انسانی کی بہتری اوراس سے مربوط مسائل کی در تنتی کی غرض ہے ہوتی ہے لہذا ضروری ہے کہ معاشرہ میں روز افزوں ترتی و پیش رفت کے ساتھ ساتھ قوانین میں بھی ارتقائی تبدیلی لائی جائے اور ان کی تدوین موجودہ حالات کے تقاضوں کے عین مطابق کی جائے ، اور اس حقیقت ہے انکار بھی ممکن نہیں کہ زیافہ نزول قرآن اور اسلامی قوانین کی تدوین کے دور سے لے کر ہمارے موجودہ زمانہ تک معاشرتی ترتی کی رفتار اس سے کہیں زیادہ ہے جو حضرت عیسی وحضرت موکی کے زمانہ بعثت سے لے کر زمانہ نزول قرآن تا تعدسان بقدش لیعتوں کے احکام منسوخ کرد سے گئے کیونکہ عمری تقاضوں میں فرق بیدا ہوگیا تھا لہذا اس بنیاد و معیار کے مطابق ظہور اسلام کے زمانہ اور موجودہ زمانہ کے درمیان ترتی کی رفتار کا جائزہ لے کراس کے مطابق قوانین بنائے جائیں کہن سے عصر حاضر کے تقاضوں کی تکیل بھیتی ہو۔

اس فلط فی پر بن قول کا جواب ہیہ ہے کہ دبی قوانین واحکام میں انسان کے لئے صرف ادی وطبی کمال معیار نہیں قرار دیا گیا بلکہ ان کا محوار نسانی وجودی حقیقت ہے اور اسلام کے احکام کی بنیا دروحانی وجسمانی دونوں کمالات ہیں اور اس کے کو انہین میں ما دی اور معنوی ۔ حقیق و روحانی ۔ وونوں تم کی سعادت محوظ و مقصور ہے۔ بنا برایس ضروری ہے کہ اس محض کو بدنظر قرار دیا جائے جو معاشرتی امور میں دبی کمالات سے متصف ہو کر کمال کی منول پر پہنچا ہے نہ کہ اس محض کو بو مصرف صنعت وسیاست کے جوالہ ہے حصول کمال میں کا میابی سے ہمکنار ہوا ہے ، درحقیقت اعتراض کرنے والے حضرات صرف صنعت وسیاست کے جوالہ ہے حصول کمال میں کا میابی سے ہمکنار ہوا ہے ، درحقیقت اعتراض کرنے والے حضرات ای وجہ سے فلطی میں جٹلا ہوئے ہیں کہ ان کی پوری توجہ ادی علوم اور انہی معاشر تی بحثوں پر مرکوز ہے جن کا مرامر تعلق ما دو اس وجہ سے شاطری جو معاشرہ اور بورے کمال پر حتنا ہے ، اس معاشرہ کو جس کی تھکیل کا طرح جو معاشرہ اس بر بنی ہوگا وہ بھی اس طرح جو معاشرہ اس بر بنی ہوگا وہ بھی اس طرح جو معاشرہ اس بر بنی ہوگا وہ بھی اس طرح جو معاشرہ اس کے ای تفور دین نے پیش کیا اور اس کے لئے توانین وا دکام تدوین کے اندر جو می اس معاشرہ کی کہا کہ کی معاشرہ کی کہ کیا در کی معاشرہ کی معاشرہ کی کہ کیا دی دوروں کی کہاں سے بہرہ دوروں کی کہا دی دندگی سے بہرہ دورہ وادور دیکھیں کہ کیاس کے باوجود اس میں کو کی کی پائی جاتی ہے کہ جس کی تقویت معاشرہ کی کی پائی جاتی ہے کہ جس کی تقویت میں معاشرہ کی کہ کیا تھی ہو کہ دی ہو کہ کی دیا گی گیا گیا ہی دیا گیا ہو کہ دی ہو کہ دی کہ جس کی تقویت سے معاشرہ کی کہ کیا تھی ہو کہ دی ہو کہ دیا کہ کی ہو کہ دی ہو کہ دی ہو ک

ے۔ انبیا علیم السلام مرتشم کی تلطی سے پاک معصوم عن الحظاء۔ ہیں۔

## ا نبیا ٔ وی عصمت کا مسکله

ا نبیاً و کی عصمت کا مسّله ذیر بحث آیت مبارکه کے ساتویں نتیجہ کے توشی بیان سے عبارت ہے۔ عصمت کی نتین قشمیں ہیں: ا ۔ ومی وصول کرنے کے مرحلہ میں شلطی سے محفوظ ہونا۔ ۲ تبلیغ اور خدا کے احکا مات لوگوں تک پہنچانے میں غلطی سے محفوظ ہونا۔

سے گناہ سے پاک ہونا، گناہ ومعصیت سے مراد ہروہ کام ہے جس سے بندگی کے تقاضوں کی پامالی اور خداکی نافر مانی لازم آتی ہو، یوں بھی کہا جاسکتا ہے کہ معصیت ہروہ تول یافعل ہے جو بندگی کے منافی ہوخواہ اس کا منافی ہوناکسی بھی حوالہ یا نسبت سے ہو، اور عصمت سے ہماری مراد بہ ہے کہ انسان ''معصوم'' کے وجود میں الی خصوصیت وصلاحیت پائی جائے جواسے خلطی یا گناہ کے ارتکاب سے محفوظ کرے۔

اس مقام پرایک بیرسوال پیدا ہوتا ہے کہ ذکورہ بالا تین قسموں (وحی وصول کرنے میں غلطی سے محفوظ ہوتا، پیام و احکام خدادندی کے لوگوں تک پہنچانے میں غلطی سے محفوظ ہوتا اور گنا ہوں سے محفوظ ہوتا) کے علاوہ ویکر امور میں خطاء و غلطی سرز دہونے کی بابت حقیقت امرکیا ہے؟ آیاان کے علاوہ ان چیزوں میں انبیا علیہم السلام سے خطا سرز دہوسکتی ہے جو عام طور پرانسان کے حواس اورا دراکات وعلوم کے باب سے بیں اوران میں انسان سے خلطی سرز دہو جاتی ہے ( بینی عام معاشرتی مسائل وغیرہ میں ان سے خطا وغلطی کی بابت میج نظر رید کیا ہے؟ ) اس طرح کو بی امور میں مجج و غلط اور نفت و نقصان کی تشخیص میں جو خلطی عام انسانوں سے ہو جاتی ہے انبیاء التی سے بھی ان میں خطا سرز دہوسکتی ہے؟

اس سلسلہ میں کسی قشم کا اظہار رائے اس مقام کی بحث سے خارج ہے، للذا اس کی بابت تفصیلی بحث کسی دوسرے مقام پر ہوگی ۔

بہر حال قرآن مجید ند کورہ نین قسموں میں انبیا علیہم السلام کی عصمت کو مضبوط طریقہ سے ثابت کرتا ہے۔ ملاحظہ ہو: وقی کے وصول کرنے اور تبلیغ رسالت (پیام واحکا مات خداوندی کولوگوں تک پہنچانے) میں خطا<sub>ع و</sub>فلطی سے محفوظ ہونے کے بارے میں ارشاوش تعالی ہے:

اس آیت میں "اُنْوَلَ مَعَهُمُ الْکِتْبَ" (ان کے ساتھ کتاب نازل کی) سے مرادوجی ہے لینی خداوند عالم نے انبیاء علیجم السلام پر ڈی کے دریعے اپ احکامات نازل کئے تا کہ وہ لوگوں کو اعتقاد وعمل دونوں میں حق وحقیقت کی واضح رہنمائی کرسیس اور انہیں آگا ہی دلاسکیں کہ کیا عقیدہ میجے اور کیا عمل درست ہے؟ یہی امر ہی انبیاء علیجم السلام کو بھیجنے میں خدا کا اصل مقصد و ہدف ہے، چنا نچہ سورۃ طلک آیت ۵۲ میں نہ کور ہے: "لا یَضِتُ کَرِیْ وَلا یَدُسی" (میر ارب نہ تو بھٹکتا ہے اور نہ بھولتا ہے) اس آیت میں واضح طور پر بیان کر دیا عمیا ہے کہ خدا اپنے کی فعل میں ہرگز جو لئے و بھٹکنے کا شکارنہیں ہوتا،

اس کے کی بھی کام میں کسی قتم کے نقص وکی کا تصور نہیں ہوسکتا بلکہ وہ جو پھھ انجام دیتا ہے وہ ہر کھا ظ سے سیح و درست ہوتا ہے، وہ جس چیز کا بھی ارا وہ کرتا ہے اس کی راہ میں کسی خطاء واشتباہ کی گنجائش ہی نہیں ہوتی بلکہ وہ چیز خدا کے ارا وہ کے عین مطابق وجود میں آجاتی ہے، اور جب وہ کسی مقصد کے لئے کوئی روش اپنا تا ہے تو اس میں کسی طرح سے بھی بھو لئے بھٹلنے سے ہرگز دو چار نہیں ہوتا، ایسا کیوں نہ ہو، اس کے ہاتھ میں ہی تو کا ننات کی تخلیق کا سارا نظام ہے، اور سب پھھ اس کے دست ہرگز دو چار نہیں ہوتا، ایسا کیوں نہ ہو، اس کے ہاتھ میں ہی تو کا ننات کی تخلیق کا سارا نظام ہے، اور سب پھھ اس کے دست بیٹی سے بھٹی حاکمیت اور افتد ارکا مالک بھی وہی ہے، چونکہ اس نے انبیاء کو اپنے پیغا مات و احکامات لوگوں تک پہنچا نے کے لئے بیجا تو ان پر وحی کی اور انہیں دینی معارف سے بھر پور آگا ہی دلائی ، لبندا ضروری ہے کہ وہ وتی کے وصول کرنے میں کی وبیشی اور خطا وغلطی سے مہرا ومحفوظ ہوں تا کہ خدا کی ہر بات، پیغام یا بھم سیح وکمل طور پر لوگوں تک پہنچا سیس کرنے میں کی وبیشی اور خطا وغلطی سے مہرا ومحفوظ ہوں تا کہ خدا کی ہر بات، پیغام یا بھی جو کھیل طور پر لوگوں تک پہنچا سیس ارشاد حق تعالی ہے:

سوره طلاق ،آبیت ۳:

O "إِنَّاللَّهَ بَالِغُ أَمْرِ لا لَقَلْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءً قَدْرًا"

(خدا کا ہرکام پوراہونے والاہے، خدانے ہر چیز کا انداز ومقرر کرویاہے)

سوره بوسف، آیت ۲۱:

٥ "وَالله عَالِبٌ عَلَى آمْرِ ٢ "

(خدااہے ہرکام پرغالب وقادر ہے)

# عصمت انبياءً كي ايك اور دليل:

سوره جن ، آيت ۲۸:

٥ "عٰلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُقْلِمُ عَلْ غَيْبِ آ حَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ الْهُ تَظْمِ مِنْ مَّ سُؤْلِ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ مَ صَدًا ﴿ لِيَعْلَمُ اَنْ قَلُ الْبُعُوا مِ اللَّتِ مَ إِنْهِمُ وَ اَ حَاطَ بِمَالَ كَيْفِهُ وَ اَحْطَى كُلَّ شَيْءً عَدَدًا"
ومِنْ خَلْفِهِ مَ صَدَّا اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَ اللَّهِ مَ وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهِ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللللللَّاللَّا اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

ے، وہ ان کے آگے چیچے تکہبان وگران رہتا ہے تا کہ آگاہ ہو کہ انہوں نے اپنے پروردگار کے پیغامات پہنچاد یے ہیں اور جو کچھان کے پاس ہے وہ ان برمحیط ہے اور ہر چیز اس کی گنی ہوئی ہے ) اس آیت سے واضح ہے کہ خداوند عالم اپنے رسولوں کو وحی کا شرف عطا کرتا ہے، انہیں غیب سے آگا ہی ولا تا ہے اور اپنی گرانی کے ساتھ ان کے تمام اطراف میں ان کی حفاظت کرتا ہے تا کہ جس چیز کی وحی انہیں کی ہے وہ نہ تو ضائع ہونے پائے اور نہ ہی کوئی شیطان اس میں تنبریلیاں پیدا کرنے کی کوشش میں کامیاب ہوسکے اور وہ سجے طور پراپنے پروروگار کے پیغامات وا حکامات لوگوں تک پہنچاسکیں۔

اس آیت کی ما نندایک اور آیت میں خداوند عالم نے فرشتوں کے بیان کوذ کرفر مایا ہے:

سوره مريم ، آيت ۲۴:

o "مَانَتَنَزَّلُ إِلَّا بِاَمْرِ مَبِّكَ ۚ لَهُ مَا بَيْنَ آيُهِ يُنَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَٰلِكَ ۚ وَمَا كَانَ مَا ثَلُكَ أَنْ مَا تَكُنَ أَيْهِ يَنَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَٰلِكَ ۚ وَمَا كَانَ مَا يُكِنَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عِلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْهِ عِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَّا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَل عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلِي عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

(ہم نازل نہیں ہوتے گرآپ کے رب کے تئم کے ساتھ ،اس کے ہاتھ میں ہے جو پکھی بھارے سامنے ، ہمارے پیچے اوراس کے درمیان میں ہے ،اورآپ کا پروردگار ہر گز بھولنے والانہیں ہے )

ندکورہ آیات سے ٹابت ہوتا ہے کہ وحی اپنے تمام مراحل میں لینی نازل ہونے، نبی کئی خاور نبی کے ذریعے لوگوں تک کنچنے میں ہرتنم کی تبدیلی اور کسی کی دخل اندازی ودست درازی سے محفوظ رہتی ہے، کوئی اس میں تغیروتبدل نہیں کر سکتا۔

اگر چہ عصمت انبیا ہی فرکورہ بالا دو دلیلیں ان کے وقی کے وصول کرنے اور اسے لوگوں تک پہنچانے بن کو ٹابت کرتی ہیں اور ان کا تعلق انبیا علیم السلام کی گنا ہوں سے عصمت کے اثبات سے نہیں لیکن ان سے انبیا ہی کا گنا ہوں اور معصیت سے پاک ہونا ہی ٹابت کیا جا سکتا ہے ، اور وہ اس طرح کہ عقلاء ، نحل کو بھی قول کی طرح '' دلیل' کا درجہ دیتے ہیں کیونکہ جو شخص کوئی کام انجام دیتا ہے وہ اپنے فضل وعمل کے ذریعے بیٹا بت کرتا ہے (اس کا فعل اس بات کی دلیل ہوتا ہیں کہ وہ اسے اچھا اور جا نز بجھتا ہے ، اور اس کی حیثیت الی ہی ہے جینے کوئی شخص کہے کہ بیکام اچھا اور جا نز بجستا ہے ، اور اس کی حیثیت الی ہی ہے جینے کوئی شخص کے کہ بیکام اچھا اور جا نز بجستا ہے ، اور اس کی حیثیت الی ہی ہے معصیت سرز د ہو جبکہ وہ خود لوگوں کو اس سے اجتناب کا حکم ویتا ہے تو تناقص اور اپنے ہی قول کی اپنے فعل سے نفی کرنا ہے ، اس صورت میں وہ بیک وقت دو متناقض امور کا مبلا کے گا جبکہ ایسا کرنا حق کی تبلیغ نہیں ، کیونکہ جو شحص دو متناقض امور کی خبر وے (دو متناقض امور سے مراویہ ہے کہ اس میں میں ہوستی کیونکہ دونوں خبروں میں سے ایک ، مبرا و دوسرے کی نفی کرے ) اس کی خبر صحیح اور مینی برحق نہیں ہوستی کیونکہ دونوں خبروں میں سے ایک ، مبرا و دوسری کی نفی و تر دید کرتی ہے والی میں عصمت کے حامل ہونے کے ساتھ ساتھ گناہ و معصیت اور احکام الی کی عملی خالفت سے بھی پاک ، مبرا و رسالت الی میں عصمت کے حامل ہونے کے ساتھ ساتھ گناہ و معصیت اور احکام الی کی عملی خالفت سے بھی پاک ، مبرا و

معصوم ہوں ورندان کی عصمت کامل نہیں ہوگی۔

کیونکہ جوفخص معصیت اور خطا سے محفوظ ومصون نہ ہواس سے اوائے رسالت الہیداور تبلیخ احکام خداوندی میں غلطی وخطا کے سرز د ہونے کی نٹی کوکس طرح بیٹنی قرار دیا جاسکتا ہے؟

ا نبیاء علیهم السلام کی عصمت مطلقه ( ہر چیز میں غلطی وخطا اور معصیت سے یاک ہونے ) کی دلیل:

سوره انعام ، آیت ۹۰:

٥ "أُولَيْكَالَّذِينَ هَدَى اللهُ فَيهُ لُ مهُمُ اقْتَلُولُا"

( یمی وہ لوگ ہیں کہ جنہیں خدانے ہدایت کی ہے، پس انہی کی ہدایت کی اقتداء و پیروی کریں )

خدا وندعالم نے تمام انبیا علیم السلام کویقنی طور پر ہدایت سے نواز اہے،

سوره زمر، آیت ۲۳:

O "وَمَنْ يُّضُلِلِ اللهُ فَمَالَ دُمِنْ هَادٍ ﴿ وَمَنْ يَهْدِ اللهُ فَمَالَ دُمِنْ مُّضِلٍّ "

(جے خدا گمراہ کرے اے کوئی ہدایت نیں کرسکتا اور جے خدا ہدایت ہے نو ازے اے کوئی گمراہ نہیں کرسکتا)

سوره کېف ۱۶ يت ۱۷:

٥ "مَنْ يَهْدِاللهُ فَهُوَالْمُهْتَدِ"

(جے خداہدایت فرمائے وہی ہدایت یا فتہ ہے)

خداوند عالم نے ان لوگوں سے جواس کی ہدایت کے سبب ہدایت یا فتہ ہوئے ہر گمراہ کرنے والے کی اثر آفریٹی کی نفی کی کہ کوئی شخص انہیں گمراہ نہیں کر سکتا یعنی اگر کوئی گمراہ کرنے والا انہیں گمراہ کرنے کی کوشش کر ہے تو اس کی کوششیں نتیجہ بخش ٹابت نہیں ہوں گی ، بنا برایں خدا کی ہدایت سے بہرہ مند ہونے والوں کو گمراہی ہر گزنہیں چھوسکتی ، اور خداوند عالم نے ہرمعصیت کو گمراہی قرار دیا ہے، چنا نچہار شاوہوا:

سوره پس ، آیت ۲۴:

O "اَلَحْ اَعْهَدُ اِلَيْكُمُ لِبَنِي اَدَمَ اَنْ لَا تَعْبُدُواالشَّيْطُنَ ۚ اِنَّدَلَكُمْ عَدُوَّ مُّبِينَ أَ وَاَنِاعُبُدُونِ ۖ هٰذَا صِرَاطُ مُسْتَقِيْمٌ ۞ وَلَقَدُ اَضَلَّ مِنْكُمْ جِلِّا كَثِيرًا"

(اے بی آ وم ! کیا میں نے تم سے عہد و پیان نہیں لیا کتم شیطان کی پرسٹش نہ کرنا کہ وہ تمہار اکھلا دشمن ہے ، اور بیکہ تم صرف میری عبادت کرنا ، یکی سیدھی راہ ہے ، شیطان تو تمہارے بہت سے افراد کو تکمراہ کرچکا ہے ) بہر حال ہر معصیت کو'' عمراہی'' قرار دیا عمیا ہے جو کہ شیطان کی طرف سے تمراہ کرنے کے نتیجہ میں حاصل ہوتی ہے اور شیطان کی پیروی کو' اس کی پرستش' کرنے کا نام دیا گیا ہے،ان مطالب کی روشنی میں بیرواضح ہوتا ہے کہ:

ا۔ انبیا ٌ وخداوندعالم کی طرف سے ہدایت یا فتہ ہیں۔

۲۔خداکی طرف سے ہدایت یانے والا بھی عمراہ نہیں ہوگا۔

۳۔ ہرمعصیت گمراہی ہے۔

۳ ۔ خدانے انبیاء علیم السلام سے معصیت سرز دہونے کی ٹفی کی ہے اور ان کے مقدس مقام و مرتبت کو عصیان کی نجاست سے پاک قرار دیا ہے ، ای طرح انہیں و تی وصول کرنے ، و تی کا ادراک کرنے ادرا سے لوگوں تک پہنچانے میں خطا و علمی کے ارتکاب سے مبرا قرار دیا ہے ۔ گویا خدا کی طرف سے اعمیاً کے ہدایت یا فتہ ہونے کا اثبات ، خدائی ہدایت سے بہرہ مند ہونے والوں سے مجمرای کی ٹنی اور ہرگناہ و معصیت کا مجمرای قرار دیا جانا اس بات کا شہوت ہے کہ خدانے انبیاء کی ذوات مقدسہ کو گناہ و معصیت سے پاک و منزہ اور فہم الوجی و تبلیخ الوجی کی بابت غلطی سے مبرا دمنزہ قرار دیا ہے۔

عصمت انبياء كى بابت ارشادي تعالى ب:

سوره نباء، آیت ۲۸:

٥ "وَمَن يُّطِعِ اللهَ وَالرَّسُولَ فَا ولَلِكَ مَعَ الَّـ زِينَ الْعَمَ اللهُ عَلَيْهِم مِّن النَّهِ بِتَن وَ الصِّدِيقِينَ وَ
 الشُّهَدَ آءِ وَالصَّلِحِينَ ۚ وَحَسُنَ أُولِلَّإِكَ مَ فِيْقًا"

(اور جوفخص خدا اور رسول کی اطاعت کرے وہی لوگ ان ہستیوں کے ساتھ ہوں گے جن پر خدانے انعام کیا انبیا ؓ میں سے ،صدیقین میں سے ،قصد اء میں سے اور صالحین میں سے ،اور سے بہت ہی اچھی رفافت ہے )

سوره فاتحد، آیات ۲ ، ۷:

٥ " إِهْ بِنَا السِّرَاطَ الْمُسْتَقِيْمَ لَ صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَمْتَ عَلَيْهِمُ فَيْرِ الْمَغْضُوبِ
 عَلَيْهِمُ وَلِا الضَّالِيْنَ "

( تو ہمیں سیدھی راہ کی ہدایت فر ما، راہ ان لوگوں کی جن پرٹوٹے انعام نا زل کیا، جن پرغضب نہیں ہوا اور نہ ہی وہ جوگمراہ ہیں )

خداوندعالم نے انبیاءً کے بارے میں ان پر انعام نازل کرنے کے حوالہ سے ارشادفر مایا کہ وہ گراہ نہیں ہیں، اگر ان سے معصیت سرز د ہوتی تو وہ'' ضالین'' (عمراہ) قرار پائے، ای طرح اگر دحی کے فہم وادراک یا اس کی تملیخ (لوگوں تک پہنچانے) میں خطاء کے مرتکب ہوتے تو انہیں'' ہدایت یا فتہ'' اور''عمراہ نہ ہونے والے'' نہ کہا جاتا، چنا نچہ سورة مريم آيت ٩ ٥ ميل انبياء عليهم السلام كى توصيف ميل ارشاد بوا:

٥ "أُولَلِكَ أَلَّنِ يُنَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ قِنَ النَّبِهِنَ مِن ذُقِ يَتَ قِادَمَ " وَمِتَّ نَ حَمَلُنَا مَعَ نُوجٍ " وَمِن ذُقِ يَتَ قِادَمَ " وَمِتَى حَمَلُنَا مَعَ نُوجٍ " وَمِن فُرِي يَتَ قِلْ إِنْ التَّالِمُ مَا اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى اللْعَا عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى ال

(یدوہ انبیاء ہیں کہ جنہیں اولا د آ دم میں سے خدانے اپنے انعام سے نواز ااور ان میں سے جنہیں ہم نے نوٹ کے ساتھ کشتی میں سوار کیا اور نسل ابرا ہیم میں سے اور ان میں سے کہ جنہیں ہم نے ہدایت کی اور ہم نے چن لیا ، جب ان کے ساتھ کشتی میں سوار کیا اور نسل ابرا ہیم میں اور تے ہیں ہم ان کی آیات پڑھی جاتی ہوئے سامنے رحمان کی آیات پڑھی جاتی ہوں ہوں ہونے کہ جنہوں نے نماز کو ضائع کر دیا (اس کی اہمیت ختم کر دی) اور خواہشات کی پیروی کی ، وہ بہت جلد کیفر کر دار کو پہنچ جائیں سے کہ

اس آیت میں خداوندعالم نے انبیا علیم السلام کی دوصفات بیان فر مائی ہیں: ایک بیکدوہ خدا کے انعام یا فتہ ہیں اور دوسری یہ کمائیں خدائی ہدایت نعیب ہوئی ہے، کیونکہ آیت میں حرف '' من' (حصن هدینا) بیائیہ ہے اور یہ ''انعیم المسلم علیہ ہو'' کے بعد ان کے بعد ان کے بعد ان کی المسلم علیہ ہو'' کے بعد ان کے بعد ان کے بعد ان کی تکیں ہیں جو ان کے اظہار عبدیت میں کمال خضوع کی دلیل ہے، اس کے بعد ان کے ناحق جائیں بننے دیگر صفات بیان کی تکیں ہیں جو ان کے اظہار عبدیت میں کمال خضوع کی دلیل ہے، اس کے بعد ان کے ناحق جائیں بنے والوں کی فدمت پر مشتم مطالب کا تذکرہ کیا گیا ہے، تو یہ دوسرا گروہ پہلے گروہ کے افر ادک تذکرہ میں کہا گیا ہے کہ مدح وقع نفیف کے بحکہ دوسر کے گروہ کے افر ادک تذکرہ میں کہا گیا ہے کہ انہوں نے شہوتوں اور نفسانی خواہشات کی پیروی کی اور وہ بہت جلد اپنے کیفر کر دار کو بھی جائیں گے، تو اس سے معلوم ہوا کہ پہلے گروہ کے افر ادا لیے نہیں بلکہ وہ انبیا تا ہیں جو خدتو خواہشات نفس کی پیروی کر حت ہیں اور خدتی کی برے انبیا میں ہوا دو چارہوں گے۔ لبندا ظاہر ہے کہ جو ایسے ہوں ان سے معصیت کا ارتکا ہو کے تو یقینا ان کا شار بھی ان افر اد میں ہوتا جو اپنے بر سے دو چارہوں گے۔ لبندا ظاہر ہے کہ جو ایسے ہوں ان سے معصیت کا ارتکا ہے کوگر متصور ہے؟ بلکہ اس سے بالا تربیہ کہ مصداتی قرار پاسکا ہے۔ آ بت کے الفاظ ن خواہشات کے پیروکار ہوتے تو یقینا ان کا شار بھی ان افراد میں ہوتا جو اپنے بر سے دو چارہو کے کو کہ کہ تو اور خواہشات و شہوات کی پیروک کرنے کا مرتکہ ہو۔ خواہ کو کی بھی محمداتی قرار پاسکا ہے۔ آ بت کے الفاظ ''اضائی کرنے اور خواہشات و شہوات کی پیروک کرنے کا مرتکہ ہو۔ خواہ کو کی بھی محمداتی قرار دیا ہو ہو اور ہوگا۔

بدیان انبیاء کیم السلام ک عصمت پر قائم کی جانے والی عقلی دلیل سے بھی ملتا جاتا ہے کیونکہ عقلی حوالہ سے انبیاء ک

عصمت پر جواستدلال کیا گیا ہے اس میں کہا گیا ہے کہ انہیں پیغام واحکام خداوندی پہنچانے پر مامور کر کے بھیجنا اوران کے ہاتھوں مجزات کا ظاہر ہونا ان کی صدافت گفتار کی روشن دلیل ہے اور اس حقیقت کا ثبوت ہے کہ ان سے جھوٹ سرز دنہیں ہوتا، اس طرح اس سے ان کی اہلیت اور تبلغ رسالت کے اہل ولائق ہونے کا بھی ثبوت ماتا ہے کیونکہ بیع تفی فیصلہ ہے کہ جو مختص معصیت کا مرتکب ہواورا پسے افعال انجام دے جواس کے مقصد و ہدف کے منافی ہوں وہ کیونکر اس کا اہل ہوسکتا ہے کہ دوسروں کو اس ہدف کی پیروی کرنے اور معصیت سے دور رہنے کی دعوت دے۔ اس کے ساتھ ساتھ ان کے ہاتھوں سے مجزات کا ظاہر ہونا اس حقیقت کو مزید آھکار کردیتا ہے کہ وہ وہی وصول کرنے ، تبلیغی رسالت اور اپنے فرائض ووا جبات کوروح اطاعت کے ساتھ اور این فرائض ووا جبات کوروح اطاعت کے ساتھ اور اگرے ہیں ، اور ان امور میں خطا فلطی کا شکار نہیں ہوتے۔

ممکن ہے یہاں عقلاء کی بابت ہے کہا جائے کہ وہ معاشرتی مقاصد کی تبلیغ کرتے ہیں اوراس میں گونا گوں طریقے اپناتے ہیں، کیکن ہے مہاں عقلاء کی بابت ہے کہا جائے کہ وہ معاشرتی مقاصد کی تبلیغ کرتے ہیں اوراس میں گونا گوں طریقے میں اپناتے ہیں، کیکن عام طور پر کوتا ہی و خامی کا شکار بھی ہوتے ہیں، گراس کے جواب میں کہا جا سکتا ہے کہ یہ تعون اور اسے موضوع بحث میں درست نہیں بنتی کیونکہ عین ممکن ہے کہ وہ تھوڑی ومعمولی کوتا ہی یا خاص کی پرواہ نہ کرتے ہوں اور اسے اہمیت نہ و سے ہوں، یا ہے کہ ان کا مقصد ہے ہو کہ مطلوب امر سے جس قدر بھی نتیجہ حاصل ہوجائے اس پر اکتفاء کی جائے اور تھوڑے پر قاعت کرتے ہوئے زیادہ کو خاطر میں نہ لایا جائے ، تا ہم ان دونوں میں سے کوئی بات خداوند عالم کے پاکیزہ مقام ومقدس ذات کے شایان شان نہیں۔



### ایک اعتراض اوراس کا جواب

ر پس ایبا کیوں نہیں ہوتا کہ ہرگروہ میں سے پچھافراد جائیں تا کہ دین کاعلم حاصل کریں ( دین کافہم حاصل کریں اوراس سے آگاہی پائیں )اور واپس آگراپی قوم کوانذار وہدایت کریں کہ شاید وہ معصیت سے پچسکیں )

اس آیت سے ظاہر ہوتا ہے کہ تمام افراد بشرتبلغ وانذار کی صلاحیت رکھتے ہیں کہ جس میں معصوم وغیر معصوم سب شامل ہیں لہذا ریمل صرف انہی سے مخصوص نہیں جوعصمت کے حامل ہوں۔

اس کا جواب میہ ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ یہ آیت تمام مسلما نوں کے بارے میں ہے کہ جن میں غیر معصوم بھی شامل ہیں لیکن اس میں انہیں میاؤن دیا گیا ہے کہ وہ وین کا جس مقدار میں علم وقیم حاصل کریں اس کی تبلیغ کریں۔ اپنی قوم اور دیگرافرا دبشرنگ اسے پہنچا کیں تو اس میں ان کے تول و بیان کو قرین صدافت قر ارئیں و یا محیا اور ان کے علی انذار کی اس طرح تقید بی نہیں ہوئی کہ ان کی ہر بات جمت اور دوسروں کے لئے لازم الا تباع ہو، جبکہ انبیا ای کہ ہر بات جمت اور ان کا ہر قول دوسروں کے لئے لازم العمل ہے، کیونکہ ان کی کوئی بات ۔ جووہ خدا کے پیغام واحکام پہنچانے کے لئے کریں۔ غلط وجھوٹ پر بین نہیں کہ جس کی بابت خدا نے فر مایا کہ'' ہم نے ان کی ہدایت کی کہ جسے ہم ہدایت کریں وہ ہر گر گر اہی سے دوچار نہیں ہوسکتا''۔ بنا ہر ایں اس آیت سے ہمار ہے موضوع بحث یعنی عصمت انبیا ای کنی نہیں ہوتی ۔

# عصمت انبياً ۽ کي ايک قرآ ني دليل

سور ه نساء، آیت ۲۴:

"وَمَا آئَ سَلْنَامِنْ مَّ سُولِ إِلَّا لِيُطَاعَ بِإِذْنِ اللهِ "
 (اور ہم نے ٹیں بیجا کسی رسول کو گراس لئے کہ اس کی اطاعت کی جائے خدا کے اذن کے ساتھ )

اس آیت پی بوشت کوائی اوران کی بعثت کوائی اوران کی بعثت کوائی اوران کی بعثت کوائی اوران کی بعثت کوائی خوض کے ساتھ مخصوص کر کے ذکر کیا گیا ہے، اس سے واضح طور پر بدلا زمی نتیجہ سامنے آتا ہے کہ خدا نے بینجبروں کی کمل اطاعت کئے جانے کا ارادہ فر مایا ہے لینی ان کے ہر قول وفعل ہیں ان کی اطاعت کی جائے، کیونکہ عام طور پر قول وفعل ہیں ان سے خطا فلطی سرز دہوتو لاز ما بیر کہنا پڑے گا کہ خدا تہلی خا وفر اور ہوتو لاز ما بیر کہنا پڑے گا کہ خدا نے ہی خطا وفلا امر کا ارادہ کیا ہے جبکہ خدا وند عالم حق وحقیقت کے سواسمی چیز کا ارادہ ہیں کرتا، اسی طرح اگر پینجبر سے قول یا فعل میں معصیت سرز دہوجبکہ معصیت کو خدا نے تا لہند بدہ اور موجوع گر اردیا ہے تواس کا مطلب بیہ ہوگا کہ خدا نے معصیت کا ارادہ کیا ہے اور اس طرح معصیت ہوکہ خدا کی تا لہند بدہ ومنوع تھی اب پند بدہ ومجوب بلکہ اس کی اطاعت کہلائے گی اور خدا تک محالے ارادہ کیا ہے اور اس طرح معصیت ہوکہ خدا کی تا لہند بدہ ومنوع تھی اب پند بدہ ومجوب بلکہ اس کی اطاعت کہلائے گی اور خدا تک میں چیز کو پہند کرتا ہے اور اراس کی انجام وہی کرتا ہے اور اس کی انجام وہی کو تا ہے اور اس کی انجام وہی کو رائ جا ہے ہی کرتا ہے اور اس کی انجام وہی کرتا ہے ہوگریا بیک می کرتا ہے اور اس کی انجام وہی کا فر مان جاری کرتا ہے اور اس کی انجام وہی کو با ایک ہی کونکہ تناقش کی بایا جاتا اس کی ذات مقد سدے توایا بیک ہی کام کے بارے شن و و باک ہے کونکہ تناقش می خوائی کہ کہ تا تون کی توائی ہو کہ کہ کونکہ تناقش کونکہ کونکہ توائی کونکہ توائی کونکہ توائی کونکہ توائی کونکہ ک

باطل و ناجائز ہے خواہ ہم اس بات کے قائل ہی کیوں نہ ہوں کہ'' تکلیف مالا بطاق'' (اس کام کا تھم دینا جوطانت سے باہر ہو) جائز ہے جسیا کہ بعض حضرات کا نظر ہیہ ہے، کیونکہ'' تکلیف مالا بطاق' سے مرادا کید محال و ناممکن چیز کا تھم دینا ہے لیکن جس چیز کی بابت ہم بحث کررہے ہیں وہ محال و ناممکن چیز کا تھم دینے کے ذمرے میں نہیں آتی بلکہ وہ بذات خودا کیہ محال و ناممکن چیز ہے کیونکہ وہ دومتنا قض امور کا بیجا ہونا ہے بعنی تھم دینا اور تھم نہ دینا ، ارادہ کرنا اور ارادہ نہ کرنا ، چا ہنا اور نہ چا ہونا محال ہے۔ لیند کرنا اور پیند نہ کرنا ، ایک ہی چیز وعمل کی بابت ان دو کا بیجا ہونا محال ہے۔

# عصمت انبیا ً کے اثبات پر ایک قرآنی بیان!

#### سوره نساء، آيت ١٦٥:

۰ ' ' رُسُلًا مُّبَشِّرِ بِنْ وَمُنْ فِي بِيْنَ لِئَلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بُعُدَالرُّسُلِ''
( بھیجا پیغبروں کو خوشخری دینے والے اور انذار کرنے والے (لوگوں کے دلوں میں خوف پیدا کر کے
انہیں معصیت سے بازر کھنے والے ) بنا کر، تا کہ پیغبروں کے بعدلوگوں کو خدا پر جمت قائم کرنے (بہانہ
پیش کرنے ) کا موقعہ نہل سکے )

اس آیت میں ظاہر و واضح طور پر ندکور ہے کہ خداوند عالم لوگوں کے ارتکاب معصیت میں ان کی بہانہ تراثی کا راستہ رو کنا چاہتا ہے اور بیکا م پیغیروں کو بھیج کرئی انجام وینا چاہتا ہے کہ وہی اس کی صلاحیت واہلیت رکھتے ہیں، اور بید واضح ہے کہ انبیا ماس کام کواس صورت میں انجام دے سکتے ہیں جب ان کا قول یافعل خدا کے اراوہ ومرض کے منافی نہ ہو اور خطا ومعصیت کی کوئی صورت ان کے قول وقعل میں نہ پائی جائے تا کہ ان کے ڈریعے لوگوں کی معصیت کے ارتکاب پر بہانہ تراثی کا سد باب ہو سکے، ورنہ لوگ انبیا می کے ممل کو بہا نہ کے طور پر پیش کر کے خدا کے سامنے اپنے آپ کو بے قصور قرار دینے کی کوشش کریں گے جو کہ خداوند عالم کی طرف سے انبیا می کے بیجیج کی غرض کے منافی ہے۔ کیونکہ خدا نے انہیں اس لئے بھیجا کہ وہ لوگوں کو ارتکاب معصیت سے روکیں اور ان کے امر و نبی کے بعد لوگ خدا کے سامنے بہا نہ تراثی کا موقعہ نہ پا میر اشی کا میں اور ان کے امر و نبی کے بعد لوگ خدا کے سامنے بہا نہ تراثی کا موقعہ نہ پا کہ وہ لوگوں کو ارتکاب کرتے ہوں تو نہ تو دوسروں کو اس سے منت کر سکتے ہیں اور نہ کی بہا نہ تراثی کا سرباب ہوسکتا ہے جبکہ ان کے بھیجے کا اصل مقصد و بی تھا۔

#### ایک سوال اوراس کا جواب

سوال: اب تک جوآیات پیش کی می بین ان سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ انبیاء کیہم السلام سے خطا و معصیت سرزو نہیں ہوتی لیکن اس سے ان کی' عصمت'' کا ثبوت نہیں ملتا کیونکہ عصمت کی تعریف میں کہا گیا ہے کہ وہ ایک الی باطنی قوت ہے جوانسان کوخطا و معصیت کے ارتکاب سے رو کے رکھتی ہے اور گناہ کرنے سے بچاتی ہے اور بیطافت کسی کام کے انجام وینے یاانجام نددینے کا نام نہیں بلکہ وہ انبی نفسانی قو توں کی ما نند ہے جوانسانی افعال کے سرز دہونے کا سرچشمہ ہیں۔

جواب: یه درست ہے لیکن سابقہ بحثوں میں جو چیز مدنظرتھی وہ صرف میہ کہ پیٹیبروں سے گناہ وخطا سرز دنہیں ہوتی اور سوال یا اعتراض کرنے والے نے بھی اس کا اعتراف کیا ہے لہذا کسی الی قوت کا عدم ثبوت جو اعمال صالحہ واطاعتی افعال کا سرچشمہ ہے اس کی نفی نہیں کرتا۔

اس کے باوجودعصمت کاکسی الی قوت سے استناد جو خطا ومعصیت سے روکتی ہواسی دلیل سے بھی ثابت ہوسکتا ہے جومجز ہ کی بحث میں پیش کی جا چکی ہے یعنی:

سوره طلاق ۱ يت ۱۳:

٥ "إِنَّاللَّهُ بَالِغُ آمُرِ ﴿ قَنْ جَعَلَ اللَّهُ لِكُلِّ شَيْءٍ قَنْ رَّا"

(یقیناً خداوندعالم اپنا کام پورا کرنے والا ہے کہ خدانے ہر چیز کا انداز ہمقرر کرویا ہے)

ای طرح ورج ذیل آیت ملاحظه جو:

سوره بهود، آیت ۲۵:

"إِنَّ مَ إِنَّ عَلَى صِرَاطٍ مُستَقِيدٍ."

(میراپروردگارسیدهی راه پرہے)

اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ ہر چیز جو وجود پذیر ہووہ ایک علت وسرچشمہ میں وجود کی مختاج ہوتی ہے جواس کے وجود میں آنے میں مؤثر ہواوراس سبب کی دست گر ہوتی ہے جواس کی موجود یت کویٹینی بنائے۔ (دوسر نظوں میں یوں کہا جا سکتا ہے کہ ہر معلول اپنے وجود میں علت کا مختاج ہوتا ہے) لہٰذا اس اصول کی بناء پر سے کہا جا سکتا ہے کہ انبیاء علیم السلام کے تمام افعال جو کہ سراسراطاعت اللی پر مبنی ہیں ایک ایسے سبب وعلت کے باعث سرز دہوتے ہیں جو انبیاء علیم السلام کے سماتھ ماتھ اور ان کے نفوس طیبہ میں موجود ہے کہ جو انہیں خطا ومعصیت سے مخفوظ رکھتی ہے۔ اسے ہی عصمت کہا السلام کے ساتھ ساتھ اور ان کے نفوس طیبہ میں موجود ہے کہ جو انہیں خطا ومعصیت سے مخفوظ رکھتی ہے۔ اسے ہی عصمت کہا

جاتا ہے۔،اس کی وضاحت یہ ہے کہ انبیاء کے تمام افعال جو کہ سرا سراطاعت اللی پر بٹنی ہوتے ہیں اختیاری ہیں اور انبی اختیاری افعال کونتم سے میں جوہم سے سرز دہوتے ہیں (اختیاری افعال ہونے کے حوالہ سے ان میں کوئی فرق نہیں ) کہ جن میں سے بعض اطاعت اور بعض معصیت کہلاتے ہیں، انہیں اختیاری افعال اس لئے کہا جاتا ہے کہوہ فاعل (انجام دینے والے ) کے ارادہ وافتیار سے انجام پاتے ہیں اوروہ ان سے آگاہی رکھتے ہوئے انہیں انجام دیتا ہے لیکن بعض کو ا طاعت اوربعض کومعصیت اس لئے کہا جاتا ہے کہان کی انجام دہی کی بنیا دفخلف ہوتی ہے، اگروہ خدا کی بندگی اوراس کے تھم کے انتثال کی بنیا دیرانجام دیتے جائیں توانہیں اطاعت کہا جاتا ہے اورا گرارادہ وافتیار کے ساتھ نفسانی خواہشات کی پیروی اور خدا کی نافر مانی مطلوب ومقصود ہوتو انہیں معصیت کہا جاتا ہے۔ بنابرایں ہمارے اختیاری افعال کے درمیان ا طاعت ومعصیت کے حوالہ سے فرق ہونا ہمارے اس علم وآگا ہی کے مخلف ہونے کا نتیجہ ہے جس کی بنیا دیرا فعال کی انجام د ہی یقینی ہوتی ہے کہا گر ہمیشہ ا دائے بندگی کا فریضہ اور خدائے تھم کی بچا آ وری ہی بنیا دقرار پائے تو جوفعل بھی انجام پائے گا وہ اطاعت ہوگا اطاعت کے علاوہ کچھ بھی سرز دنہ ہوگا۔ اور اگر اس کے برعکس خدانخواستہ بمیشہ ہی نفسانی خواہشات کی پیروی اور خدا کی نافر مانی بنیا دقر ارپائے تو معصیت کے علاوہ کچھ بھی انجام پذیرینہ ہوگا ، جوفعل بھی سرز د ہوگا و معصیت کہلائے گا، بنا برایں انبیاءلیہم السلام کے تمام افعال ہمیشہ اس لئے اطاعت کہلاتے ہیں کہ ان کی بنیاد ہمیشہ اوائے بندگی کا فریضہ ہوتی ہے اور اسی بنیا دیروہ اینے ارادہ واختیار کے ساتھ نہایت پاکیزہ اور کبھی تبدیل نہ ہونے والی صورت پر منی افعال انعام دیتے ہیں ،اور یہ واضح امریبے کہ بیعلمی صورت اورنفسانی کیفیت جواس طرح راسخ ہوتی ہے کہ ہرگز زوال پذیر نہیں ہوتی در حقیقت ایک نفسانی قوت و باطنی استعدا دوصلاحیت ہے، جس طرح عفت و یا کدامنی ، شجاعت و بہا دری اور عدل وانصاف وغيره جيں ،للذا انبياءُ كوايك اليي نفساني قوت واستعدا دحاصل ہو تی ہے جس سے ان کے افعال اطاعت و فر ما نبر داری کی بنیا دیرانحام پذیر ہوتے ہیں اوروہی قوت ہی معصیت کا راستدرو کئے اورانہیں خطا وگناہ میں آلودہ ہونے ہے بچاتی ہے۔

اور دوسری بات میر که انبیاء علیم السلام کا وی وصول کرنے اور تبلیغ رسالت البی میں خطا و قلطی سے محفوظ ہونا اس نفسانی کیفیت کے حامل ہونے کے سبب سے ہے جوعلم وعمل کے مراحل میں معصیت کا سرباب کرتی ہے، اور اگر ان کے افعال جو کہ سراسرا طاعت پر بنی ہونے کی وجہ سے ہمیشہ ایک ہی صفت یعنی محمح اور اچھا ہونے سے متصف ہوتے ہیں ان میں کوئی سبب کا رفر مانہ ہوا ور نہ ہی خود ان کا ارادہ واضیار شامل ہوتو اس کا مطلب میہ ہوگا کہ ان کے اختیاری افعال ان کے مل دخل کے بغیر صرف خدا کے ارادہ سے انجام پذیر ہوں اور ان کا علم وارادہ ان کے اختیاری افعال میں موثر واقع نہ ہو جو کہ ہر گرضی خبیں کے وقعہ اس سے افعال کے اختیاری ہونے کی نفی ہوگی اور افعال کے اختیاری نہ ہونے کا لازی نتیجہ میہ ہوگا

کہ انبیاء پیہم السلام کا شارافرادا نسان میں نہ ہو کیونکہ انسان اپنے ہرفعل کوعلم وارادہ کے ساتھ انجام دیتا ہے اوراگراس کے افعال میں اس کاعلم وارادہ ہی شامل نہ سمجھا جائے تو اسے انسان کیونکر کہا جاسکے گا؟ جبکہ انبیاء و افرادا نسان ہی ہیں کہ جواپنے افعال کو اپنے علم وارادہ کے ساتھ انجام دیتے ہیں، بنا ہرایں عصمت جو کہ خدانے انبیاء کوعطا فر مائی اس سے مرادیہ ہے کہ خدا ان میں الیی قوت عطا کر دیتا ہے جس کے سبب سے ان کے اختیاری افعال سرا سراطاعت و در تی پر ہنی انجام پذیر ہوتے ہیں اور وہ سبب جو کہ ایک خاص علم ہے شوس استعداد (ملکہ ) کہلاتا ہے یا اسے سادہ لفظوں میں '' باطنی صلاحیت'' کہا جا سکتا ہے۔

## '' نبوت'' کے ہارے میں ایک بحث

خداوندعالم نے اپنے مقدس کلام میں نبوت کی حقیقت بینی وہی کے ذریعہ لوگوں کی ہدایت کا تذکرہ کثرت سے کیا شَے اور اس پاکیزہ عمل کے انجام دینے والوں کو دوطرح کے ناموں سے تعبیر کیا ہے، گویا دوقعموں میں منظم کر کے ایک کو رسول اور دوسرے کو نبی کے نام سے موسوم فر مایا، چنا نجے سورۂ زمر کی آیت ۲۹ میں یوں ارشا دہوا:

"وَوْضِعَ الْكِتْبُ وَجِائَى ءَ بِالنَّبِيِّنَ وَالشُّهَ لَ آءً"

(اور کتاب (سامنے ) رکھوی جائے گی اور پیغیمراور گواہ حاضر کئے جائیں گے )

سوره و ما كده و آيت ٩ • ا مين يون فر مايا:

٥ "يَوْمَ يَجْمَعُ اللَّهُ الرُّسُلَ فَيَقُولُ مَا ذَا أَجِبُتُمْ"

(اس دن خدارسولوں کوا کٹھا کر کے پوچھے گا:تمہیں کیا جواب دیا گیا تھا) لینی جبتم نے لوگوں کو دعوت حق دی تو لوگوں نے کیا جواب دیا تھا۔،

'' رسول'' کامعنی پیغام پہنچانے والا اور'' نبی'' کامعنی خبر لانے یا دینے والا ہے، رسول کا اعز از خدا اورخلق خدا کے درمیان وساطت کا حامل ہونا ہے اور نبی کا اعز از خدا اورغیب الٰہی سے آگاہ ہونا ہے۔

بعض اہل نظر حضرات نے رسول اور نبی کے درمیان فرق بیان کرتے ہوئے کہا ہے کہ رسول اور نبی کے درمیان عام و خاص مطلق کی نسبت پائی جاتی ہے جس کا مطلب ہے کہ ہررسول نبی بھی ہوتا ہے گر ہر نبی رسول نہیں ہوتا، بنابرایں رسول اسے کہتے ہیں جوخدا کی طرف سے مبعوث ہو (لوگوں کی طرف ان کی ہدایت کے لئے بھیجا گیا ہو) اورخدا کے پیغام کو لوگوں تک پنچنا نے پر مامور ہوجکہ نبی وہ ہے جے خدا کی طرف سے وی ہوتی ہے اورلوگوں کی ہدایت پر مامور ہوجکہ نبی وہ ہے جے خدا کی طرف سے وی ہوتی ہے اورلوگوں کی ہدایت پر مامور ہوتا ہے لیکن

ضروری نہیں کہ خدا کا پیغام لوگوں تک پہنچانے کی ذمدداری اسے سونی گئی ہو جمکن ہے بیذ مدداری اسے سونی جائے اور بیہ مجمی حمکن ہے کہ نہ سونی جائے ،

لیکن رسول اور 'بی کے درمیان اس فرق کا ثبوت قر آن مجید سے ٹبیس ملتا اور آیات مبار کہ سے اس کی تا ئیڈ ٹیس ہو تی مثلاً سورۂ مریم آیت ۵ میں ہے:

"وَاذْكُنُ فِي الْكِتْبِ مُوسَى إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَّ كَانَ مَسُولًا تَبِيبًا"

(اس كتاب ميس موكاً كويا دكروكه و ومخلص تفاا وررسول ونبي تفا)

بیآ بت حضرت مولیٰ کی مدح وتعریف اوران کی عظمت کوبیان کرنے کے مقام میں ہے للبذااگر نہ کورہ فرق صحیح ہوتا تو لفظ '' بی'' لفظ '' رسول'' سے پہلے ذکر کیا جاتا، کیونکہ فاص (رسول) کو ذکر کرنے کے بعد عام (نبی) کو ذکر کرنا غیر ضروری ہے، اور جب'' رسول'' کالفظ ذکر ہو چکاتھا تو اگر نبی بھی اس میں شامل ہوتا تو دوبارہ'' نبی'' کہنے کی ضرورت نہ متھی، جس سے ٹابت ہوتا ہے کہ رسول اور نبی کے درمیان جوفرق ذکر کیا گیا ہے وہ صحیح نہیں،

اس طرح سورة ج آيت ا ٥ يس فدكور ب:

"وَمَا أَنْ سَلْنَامِنْ قَبْلِكَ مِنْ تَسُولِ وَلاَئِيِّ ...."
 (اورہم نے آپ سے پہلے نہیں بھیجا کوئی رسول اور نہ کوئی نی مگریہ کہ۔۔۔۔)

اس آیت پی بھی رسول کے بعد نی کا ذکر ہوا ہے اور ان دونوں کو' مرسل''( بیجے گئے) کہا گیا ہے کین سورہ زمر کی آیت م کی آیت ۲۹ (وَوُضِحَ الْکُنْٹُ وَ جِائِی عَبِالنَّیِ بِیْنَ وَالشَّهَ لَهَ آءِ) اور سورہ احزاب کی آیت ۲۰ (وَلٰکِنْ بَّسُولَ اللّٰہِ وَاللّٰہِ مِنْ وَاللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ ا

ای طرح سورہ ج کی آیت ۵۲ (وَ مَا اَنْ سَلْنَامِنْ قَبْلِكَ مِنْ سَّسُوْلٍ وَّ لَانْدِيّ ) سے مرادیھی وہی معنی ہے جو سورہ مریم آیت ۵۱ کا ہے، کیونکہ یہ بات قرین قیاس ہے کہ نبی اور رسول دونوں ہی خدا کی طرف سے لوگوں کی طرف بھیج ہوئے ہادی ہیں، صرف اس فرق کے ساتھ کہ نبی کواس لئے بھیجا جاتا ہے تا کہ لوگوں کو ان فیبی خبروں سے آگاہ کرے جواس کے پاس ہیں، اور رسول وہ ہے جے اصل نبوت کے طلاوہ خاص پیغام

دے کر بھیجاجا تاہے جیسا کہ درج ذیل آیت سے واضح ہے:

سوره بونس، آیت ۷ س:

"وَلِكُلِّ أُمَّةٍ مَّ سُولٌ قَاذَا جَآءَ مَ سُولُهُمْ قُضِى بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ"

(اور ہرامت کے لئے ایک رسول مقرر کیا گیا ہے، جب ان کا رسول آ جاتا ہے تو ان کے درمیان حق کے ساتھ فیصلہ کر دیا جاتا ہے )

سوره اسراء، آیت ۱۵:

٥ "وَمَا كُنَّا مُعَنِّ بِيْنَ حَتَّى نَبْعَثَ مَسُولًا"

(ہم کسی کواس وقت تک عذاب نہیں کرتے جب تک کے رسول نہ بھیج لیس)

بنابرایں نبی ،اوگوں کو ان امور سے آگاہی دلاتا ہے جن میں ان کی روزمرہ کی زندگی کی بہتری اور دین کی اعتقادی وعمل تعلیمات پائی جائیں کیونکہ خدوند عالم کی اپنے بندوں پرعنایت اس کی متقاضی ہے کہ لوگ ان چیزوں کی ہدایت پائیں جن میں ان کی سعادت کا رازمضم ہے، اوررسول خدا کی طرف سے اس خاص پیغام پہنچانے پر مامورہوتا ہے جس میں کافی وافی ہدایات ہوتی ہیں کہ ان کے بعدلوگوں پر جمت پوری ہوجاتی ہے، اگران کی ہدایت کی نافر مانی کی جائے تو خداوند عالم کا عذاب اور ہلاکت بینی و بجا اور برحق ہوگی کہ جس کے بعدلوگوں کوزبان اعتراض کھولنے کی مخبائش ندر ہے گی، چنا نچھاسی انتمام جمت کوورج ذیل آیت میں اس طرح بیان کیا گیا ہے:

سورة نساء آيت ١٦٥:

( لِمَّلَّا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّةُ أَبَعْدَ الرُّسُلِ "
 ( تا كەرسولوں كَ آ نے كے بعدلوگوں كوخدا پراعتراض كرنے كى تنجائش باقى ندر ہے )

بنابراین کلام الی میں رسول اور نبی کے درمیان ان کے نفظی مفہوم سے زیادہ کچھ فرق دکھائی نہیں دیتا جس کالازی نتیجہ وہی ہے جس کی طرف ہم اشارہ کر چکے ہیں کہ رسول کو خدا اور خلق خدا کے درمیان واسطہ و وسیلہ ہونے کا اعزاز حاصل ہے اور ٹبی کو خدا اور معارف الہیہ سے آگاہ ہونے کا شرف حاصل ہے، بہر حال رسول اور ٹبی کے درمیان فرق کے بارے میں آئے۔ اللہ بیت کے بیانا سے عفریب ذکر کئے جائیں گے۔

یہاں بیمطلب بھی قابل ذکر ہے کہ قرآن مجیدیں صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ انبیاء کیٹر تعداد میں آئے گرخداوندعالم نے سب کے حالات اپنی مقدس کتاب میں ذکرنہیں کئے ،ارشاد حق تعالیٰ ہے:

سورهمومن ، آیت ۸ ۷:

0 "وَلَقَدُا مُ سَلْنَا مُسَلَّا مِنْ فَبْلِكَ مِنْ هُمْ مَّنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَّنْ لَمْ نَقْصُ عَلَيْكَ"
( یہنا ، ہم نے آپ سے پہلے گی رسول بیہ جن میں سے بعض کے حالات وواقعات آپ کو بیان کردیے اور بعض کے حالات آپ کو بیان ٹین کے )
بعض کے حالات آپ کو بیان ٹین کے )

جن انبیاء عیبیم السلام کے حالات خداوند عالم نے اپنی مقدس کتاب میں بیان کے اوران کے اساء گرامی بھی ذکر فر مائے ان کی تعداد میں سے پچھ زیادہ ہے مثلاً: آدم ، نوح "، ادریس"، ہود، صالح "، ابراہیم ، لوط ، اساعیل ، یسع "، ذواککفل، الیاس، یونس، اسحاق "، یعقوب، یوسف ، شعیب، موئ "، ہارون ، داود، سلیمان ، ایوب، زکریا، یجی "، اساعیل " صادق الوعد، عیبی " اور محمصلی الله علیم الجمعین -

کچھا نبیا علیہم اسلام کے اساءگرامی ذکرنہیں کئے گئے بلکہ ان کی توصیف واشارہ و کنابیہ کے ساتھان کا تذکرہ ہوا ہے، چنانچہارشا دخداوندی ہوا:

سوره بقره ، آیت ۲۴۲:

(اَلَمُتَ رَالَى الْمَلَامِنُ بَنِيَ اِسْرَ آءِ يُلَ مِنْ بَعْلِ مُوْلَى مُ اِذْقَالُوْ النَّدِي لَهُمُ ابْعَثُ لَنَامَلِكًا "
 (کیا آپ نیس دیلها بی اسرائیل کے اس گروہ کوجنہوں نے مویٰ " کے بعد اپنے نی سے کہا ہارے لئے کوئی بادشاہ قراردے)

اس آیت میں بظا ہر حضرت صمو ئیل اور طالوت مقصود ہیں۔

سوره بقره ، آیت ۲۵۹:

" اَوْ كَالَّذِي مُوَّعَلَى قَدْيةٍ وَهِي خَاوِيةٌ عَلَى عُرُوشِهَا"
 (ماس فض كى ما تدجوا كليستى كررابوجوكمالتى بوچكتى)

یہ واقعہ بظاہر جنا بعزیرے مربوط ہے۔

سوره يس ، آيت ۱۴:

o "إِذْاَنْ سَلْنَا إِلَيْهِمُ الْثَيْنِ فَكُنَّا بُوهُمَا فَعَزَّزْنَا بِثَالِثٍ"

(جب ہم نے ان کی طرف دورسول بیمج مگرانہوں نے ان دونوں کو جھٹا دیا پھر ہم نے تیسرے کو بھیج کر ان دو کی

تقویت کی)

بيآيت جناب خضر کے واقعہ سے تعلق رکھتی ہے۔

سوره کیف، آیت ۲۵:

٥ "فَوَجَدَاعَبُدًا قِنْ عِبَادِنَا التَّيْهُ مُ حَمَةً قِنْ عِنْدِنَا وَعَلَّمُنْ فُمِن لَّكُنَّا عِلْمًا"
 (پس ان دونوں نے ایک ہارے بندے کودیکھا جے ہم نے اپن طرف سے علم عطاکیا)

سوره بقره ، آبت ۲ ۱۳:

0 "وَالْرَسْبَاطِ"

(اورنسلوں کو)

ان میں سے بعض کا نبی ہونا واضح نہیں ہوسکا جیسے حضرت مولی " کا جوان: "وَإِذْقَالَ مُوْلِسَى لِفَتْلَهُ" (سورہ کہف ، آیت ۲۰) (اور جب مولی " نے اپنے جوان سے کہا)۔ البتہ بعض کے ناموں کی تصریح کر دی گئی مثلاً جناب ذوالقر نمین ، جناب عمران (حضرت مربیم " کے والد) اور جناب عزیر ، کہان اسباط کے نبی ہونے کا ثبوت نہیں مل سکا،

بہر حال قرآن مجید میں انبیاء کی تعداد ذکر نہیں گا گی اور جن روایات میں ان کی تعداد ذکر کی گئی ہے وہ بھی زیادہ منہیں بلکہ چندا کا دکاروایتی ہیں جن کی عبارتیں ایک دوسرے سے مختلف ہیں اور ان میں سب سے زیادہ مشہور جناب ابوذر اللہ کی گئی ہے اور ان کی روایت ہے جس میں حضرت پیٹم ہراسلام کے حوالہ سے بیان کیا گیا ہے کہ انبیاء کی تعداد ایک لاکھ چوہیں ہزار ہے اور ان میں سے تین سوتیرہ رسول ہیں۔

یا درہے کہ جوانبیا مقام ومرتبت کے لحاظ سے سب سے بزرگ ہیں کہ جنہیں'' اولواالعزم'' کہا جاتا ہے وہ پانچ ہیں: حضرت نوح ،حضرت ابراہیم ،حضرت موئ ،حضرت عیسی ،حضرت محمد ،ان کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشا دہوا: سورہ احقاف، آیت ۳۵:

O " فَاصْدِرُ كَمَاصَدَرُ أُولُواالْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ "

(پس آپ صبر کریں جس طرح اولواالعزم رسولوں نے مبرکیا)

عنقریب بیان کیا جائے گا کہ ان کے''عزم'' سے مرادان کا پہلے عہد پر ثابت قدم رہنا ہے کہ وہ اسے نہ بھولے، اس عہد کے بارے میں سورۂ احزاب آیت کے میں ارشا دہوا:

O " وَإِذْ أَخَـنُنَامِنَ النَّبِةِنَ مِيْثَاقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِنْ نُوْرِجٍ وَّ اِبْرِهِيْمَ وَمُوْلِى وَعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ " وَ اَخَذْنَامِنْهُمْ مِّيْثَاقًا غَلِيْظًا"

(اور جب ہم نے نبیوں سے ان کا عہد لے لیا اور آپ سے اور لوح سے اور ابر ہیم سے اور مویٰ " سے اورعینی سے ، ہم نے ان سے پختہ عہد لیا)

حضرت آ وم سے لئے محت عبد کے بارے میں یول فر مایا:

سوره ملم ، آيت ١١٥:

٥ "وَلَقَلْ عَهِدُ نَا إِلَى ادَمَ مِنْ قَبْلُ فَنسِى وَلَمُ نَجِدُ لَدُ عَزْمًا"

(اورہم نے اس سے پہلے آ وم سے عہدلیا گراس نے بھلا دیااورہم نے اس میں عزم نہیں پایا)

ند كوره بالا پاخ اولواالعزم انبياء ميں سبشريت وكتاب والے تھے،ارشا دالبي موا:

سوره شوری ، آیت ۱۳:

٥ " شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ الرِّيْنِ مَا وَشَى بِهِ نُوحًا وَّالَّذِي أَوْحَيْنَ آلِيكَ وَمَا وَضَيْنَا بِهَ
 إِبْرِهِيْمَ وَمُوْسَى وَعِيْسَى "

(اس نے تمہارے لئے دین کی شریعت مقرر کردی جس کی وصیت (تعلیم) نوح میں اور جوآپ کی طرف وی کی اور جوابرا ہیم وموی اور عیسای کی وصیت کی یکم دیا۔)

سوره اعلی ۱۶ بیت ۱۹:

O " إِنَّ هٰذَالَفِي الشُّحُفِ الْأُولِي شُحُفِ إِبْرُهِ يَهُ وَمُولِي "

(بدونی ہے جو پہلے محفول میں ہے، جوابرا بیم وموی کے صحیفے ہیں)

سوره ما نده ، آیات ۴۴ تا ۵:

وَ "إِنَّا اَنْوَلْنَاالتَّوْلُالةَ فِيهَاهُ لَى وَنُولَا يَعْكُمُ بِهَاالنَّبِيُّونَ ... وَقَقَيْنَاعَلَىٰ اِثَالِهِمُ بِعِيْسَى ابْنِ مَرْيَمَ مُصَرِّقًالِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ التَّوْلُالةِ "وَاتَيْنُ دُالْإِنْجِيْلَ فِيهِ هُلَى وَنُولُلْ... وَاتَيْنُ دُلُولُ بِيلَ فِيهِ هُلَى وَنُولُلْ... وَ اَنْوَلْنَا اللهِ الْكِتْبِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ فَلَى مَنْ الْحَقِّ الْكِتْبِ وَمُهَيْمِنَا عَلَيْهِ فَاحْلُم بَيْنَهُمْ فِي اَنْ وَلَا اللهُ وَالاَتَهْ عُلَىٰ اللهُ وَالاَتَ تَبِعُ اَهُ وَالْحَنْ الْحَلَى مِنَ الْحَقِّ الْكِنْ اللهُ وَالاَنْ مَنْ مُعَدَّومَ مَا اللهُ وَالْحَنْ الْحَقِ الْحَلَى اللهُ وَالاَنْ مَنْ الْحَقْ الْحَلْ مَعْلَىٰ اللهُ وَالْحَنْ لِيَعْلَىٰ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَلَا اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَالْحَنْ اللهُ وَلَا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلِا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَالْمُنْ اللّٰهُ وَالْمُنْ اللّٰهُ وَلِلْ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلِمُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلِمُ اللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ اللّٰهُ وَلَا الللّٰهُ وَلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَلِهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَلِلْمُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِي الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِي اللّٰلِي اللّٰلِي الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْ الللّٰهُ اللّٰلِلْ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰلِي اللّٰهُ الللّٰلِي الللّٰ الللّٰهُ الللّٰلِلْ الللّٰلِلْ الللللّٰلِي اللللللللّٰ الللللّٰلِي اللللللّٰ اللللّٰلِللللللّٰ اللللللللّ

(بے شک ہم نے تورات کو نازل کیا جس میں ہدایت اور نور ہے، ای کے ذریعے انبیاءً احکام جاری کرتے دے۔۔۔۔اور انبی انبیاءً کے قدم بہ قدم ہم نے عیلی "ابن مریم" کو چلایا، وہ اپنے سے پہلے موجود کتاب تورات کی تصدیق کرتے ہے، اور ہم نے آئیں انجیل عطاکی جس میں ہدایت اور نور ہے۔۔۔۔اور ہم نے آپ کر کتاب نازل کی جو اسے سے پہلی ہر کتاب کی تصدیق کرتی ہے اور اس پر تکہان ہے، پس آپ بھی ان کے درمیان اسی کے مطابق تھم صادر کریں جواللہ نے نازل کیا، اور جو تق آپ کے پاس آگیا ہے اس سے روگر دانی کرکے ان لوگوں کی خواہشات کی پیروی

نہ کریں، ہم نے تم میں سے ہرایک کے لئے ایک شریعت اور راستہ فاص راہ وروش اور قانون مقرر کردیا ہے، اگر خدا چاہتا تو حمہیں ایک امت بنا دیتا لیکن اس نے مختلف شریعتیں اس لئے بنا کیں تا کہ جو پھے تہیں عطا کیا ہے اس کے بارے میں تمہاری آزمائش کرے)

بيآيات اس امرى وضاحت كرتى بين كه ان انبياعى منتقل شريعتين تقيل اور حضرات ابرابيم ، موئ عيلى ومحمد كوكتا بين عطاى كنين ، اور جهال تك حضرت نوح كى كتاب كالتعلق بوق اس كا ثبوت آيت "كأنَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً" كوكتا بين عطاك كنين ، اور جهال تك حضرت نوح كى كتاب كالتعلق بوئوسًا "كفيم مسل جاتاب ، البته اس سوديكرانبيا عودى كاست تعد من مثل حضرت داؤ وعليه السلام كوجوكتاب دى كني اس كاذكر يول بوا:

مور ونساء، آيت ١٢٣:

0 "وَإِتَيْنَادَاؤُدَزَبُوْرًا"

(اورہم نے داؤ دکوز پوردی)

یا بعض روایات میں حضرت آ دم ،حضرت ثبیتی اور حضرت ادر لیل کو کتب دیئے جانے کا ذکر ہوا ہے ، تو بیسب کتب الی تھیں جو۔ یموی ومعاشرتی اور اچنا می ۔۔احکام وقوانین پرمشتمل نہتھیں ۔

یا در ہے کہ نبوت کے لئے لا زمی امر، وحی ہے جو کہ ایک طرح کی خدائی گفتگواور اللی کلام ہے، ارشاد حق تعالیٰ ہوا: سورہ نساء، آیت ۱۲۳:

o "إِثَّا أَوْ حَيْناً إِلَيْكَ كَمَا آوْ حَيْناً إِلَّى نُوْجٍ وَّالنَّبِةِنَ مِنْ بَعُبِ"

(ہم نے آپ کووٹی کی جس طرح نوح اوران کے بعد نبیوں کووٹی کی)، وٹی کے سلسلہ میں تفصیلی بحث سورہ مشور کی میں آئے گی انشاء الله،

# روایات پرایک نظر

امت واحده كاذكر

تغيير مجع البيان "مين معزت امام محمد باقر عليه السلام سيمنقول بي تب فرمايا:

" كنان النباس قبيل نبوح امنة واحمدة عبلي فيطرة الله لا مهتدين ولا الضالين فبعث الله

النبيين''

(حفرت نوح سے پہلے سب لوگ ایک امت تھے اور سب نطرت الہیہ، (پہلی تخلیق) پر تھے کہ نہ ہدایت یا فتہ تھے اور نہ ہی گمراہ تھے، پھر خداوند عالم نے نبیوں کو بھیجا)

(تفير مجمع البيان جلد ٢ صفحه ٢٠٣)

امام جعفرصادق كافرمان

تفیرالعیاشی میں آیت "کاناللّال اُمَّدُّوّا حِدَةً" کی تفیر می حضرت امام جعفر صادق سے مروی ہے آپ نے نفر مایا:

بی حضرت او تے سے پہلے کے زمانہ سے متعلق ہے، امام سے پوچھا گیا: آیا اس وقت لوگ مگرا ہی پر تھے؟

آپ نے جواب دیا: وہ ہدایت کا راستہ نہ جانے سے کیونکہ جب حضرت آدم رصلت کر گئے اور ان کی صالح نسل بھی ختم ہوگئی تو ان کے وصی حضرت شیع کئے جو پورے طور پر دین خداوندی کہ جس پر آدم اور ان کی صالح اولا دچل رہی تھی کے اظہار پر قاور نہ سے کیونکہ قابمل کہ جس نے ہائما گوٹس کر دیا تھا شیم کو بھی قبل کی دھمکیاں دیتار ہتا تھا جس کے سب حضرت شیم تقیہ میں رہے اور جی کا اظہار نہ کر سکے، چنا نچہ لوگوں میں گمرا ہی بڑھتی گئی یہاں تک کہ روئے زشن پر سب حضرت شیم تقیہ میں رہے اور جی کا اظہار نہ کر سکے، چنا نچہ لوگوں میں گمرا ہی بڑھتی گئی یہاں تک کہ روئے زشن پر سوائے گذشتگان کے کوئی باتی ندر ہا اور وصی (ھیم فی) ایک در یائی جزیرہ میں قیام پذیر یہوکر خدا کی عباوت میں مشغول ہو وہ کہیں گئے ، اس کے بعد خدا نے مطابق ارادہ فر مایا کہ رسولوں کو بیمجے ، اگر ان جائل و نا دان لوگوں سے پو چھا جائے تو وہ کہیں گئے کہ خدا تو اپنے کام سے فارغ ہوگیا تھا تو یہ بداء اور مصلحت کے مطابق دوبارہ ارادہ کرنے کا کیا مطلب؟ جبکہ وہ کو گئے گئی آئم پر حکی گئی ہو تا ہے ، (اس کے بعد امام ہو ان میں حکیت کے حامل جرکام (محکم و محکم می کا فیصلہ کیا جا تا ہے ) ۔۔۔ورہ ء دفان ، آیت سی دراہ کی گئی آئم پر حکی کرنا ہے ، (اوی نے کہا) میں نے بو چھا کہ انہیا ہو سے پہلے لوگ گمراہ شے یا ہدایت یا فتہ تھے؟

ا مام نے فر مایا: وہ ہدایت کی راہ پر نہ تھے بلکہ ای پہلی تخلیق پر تھے جس پر خدانے انہیں خلق فر مایا کہ خدا کی خلقت میں کوئی تبدیلی نہیں ، اگر خدا انہیں ہدایت نہ فر ماتا تو وہ ہر گز ہدایت یا فتہ نہ ہو سکتے تھے ، کیا تو نے حضرت ابراہیم کا بی تول تہیں سنا: '' لسنسن لسم بھسدنسی رہی لماکون من المضالین'' کہ اگر میر اپروردگار جھے ہدایت سے نہ نواز تا تو میں یقینا عمر اہوں میں سے ہوتا ، لینی اپناعہدو میثاق بھول جاتا ، (سورہ وانعام ، آیت ۷۷)

(تفبيرالعياشي جلدا، آيت ١٠٣)

حضرت امام جعفرصا دق کاییفرمان "لم یکونوا علی هدی کانوا علی فطرة الله" (لوگ بدایت پر نستے بلکہ خداکی فطرت (پہلی خلیق) پر سے) دراصل روایت کے ابتدائی جملہ میں آپ کے اس فرمان کی تغییر کرتا ہے جس میں آپ نے فرمایا: "ب ل کانوا حسلالا "(بلکہ وہ گمراہ سے) ۔ تو گمراہی سے مرادیہ ہے کہ وہ ابھی بدایت کا راستہ نہ جانے سے، بلکہ ابھی اس حالت پر سے جس پر خدا نے انہیں پیدا کیا تھا، یعنی ان کے گمراہ ہونے سے مرادیہ ہے کہ وہ معارف البیدی تفصیلی بدایت سے بہرہ سے ، اور جہاں تک اجمالی بدایت کا تعلق ہوت سے سرائی بمعنی نا آگاہی اور تھا سے نا آشانی بھی شامل ہے خیا کہ جمع البیان کی فدکورہ روایت میں امام علیہ السلام نے فرمایا: "علی فطرة الله نا مهددین ولا صلالا "کہ وہ فطرت خدا ..... پہلی خلقت ..... پر سے ، نہ بدایت یا فتہ سے اور نہ گمراہ سے ۔

اورآپ کا بیفر مانا کہ حضرت ابراہیم نے کہا: اگر میرارب مجھے ہدایت نہ کرتا تو میں گراہوں میں ہے ہوتا لینی اپنا عہد و بیٹا ق بھول جاتا''، تو اس میں گراہی کی تشریح عہد و پیان کو بھول جانے سے گ گئی ہے لینی میٹا ق کو بھول جانا دراصل گراہی ہے جبکہ میٹا ق کو بیا در کھتے ہوئے کم از کم اس حد گراہی ہے جبکہ میٹا ق کو بیا در کھتے ہوئے کم از کم اس حد کہ سات کہ میٹا ق کو بیا در کھتے ہوئے کم از کم اس حد کو حقیق تک کمل کرنا جو کہ عام موسنین کا طریقہ و معمول ہے خواہ حقیق معنی میں بیٹا ق کی بیاد باتی نہ بھی ہو، تا ہم اس حد اور درجہ کو حقیق معنی کی بجائے بجازی طور پر ہدایت کہا جاتا ہے۔

## انبياءكي بعثت كااثبات

کتاب ' التوحید' میں ہشام بن تھم سے مروی ہے کہ جوزندین (دھرید) حضرت الم جعفر صادق علیہ السلام کے پاس آیا تھااس نے آپ سے پوچھا:

" من این اثبت انبیاء ورسلاً "آپ کس طرح انبیا اور پیغیروں کی بعث کوٹا بت کرتے ہیں؟ (آپ کے پاس کیا دلیل ہے کہ انبیا اور رسول خداکی طرف سے بندوں کی ہدایت کے لئے بھیج مجے تھے؟)

آبٌ نِفر ايا: " انا لما اثبتنا ان لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنا و عن جميع ما خلق، وكان

ذلك الصانع حكيماً لم يجز ان يشاهده خلقه ولا يلامسوه ، ولا يباشروه ويحاجوهم ويحاجوه ، فثبت ان له سفراء في خلقه يدلونهم على مصالحهم ومنافعهم وما فيه بقائهم ،و في تركه فنائهم ،فثبت الآمرون الناهون عن الحكيم العليم في خلقه ، وثبت عند ذلك ان له معبرين وهم المانبياء وصفوته من خلقه حكماء مودبون بالحكمة ، مبعولين بها ، غير مشاركين للناس في احوالهم ، على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيب ، مويدين من عند الحكيم العليم بالحكمة والدلائل والبراهين والشواهد ، من احياء الموتى وابراء الاكمه والابرص ، فلا يخلو ارض الله من حجة يكون معه علم يدل على صدق مقال الرسول ووجوب عدالته "

جب ہم نے بیٹا ہرت کرلیا ہے کہ ہمارا کوئی خالت ہے جس نے ہمیں خلعت وجود عطا کی ہے اور وہ ہم ہے بہت بلند ہوا تو ت بادر تمام تلوق ہے بادر تمام تلوق ہے بادر ما م تلوق ہے بادر وہ حکمت و دانائی والا ہے، اس کا ہر کام تھوس بنیا د پر بنی ہوتا ہے، اس کا مشاہدہ تلوق کے بس میں نہیں اور خہ ہی لوگ اسے چھو سکتے ہیں، خہ اس سے ملا قات و ہم تشخی کر سکتے ہیں اور خہ ہی دوہ ان کے ساتھ اٹھ بیٹے کرتا ہے، لپذا براہ راست بحث و استدلال کی مخبا کش نہیں پائی جاتی ، بنا برایں اس کی طرف سے ایے نمائندوں کا ہونا ناگز بر ہے جو اس کی تلوق میں اس کے ترجمان ہوں اور لوگوں کو ان کے مصالے و منافع ، بہتری ، بھلائی اور اس چز سے آگاہ تا کریں جس میں ان کی بلاکت و فنا اور ناپودی ہے، تو اس سے کا برین جس میں ان کی بلاکت و فنا اور ناپودی ہے، تو اس سے خابت ہوا کہ خدائے ملیم و حکیم کی طرف سے اس کی تلوق میں ایسے افراد کا ہونا ضروری ہے جو اس و نہی کا فریضہ اوا کریں ، اور وہی ہمتیاں ہیں کہ جنہیں انبیا ہو و مرسلین کہا جاتا ہے جو کہ خدا کی پندیدہ ترین تلوق ہیں ، ان کا اور صنا بچھونا ہی حکست و دانائی ہے اور اس کے ساتھ ہی انہیں لوگوں کی طرف ہے، وہ وہ فاتی و بو وہ انہی ہو اور اس کے ساتھ ہی انہیں لوگوں کی طرف بھیجا گیا ہے ، وہ خلق و وجود کی ترین میں انبیا ہو وہ وہ انہیں خواد انہی ہو اور ان کی ، دائل و بر ابین اور مضبوط شواحد سے نو ازا گیا ہے اور اس کے ساتھ ہی انہیں لوگوں کی طرف بھیجا گیا ہے ، وہ خلق و جود کی ترین میں میں خدا نہیں خداونہ کی تو بی البنا خدا کی نہیں ہو کئی ہیں ، لبنا افراد کو تا ہی ، دائل و بر ابین اور مضبوط شواحد سے نو ازا گیا ہے اور اس کی جمت (خدائی شخصیت) سے خالی نہیں ہو کئی جو سے خدا کے جسے ہوئے نمائندہ کی صدافت و عدالت کو تا ہت کری ہو۔

(كتاب التوحيد بصفحه ٢٢٩)

اس روایت میں۔جیسا کہ آپ نے ملاحظہ کیا ہے۔ نبوت سے متعلق تین مسائل کی تین دلیلیں ذکر کی گئی ہیں: ا۔اصل نبوت کی دلیل ( کہ جس سے عمومی نبوت کا اثبات ہوتا ہے )، امام علیہ السلام کے بیان پرغور کرنے سے سے حقیقت کا کرسا من آ جاتی ہے کہ بیمیان آ یت مبارکہ "کان النّاسُ اُصَّدَّوّا حِدَةٌ " میں پائی جانے والی دلیل نبوت کے عین مطابق ہے۔

۲- نی کی تقدیق کے لیے معجزہ کے لازی ہونے کی دلیل، اس سلسلہ ش امام کا بیان معجزہ کے بارے میں اس تفصیل بحث سے مطابقت رکھتا ہے جو ہم نے سورہ بقرہ، آیت ۲۳ (وَ إِنْ كُنْتُ مُ فِيْ رَبِيْ بِيَّمَّ اَنَوَّ لَنَّا عَلَى عَبْدِ نَا فَا اَتُوْا بِسُوْ رَقِقِ قِبْنِ فِي اِلْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ

۳۔خداکی زمین کے جمت خداسے خالی نہ ہونے کی دلیل ، اس سلسلہ میں مزید وضاحت اس کے مربوط مقام پر کی جائے گی۔انشاءالله

خلاصہ بیہ کہ بینتین دلیلیں امام کے ارشاوات میں مذکور ہیں: اصل نبوت کی دلیل ،معجز ہ کے لا زمی ہونے کی دلیل، وجود ججت کے ضروری ہونے کی دلیل ۔

## انبياء كي تعداد

کتاب معانی الا خبار اور خصال میں جناب ابوذر ٹے مروی ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت پیغیبر اسلام سے دریا ہنت کیا کہ کل نبی کتنے ہیں؟

آپ نے ارشا وفر مایا: ایک لاکھ چوبیں ہزار نی ،

میں نے یو چھا: ان میں سے رسول کتنے ہیں؟

آپ نے فر مایا: تین سوتیرہ کا جم غفیر،

میں نے بوجھا:

يبلے ٹي کون تھ؟

آپ نے فرمایا: آدم،

میں نے یو چھا: کیاوہ بھی ان اخبیا میں سے تھے جنہیں رسالت وی گئی؟

آپ نفر مایا: بان، خدانے انہیں اپنے دست مبارک سے پیدا کیا اور ان میں اپنی روح پھوئی، اس کے بعد آ پ نفر سے ارشاد فر مایا: چارا نبیاءمریانی تھے: آ وم ،شیٹ ، اخوخ کے جنہیں اور لیل کہا جاتا ہے اور انہوں نے سب

سے پہلے قلم کے ساتھ لکھنے کی ابتداء کی ، اور نوح "، ان کے علاوہ چارا نبیا ٌءعرب ہیں: ہود ، صالح "، شعیب اور تبہارے نبی محر "، بنی اسرائیل کے سب سے پہلے نبی موی "اور آخری عیسی "اور چھسودیگرا نبیاء تھے،

میں نے عرض کی یا رسول اللہ : خداوند عالم نے کتنی کتا بیں تا زل کی ہیں؟

آپ نے ارشادفر مایا: ایک سوچار کتابیں ، خدانے شیٹ پر پچاس صحیفے نازل کئے اور اور لیس پرتمیں صحیفے ، ابراہیم پر بیس صحیفے نازل فر مائے اور تو رات ، انجیل زبور اور فرقان ( قرآن ) نازل کیا۔

بیردوایت بالخصوص اس کا ابتدائی حصہ کہ جس میں انبیا اور پینجبران البی کی تعداد ذکر کی گئی ہے مشہور روایات میں سے ہے اور اسے شیعہ وسی علاء نے اپنی کتب میں درج کیا ہے، اسی مطلب کو کتاب ' خصال' اور' امالی' میں شخ صدوق میں نے حضرت امام رضا علیہ السلام کی روایت بحوالہ آپ کے آباء اور پینجبراسلام کے ذکر کیا ہے، اسی طرح زید بن علی کا بیان مجمی آنجنا ب کے آباء گرامی قدر اور حضرت امیر الموشین کے حوالہ سے ذکر کیا ہے، اور ابن قولویہ نے کتاب ' کا مل الزیارة' میں اور سید ابن طاق سے نے کتاب الاقبال میں اسی طرح کی روایت بحوالہ حضرت امام زین العابدین ذکر کی، اور کتاب ' بسائر الدرجات' میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کے حوالہ سے اسی مضمون کی روایت ذکر کی گئی ہے۔ (بسائر الدرجات میں ال

## نى كى تعريف

كتاب كافى مين آيت "وَ كَانَ مَسُولًا نَبِيتًا" كى تفير مين حضرت امام محمد باقر سے منقول ہے آپ نے ارشا دفر مایا:

"النبى الذى يرى فى منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذى يسمع الصوت ولا يرى فى المنام ويعاين"

نی اسے کہتے ہیں جوخواب میں دیکھتا ہے اور آ واز سنتا ہے گرفرشتہ کا ظاہر بظاہر مشاہدہ نہیں کرتا، اور رسول اسے کہتے ہیں جو آ واز سنتا ہے اورخواب نہیں دیکھتا بلکہ فرشتہ کا ظاہر بظاہر مشاہدہ کرتا ہے۔

(اصول كافي ، جلد اصفحه ٢١٤)

اس مضمون كى ديكرروايات بهى وارو موكى بين ، اورسورة شعراء، آيت ١٣ (فَأَنْ سِلْ إِلَّى هُرُوْتَ) سيم بمي

مطلب سمجھا جا سکتا ہے۔ ( کیونکہ اس آیت میں حضرت موگا کا خدا سے درخواست کرنا نہ کور ہے کہ جب خدانے انہیں تھم دیا کہ وہ فرعون کے پاس جا کراسے تی کی دعوت دیں تو انہوں نے خداکی بارگاہ میں عرض کی کہ ہارون کو بھی میر ہے ساتھ بھیجہ ، کو یا بید کہ فرشتہ کو اس کی طرف بھیج کراسے بھی میر ہے ساتھ جانے کا تھم دے ، اس سے ٹابت ہور ہا ہے کہ پیغیروں کو فرشتوں کے ذریعے وی کی جاتی تھی اور بظاہر وہ فرشتہ ، وی کو دیکھتے بھی تھے )۔ البنتہ اس کا مطلب بینیں کہ رسول وہ ہم من کی طرف فرشتہ ، وی کی جاتی تھی ہو ہائے بلکہ مقصد میر ہے کہ نبوت ور سالت دو خدائی منصب ہیں اور نبوت کی خصوصیت خواب دیکھنا جبکہ رسالت کی خصوصیت فرشتہ ، وی کا مشاہدہ کرنا ہے ، تا ہم بیدونوں منصب بھی ایک بی فرد میں کی ہوجاتے ہیں لپذا دونوں خصوصیات اس میں پائی جاتی ہیں اور بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ نبوت ہوتی ہے مگر رسالت نہیں ہوتی (ایک فرد نبی ہوتا ہے کہ نبوت سے خاص ہے جیسا کہ اس حدیث میں نصر سے جسا کہ اس حدیث میں نسوت کی گئی ہے جس میں جنا ب ابوذر ٹرنے حضرت بیغیر اسلام سے دریا دت کیا کہ رسول کتنے ہیں ؟

اس بیان سے واضح ہوا کہ ہررسول نبی ہوتا ہے گراس کے برعکس نہیں ،اس سے اس اعتراض کا جواب بھی سامنے آ جاتا ہے جوبعض حضرات نے سورہ احزاب، آیت • ۴ (وَللْکِنْ سَّ سُولَ اللّٰهِوَ خَاتَهَ النَّبِيةِنَ) پر کیااور کہا ہے کہ اس آیت سے ختم نبوت ثابت ہوتی ہے ختم رسالت ٹابت نہیں ہوتی ، انہوں نے اس اعتراض میں اس روایت (ابوذر والی) اور اس طرح کی دیگرروایات سے استدلال پیش کیا ہے۔

اس کا جواب بیہ کہ نبوت، مصداق کے لخاظ سے رسالت سے عام ۔ اوروسیج دائرہ کا حال منصب ہے۔ لہذا عام کے ختم ہوجانے سے خاص جو کہ عام میں شامل ہے وہ بھی خود بخو دختم ہوجائے گا، اور روایات میں ایسا کوئی شوت موجو دنہیں کہ رسالت اور نبوت کے درمیان ' عام خاص من وجہ' کی نسبت پائی جاتی ہو بلکہ روایات صراحت کے ساتھ بیان کرتی ہیں کہ ان دونوں کے درمیان ' عام خاص مطلق ' کی نسبت پائی جاتی ہے، یعنی روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ ہر رسول نبی حوتا ہے گرضروری نہیں کہ ہر نبی رسول بھی ہو۔ اسے نسبت عام خاص من وجہ مانی حوتا ہے گرضروری نہیں کہ ہر نبی رسول بھی ہو۔ اسے نسبت عام خاص مطلق کتے ہیں اور اگر نسبت عام خاص من وجہ مانی جائے تواس کا مطلب یہ ہوگا کہ ہر رسول کا نبی ہونا ضروری نہیں۔

اولواالعزم كي وجيرتشميه

كتاب و عيون اخبار الرضان من ب كه امام رضاعليه السلام في ارشاد فرمايا: اولوا العزم كي وجه تسميه بيرب كهوه

انبیاعیم السلام مضبوط و مستم ارا ده و پخت عزم اور مخصوص خدائی احکامات و دستورات (شریعت) کے حامل ہے، اس کی تفصیل ہے ہے کہ حضرت نوح کی جدا نے والا ہر نبی نوح کی شریعت وطریقہ پر چانا تھا اور انبی کی کتاب کا پیروکا رتھا، یہ سلسلہ حضرت ابرا بیم تک چان رہا اور پھر جو نبی حضرت ابرا بیم کے دور میں آیا وہ انبی کی شریعت وطریقہ کا پیروکا ررہا اور انبی کی کتاب پر عمل کرتا تھا، بیسلسلہ حضرت موئی علیہ السلام کے تشریف لانے تک جاری رہا، اس کے بعد حضرت عینی گا کہ دائی گئی کتاب پر عمل پیرا رہا، پھر حضرت مینی گا کہ جو نبی بھی آیا اس نے حضرت موئی گئی شریعت وطریقہ کی پیروی کی اور انبی کی کتاب پر عمل پیرا رہا، پھر حضرت عینی گئی کتاب کی بیروی کی اور انبی کی کتاب پر عمل پیرا رہا، پھر حضرت عینی گئی کتاب کی بیروی کی اور انبی کی کتاب کی بیروی کی مشریف آوری سے قبل تک ہر نبی نے حضرت عینی گئی کتاب کی بیروی کی ، بیال تک کہ ہمار نے نبی حضرت میں اور وہ میں اور وہ بیلی اور وہ بیلی اور وہ بیلی اور وہ بیلی اور دھنوت کی مشریف کی تشریف کی تشریف کے دن تک مشوخ نبیا اولوا العزم ہیں اور حضرت میں کی خضرت کی تشریف کی تو کہ کا کہ بید کو گئی کہ بیٹی کرے وہ قیامت کے دن تک مشوخ نبی کو گئی کتاب پیش کرے وہ قیامت تک کوئی نبی آئے گا ، البذا جو محض آنخضرت کے بعد نبوت کا دعوی کرے یا قر آن کے بعد کوئی کتاب پیش کرے وہ واجب الفتل ہے اور در بھی اس کا ادعا ہے اسے قبل کرسکتا ہے۔

(کتاب عیون اخبار الرضاً ، ج۲ص ۸۰) اس کی مانندایک حدیث کتاب نقص الانبیاءً میں بھی حضرت امام جعفرصا دق علیه السلام کے حوالہ سے ذکر کی گئی

#### تفییر فتی کے ندکورات

-4

تغییر '' فی '' میں آیت مبارکہ '' فَاصْدِرُ گَمَاصَبَرَ اُولُواالْعَنْ مِر مِنَ الرُّسُلِ ۔۔۔ '' کی تغییر میں ذکر کیا گیا ہے کہ اولواالعزم انبیاء سے مراوحفرت نوح ' محضرت ابرا ہیم ' محضرت موکی ' محضرت عینی آین فریم ہیں اور اولوا العزم کامعنی یہ ہے کہ انہوں نے دیگر انبیاء عیم السلام کی نسبت خداوند عالم کے اقر اراورا پنے سے پہلے اور بعد میں آنے والے نبیوں کا اقر ارکرنے میں سبقت کی اور لوگوں کی طرف سے تکذیب اور اذیت و آزار کے باوجودا پنے اقر ارپر قائم واثابت قدم رہے۔

(تفبيرتي جلد ٢ صغه ٥٠٠)

آئمدابل بیت علیم السلام کے حوالہ سے جوروایات ہم نے ذکر کی بیں انہی کی مانٹر علاء اہل سنت والجماعت نے بھی ابن عباس اور قادہ سے روایات ذکر کی بیں جن ش اولواالعزم کی تعداد یا نچے ہی بتائی گئی ہے یعنی نوح ،ابراہیم ،موئ

" ، عسلی" ، اور حضرت محمد ، البته بعض علاء الل سنت نے دیگر اقوال بھی پیش کے ہیں جن میں سے ایک قول یہ ہے کہ وہ چھا نہیاء " ہیں جن کے اساء گرامی یہ ہیں: نوح" ، ایراہیم" ، اسحاق" ، یعقوب" ، یوسف" ، ایوب" ، یعض حضرات نے کہا ہے کہ ان (اولوا العزم) سے مراد وہ انہیاء ہیں جنہیں جہاد اور دشمنان اسلام کے ساتھ جنگ کرنے کا حکم دیا گیا تھا اور انہوں نے مکا شفات ظاہر کے اور دین کی راہ میں جہاد کیا ، یعض علاء کا کہنا ہے کہ وہ چار انبیاء ہیں جن کے اساء گرامی یہ ہیں: ایراہیم، نوح" ، ہود اور حضرت محمد بہر حال یہ تمام اقوال بلا دلیل ہیں ان کی صحت پر کوئی ثبوت موجود نہیں اور ہم نے جونظریہ ذکر کیا ہے اس کی دلیل وثبوت موجود ہے اور معتبر حوالوں سے اسے پیش کیا گیا ہے۔

#### ابوحزه ثمالی کی روایت

تغییر العیاشی میں ابوحزہ ثمالی سے روایت کی گئی ہے کہ حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فرما یا کہ حضرت آدم اور حضرت نوح "کے درمیان بہت نبی تھے جنھوں نے اپنی نبوت کو مخفی رکھا اس لئے قرآن مجید میں ان کے اساء گرامی ان انبیاء کی طرح ذکر نہیں کئے گئے جنہوں نے تھلم کھلا اعلان نبوت و دعوت تو حید دی۔ (تغییر العیاشی جلد اصفحہ ۲۸۵) اسی طرح کی روایات اہل بیت علیم السلام سے کثیر راویوں کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہیں۔

تفیرصافی میں تفیر مجمع البیان کے حوالہ سے ذکر کیا گیا ہے کہ حضرت علی علیہ السلام نے فر مایا کہ خداوند عالم نے ایک سیاہ پوست نی کو بھیجا گراس کے حالات وواستان حیات سے ہمیں آگاہ نہیں فر مایا۔ (تفییر صافی جلد ۴ صفحہ ۳۴۹)

## حضرت علیٰ کا ارشاد گرا می

نج البلاغة على حفرت على عليه السلام نے اپنے ایک خطبہ على حفرت آوم علیه السلام کا قرکرتے ہوئے ارشا وفر مایا: و اهبطه الیٰ دار البلیة و تناسل الذریة و اصطفیٰ سبحانه من ولده انبیآء، اخذ علی الوحی میشاقهم و علیٰ تبلیغ الرسالة امانتهم، لما بدل اکثر خلقه عهدالله الیهم فجهلو احقه و اتّحذوا المانداد معه واجتالتهم الشياطين عن معرفته واقطعتهم عن عبادته فبعث فيهم رسله وواتر اليهم انبيآئه ليستادوهم ميثاق فطرته ويذكروهم منسيى نعمته ويحتجوا عليهم بالتبليغ ويثيروا لهم دفائن العقول ويروهم ايات المقدرة، من سقف فوقهم مرفوع ،ومهاد تحتهم موضوع، معايش تحييهم، وآجال تفنيهم، واوصاب تهرمهم ،واحداث تتابع عليهم، ولم يخل الله سبحانه خلقه من نبى مرسل اوكتاب منزل او حجة لازمة او محجة قائمة، رسل لايقصر بهم قلة عددهم ولاكثرة الممكذبين لهم، من سابق سمى له من بعده، اوغابر عرفه من قبله، على ذلك نسلت القرون، ومضت الدهور، وسلفت الآباء، وخلفت الابنآء، الى ان بعث الله سبحانه محمدا صلى الله عليه وآله لانجاز عدته وتمام نبوته ....

پھر فدانے ان کواہتا ہو آز ماکش کے گھراور افز اکش نسل کی وادی ہیں اتاردیا، اور ان کی نسل سے انہیاء کو چنا کہ جن سے وحی پرعہدو پیان کیا اور آئیں اپنے پیٹا مات بندوں تک پہنچانے کا امین بنایا جبکہ فدا کی تلوق میں سے اکثر لوگوں نے فدا کے عبدو پیان کو بدل ویا تھا اور فدا کے حق سے ناآگاہ ہو کر اس کے مقد مقابل … فدا …… بنا لئے تھے، ورحقیقت شیاطین نے ان لوگوں کو فعدا کی معرفت کے حصول سے مغرف اور آئیں اس کی عباوت سے روگر داں کردیا، فدانے ان میں اس پی عباوت سے روگر داں کردیا، فدانے ان میں اسے رسولوں کو بھیجا اور پے در پے انبیاء تھیج تاکہ وہ لوگوں سے فدائی عبدو بیان کی تعمیل کروائی اور اس کی ان ان نعتوں کو ایس اور انہیں اور اس کی ان مجتب تمام کریں، عقل کے دفیوں کو ان پر آشکار یا وہ دلا کیں جن کولوگوں نے بھلا دیا، فدائی پیغامات ان تک پہنچا کر ان پر جشت تمام کریں، عقل کے دفیوں کو ان پر آشکار کریں اور آئیں قدرت خداوندی کی نشانیاں دکھا کیں لیعنی ان پر بلندویام آسان، ان کے نیچے بچھایا ہوا فرشِ زمین، کریں اور آئیس قدرت خداوندی کی نشانیاں دکھا کیں لیعنی ان پر بلندویام آسان، ان کے نیچے بچھایا ہوا فرشِ زمین، فداوند عالم نے اپنی تلوق کو اور وہ نسل بیا نازل کی ہوئی کئی ہوئی کی اور چیٹل نے والوں کی کشرت خدائی بینیا مات پہنچانے میں مان نیا کہ بھوئی کی اور چیٹل نے والوں کی کشرت خدائی بینیا مات پہنچانے میں مان نیا کہ بھوئی کی بیا تا کہ بھوئی کی اور چیٹل نے والوں کی کشرت خدائی بینیا مات پہنچانے میں ان کہ بھوئی کو بعد میں آبار وہ کے والے الموائی الله علیہ وا آبار مسلم کو مبعوث فر مایا تا کہ ان اور اولا و نے ان کی جگہ لے لی سے بیاں تک کہ خداوند عالم نے حضرت مجمومی ملی الله علیہ وا آبر مسلم کو مبعوث فر مایا تا کہ ان کہ تو میں سے دور اسلم کو مبعوث فر مایا تا کہ ان کی دور اسلم کو مبعوث فر مایا تا کہ ان کی جگہ و در اسلم کو مبور کی دور میں میں بھی کہنی کے در سے اپنے عہد کو پورا کر سے اور سلم بیاں تک کہ خداوند عالم نے حضرت محمد میں بیت کئیں، میں بھی کو دور ان کی جگہ دور کی دور میں میں میں دور میں میں دور میں میں کو تک میں کو تی میں کو تی میں کو تک میں کو تک میں کو تک میں کو تک کو

توضيحات :حضرت امير المؤمنين في اين خطبيس ارشا وفر مايا:

"واجتسالتهم الشيساطيس عن معرفته" (شياطين نيلوكول)وفداكى معرفت كحصول يس سركروال كر

دیا) اس سے مرادیہ ہے کہ انہیں اِ دھراُ دھر پھرایا ، کیونکہ عربی زبان میں لفظ'' جولان'' کامعنی ہر طرف دوڑ نا و بھا گنا ہے ..... پیلفظ جیرت زدگی سے اِ دھراُ دھرگھو منے کے معنی میں بھی استعال ہوتا ہے .....،

اورآپ کے ارشادگرامی: ''واتسوالمیھم انبیائیہ'' (خدانے لگا تاراپیے نبیوں کو بھیجا) سے مرادیہ ہے کہ الله تعالی نے ایک نبی کے بعد دوسرانمی بھیجا لیعنی ہے در پے نبیوں کو بھیجا تا کہ کسی زمانہ میں لوگ خدا کے بھیجے ہوئے رہنما سے محروم نہ ہوں .....،

'' اوصاب'' جمع کاصیغہ ہے،اس کامفر دُ' وصب'' ہے جس کامعنی ہے بیاری، اور'' احداث' حدث کی جمع کاصیغہ ہے۔اس کامعنی ناگھانی مصیبت اور سخت تکلیف ہے،

اورآ پ کارٹادگرامی: "نسلت القرون" کامعنی یہ بے کے صدیاں بیت گئیں، سلیں گزرگئیں،

اور"لانجاز عدته" سے مرادیہ کہ خدانے اپنے وعدہ کو پوراکردیا، وعدہ سے مرادیہ ہے کہ آنخفرت کی تشریف آوری سے پہلے آپ کی بعثت کا وعدہ خداوندِ عالم نے فر مایا اور حضرت عینی علیہ السلام اور دیگر انہیا علیم السلام نے آخفرت کی تشریف آوری کی خوشخری دی، اور خداوندِ عالم نے آخفرت کی تحضرت کی تشریف آوری کی خوشخری دی، اور خداوندِ عالم نے آخفرت کی تحصرت کی تشریف آوری کی خوشخری ایم المونین نے ارشاد فر مایا: "بعث المله محمداً لا نجاز عدته" مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے حضرت ایم المونین نے ارشاد فر مایا: "بعث المله محمداً لا نجاز عدته "و تنگ شی (خدانے حضرت محمد کو این ایفائے عہد کے لئے مبعوث فر مایا)، اس کی بابت خدانے ارشاد فر مایا ہے: "و تنگ کی گلکت کر پائے میڈی اوری ہوگئی) .....سورہ انعام کی گلکت کر پائے میڈی توری ہوگئی) .....سورہ انعام کی ایک مدت و عدل کے ساتھ پوری ہوگئی) .....سورہ انعام کی است

#### الواح كاذكر

تغییر العیاشی میں عبدالله بن ولید کے حوالہ سے روایت کی گئی ہے کہ حضرت ابوعبدالله امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشا دفر مایا: خداو ندعالم نے حضرت موئ علیہ السلام کے بارے میں فر مایا ہے: ''وَ گَنَبْنَا لَدُ فِي الْا لُواجِ مِنْ كُلِّ شَيْءٌ \*' (ہم نے الواح میں اس کے لئے ہر چیز میں سے لکھ دیا). سورہ اعراف آیت ۱۳۵.، اس میں لفظ ''مِنْ كُلِّ شَيْءٌ \*' (ہر چیز میں سے) اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت موئ کے لئے ہر چیز پوری کی پوری نہیں لکھی گئی بلکہ ہر چیز ک بارے میں کچھ کھا گیا، اور حضرت عیسیٰ کے بارے میں خداوند عالم نے ارشا دفر مایا: (سورہ زخرف، آیت ۱۳۳) ''الاِنْبَائِنَ لَكُمْ بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُوْنَ فِيهِ" يَعَىٰ حضرت عِيلَ نے كہا: تاكه مِيں تمہارے لئے وضاحت كردوں بعض ان چيزوں ك جن كى بابت تم آپس ميں اختلاف كرتے ہو، كيكن حضرت محم "كے بارے ميں ارشاد ہوا: (سور وقل ، آيت ١٩) ' وَجِشْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَى هَوْ لِكَاءً وَنَوْلُنَا عَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَا ثَالِّكُلِّ شَيْءً" (اور ہم نے آپ كوان سب برگواه بنايا اور آپ "بركتاب نازل كى جو ہر چيز كا واضح بيان ہے)

#### (تفبيرالعياشي مجلد ٢ صفحه ٢٦٢ )

کتاب "بھائز الدرجات "میں بیروایت دواسناد سے عبداللہ بن ولید کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہے: امام کا ارشاد
"قسال السله لمعوسی " لینی خدانے مولی " کے بارے میں جوفر مایا ہے کہ ہم نے الواح میں اس کیلئے ہر چیز میں سے پکھ
لکھ دیا ہے (و کتب الله فی المالواح من کل شیء) دراصل اس آیت کی تفیر ہے جس میں تورات کے بارے میں
ارشادالی ہے " تفصیلا لکل شیء " (اس میں ہر چیز کا تفصیلی بیان ہے) اور اس" تفصیل " سے مرادیہ تیں گہ ہر چیز
کا تمل بیان اس میں ہے کیونکہ اگر ہر چیز کا تمام جہات سے کھل بیان ہوتا تو خداوند عالم ہرگزید نظر ما تا کہ ہم نے الواح میں
ہر چیز میں سے پکھ ذکر کردیا ہے ، اس سے فاہت ہوتا ہے کہ " تفصیل کل شیء " سے مراد ہر چیز کی کسی والہ سے تفصیل ذکر کی گئی ہوات سے ا

(اس سے تغیرالقرآن بالقرآن کا ایک نمونہ سائے آتا ہے کہ اس مقدس کلام الی کی آیات ایک دوسرے کی تغییر کرتی ہیں (ان المقرآن یفسر بعضہ بعضاً) اس طریقہ تغییر کی رہنمائی حضرات آئم الل ہیں کے بیانات وارشاوات سے ملتی ہے اور بیواضح ہے کہ اس سے بہتر طریقہ تغییر ممکن نہیں ،اس کی بنیا دیر آئم اطہار علیم السلام نے ہمیں کلام الی کی بایک رہنما تھا ہے کہ اس سے بہتر طریقہ تغییر ممکن نہیں ،اس کی بنیا دیر آئم اطہار علیم السلام نے ہمیں کلام الی کی بایک رہنما تھا ہے کہ اس سے بہتر طریقہ تغییر ممکن نہیں ،اس کی بنیا دیر آئم المی تاکید فرمائی ،م)

# مسكه نبوت: علم فلسفه كي روشني مين!

مسکدنیوت اس لحاظ سے علم کلام کے مسائل میں شار ہوتا ہے کہ نبوت ایک طرح سے ان احکام وقوا نین کی تبلیغ اور انہیں لوگوں تک پہنچانے سے عبارت ہے جو بنائے اور مقرر کئے ملے ہیں کہ جنہیں'' غیر حقیق'' امور کہا جا سکتا ہے، لہذا مسکلہ نبوت علم فلسفہ کے مسائل میں سے نہیں کیونکہ علم فلسفہ میں موجودات کے اصل وجود وحقیقت سے بحث کی جاتی ہے اور اس میں بنائے اور مقرر کئے ملے امور شامل نہیں، لیکن سے مسئلہ (مسئلہ نبوت) ایک اور لحاظ سے علم فلسفہ کے مسائل میں سے ہے اور حقیق

امور میں شامل ہے۔اس کی وضاحت یوں ہے کہ تمام دینی مطالب خواہ اصول عقائد میں ہے ہوں یا فروعات اور عملی و امرائی و امرائی اسانی سے اس لحاظ ہے ہے کہ وہ لوح لفس میں پختہ علوم جبت کردیتے ہیں یا ایسے احوال و کیفیات کو جنم دیتے ہیں بطنی صلاحیتوں پر بنتج ہوتی ہیں اور وہ علوم اور باطنی صلاحیتیں لفس انسانی میں ان قوتوں کے وجود میں آنے کا سبب بنتی ہیں جن کی مدد سے سعادت وشقاوت اور خدا سے قرب اور دوری کے تمام راستے متعین ہوجاتے ہیں کیونکہ انسان اعمال صالحہ اور برحق و سے اعتقادات کے ذریعے ایسے کمالات اپنے لئے کسب کرتا ہے متعین ہوجاتے ہیں کیونکہ انسان اعمال صالحہ اور برحق و سے اعتقادات کے ذریعے ایسے کمالات اپنے لئے کسب کرتا ہے جن کا تعلق خدا کے قرب اور رضا وخوشنو وی اور بہشت کے حصول کی پاکیزہ غرض کے سوا کسی چیز سے نہیں ہوتا، جبکہ اعمال تیجہ اور غلط و باطل عقائد ونظریات کے ذریعے اپنے لئے الی صور تیں وجود میں لاتا ہے جو صرف اور صرف ای حقیر دیست میں اور جنم کی گئی تابی و بالک میں فنا شعار چک دمک و آسائشوں سے مربوط ہوتی ہیں کہ جس کے نتیجہ میں اس دنیا سے جانے کے بعد اس کا طمائہ تباہی و بلاکت کی وادی اور جنم کی گئی کے سوا کی خویس ہوتا اور وہ اپنا اختیار سلب ہونے کے بعد اس سے دوچا رہوجاتا کے تیجہ بیا سکتا ہے۔

بنا برایں بید مسللہ ایک حقیقی مسللہ ہے اور اس پر جو دلیل اپنے سابقہ بیان میں ہم نے ذکر کی ہے اور قر آن مجید سے اس کا استفادہ کیا ہے وہ ٹھوس بر ھانی حجت ہے۔

مز پیروضا حت: انبان کی لوح نئس میں ثبت ہونے والی صور تیں ہی حصول کمال کی راہ میں بنیادی کردار کی حال ہوتی ہیں، اور انبان ایک حقیق نوع ہے بینی اس کا حقیق وجودا ہے آثار کا سرچشہ ہے جوا پے تیسی ٹھوس حقیق بنیا دے حال ہیں اور تجربہ و دلیل سے سہ بات پائی جوت تک پہنچ جبی ہے کہ انبان کے وجود میں الی صلاحیتیں پائی جاتی ہیں کہ وہ ان کی مدوسے اپنے وجودی کمال کی آخری حد تک پہنچ سکتا ہے، اور خداوند عالم کا سلسلہ فیض وعنا بت ہیشہ جاری وساری رہتا ہے لہذا ضروری ہے کہ وہ ہر شخص کو اس کی وجودی مطالب کی ملاحیتوں کو مرحلہ میں کو اس کی وجودی صلاحیتوں کے عین مطابق کمالات سے نواز سے اور ان کمالات کے ذریعے اس کی صلاحیتوں کو مرحلہ میں تک لئے آئے۔ ان سے استفادہ کی عملی راہ پر پہنچا دے۔ چنا خچ اگر اس کی وجودی صلاحیتیں مرحلہ عمل میں صفات حنہ اور فضایتوں کی حامل ہو کیں تو خدا کا عطا کردہ کمال اس کے لئے سعادت کہلائے گا اور اگر مطاحیتیں اور صفات تعبید و ان مورتیں ان اختیاری افعال کے ذریعے حاصل ہوتی ہیں جن کا سرچشہ اچھائی و برائی، ڈراور امید، فاکدہ کے حصول کی طرف رغبت اور نقصان سے دورر بنے کا عقادہ وتا ہے لہذا ضروری ہے کہ عطائے کمال کا عمل ایسے امید، فاکدہ کے حصول کی طرف رغبت اور نقصان سے دورر بنے کا عقادہ وتا ہے لہذا ضروری ہے کہ عطائے کمال کا عمل ایسے دین تین سے وابستہ ہوجس میں وعدہ و وعید، بشارت و انذار کا جاحم نظام موجود ہوتا کہ اہل ایمان اس کے ذریعے اپنی سے دابستہ ہوجس میں وعدہ و وعید، بشارت و انذار کا جاحم نظام موجود ہوتا کہ اہل ایمان اس کے ذریعے اپنی سے دورت کہ اہل ایمان اس بوجو کی سرورت کو است و بدختی کے مصول میں کا میاب ہو جا کئیں اور اہل ظلم وعدو ان اپنی شقاوت و بدختی کے ممل اسباب فراہم کر

سكيں ۔ ظاہر ہے كہ كوئى نظام كى ذ مددار شخصيت كے بغيرنہيں چل سكتا للذا دعوت دين كے نظام كے لئے بھى الى شخصيت كا ہوتا ناگزير ہے جولوگوں كواس آئين كى پيروى اور كلمل ! تباع كى مجر پور دعوت و تاكيد كرے اسى كو نبى كہا جا تا ہے جو كہ خداك طرف ہے اسى مقصد كے لئے مبعوث ہوتا ہے۔

## ایک اعتراض اوراس کا جواب

یہاں ایک اعتراض ممکن ہے اور وہ بید کہ انسان کو اعتقاد وعمل میں حق کی پیروی کرنے اور تقویٰ وفضیلت کی راہ پر چلنے کی دعوت دینے میں عقل کافی ہے اور وہ اسے عقیدہ کی درئتی واعمال صالحہ کی بجا آ وری کی بھر پور دعوت وتا کیدکرتی رہتی ہے لہٰذا اس کے باوجو دانبیا تا بھیجنے کی ضرورت ہی باقی نہیں رہتی ۔

اس کا جواب ہے ہے کہ اس میں کوئی شک نہیں کہ عقل انسان کوئی کی پیروی کرنے اور نیکی و کمال کی راہ افتیار کرنے کی دعوت و بین ہلکہ وہ عملی عقلانی قوت ہے جوا چھائی و کی دعوت و بین ہلکہ وہ عملی عقلانی قوت ہے جوا چھائی و برائی کی حقیقی تمیز پیدا کرتی ہے، چنا نچہ اس سلسلہ میں ہم سابقہ بیا نات میں وضاحت کر بچے ہیں کہ فکری عقل (العقل النظری) اور عملی عقل (العقل العملی) میں بہت فرق ہے، عملی عقل کی عملہ اری میں باطنی احساسات ہی اصل بنیاد ہوتے ہیں ، اور جو احساسات انسان کی زندگی کے ابتدائی حالات و مراحل میں تھرک ہوتے ہیں وہ قوت شہوت وقوت نفضب ہی سے مر بوط احساسات ہیں لیکن جہال تک قدی عقلائی قوت کا تعلق ہے تو وہ اس وقت اپنی استعدادی حیثیت ہی میں باقی ہوتی ہواور احساسات ہیں لیکن جہال تک قدی عقلائی قوت کا تعلق ہے تو وہ اس وقت اپنی استعدادی حیثیت ہی میں باقی ہوتی ہواور تھا سے ادار کے مرحلہ تک نہیں پہنی ہوتی ، اور این احساسات کا متحرک ہونا انسان کی قوت عقل کے تحرک کی راہ موری احساسات ، اختلاف کی راہ ہموار کرتے ہیں اور این احساسات کا متحرک ہونا انسان کی قوت عقل کے تحرک کی راہ مورہ ہووہ بہت جلد و حقیا نہ حالت اور ہر ہریت کی طرف لوٹ جا تا ہے جبہوہ عقل و فطرت کی دولت سے مالا مال بھی ہوتا ہے ، بنا ہرائیں اس کے علاوہ کوئی چارہ کا رئیس کہ خداوند عالم نبوت کے ذریعہ عقل کی مدرکرے ورزینا عقل انسان کوشیق مطلوب تک نہیں پہنچا سکتی۔

# ایک معاشرتی بحث

مسکلہ نبوت کی ہابت بنیا دی طور پر چوتم کے اعتراضات پیش کئے گئے ہیں، ہم یہاں تر تیب واران کوذکر کر کے ان کے جوایات پیش کرتے ہیں:

## يبلا اعتراض:

یہ بات صحیح ہے کہ عقل ہر فرد یا ہر قوم میں تمام حالات و جہات میں مستقل اور تنہا مؤر گابت نہیں ہو سکتی لیکن طبح
انسانی بمیشہ ملاح و کمال کی طرف رغبت رکھتی ہے اور جومحاشرہ اس کے مطابق قائم بواور چاتا رہے وہ بھی اس کی ما ندا پنے
افر اوکو صلاح و بہتری اور کمال کی طرف رہنمائی کرتا ہے اور بالا خرا یک الی صورت حال پیدا کر لیتا ہے جس میں تمام افراد
معاشرہ کی سعادت بھینی ہوجاتی ہے۔ اسے ہی عرف عام میں ''ماحول کا اثر'' یا''ماحول کا نتیج'' کہا جاتا ہے ، بنا ہرای متضاد
قوتوں کی عملداری کے تسلسل میں بالا خرا یک مرحلہ وہ آتا ہے کہ انسانی زندگی کے تقاضوں سے ہم آبگ ایک صالح معاشرہ
وجود میں آجاتا ہے کہ جوانسان کو سعادت مندزندگی کی راہ پرگامزن کر ویتا ہے ، چنانچاس کے شواہد ومثالیں ہمارے سامنے
جیں اور تاریخ بھی اس کی گواہی اور تصدین کرتی ہے کہ معاشر ہے سلسل کمال کی جانب رواں دواں ، صلاح و بہتری کے متنفی
اور سعادت کیش لذت بخش انسانی زندگی کی تفکیل کی طرف را غب دکھائی و پیتے ہیں کہ جن میں سے بعض اپنے مطلوب کو پا
چکے ہیں مثل سوئٹر رلینڈ ، اور بعض ابھی اپناسفر طے کرنے میں معروف ہیں اور مخصوص حالات کی وجہ سے منزل مراد تک نہیں
پی میں معالم سے بہا ہم جلد یا بدو پر حصول کمال کے مراحل کو طے کرتے ہوئے مقصد کو حاصل کرنے میں کا میاب ہوجا کیں گئے۔

#### جواب:

طبع انسانی کا اپنی سعادت و کمال کی طرف راغب ہونا ایک نا قابل انکار مسئلہ ہے ، کوئی شخص اس کی نفی نہیں کرسکتا اور اس میں بھی کمی کوکلام نہیں کہ جومعا شرہ طبع انسانی کے ساتھ قدم بہ قدم چلتا رہے وہ بھی اس کی مانند کمال کی جانب رواں دواں ہوتا ہے لیکن جو اہم بات قابل تو جہ اور الثقات کی طالب ہے وہ سے کہ کمال کی جانب راغب ہونا اصل کمال وحقیق سعادت کے حصول کو بیٹنی نہیں بنا تا کیونکہ انسان کی زندگی کے ابتدائی مراحل میں جیسا کہ ہم پہلے ذکر کر پچکے ہیں۔ اس کی شہوت وغضب کی قوتیں ہی متحرک ہوتی ہیں جبکہ کمال وحقیقی سعادت کی سرچشمہ طاقتیں ابھی استعداد ہی کے مرحلہ میں ہوتی ہیں۔ فعلیت اور عمل و حرک کے مرحلہ تک ٹیمیں پہنچتیں۔ اسی مطلب کو احتراض میں استشہاد کے طور پر ذکر کیا گیا ہے جبکہ ہم بھی استشہاد کے طور پر چیش کرتے ہیں لینی بید کہ ماضی میں گذر ہے ہوئے اور اس وقت موجود تمام معاشر ہے بہوئے کمال روال دوال ہیں کہ جن میں بعض پاکیزہ و سعادت مند معاشر تی زندگی کی نعمت سے بہرہ ور ہوئے اور بعض اس تک کال روال دوال ہیں اپناسفر طے کرنے میں منہمک ہیں ، لیکن ان سب کو حاصل ہونے والا کمال و سعادت صرف مادی و جسمانی ہے جبکہ انسان کا کمال صرف اسی (جسمانی کمال) میں مخصرتیں کیونکہ انسان صرف ہم نہم اور روح کا مجموعہ ہمانی ہے جبکہ انسان کا کمال صرف اسی (جسمانی کمال) میں مخصرتیں کیونکہ انسان صرف ہم سے تعلق رکھتی ہے اور ایک زندگی جسم سے تعلق رکھتی ہے اور ایک زندگی دوج ہم سے تعلق رکھتی ہے اور ایک زندگی ہم سے تعلق رکھتی ہے اور ایک وروح انی ورد والی پذریمین ، البذا ضروری ہے کہ اس اخروی زندگی کے لئے ایسا کمال و سعادت حاصل کرے جو اس سے موزوں ہو، بنا برایں بید درست نہیں کہ وہ جسمانی کمال کہ جس کی بنیاد مادی و طبعی دندگی پر قائم ہے اسے اپنے لئے کمال و سعادت قرار دے کیونکہ اس کی وجودی حقیقت جسم میں محدود و مخصرتییں بلکہ مادی و معنوی (روحانی) جہا ہے کہ محد ہے۔

ندکورہ بیان سے واضح ہوا کہ معاشرہ علی طور پرجسمانی کمال کی عملداری کی راہ پرگامزن ہے نہ کہ انسانی کمال کی عملداری کی راہ پرگامزن ہے نہ کہ انسانی کمال کی معملداری کی راہ پر، البتہ اس کا مقصدانسان کواس کے حقیقی کمال کی رہنمائی کرنا بھی ہے نہ کہ صرف جسمانی کمال کہ جس کی تقویت کا نتیجہ انسانیت کی تباہی اور انسانی وجود کی ترکیب کا درهم برهم ہونا اور بالاً خرابی تخلیق کے سید ھے راستہ سے بھٹک جانا ہے، تاہم اس حقیق کمال کا حصول خدائی ہدایت اور نبوت کی عملی رہنمائی کے بغیر ممکن نہیں۔

## د دسرااعتراض اوراس کا جواب

#### اعتراض:

اگردی سلسلئہ ہدایت سمجے ہوتا اوراس کاتعلق وارتباط تکویٹی ہدایت سے ہوتا تو ضروری تھا کہ انسانی معاشروں میں اس کے آثار ظاہر ہوتے اور اس کی عملداری کے نتائج سامنے آتے جیسا کہ فطری و تخلیقی طور پر انسان بلکہ ہر تخلوق اپنی وجود ہوتا تو وجودی مسلحتوں سے آگاہی حاصل کرتی ہے اور بیسلسلہ مسلسل جاری رہتا ہے ، بنا برایں اگردیٹی سلسلئہ ہدایت موجود ہوتا تو لوگ اس سے بہرہ مند ہوتے اور لوگوں میں اس کی اثر آفریٹی دیگر خرائز اور طبی تو توں کی ماند نمایاں طور پر جاری ہوتی جبکہ وگر سامنے نہیں ۔ البندا اس کی بابت یہ بات کیوگر قرین قیاس ہوسکتی ہے کہ وہ ایک اصلاحی حقیقی سلسلہ ہدایت ہے الیک کوئی صورت سامنے نہیں ۔ البندا اس کی بابت یہ بات کیوگر قرین قیاس ہوسکتی ہے کہ وہ ایک اصلاحی حقیقی سلسلہ ہدایت ہے

جبکہ انسانی معاشرے اسے قبول وسلیم ہی نہیں کرتے؟ بنابرای اس طرح کا سلسلۃ ہدایت یعنی رہنمائی کا دینی نظام کہ جس کا سلسلہ وجی سے مربوط ہوا یک مفروضہ سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتا اور زندگی کے اختلافات ختم کرنے میں اس کا کوئی کردار ہی نہیں لہذاوہ ایک تصوراتی حقیقت ہے اس کے علاوہ کچھنہیں۔

#### جواب:

اس اعتراض كاجواب دوطرح سے ديا جاسكتا ہے:

ا۔ دینی سلسلہ ہدایت کی اثر آفرینی اور انسانی معاشرہ میں اس کے آٹار کا ظاہر ہونا ایک نہایت واضح وعیاں حقیقت ہے جس کا الکارسوائے اس خص کے کئی بھی نہیں کرسکتا ہوت ہے آگا تا کے بعد جان ہو چھ کرا ہے سلیم نہ کرنے کی ضد پر قائم ہو، کیونکہ دینی سلسلۂ ہدایت اور خدائی مثن نے انسانی معاشرہ میں ظہور پذیر ہونے کے بعد ہے اب تک ہر زمانہ شیں اپنا وجود کی اثر ظاہر کیا اور کروڑوں افر اوکوسعا دت ہے ہمکنا رکیا ہے جبکہ اس ہمنہ موڑنے والے بے شارا فراد بینی وشقاوت سے دو چار ہوئے ہیں۔ چتا نچہ جنہوں نے اس کی مقدس تعلیمات کو اپنا یا اور عقیدہ وعمل میں اس کے بہتی وشقاوت سے دو چار ہوئے ہیں۔ چتا نچہ جنہوں نے اس کی مقدس تعلیمات کو اپنا یا اور عقیدہ وعمل میں اس کے دستورات کی پیروی کی وہ سعادت مند ہو گئے اور جن لوگوں نے اس کا اٹکار کیا اور اس کے پاکیزہ اوکامات و اصولوں کو عقیدہ وعمل میں انسانی نیروی کی وہ سعادت مند ہو گئے اور جن لوگوں نے اس کا اٹکار کیا اور اس کے پاکیزہ اور تین کہ گئی مرتبہ ایسے معاشرہ میں نظر انداز ومستر دکر دیا وہ شقاوت کا شکار ہوگے ، بلکہ تاریخ میں ایسے شواہد بھی موجود ہیں کہ گئی مرتبہ ایسے معاشرہ و سے جن کی اصل و اساس دین تھی اور اس کے تمام افراد وسعادت و خوش بختی کی فعت سے بہرہ ور ہوئے ، اس کے علاوہ یہ کہ ایسی تھی وراانسانی معاشرہ ایک تا تارہ دیا ہوئی اور نہ کی معاشرہ میں تبدیل ہوجائے کہ جس میں معاشرہ میں تبدیل ہوجائے کہ جس میں حقیقی انسانی زندگی اور پا کیزہ اقدار و بلند پا پیا خلاق کے مظاہر سے دکھائی دیں اور اس دن سوائے غداوند عالم سجانہ وتعالی میں اور اس دن سوائے غداوند عالم سجانہ وتعالی دیا ہوں ، البذا اس صورت حال کو کم اجیت کی نگاہ سے دیکھنا ور دیا ہرکن میا تر دو کھنا اور دیا ہرگن روائیں۔

۲ علم الا جنماع اوراسی طرح علم نفسیات وعلم اخلاق کے موضوعات اور مباحث میں اس بات کو ثابت کیا گیا ہے کہ جو افعال بھی وقوع پذیر ہوتے ہیں ان کا محمر اتحلق ان اخلاقی قوتوں واستعدادات سے ہوتا ہے جن کا سرچشمہ باطنی نفسانی صفات ہیں اور وہ نفوس وارواح میں مخصوص تا ثیر کے حامل ہیں ، تو افعال نفوس کے آثار بھی ہیں اور صفات بھی ، اور ان کے آثار روح کی صفات میں بھی ظاہر ہوتے ہیں ، اس بیان سے دو بنیا دی اصول معلوم ہوتے ہیں :

(۱) صفات اورا خلاق کی تا میمرواثر آ فرینی

(۲) صفات واخلاق کاموروثی ہوتا

پہلے اصول کی بنیاد پر اور اس کے نتیجہ میں صفات واخلاق ، افعال واعمال اور معاشرہ میں اپنے آٹار ظاہر کرتے ہیں اور اپنی وسعتوں کے ساتھ ان سب پر چھا جاتے ہیں ، اور دوسرے اصول کے مطابق وہ اپنی وسعت کے ساتھ موروھیت کے ذریعے نسل درنسل باقی رہ جاتے ہیں۔

اور جہاں تک دینی سلسلۂ ہدایت کا تعلق ہے تو وہ انسانی تاریخ کے قدیم ترین ادوار بلکہ تدوین تاریخ سے قبل انسانی معاشرہ کے ساتھ ساتھ تھا، لہذا انسان کی معاشرتی زندگی میں پاکیزہ اخلاق اور عمدہ صفات کے حوالہ سے اس کی اثر آفرینی نا قابل انکار بلکہ ناگزیر ہے اور اس کے روحانی اثرات کو ہرگزنظر انداز نہیں کیا جاسکتا، بیاور بات ہے کہلوگ اسے متنامی نہ کریں اور اس کی صدافت و تھانیت برائیان نہ لاکیں۔

بلکہ حقیقت امر ہے ہے کہ عصر حاضر میں اتوام عالم اور زندہ ملتوں کے معاشروں میں پاکیزہ کروار وصفات اور بلند
پا یہ اخلاق کے جونمونے دکھائی دیتے ہیں وہ نبوت ودین ہی کہ ٹار ہیں، انبیا اللی کی مقدس تعلیمات کا نتیجہ ہیں، اور ان

قو موں نے یا تو انہیں موروثی طور پر حاصل کیا ہے یعی نسل درنسل ان میں چلے آرہے ہیں، یا دیندار قو موں کی تقلید میں
حاصل ہوئے ہیں کیونکہ دین جوں ہی بی نوع انسان کے درمیان ظہور پذیر ہواا سے نہایت با ایمیت اقوام وگر وہوں نے دل
وجان سے تسلیم کر کے اس کی عملی پیروی کی ۔ اس کی وجہ بیتی کہ دین ہی واحدوہ نظام حیات ہے جو ایمان، پاکیزہ اخلاق و
بلند پایہ صفات، عدل وانصاف اور صلاح و نیکی کی دعوت دیتا ہے، چنانچہ آج لوگوں میں پندیدہ کمالات وفضیلتیں اور
پاکیزہ کر داروا خلاق کے جو پچھ مظاہر نظر آتے ہیں ہیوین ہی کی مقدس تعلیمات کے آٹارونیا کی ہیں کیونکہ معاشروں میں جو
نظام بائے زندگی رائج ہیں وہ تین قتم کے ہیں کہ چوتی قتم حمکن ہی نہیں:

ایک استبدا دی نظام ہے کہ جس کی اصل واساس اور محورلوگوں کوتمام انسانی امور میں غلامی کی زنجیروں میں جکڑ دینا

-4

دوسرا ان معاشرتی قوانین پرمشمتل نظام ہے جس کا تعلق صرف اور صرف افراد بشر کے افعال سے ہے اس کے علاوہ دیگر امور مثلاً اخلاق وکر داروغیرہ میں سب کو مطلق آزادی حاصل ہے ،خواہ کوئی اچھا کر دارر کھے یا برا کر دارا پنائے ، نظام حیات کا اس سے کوئی تعلق وربیانہیں۔

اور تیسرادی نظام ہے جوعقا کدوا خلاق ادر کرداروا فعال سب میں دخیل اور ان سب کی اصلاح وبہتری کی دعوت اور اس کی راہ ہموار کرتا ہے۔

بنابرایں دنیا میں اگر کوئی خیروخو بی اور سعادت و کمال پایا جاتا ہے تو وہ سب دینی تربیت کا نتیجہ اور اس کا مرہون منت ہے، چنانچہ اس کی زندہ مثال وہ اقوام ہیں جنہوں نے آپنی معاشر تی زندگی کو مادی کمالات کی بنیا دیر استوار کیا اور دین واخلاق کونظرا نداز کردیا تو وہ بہت جلدتمام انسانی نضیاتوں و کمالات سے محروم ہو کئیں حالا نکہ ان میں فطری شعور بھی موجود تھا اور تخلیقی طور پر فطرت کی حقیقی باطنی اصل و اساس سے بہرہ ور تھے گر ان میں خوبی، مہر و محبت، قبلی پاکیزگی اور صاف دلی و دیگرا خلاتی نضیاتوں و فطری اقد ارکا فقد ان تھا، لہٰذا اس سے میہ حقیقت کھل کر سامنے آتی ہے کہ اگر خدکورہ کمالات سے بہرہ ور ہونے کے لئے اصل فطرت و تخلیقی اساس ہی کافی ہوتی اور افراد بشر کے درمیان ان کی بقاء دین کی مقدس تعلیمات کا متیجہ نہ ہوتی تو وہ فضیاتوں و کمالات سے ہرگز محروم نہ ہوتے۔

اس کے علاوہ تاریخ بچی گواہی وے رہی ہے کہ صلیبی جنگوں کے بعد عیسائیوں نے عملی طور پر اسلام کی مقد س تعلیمات کوختی المقدور اپنا لیا اور اسلام کے عمومی و جامع قوا نین کے اہم ترین بنیا دی اصولوں کواخذ کر کے انہیں عملی جامہ پہنا یا اور ترقی و پیش رفت کرتے ہوئے اپنا نام روش کرلیا مگر مسلمانوں نے دین اسلام کی اعلیٰ اقد اروبلند پایہ تعلیمات کو پس پشت ڈال دیا جس کے نتیجہ میں عملی وعلمی طور پر پستی کا شکار ہو گئے ، جبکہ وہ (عیسائی) ترتی کر گئے ، بہر حال اس موضوع کے لئے طویل بحث در کا رہے۔

خلاصهٔ کلام بید که ندگوره بالا دو بنیا دیں بینی صفات واخلاق کی اثر آفریٹی اوران کا مور و ثی ہونا کہ جنہیں ان انی طبع وجود کی عملی کشش اور فطری طور پر پہندیدہ ومرغوب سیرت وکر دار کی پاسداری کے عملی جذبہ سے تعبیر کیا جاسکتا ہے وہ انسانی معاشروں میں دینی رجحان کوجنم دینے کا سبب بنتی ہیں اور اس کے علاوہ بھی اپنی عملی اثر گزار کی کا جبوت فراہم کرتی ہیں۔

## تيسرااعتراض اوراس كاجواب

اگرسب کچھ دین سے مربوط ہے اور سعادت و کمال کا حصول سلسلۂ نبوت سے وابسۃ ہے تو فطرت کوا یک بے فائدہ چیز سے زیادہ کوئی حقیقت حاصل نہیں ہوگی اور بہ کہنا ہے جاد ہے اساس ہوگا کہ دینی اصول ،فطرت کی بنیاد پر استوار ہیں یعنی انبیاء کا بیدعویٰ بلا دلیل ہوجائے گا کہ دین کی اساس فطرت ہے۔

اس کا جواب میہ ہے کہ ہم فطرت کے انسان کی سعادت و کمال سے تعلق وار تباط کی بابت جو پچھے بیان کر چکے ہیں وہ فدکورہ بالا غلط فہنی واشتیا ہ کو دور کرنے کے لئے کافی ہے کیونکہ نبوت کے ذریعے انسان کو جس سعادت و کمال کی راہ دکھائی گئ ہے وہ انسان کی وجود می حقیقت سے اجنبی کوئی چیز نہیں اور نہ ہی فطرت کے وائر ہ سے باہر ہے، بلکہ فطرت بھی اس کی را ہنمائی کرتی ہے لیکن فطرت کی مدوسہارے کے بغیراس تک و بنچنے سے قاصر ہے اور وہ نبوت ہی ہے جواس کا مہیں اس کی مدوکرتی ہے کیونکہ وہ (نبوت) انسانیت اور بشری کمالات کے دائرہ سے باہر کی کوئی چیز نہیں اور اس کی حیثیت اس پھر جیسی مدوکرتی ہے کیونکہ وہ (نبوت) انسانیت اور بشری کمالات کے دائرہ سے باہر کی کوئی چیز نہیں اور اس کی حیثیت اس پھر جیسی نہیں جے انسان کے پہلو میں رکھ دیا گیا ہو، ورندانسان کے کمال وسعادت کی اہمیت اس پھر کے وزن سے زیادہ نہ ہوگ،

بکہ حقیقت ہے ہے کہ وہ (نبوت) بجائے خود ایک فطری کمال ہے جے بنی نوع انسان کی وجودی حقیقت میں ذخیرہ کر دیا گیا
ہے اور وہ ایک خاص شعور ومخصوص ا دراک ہے جوانسان کی اصل حقیقت میں پنہاں ہے کہ جس سے صرف وہی افراد بہرہ ور
ہوتے ہیں جو خدائی عنایت سے مستفیض ہوں ، اس کی مثال ہے ہے کہ جس طرح بچہ جب بالغ ہوجاتا ہے تو اس میں جنسی خواہش سے لطف اندوز ہونے کا شعور پیدا ہوتا ہے جبکہ بلوغ تک بہنچنے سے پہلے افراد بشراس احساس تلذذ سے محروم ہوتے ہیں ، حالا نکہ بالغ ونا بالغ سب افراد انسانی فطرت میں مشترک و برابر ہیں اور جنسی خواہش سے لطف اندوز ہونے کا احساس بھی ایک فطری امر ہے مگر اس کے باوجود صرف وہی افراد اس احساس سے بہرہ ور ہوتے ہیں جو بلوغ کی حد تک پہنچ کے ایک فطری امر ہے مگر اس کے باوجود صرف وہی افراد اس احساس سے بہرہ ور ہوتے ہیں جو بلوغ کی حد تک پہنچ

بہر حال نبوت کی حقیقت دائرہ انسان نیت سے باہر کی کوئی چیز نہیں اور نہ بی انسانیت میں کسی اضافہ کا نام نبوت ہے کہ جس کے حامل انسان کو نبی کہا جاتا ہے، اسی طرح وہ سعادت و کمال کہ جس سے امت بہرہ ور بوتی ہے وہ ان کی انسانیت و فطرت سے باہر کی کسی چیز کا نام ہے کہ انسانی وجود جس سے مانوسیت نہیں رکھتا، ہرگز ایسانہیں کیونکہ اگر وہ انسانیت و فطرت سے باہر کی کوئی حقیقت ہوتو اسے انسان کی طرف منسوب کرنا درست نہ ہوگا جبکہ اس کمال و سعادت کو انسان بی کی طرف منسوب کرنا درست نہ ہوگا جبکہ اس کمال و سعادت کو انسان بی کی طرف منسوب کرنا وجود کی حقیقت میں داخل ہے۔

## چوتھااعتراض اوراس کا جواب

#### اعرّ اص :

آپ کے بیان سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ نبوت، نظرت کے دائرہ سے باہر کی کوئی چیز نیس ، تواس صورت ہی فطرت ہیں انسان کوسعادت و کمال سے بہرہ در کرنے ہیں کافی ہوگی کیونکہ نبوت بھی فطرت ہیں داخل ہے، اس کی وضاحت بیہ ہے کہ بنی نوع انسان کی زندگی فطری تیدن پر استوار ہے اور انسانی معاشرہ ہیں ہمیشہ پھھ افرا دا لیے ہوتے ہیں جو دوسروں سے متاز صفات کے عامل ہوتے ہیں وہ پاکیزہ کردار کے مالک، فطرت سلیمہ سے بہرہ ور، اور او حام وہوس پرستیوں و پست صفتوں سے پاک ہوتے ہیں، وہ اپنی پاک فطرت و پاکیزہ افکار وعقول سلیمہ کے ذریعے ایسی راہ ڈھونڈ لیتے ہیں جس ہیں معاشرہ کی صلاح و بہتری اور انسانی سعادت کا رازمشم ہوتا ہے چنا نچہوہ ایسے قوانین وضع کرتے ہیں جن ہیں انسانی بہتری و معاشرہ کی اور

د نیا و آخرت کی سعادت و کامیا بی کی ضانت موجود ہو، بنا برایں نبی در حقیقت اس صالح انسان کو کہا جاتا ہے جومعاشر تی سوجھ بوجھ کا بھر پور حامل ہو۔

#### جواب:

اس بیان میں ہرگز صحت وصدا فت نہیں پائی جاتی اورا سے کسی بھی صورت میں حقیقت سے قریب قرار نہیں دیا جاسکا کیونکہ اس میں نبوت کی جوتفیر ووضاحت کی گئی ہے وہ نبوت کی حقیقت سے ہرگز مطابقت نہیں رکھتی اور نہ ہی اس کے وجودی لوازم وآٹار کی صحیح ترجمانی کرتی ہے کیونکہ:

ا۔ پہلی بات تو یہ ہے کہ نبوت کی یہ تعریف علم الا جھاع کے ایک ماہر نے پیش کی ہے کہ جے دینی علوم و معارف اور مبدء و معاد کی حقیقتوں سے ہرگز کوئی آگا ہی حاصل نہیں، چنا نچہ اس نے اس کی تعریف میں یہ کہ دیا کہ نبوت ایک طرح کی معاشر تی سوجھ ہو جھاور خاص مہارت ہے جو فطرت کی در شکی اور عماش کی سلامتی کے نتیجہ میں حاصل ہوتی ہے اور جے یہ مہارت حاصل ہو جائے وہ معاشرہ کی بابت غور و فکر کرتا ہے اور افر ادمعاشرہ کی صلاح و بہتری اور سعادت و کمال کی راہ فوعوثہ پاتا ہے اور اس کی فکری تو تو س کے نچو ٹرکو'' وی '' ، وہ جو تو انین معاشرہ کی صلاح و معاشرہ کی صلاح و بہتری ہے اور اسے بی'' نہا جاتا ہے اور اس کی فکری تو تو س کے نچو ٹرکو' وی '' ، وہ جو تو انین معاشرہ کی صلاح و بہتری کے لئے بنا تا ہے انہیں'' دین'' اور اس کی وہ پاک روح جو اس کی فکری تو تو س کو پاکیزہ افکار سے مستفیض کرتی ہے اسے '' دوح السامین'' ( چبریل ) کہا جاتا ہے جو کہ نشیانی خواہشات کی پیروی کر کے دینا ہے انسانیت کے ساتھ خیانت کا مرحک بنیس ہوتا، اور وی کا حقیق سرچشمہ خداوند عالم ہے اور جو کتا ہاں پاکیزہ افکار کی حامل ہے و بی آسانی کتا ہے بہ جبکہ طبی و فطری تو تیں جو کہ نئیوں اور بہتری کی دعوت دیتی ہیں وہ ملاکہ ہیں اور برائی کی طرف راغب کرنے والی تو تیں یا ۔ شیطان'' کہلاتے ہیں ۔ شیطان'' کہلاتے ہیں ۔ شیطان'' کہلاتے ہیں ۔

نبوت کی تعریف کا بیرمفروضه ایک غلط و بے بنیا دامر ہے ، چنانچہ ہم'' معجز ہ'' کی بحث میں اس حقیقت کو واضح طور پر بیان کر چکے ہیں کہ نبوت کا بیمعنی ایک سیاس شعبدہ بازی تو کہلاسکتا ہے خدا کی نبوت ومنصب الجی نہیں ہوسکتا۔

ابتدائی بحث میں بیان ہو چکا ہے کہ علم الا جھاع کے ماہرین نے جس فکری مہارت وغیر معمولی قوت کو'' نبوت''کا مام دیا ہے وہ در حقیقت عملی عقل و فراست کا خاص پہلو ہے کہ جس کے ذریعے اچھائی و برائی کی پیچان کرتے ہوئے افعال کے نیک و برے ہونے افعال کے نیک و برے ہونے کہ حسب کو فطرت کی کے نیک و برے ہونے کے درمیان تمیز ممکن ہوتی ہے اور بیاتمام عظمند انسانوں کی مشترک صفت ہے جو کہ سب کو فطرت کی طرف سے ایک تخد کے طور پر حاصل ہوئی ہے، اور ہم پہلے یہ بھی بیان کر چکے ہیں کہ یہی عقل اختلافات کی طرف بھی لاتی طرف سے ایک تخد کے طور پر حاصل ہوئی ہے، اور ہم پہلے یہ بھی بیان کر چکے ہیں کہ یہی عقل اختلافات کی طرف بھی دکھانے والی ہے تو اس سے اختلاف دور کرنے کی امید قائم کرنا درست نہیں، لہٰذا

سی ایسے مددگار کی ضرورت باتی رہتی ہے جو اسے راہ راست پر قائم رکھے اور وہ مددگار جوعقل کو بجی وانحراف سے دور رکھے وہ شعور وا دراک کی خاص تتم ہے جومعدو دے چندا فرا دبشر کے سواکسی کو حاصل نہیں ہوتی اور آسی کے ذریعے انسانی فطرت دنیا وآخرت کی سعادت سے بہرہ ورہوتی ہے۔

اس بیان سے واضح ہوتا ہے کہ بیے فاص شعور وادراک اس عام شعور وَقَری ادراک کی طرح نہیں کہ جے انسانی سوچ و بچار کی قوت کاعملی نتیجہ کہا جاتا ہے بلکہ اس شعور کی بنیا و نبوت ہے، لہذا ان دونوں کے راستے ایک دوسر سے مختلف ہیں۔
یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ روح کی خصوصیات کے بارے میں بحث و تحقیق کرنے والے ارباب دانش اس حقیقت میں کسی شک و شبہ کا شکا رئیس کہ انسان کو ایک روحانی و باطنی شعور وا دراک حاصل ہے جو بھی بعض افر اوبشر میں ظہور پزیر ہوتا ہے۔۔ فاہر وجلوہ گرہوتا ہے۔۔ اور عالم ماورائے طبیعت کا راستہ اس کے سامنے کھول دیتا ہے اور اسے عقل و گرکی دسترس سے بالا تربلند پا بیرومجیرالعقول حقائق و معارف سے آگائی دلاتا ہے، اس بات کی تصدیق وتقریح ہمارے تمام بزرگ علماء علم النفس اور متعدد ہور بی دانشوروں و فلا سفہ شلا ' جیمر'' برطانوی دانشور وغیرہ نے کی ہے۔

خلاصة كلام بيركه نبوت ووى اورفهم وفراست كى قوت ميں بہت فرق ہے اور نبوت وشريعت، دين و كتاب، اور فرشتوں و شيطان كے بارے ميں جومن گھڑت مطالب ذكر كئے گئے ہيں وہ ان كى اصل حقيقة ں سے ہرگز مطابقت نہيں ركھتے۔

۲۔ دوسری بات بیہ ہے کہ خودان انبیاء کرائم کہ جنہوں نے نبوت و وی کا دعویٰ کیامثل حضرت محمد، حضرت میں ،
حضرت مویٰ ، حضرت ایرا ہیم ، حضرت نوح اور دیگرا نبیاء کہ جن ش سے ہرا یک کا بیان دوسر ہے کے بیان کی تائید و صفحہ یق کرتا ہے۔ ان کے بیانات اور جو پچھان کی کتابوں مثلاً قرآن مجید میں نبوت و وی کی بابت نہ کور ہے اس سے واضح و صریح طور پران علاء علم الاجماع کے بیانات کی نفی ہوتی ہے اور آسانی کتابوں ، فرشتوں ، وین و آئین و غیرہ کی بابت ان کے بیش کردہ مطالب کی صحت ہر کر فابت نبیں ہوتی بلکہ کتاب وسنت اور انبیاء علیم السلام کے فرموادات و بیانات سے فابت ہوتا ہے کہ بیتمام امور (نبوت ، وی ، وین ، فرضتے و غیرہ) ما دہ وطبیعت سے ماوراء حقائق ہیں اور ان کے آٹار عالم ص و حتیات سے مافوق ہیں کہ انبیں کس تا قابل قبول تو جیہہ و تا ویل کے بغیر عالم مادہ وطبیعت سے مربوط قرار دینا ممکن نہیں ، اور علم النفس کے ماہر حضرات نے ان حقائق کی بابت جو پچھوڈ کرکیا ہے وہ ذوق تکلم و شخاطب سے ہم آ ہگ نہیں ۔

ندکورہ بالامطالب سے بیرحقیقت واضح ہوگئی کہ جو چیز انسانی معاشرہ سے اختلاف کی بیخ کئی کرسکتی ہے وہ اس باطنی شعور سے عبارت ہے جومعاشرہ کی صلاح و بہتری کی تشخیص وا دراک رکھتا ہو۔ یعنی جو امتیازی قوت نبی کو حاصل ہوتی ہے وہ اس فکری شعور سے بالاتر و ماوراء ہے جوتمام افر ادانسان کو برابر حاصل ہے۔

# بإنجوال اعتراض اوراس كاجواب

#### اعتراض:

اگریتسلیم کرلیا جائے کہ باطنی شعور وادراک ایک خارق العادت امر ہے کہ تمام افراد بشراس ہے آگا ہی نہیں رکھتے اورا پے آپ کواس سے بہرہ مندنیس پاتے سوائے معدود سے چندافراد کے ، کہ جواس کے حامل ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں تو یہ بات کیونکر قرین صحت ہوگی کہ وہ باطنی شعور تمام افرادانسان کوصلاح و بہتری کی رہنمائی کرسکتا ہے اور نوع انسانی کو حقیق سعادت سے ہمکنار کرسکتا ہے؟ جبکہ پہلے بیان ہو چگا ہے کہ جو چیز انسان کوسعادت و کمال کی حقیق راہ پرلائے اور بنی نوع بشرکوصلاح و بہتری کی رہنمائی کر ہے اس کا انسانی فطرت سے ہم آ ہنگ اور متحد و مرتبط ہونا ضروری ہے اور اس کی حیثیت اس پھر جیسی نہ ہو جسے انسان کے پہلویٹس رکھ دیا گیا ہو کہ جو انسان کی فطرت و وجودی حقیقت سے باہر کی چیز ہے۔

#### جواب:

نبوت کا خارق العادت حقیقت ہونا تو ہر طرح کے شک و شبہ سے بالا تر ہے اور اس طرح اس کا غیر عادی باطنی اور اک اور خلا ہری حواس سے پوشیدہ ایک خاص شعور ہونا بھی ایک نا قابل انکار حقیقت ہے، لیکن جہاں تک عشل کا تعلق ہے تو ہو خارق العادت امر کے وجود کی ہر گرنفی نہیں کرتی اور نہ ہی خاہری حواس سے پوشیدہ شعور کی تحذیہ بلدوہ صرف محال و نا ممکن امر کا وجود میں آ ناشلیم نہیں کرتی ، عشل خارتی العادت اور خاہری حواس سے پوشیدہ امور کی تقدیق کے ایک خصوص طریقے اپناتی ہے، چنا نچہوہ ولیل و ہر حمان کے ذریعے ان امور کا ادر اک و تقدیق کی ترق کو ان کے آثار و لازم کی دسترس سے باہر ہیں مثلاً گئی چیزوں کا ان کی وجود دی علل و اسباب کے ذریعے اور کئی چیزوں کو ان کے آثار و لازم کی دسترس سے باہر ہیں مثلاً گئی چیزوں کا ان کی وجود دی علی و اسباب کے ذریعے اور گئی چیزوں کو ان کے آثار و لازم الوجود وصفات کے ذریعے اور ان کی تقدیق کے استحد لال کی ''اور اگر آثار و لازم الوجود وصفات کے ذریعے تھدیق کر کے تو اس طریقہ واسباب کے ذریعے ہی کہ ناور اگر آثار و لازم الوجود وصفات کے ذریعے تھدیق کر کے تو اس کے لئے آثار کے ذریعے ہی استحد لال ممکن ہے اور لازم الوجود وصفات کے ذریعے ہی ممکن ہے، نبوت کا جومعتی ہم نے ذکر کیا ہے اس کا جورت کی استحد لال ممکن ہے اور لازم الوجود وصفات کے ذریعے ہورت کی واخروی سعاوت کا ضامن اور شوت آثار کے ذریعے اس طرح ہوسکتا ہے کہ جودین ، نبی چیش کرتا ہے وہ انسان کی دینوی واخروی سعاوت کا ضامن اور شوت کا تاب کی تعلیمات انسان کی صلاح و قلاح کو تینی بناتی ہیں ، اور لازم الوجود صفات سے استحد لال اس طرح ہوسکتا ہے کہ نبوت

چونکدایک فارق العاوت امر ہے تو جوخص اس کا دعوید ارجوہ وعالم ماوراء الطبیعہ سے ربط وتعلق کا بھی دعوید ارجوتا ہے لینی وہ

یددعویٰ کرتا ہے کہ فدا اسے راہ ہدایت اور انسانی سعاوت و کمال کا راستہ دکھا تا ہے اور وہ عالم ماوراء طبیعت بیں تصرف کر

سکتا ہے ، گویا ایک فارق العاوت امر لینی وہ وی کے ذر لیے مجزہ دکھانے پر قدرت وافتیا ررکھتا ہے اور وی کے ذر لیے خدا

سے انسانی کمالات وسعادت کی بابت رہنمائی پاتا ہے ۔ تو بیسب غیر عادی امور بیں ، بنا پرایی جب ایک فارق العاوت امر ثابت ہوجائے تو دوسر سے فارق العاوت امور کا ثابت ہونا کی طرح سے بھی نا درست قر ارئیس پاسکتا کیونکہ ایک جیسی چیزوں کے احکامات جواز وعدم جواز بیں بیکساں ہوتے ہیں لینی ہم شل اشیاء بیس سے اگر ایک چیز کے بارے میں کوئی صفت ثابت ہوتو اس جیسی دیگر تمام اشیاء بیس وہ صفت ثور بخو دابت ہوجائے گی ، البذا اگر کوئی شخص نبوت کا دعویدار ہوا وروہ نبی ہوتو کئی ہوتو اس کا دوسرا فارق العاوت امر پیش کرنا بھی روا ہوگا لینی جوشن سے دعوی کا رہ کہ وہ نبی ہوتو کی نبوت کا دعو بیار ہوتا کی بہذا اس کو خود کی بہت ہوتا اور وہ اپنی نبوت کی بہت ہم سے اس کی نبوت پر شک کرنے والے کو اس کی بہت ہوتا کی کا مجودہ جو کہ ایک فارق العادت امر ہے بیش کرسکتا ہے جس سے اس کی نبوت پر شک کرنے والے کو اس کی خوت بی کا موراء الطبیعہ سے ارتباط بھی ثابت ہوگا اور اوہ الحادی امر سے بیش کرسکتا ہے جس سے اس کی نبوت پر شک کر کر بھے ہیں ۔

سے ایک کا مجودہ طرف بھانی عدنا فاتو بسورۃ میں معلد۔ ) کی تغیر میں تفصیلی مطالب ذکر کر بھے ہیں ۔

## چھٹااعتراض اوراس کا جواب

### اعتراض:

اگریہ بات مان لی جائے کہ انسانی محاشر ہے میں پائے جانے والے اختلافات کی بیخ کئی اس باطنی شعور کہ جے وئی سے موسوم کیا جا تا ہے کے ذریعے ممکن ہے اور نبی مجزہ کے ذریعے اپنی نبوت و وئی سے مرحبط ہونے کا جبوت پیش کرسکتا ہے اور لوگوں پرلازم ہے کہ وہ نبی کی تعلیمات اور اس کے چیش کردہ دین و آئین پڑئل کریں، کیکن سوال یہ ہے کہ فود نبی کا خطاء و ملطی سے پاک ہونا کیونکر درست قرار دیا جا سکتا ہے اور یہ بات کس طرح پایٹے جبوت تک پہنے سکتی ہے کہ نبی قوانین اور معاشرتی وستورات کی تدوین میں غلطی سے مبراہ جبکہ وہ بھی ایک انسان ہے، اس کی وجودی طبع دیگر افراد بشرکی مانشہ ہے کہ جس میں خطا و غلطی کا پایا جانا خارجی از امکان قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ اور یہ امرواضح ہے کہ قانون کی تدوین جیے اہم ترین مرحلہ میں خطاء اور غلطی کی مجائی ہم گرباتی موانی جا ہم تو انسانی معاشرہ سے اختلافات کی نئ

کن ہے۔ تو جب معاشرتی قوانین جو کہ اختلافات کو دور کرنے کے لئے بنائے جاتے ہیں ان میں غلطی کی گنجائش ہوتو اس سے اختلافات کے خاتمہ کی امید کیونکر وابستہ ہوسکتی ہے؟ بلکہ دہ نوع انسانی کے حصول کمال کی راہ میں رکاوٹ بن سکتے ہیں اور انسان کو سعادت کے راستہ سے دور کر کے گراہی سے دو چار کر سکتے ہیں ۔ لہذا جس مقصد کے لئے نبوت و وقی کے ذریعے قوانین کی تدوین ہوگی وہ حاصل نہ ہوگا۔

#### جواب:

من شته مباحث سے اس پیچیدہ مسئلہ کاحل بآسانی معلوم ہوسکتا ہے کیونکہ وہ روحانی قوت جواختلافات کی بیخ کئی کر کے انسان کوسعادت و کمال کی راہ پر لا کھڑا کرتی ہے وہ ایک گلیقی حقیقت ہے کہ جو وجو در کھنے والی ہر چیز کواس کے وجودی کمال اور حقیق سعادت سے مکنار کردیتی ہے کوئکہ وہ سبب کہ جس نے انسان کو ظاہری وجود بخشا اور دیگر موجودات کی طرح اسے حقیقی وجود سے نوازاوہی اسے تکویٹی وخلیقی طور پرسعادت کی راہ دکھاتا ہے، اور بیرواشح ہے کہ ظاہری وجود کی عامل موجودات کوان کے ظاہری وجود کے حوالہ سے خطاء فلطی سے متصف نہیں کیا جا سکتا کیونکہ خطاء فلطی کاتعلق فکری!مور وتقمد لیتی علوم سے ہے نہ کہ ظاہری وجود کی حال موجودات سے بوجہ ظاہری وجود کے، اوروہ اس طرح کہ اگر اُکر ونظرا ورعلمی تقديق، عالم خارج سے مطابقت رکھتی ہوتو ہے ورنہ جھوٹ کہلائے گی کیونکہ کسی بات کا درست یا نا درست ہونا ظاہری وجود ہے مطابقت یا عدم مطابقت پر منی ہوتا ہے نہ کہ اصل ان اشیاء سے جو ظاہری وجود کی حامل ہوں ، اور جب یہ بات طے ہے کہ نوع انسانی کواس کی حقیق سعاوت کی راہ دکھانا اور معاشرہ میں یائے جانے والے اختلا فات کی نیخ کنی کرنا وجود عطا کرنے والے حقیقی سبب ہی کا کام ہے اور وہ ذات جس نے کا نئات کو وجود وہتی کی نعت عطاء کی وہی اختلا فات کو دور کر کے سعاوت و کمال کی راہ پر لاتی ہے، توبیہ بات ضروری ہوگی کہ نہ تواس کی رہنمائی کے مل میں خطا و خلطی کی مخیائش ہواور نہ ہی اس ذریعہ و وسیلہ مدایت میں کہ جسے اس نے خو دمقرر کیا ہے خطاء وغلطی یائی جائے اور وہ وسیلہ ہدایت ، روح نبوت و شعور وی سے عبارت ہے ۔ لہذا پہتلیم کرنا بڑے گا کہ سر چشمہ تخلیق کاکسی کونبوت ووجی سے نواز نا ہر طرح کی خطا اغلطی سے مبرا ہے، تو جس طرح خدا کسی کونبوت و وحی کا حامل قرار دینے میں غلطی نہیں کرتا اسی طرح نبی بھی نوع انسانی کی صلاح و سعادت اور شقاوت و تا ہی کی تشخیص میں خطاء و فلطی نہیں کرتا بلکہ یقنی طور پر بھانپ لیتا ہے کہ مس کام اور کس چیز میں نوع انمانی کی بہتری اور کس چیز میں اس کی تابی ہے، اور اگر اس میں خطاء اور غلطی کی گنجائش کو درست قر اردیا جائے تو اس کے ازالہ کے لئے کسی دوسر ہے سبب کوتشلیم کرنا ناگزیر ہوگا جوخطاء وفلطی سے پاک ہو، بہرحال بیدا مرضروری ہے کے سلسلة تخلق و تکوین ہرطرح کی خطا وغلطی ہے یاک بنیاد پراستوار ہو۔

بنابرایں بیہ بات واضح ہوئی کہ روح نبوت ہمیشہ اور ہر حال میں عصمت سے بہرہ ور ہے بینی نبی امر دین اور قوانین کی تدوین میں ہرتم کی خطاء وغلطی سے مبرا ومصون ہے، اور جبیبا کہ ہم پہلے بیان کر چکے ہیں کہ بیا عصمت اور خطاء وغلطی سے محفوظ و پاک ہونا اس عصمت سے فتلف ہے جو معصیت و نافر مانی سے محفوظ ہونے سے تعلق رکھتی ہے کیونکہ اس عصمت کا تعلق خدا و ندعا کم سے وحی وصول کرنے سے ہے جبکہ معصیت سے عصمت کا تعلق مقام عمل و بندگی سے ہے، اس کے علاوہ عصمت کا ایک تیسرا مرحلہ بھی ہے جس کا تعلق وی کولوگوں تک پہنچانے کے عمل سے ہے کہ اس میں بھی نبی خطاء وغلطی علاوہ عصمت کا ایک تیسرا مرحلہ بھی ہے جس کا تعلق وی کولوگوں تک پہنچانے کے عمل سے ہے جو کہ تکوینی وخلاء وغلطی سے جو کہ تکوینی وخلاء وغلطی سے جو کہ تکوینی وخلاء وغلطی کا سوال بی پیدائہیں ہوتا۔

اس بیان سے ایک اور اعتراض کا جواب بھی واضح ہوجا تا ہے اور وہ یہے: اعتراض:

اگراس باطنی شعور کہ جے نبوت ووجی ہے تبییر کیا جاتا ہے کواس فطری شعور جوتمام افراد بشر کو حاصل ہے کی مانئد تسلیم
کیا جائے تو اس میں کیا قباحت ﷺ اور جس طرح فطری شعور میں تغیر و تبدل اور تا ثیرو تاثر کی گنجائش موجود ہوتی ہے ای
طرح اس باطنی شعور میں بھی یہ گنجائش پائی جائے گی ، کیونکہ فطری شعورا گرچہ ایک غیر مادی امر ہے اور ان امور میں سے
ایک ہے جو مادہ سے پاک نفس (روح) سے وابستہ ہیں لیکن مادہ سے تعلق وربط کی بناء پر اس میں بھی مختلف حالتیں پیدا ہو
جاتی ہیں مثلاً شدت وضعف اور بقاءوز وال وغیرہ ، چنا نچے عالم شباب میں اس پر قوت اور عالم پیری میں وہ کمز ورہوجا تا ہے
اور دیوا گئی ، سفاہت و بے وقونی ، عثل کی کمز وری وسخت بڑھا پہ کا ضعف اور دیگر وہ آفات جوا دراک کی قوتوں پر ٹوٹ پڑتی
ہیں ان کی وجہ سے فطری شعور شخت مثاثر ہوتا ہے اور احیا ناز وال سے دو چار ہوجا تا ہے ، باطنی شعور بھی اس طرح ہے کہ غیر
مادی ہونے کے باوجود چونکہ کسی نہ کسی حوالہ سے بدن سے تعلق وربط رکھتا ہے لہذا ضروری ہے کہ فکری شعور کی مانٹد اس میں
مادی ہونے کے باوجود چونکہ کسی نہ کسی حوالہ سے بدن سے تعلق وربط رکھتا ہے لہذا ضروری کے کہ فکری شعور کی مانٹد اس میں
مور تبدل اور زوال وغیرہ جیسی حالتیں ممکن ہوں اور جب اس میں تغیروز وال ممکن ہوتو اس کی بابت وہ تمام اعتراضات
وار دہوں مے جو پہلے پیش کئے جا چکے ہیں ۔

#### چواب:

ہم بیمطلب بیان کر بچے ہیں کرنوع انسانی کو حقیقی سعادت کی راہ دکھانا اس ذات کا کام ہے جس نے اسے خلعت وجود عطاکی ہے نہ بیر کرانسانی فکر ونظر (کہ جے عقل فکری یا عقل نظری کہا جاتا ہے) کا کام ہے، لہذا اصل وجود و محدود میں خطاء کا پایا جانا ہے محق ہے۔ اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ اس باطنی شعور میں تغیر و تبدل اور زوال کاممکن موجود میں خطاء کا پایا جانا ہے محق ہے۔ اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ اس باطنی شعور میں تغیر و تبدل اور زوال کاممکن

ہونااس کے بدن سے ربط وتعلق کی وجہ سے ہے تو ہم اس قاعدہ کلیہ کو ہر گزنشلیم نہیں کرتے کہ ہروہ شعور جس کا تعلق بدن سے ہواس میں تغیروز وال کاا مکان پایا جاتا ہے، بلکہ یہ بات صرف فکری شعور تک محدود ہے۔ اور ہم وضاحت کر چکے ہیں کہ شعور نبوت واوراک وی ، فکری شعور کے باب سے نہیں۔ اوراس کی دلیل بیہ ہے کہ شعور کی ایک هم انسان کا اپنے بارے میں شعور ہے تینی اپنے ہونے اور اپنے وجود کی حقیقت کا شعور رکھنا ہے کہ اس میں زوال وتغیر اور خطا اور غلطی ممکن نہیں کیونکہ وہ ظاہر بیا ہم وجود ایک واضح حقیقت کی آگا ہی ہے جسے علم حضوری کہا جاتا ہے، بہر حال اس موضوع کی تفصیلی بحث اس کے موزوں مقام پر ہوکتی ہے۔

اس بحث اوراس سلسلہ میں ذکر کئے محکے مطالب سے درج ذیل چھ نکات معلوم ہوتے ہیں ۔ ۱۔انسانی معاشرہ کوتمدن اوراختلاف دونوں کی طرف کھینچا جاتا ہے۔

۲۔ یہ اختلاف جونوع انسانی کی سعادت کے راستہ میں حائل ہوتا ہے اسے فکر ونظر سے بنائے جانے والے قوانین کے ذریعے دورنییں کیا جاسکتا۔

سے اس اختلاف کا دور ہوتا صرف اور صرف اس شعور نبوت کے ذریعے ممکن ہے جسے خداوند عالم بعض افراد انسان میں قرار دیتا ہے۔

۳- یہ باطنی شعور جوانبیا ً میں پایا جاتا ہے اس فکری شعور سے قطعی طور پر مختلف ہے جو تمام عقلمندا فرا دانسان میں بطور مشترک پایا جاتا ہے۔

۵ - بیہ باطنی شعوراعقا دی اموراوران قوانین ش جونوع انسانی کی حقیقی سعادت کے ضامن ہیں خطا اور غلطی سے دوچارنہیں ہوتا۔

۲- فدکورہ بالا پانچ نتائج (کہ جن بیس سے آخری تین ہارے لئے نہایت قابل اہمیت ہیں یعن: انبیاءی بعثت کا لازمی ہونا، شعور نبوت کا فکری شعور سے مختلف ہونا، نبی کا معموم ہونا اور وی وصول کرنے بیں فلطی سے پاک ہونا) عالم طبیعت کی محسوس و ملموس هیفتیں ہیں کیونکہ تمام انواع موجودات اپنے وجود بیں پائی جانے والی قوتوں و توانا ئیوں کے ذریعے اپنی هیفی سعاوت کے حصول کی راہ پرچل رہی ہیں اور وجودی ملل واسباب کی رہنمائی کے سہارے پراپنی کا میابی کی منزل کی طرف بڑھرنی ہیں اور ان کا بیسٹر کمال جاری وساری رہتا ہے، انسان بھی ان موجودات بیس سے ایک ہے، البذا وہ جود میں ان قوتوں کا حامل ہے جن کے ذریعے تھا وہ تعقاد، پختہ استعداد، پاکیزہ صفات کے حصول کی صلاحیت اور اعمال صالحہ و با کمال معاشرہ میں پاکیزہ زندگی گزارنا ممکن ہے۔ بنا برای ضروری ہے کہ خالق کی طرف سے اٹسان کو فطری طور پر اور ظاہر بظاہر ہیں سعادت کے حصول کی راہ دکھائی جائے کہ جس میں خطا و فلطی ممکن نہ ہو، اس سلسلہ میں ہم فطری طور پر اور ظاہر بظاہر حقیق سعادت کے حصول کی راہ دکھائی جائے کہ جس میں خطا و فلطی ممکن نہ ہو، اس سلسلہ میں ہم تفسیلا بیان کر چکے ہیں۔

#### آیت ۱۱۳

اَمُرحَسِبْتُمُ اَنُ تَدُخُلُو اللَّجَنَّةَ وَلَبَّا يَأْتِكُمْ مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتُهُمُ الْمَسَاءُ وَالْفِيثُ الْمَنُو الْمَعُومُ مَسَّتُهُمُ الْبَاسَاعُ وَالَّذِينَ الْمَنُو الْمَعَدَمَ مَى نَصُرُ الْبَاسَاعُ وَالْفِي وَالْفِي وَالْمَعُومُ مَنْ فَالْمَا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ المُنْ اللهُ ا

#### ترجمه

# تفبيروبيإن

۲۱۳ تا (۲۰۸ میلے بیان ہو چکا ہے کہ آ سے مبارکہ (نِیَا کَیْنَ اللّٰهِ بِیْنَ اللّٰهِ اللّٰهِ بِیْنَ اللّٰهِ بِی اللّٰهِ بِی اللّٰهِ اللّٰهِ بِی اللّٰهِ اللّٰهِ بِی اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰ

## بہشت کے استحقاق کا گمان

"أَمْرَ حَسِبُتُمُ أَنْ تَنْ خُلُوا الْجَنَّةَ --- "
 ( كياتم يركمان كرتے موكرتم بہشت ميں داخل موك..)

سیآیت سابقہ آیات میں نہ کورمطالب کے قطعی وحتی امر پر مشتل ہے اوران آیات کی مجر پور تائید و تاکید اور حثیت کرتی ہے، اوروہ سے کہ دین در حقیقت خداوند عالم کی طرف سے انسان کی ہدایت اوراسے دنیا و آخرت کی سعادت کا راستہ دکھانے والا جائع نظام ہے جو کہ بندوں پر خدا کی عنایت و نعمت کا در جدر کھتا ہے، لہذا ضروری ہے کہ لوگ اس کے سامنے سرتسلیم خم کریں اور شیطان کی پیروی کرنے سے اجتناب کریں ، نہ ہی دین میں اختلاف پیدا کریں ، اور نہ دواکو یاری قرار دیں ۔ لینی دین میں اختلاف پیدا کریں ، اور نہ دواکو بیاری قرار دیں ۔ لینی دین جو کہ دلوں کی بیاریوں کو شفا عطا کرنے والی دواکی حیثیت رکھتا ہے اسے دنیا پرتی کے ذریعے اپنے لئے تباہی کا سبب نہ بنائیں ۔ اور دنیا کی خوش رکھیوں وزوال آشنا فذتوں سے دل لگاتے ہوئے اور نفسانی خواہشات کی راہ پرچل کرخدا کی اس عظیم نعمت کا کفران نہ کریں ورنہ اس کا نتیجہ عذا ب الی کے سوا پچھٹ نہوگا اور پروردگا رعائم اس طرح ان پرائیا غضب نازل کرے گا جس طرح تن اسرائیل پرکیا کہ انہوں نے خدا کی نعمت کو بدل دیا تھا اور خدا کے عذاب کے سزاوار بن گئے بیٹے ، اور یہ بات مدنظر رکھیں کہ آز ماکش وامتحان ایک دائی و بھیشہ و ہر حال میں ہوتا ہے اور فتند کی آگ بھیشہ شعلہ ور رہتی ہے اور کو فیض عملی طور پر ثابت قدم رہنے اور فطرت کی دہلیز پرسرتسلیم خم کر دینے کے سواو نیا و آخرے کی معادت اور کا نئات کے پروردگا رکا قرب حاصل نہیں کرسکا۔

## ایک اد بی نکته

یہاں ایک او بی تلتہ قابل ذکر ہے کہ اس آ بت میں مونین کو براہ راست نخاطب قرار ویا گیا ہے جبکہ سابقہ آیات میں اعل خطاب مونین سے ہا ور عائب کے صیغہ کے ساتھ ان سے خطاب کیا گیا، اس کی وجہ سے ہے کہ ان تمام آیات میں اصل خطاب مونین سے ہا ور کلام کا رخ انجی کی طرف ہے، چنا نچہ آیت ۸۰۲ میں ان سے براہ راست خطاب کرتے ہوئے ارشا والجی ہوا: 'بیاً بیّها الّی نین اَمنُو اادُ خُلُوْا فِی السِّلْم کَا قُدَّ۔۔' (اے اہل ایمان تم سب کے سب امن وسلامتی کے وائرہ میں واض ہو جاو) اس کے بعد والی آیات میں کلام کی فصاحت و بلاغت اور ضروری حکمت کی بناء پرصیغہ نخاطب کی بجائے عائب کے صیغ جاو) اس کے بعد والی آیات میں کلام کی فصاحت و بلاغت اور ضروری حکمت کی بناء پرصیغہ نخاطب کی بجائے عائب کے صیغ (اند لذکلام) اختیار کئے گئے شے اور اب پھر اس آیت (۲۱۳) میں دوبارہ آیت ۲۰۸ کی طرف بازگشت ہوئی اور عائب کے ضیغہ کی بجائے خاطب کا صیغہ وائداز تخن اختیار کرتے ہوئے فر مایا: ''اَمْر حَسِبْ تُنْمُ اَنْ تَنْ خُلُو االْجَنَّ اَدَ۔'' آیا تم

آیت میں حرف ''ام' (اُمْرَحَسِبْتُمْ) حرف' لیک ) کامعنی دیتا ہے، جبکہ اس کا اصل معن ''یا' ہے لیکن آیت کے سیاق سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہاں اس کا معنی ''بلکہ' ہے۔ بنا برای آیت کا معنی سیہوگا: ''بسل احسبت ان تعد حسلوا السجنة '' (بلکہ کیاتم نے گمان کرلیا ہے کہ تم بہشت میں داخل ہو گے؟) یا در ہے کہ حرف''ام'' کی بابت علاء ادب کے درمیان بمیشہ اختلاف رہا ہے لیکن حق سے ہے کہ اس کا اصلی معنی '' یا' بی ہے اور'' بلکہ' مورد کلام کے لاظ سے اس مقام سے مطابقت رکھتا ہے، تا ہم اسے حرف'' ام'' کا اصل معنی قرار نہیں دیا جا سکتا، البذا یہاں آیت کا معنی اس طرح کیا جائے گا: کیاتم نے ہمارے اس تھم پر مرشلیم تم کیا کہ ایمان لاؤ، اپنے ایمان پر عملی طور پر قابت قدم رہو، دین کی نعمت سے وابست مربو، وہم آ جنگی اور تعاون کو برقر اررکھو، یاتم نے ایمان پر عملی طور پر قابت قدم رہو، دین کی نعمت سے وابست رہو، باہمی اشاء دوہم آ جنگی اور تعاون کو برقر اررکھو، یاتم نے ایمان بیل بلکہ بیگان کرلیا کہ تم بہشت میں داخل ہو گے؟۔

سابقهامتون كى سرگزشت



O " وَلَتَّا يَأْتِكُمُ مَّثَلُ الَّذِيثِ خَلَوُامِنْ قَبْلِكُمْ"

مثل (م کے ینچے زیراورٹ پر جزم کے ساتھ) اور مثل (م پرز براورٹ پر بھی زبر) ایسے ہیں جیسے جبہ اور دئیر، اس سے مراد وہ چیز ہے جو کسی شے کی عکاسی کرے اور سننے والے کے سامنے اسے متحص کر دے (نظیر، مثابہ، مثال، ما نند)، اس باب سے ہے'' مثل'' (م اور ٹ پرز بر کے ساتھ) کہ جس کامعنیٰ کہاوت،مقولہ،ضرب المثل اوروہ بات، بیان یا قصہ و کہانی ہے جو شننے والے کے ذہن میں مطلوبہ معنی ومنہوم کوتمثیلی استعارہ کے طور پر حاضر ومجسم کر دے جیسا کہ ارشادی تعالیٰ ہے:

سوره جمعه، آبیت ۵:

O "مَثَلُ الَّذِينَ حُبِّلُو التَّوْلِ التَّوْلِ التَّوْلِ التَّوْلِ التَّوْلِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

(ان لوگوں کی مثال (کہانی) کہ جن پرتورات کا بوچھ رکھ دیا گیا پھرانہوں نے اسے نداٹھایا اس گدھے کی کہانی

جیسی ہے جو کتا ہیں اپنی پشت پراٹھا تاہے )

لفظ در مثل "صفت كمعنى مين بهي آتا ب، خداوندعالم في فرمايا:

سوره فرقان ، آیت ۹:

0" أنظر كَيْفَ ضَرَبُوالكَ الْا مُثَالَ "-- ويكوكمانهوں نے كسى مثالين تمبارے ليدى بيں --،

اس آيت بيں لفظ "امثال" (مثل كى جمع كا صيفہ) ذكر ہوا ہے، يہ جملہ دراصل ايك جواب كى طرح ہے كہ جب
مشركين وكفار نے آنخضرت كے بارے بيل كها كہ وہ مجنون، جا دوگر اور جموٹا ہے تو خداوند عالم نے فر مايا كه ديكھوا بيكيى
مشركين وكفار نے آنخضرت كے بارے بيل كها كہ وہ مجنون، جا دوگر اور جموٹا ہے تو خداوند عالم نے فر مايا كه ديكھوا بيكيى
(امثال) مثالين دے رہے بيں، لهذا يهان " امثال" سے صفتين مراد لى تى بين، تا ہم زير بحث آيت ميں "مُثَنَّ اللَّنِ بَيْنَ خَدَانَ اس كى وضاحت " مَسَنَّ اللَّهُ الْبَاسَاءُ
خَلُوا ۔ . " مثل سے مراد وہى بہلامعنى ہے جو ذكر كيا جا چكا ہے كيونكہ خدانے اس كى وضاحت " مَسَنَّ اللَّهُ الْبَاسَاءُ

# پہلی اقوام پر پختیوں کا ذکر

O " مَشَتْهُمُ الْبَاسَآءُ وَالضَّرَّ آءُ۔۔ "

اس سے پہلے جملہ 'وَلَمَّا يَاٰتِكُمُ مَّثَلُ الَّنِيْنَ۔' میں سابقہ اقوام کا اجمالی تذکرہ مواہے جس سے خاطب کے دل میں ان کی تفصیلات ہے گائی حاصل کرنے کا جذبہ موجزن موتا ہے، اس لئے ارشاد موا: مَسَّتُهُمُ الْبَاسَاءُ وَالضَّرَّ آءُ۔' کَیْخَتُ لَکُیفِیںَ اور سختیاںِ ان پر ٹوٹ پڑیں۔

'' الْبَالَسَآءُ'' (تخق وشدت)، اس سے مرادوہ تخق وشدت ہے جوانسان کے وجود سے باہر دیگر امور میں اسے لاحق ہوتی ہے مثلاً مال، جاہ ومقام، اہل وعیال اور امن وغیرہ کہ اسے زندگی میں ان کی ضرورت ہوتی ہے۔ (مالی، ناموی،

گریلوا در معاشرتی امن وامان کے امور میں پائی جانے والی تکلیف وکتی کو (باساء) کہتے ہیں۔م)

'ضراء' سے مرادو ہ کتی و تکلیف ہے جوانسان کو جسمانی طور پرلاحق ہوتی ہے مثلاً زخم و جراحت ، آل ، یماری وغیرہ ،

زلزلہ اور زلزال کا معنی مشہور ہے ، اس کی اصل' زل' سے ہے جس کا معنی تھسلنا ہے ، یہ لفظ دو بارا کشاذ کر ہوا
ہے' زل زل زل ' (زلزل ) (زلزال)۔ اس سے مراداس کا بار بارواقع ہوتا ہے کو یاز مین زلزلہ کی وجہ سے بار بارالٹی پلٹی ،
عربی زبان میں اس (زل زل) کی بہت مثالیں ملتی ہیں مثلاً صرسے صرصر ، صل سے صلحل ، کب سے کہ کب ، یہاں آ یت شریفہ میں زلزال اضطراب و دہشت وخوفر دہ ہونے سے کنابیة ذکر ہوا ہے۔

# نې اورايمان والوں کی فريا د

O " حَتَّى يَقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ إَمَنُوا مَعَهُ "
(يهان تك كرسول اوران كساته الله ايمان والول كوكهنا يزا .....)

لفظ'' یَقُوْلَ''لام پرزبراور پیش دونوں طرح کے ساتھ پڑھا گیا ہے، لام پرزبر ہوتو یہ جملہ سابقہ جملہ کی علت و غایت اور پیش ہوتو گذشتہ حال کی حکایت و بیان کی غرض کا حامل ہوگا۔ آگر چہدونوں معانی سیح و درست ہیں لیکن سیات کلام کے پیش نظر دوسرامعنیٰ زیادہ موزوں ہے کیونکہ اسے'' وَ ذُلْزِلُوْا'' کی علت قرار دینا سیات کلام سے کامل مطابقت ومناسبت نہیں رکھتا۔

## خداسے مدد کی درخواست

'' مَتٰی نَصُرُاللّٰهِ'' (الله کی مروکب آئے گی)

بظا ہر رہی جملہ پیغیبرًا ورموشین سب کامشتر کہ بیان وندا ہے، اس طرح کے الفاظ کا حضرت پیغیبراسلام کی زبان پر

ø

جاری ہونا دراصل خداوند عالم کی بارگاہ میں اس تھرت و مدد کی درخواست واستدعا ہے جس کا وعدہ خداوند عالم نے اسپنے رسولوں اور موشین سے کیا ہے، چنانچہ ارشاد ہوا:

موره صافات ، آیت ۲ کا:

- '`وَ لَقَانْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَالِعِبَا دِنَا الْبُرْ سَلِیْنَ ﴿ اِنَّهُمُ لَهُمُ الْمَنْ صُوْرًا وَنَ ''
   (اور ہماری بات ہمارے بھیج ہوئے بندوں (رسولوں) کے سامنے آگئی کہ وہی ہیں جن کی مدد کی جائے گی)
   سورہ مجادلہ، آیت ۲۱:
  - "گتبالله لاغلین آناوئی سلی"

(خدانے مقرر کردیا ہے کہ میں اور میرے رسول ضرور عالب ہوں گے)

سوره پوسف، آیت ۱۱:

"حَتَى إِذَا اسْتَيْكَسَ الرُّسُلُ وَظَنُّوا اَنَّهُمْ قَلْ كُنِ بُوْاجَاءَهُمْ نَصُرُنَا"
 (عبال تک که تغیران الهی تا امید ہونے گے اور انہیں بیگان ہونے لگا کہ ان سے جمونا وعدہ کیا گیا، اس وقت ہاری مدوان تک کُنْ گئی)

بية يت مباركه، مارے زير نظرة يت كى نسبت زياده شديدالحن ہے۔

## خدا کی نصرت کا اعلان

" ( إِنَّ نَصُّى اللهِ قَرِيْبٌ ( إِنَّ نَصُّى اللهِ قَرِيْبٌ ( إِن وركوك الله كي مدون ويب ب

یہ جملہ بظاہر کلام خداہے،حضرت پیغیر ومونین کے کلام کا تنتہ نہیں۔ بہرحال زیر نظر آیت شریفہ۔۔جبیبا کہ ہم پہلے اشار ڈئیان کر بچکے ہیں۔۔ بی جبوت فرا ہم کرتی ہے کہ امتحان و آز مائش کا سلسلہ جس طرح سابقہ امتوں میں جاری رہا اسی طرح اس امت میں بھی جاری وساری رہے گا۔ اور جوحوادث وواقعات گذشتہ اقوام میں رونما ہوئے وہ سب اس امت میں بھی اسی طرح رونما ہوں گے ، اس مطلب کو ان الفاظ میں ذکر کیاجا تا ہے: '' تاریخ اپنے آپ کو دھراتی ہے ''۔ گویا اس امت میں سابقہ امتوں جیسے واقعات کے رونما ہونے سے تاریخ ایک بار پھر دہرائی جائے گی۔

#### آیت ۲۱۵

يَسْ تَكُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ فَقُلُمَا اَنْفَقُتُمْ مِّنْ خَيْرٍ فَلِلْوَالِرَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ وَالْيَتْلَى وَالْمَلَكِيْنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ \* وَمَاتَقْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمٌ ۞

ر جمه

O ''آپ سے لوگ پوچھتے ہیں کیا انفاق (خرج) کریں، کہہ دیجئے کہ جو اچھا انفاق کرو (خیرونیکی کا کام کرو، نیکی کی راہ میں مال خرچ کرو) وہ والدین، قریبیوں، نتیموں، مسکینوں اور ضرورت مندومخاج مسافروں کے لئتے ہونا چاہیئے اورتم جونیک کام انجام دوتو خدااس سے آگاہ ہے''

# تفييروبيان

### ا نفاق کے بارے میں سوال

( نیستگونک مَاذَاینُوفَوْنَ فَیُل مَا اَنْفَقُتُمْ مِّن خَیْرٍ۔۔ "
 ( وه آپ سے پوچھے ہیں کہ کیا افغاق کریں ، کہد ہے کہ جو پھا چھا افغاق کرو... )

اس آیت کے بارے پیل مفسرین کا کہنا ہے کہ بیا یک نہا یت حکیما نہ اسلوب کلام پر مشتمل ہے، لوگوں کا سوال بیر قا کہ وہ کون می چیز انفاق لینی خدا کی راہ میں خرچ کریں لینی وہ کس جنس ونوع سے ہونی چاہیئے، بیرسوال نہایت احتفا نہ قا کیونکہ بیر بات واضح تھی کہ انفاق کس چیز سے ہوتا ہے یعنی مال سے، خواہ وہ جس تتم سے کیوں نہ ہولیعنی اس کی جنس ونوع کوئی بھی ہو، جبکہ حق تو بیر تھا کہ بیر پوچھا جاتا کہ وہ کس کے لئے خرچ (انفاق) کریں؟ آیت مبارکہ میں ان کے سوال کا جواب اس طرح دیا گیا کہ انہیں سوال کی درست صورت سے آگاہ کیا جاسکے۔

مفسرین کرام نے جس تکت کی طرف اشارہ کیا ہے وہ نہایت عمدہ و بلیغ ہے لیکن اس کے ساتھ ساتھ وہ ایک قابل فر بات نشنہ عیان چھوڑ گئے ہیں اور وہ یہ کہ آیت میں جہاں ایک نہایت اہم مطلب کو بیان کیا گیا ہے وہاں سوال کرنے والوں کے سوال کا جواب بھی وے ویا گیا ہے کہ وہ کیا چیز انفاق کریں، چنا نچہ دو باراس کا ذکر ہوا: ایک دفعہ ان الفاظ کے ساتھ: ''قِنْ خَیْرِ فَانَ اللّٰهَ بِهِ عَلِیْمٌ''، (اور تم جواچھا کام ساتھ: ''قِنْ خَیْرِ فَانَ اللّٰهَ بِهِ عَلِیْمٌ''، (اور تم جواچھا کام کروالله اس سے بخو بی آگاہ ہے)

بہر حال آیت شریفہ میں اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ مال خرچ کیا جائے خواہ جس جنس ونوع سے کیوں نہ ہو، تھوڑا ہو یا زیادہ ، کہ یکی نیک (خیر)عمل ہےاور خدااس سے آگاہ ہے، لیکن حق توبیرتھا کہ وہ یہ پوچھتے کہ کن کے لئے انفاق کریں ، تو اس کا جواب بیرتھا کہ: والدین ، قریبیوں ، بتیموں ، مسکینوں اور مسافروں (جوحالت سفر میں نا دار ہو گئے ہوں) کے لئے انفاق کریں ۔

## آیت کی بابت مفسرین کی آراء

اس سلسله میں بعض مفسرین نے ایک عجیب رائے پیش کی ہے کہ '' کا ذَائِنْ فِقُوْنَ '' (وہ کیا خرج کریں) سے مراد سنہیں کہ اس کی ماہیت واصل ذات کے بارے میں سوال کرنا علم منطق کی مخصوص اصطلاح ہے، لبندا کسی فضیح عربی کلام میں اس (ما) سے علم منطق کی مخصوص اصطلاح مراد لینا ہرگز درست خبیں ، خاص طور پر کلام البی میں جو کہ فضیح ترین اور بلیغ ترین کلام ہے، اس طرح کی اصطلاحات مراد لینا فضیح نہیں بلکہ حقیقت یہ ہے کہ ان کا سوال یہ تھا کہ اسے کس طرح خرج کریں اور کن موارد میں خرج کریں لبندا جواب میں انہیں مصرف کے موارد کی نثا ندہی کردی گئی ، بنا برایں جواب سوال کے عین مطابق ہے۔

اس قول کی ما ند بلکہ اس سے زیادہ تجب آورا کیک دور اقول ہے جے بعض مفسرین نے ذکر کیا ہے، وہ کہتے ہیں کہ اگر چہ سوال حرف ' مسا'' کے ذریعے ہوا ہے لیکن اس سے مرا دخرج کرنے کی کیفیت دریافت کرنا تھا کیونکہ یہ بات تو معلوم ہے کہ مال ہی خرج کیا جاتا ہے بلازا اس کے بارے ہیں سوال کرنے کی ضرورت ہی نہیں ہوتی اور نہ ہی ذہین اس کے معلوم ہے کہ مال ہی خرج کیا جاتا ہے بلازا اس کے بارے ہیں سوال مال کے خرج کرنے کی کیفیت کے بارے ہیں تھا علاوہ کسی طرف متوجہ ہوتا ہے۔ بنا برای متعین طور پر کہا جاسک ہے کہ سوال مال کے خرج کرنے کی کیفیت کے بارے ہیں تھا (اسے کس طرح خرج کیا جائے) جیسا کہ سورہ بقرہ کی آئے ہیں گئی ارشادہ ہوا: '' قالُوا اڈع کُلنا کَن بُلگ بُلگی نُلنا کَما ہوگئا کُلئا کُلئا کُلئا کُلئا کُلئا کُلئا کُلئا کُلئا کہ کہ اللہ ہوں کہ کہ اللہ ہوں کہ کہ ہوئی چا ہے۔ واضح ہے کہ بقرہ یعنی گائے کہ بارے ہیں ہم شبہ کا شکار ہیں کہ وہ کس طرح کی ہوئی چا ہے۔ واضح ہے کہ بقرہ ایعنی گائے کہ بارے ہیں معلوم ہے کہ وہ ایک جو پا یہ جا تور ہا ور ہے اور اس کی شکل وہ یکر نظانیاں بھی بھی جانے ہیں لہذا ہے ہمنا ہے کہ ان کا مقصد اس گائے کی بارے ہیں معلوم ہے کہ وہ ان کی مجا ہے تھیں دریا فت کرنا تھا بلکہ بیٹی طور پر کہا جا سکتا ہے کہ ان کا مقصد اس گائے کی خصوص نشانیاں معلوم کرنا تھا تا کہ اسے دو سری کسی گائے سے تمیز دیسکیں ، اس لئے ان کے جواب ہیں جو کہ کہ کہا گیا وہ ان کے سوال کے ہیں مطابق تھا ، چنا نچہ ارشادہوا: اِنَّھَا بُھَرَۃٌ لَا ذُرُنُ کُر ۔ '' وہ گائے نہ اتنی بوڑھی ہے کہ۔۔۔۔ (سورہ بقرہ ) کے سوال کے ہیں مطابق تھا ، چنا نچہ ارشادہوا: اِنَّھَا بُھَرَۃٌ لَا ذُرُنُونٌ ۔ ۔'' وہ گائے نہ اتنی بوڑھی ہے کہ۔۔۔۔ (سورہ بقرہ )

حقیقت بیہ کہ ذکورہ بالا خیالات کا اظہار کرنے والے حضرات اشتباہ وغلط بنی کا شکار ہوئے ہیں کیونکہ حرف
" ما" اگر چہ لغت میں طلب ما ہیت (کسی چیز کی اصل حقیقت معلوم کرنے) کے لئے نہیں بنایا گیا بلکہ وہ علاء علم منطق کی
مخصوص اصطلاح ہے اور وہ کہتے ہیں کہ جب کسی چیز کی ما ہیت کے بارے میں سوال کرتا ہوتو حرف" ما" ذکر کیا جاتا ہے اور
یوں کہا جاتا ہے" ما ہو" یا" ماھی "؟ اور ما ہیت سے مراد وہ تحریف ہے جو جن قریب اور نصل قریب سے مرکب ہو، یہ
علم منطق کی مخصوص اصطلاح ہے۔ لیکن حرف" ما" لغوی طور پرطلب ما ہیت کے لئے بنائے نہ جانے سے بیر تا بت نہیں ہوتا

کروہ کی چیز کی کیفیت کے بارے میں سوال کرنے کے لئے بنایا گیا ہے۔ تاکہ انفاق کے ستحقین کے بارے میں سوال کرنے والا' عَلیے میں اند فیق' کی بجائے ''مساذا اند فیق' کے ،تواس کی بات سی ہواوراس کے جواب میں ''کہلوالمدین و اللقو بین' کہنا درست ابنا بر بین تظریہ قطعاً فلط اور اس کا نا درست ہونا واضح ہے، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ حق اللہ دین و اللقو بین' کہنا درست ابنا کی بچان اس کی ما بیت و حق اللہ دین و اللقو بین' کی چیز کی شاخت و پچان کی غرض سے سوال کرنے کے لئے بنایا گیا ہے خواہ اس کی پچان اس کی ما بیت و اصلا تی معنی کے اس فات و حقیقت کے قریبے یا اس کی خصوصیات واوصاف کے قریبے ہو، بنا برایس یہ معنی علم منطق کے اصطلاحی معنی کے منافی نہیں بلکہ اس سے اعم ہے۔ یعنی ایک ایپ وسی معلوم کرنے کے لئے بنایا گیا ہے ، اور گائے کے واقعہ میں جوسوال و جواب در ست نہیں کہ اسے صرف کسی چیز کی کیفیت معلوم کرنے کے لئے بنایا گیا ہے ، اور گائے کے واقعہ میں جوسوال و جواب قرآن مجید میں فہرور پر بتائے کہ اس کی ما بیت کیا ہے؟ اور منافی طور پر بتائے کہ اس کی ما بیت کیا ہے؟ اور منافی طور پر بتائے کہ اس کی ما بیت کیا ہے؟ اور منافی طور پر بتائے کہ اس کی ما بیت کیا ہے؟ لئوکی معنی معنون سے واص ان واص ان واضح کر سے انوکی معنی معنون ہو سے اور جواب بھی اس کے مطابق دیا گیا اور اس میں گائے کی خاص صفات واصاف واضح کر سے جن سے اس کا تشخیص ہو سکے اور جواب بھی اس کے مطابق دیا گیا اور اس میں گائے کی خاص صفات و خصوص نشانیاں بتائی

جہاں تک اس قول کا تعلق ہے کہ یہ بات تو معلوم تھی کیا خرچ کریں (مال) لانداح ف'' ما'' کے ذریعے جوسوال کیا گیا وہ صرف کیفیت کے بارے میں تھا کہ کس طرح خرچ کریں ، تو اس کا غلط و نا درست ہونا بھی ایک واضح و آشکار امر ہے کیونکہ مور دسوال کا معلوم ہونا لفظ کے اصل معنی میں تبدیلی کا سبب نہیں ہوسکتا۔

ان دوا توال کی ما نندایک تیسرا قول بھی ہے جوانبی کی طرح ضعیف و نا درست ہے اور وہ میہ کہ اس آیت میں حرف" ما" کے ذریعے جوسوال ہوا ہے ( مَاٰ ذَا لَیْنُوفُنُونَ ) وہ ماہیت اور کیفیت دونوں کے بارے میں ہے لیعنی کیا خرچ کریں اور کہاں خرچ کریں؟ مگران دونوں میں سے ایک کوذکر کیا گیا اور دوسرے کوحذف کردیا گیا چنانچہ جواب کے الفاظ خوداس کی دلیل ہیں ، اس قول کا نا درست ہوناکسی بیان کا مختاج نہیں۔

بہرحال آیت مبارکہ میں سوال (صَاذَا اُینْفِقُونَ: وہ کیا خرج کریں) کا اصل جواب دیے کی بجائے ایک اور جواب دیا گیا ہے تا کہ سوال کرنے والے متوجہ وآگاہ ہوں کہ انہیں '' کیا خرج کریں'' کی بجائے یہ سوال کرنا جا ہے کہ '' کہاں خرج کریں''؟ کیونکہ یہ بات واضح ہے کہ انفاق مال ہی کا ہوتا ہے،

جہاں تک اصل سوال کے جواب کی بجائے ایک اور سوال کا جواب دینے بینی سوال کا مور د تبدیل کر کے جواب دینے کا تعلق ہے تا کہ سوال کرنے والے کواس دوسرے سوال کی طرف تو جہ دلائی جائے تو اس طرح کی مثالیں قرآن مجید میں کثرت سے موجود ہیں اور پیلطیف ترین اصول بلاغت قرآن مجید ہی سے مختص ہے، چند مثالیں ملاحظہ ہوں:

سوره بقره ، آیت ا ۱۷:

''وَ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِهَا لا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآ ءًوَّ نِنَ آءً''
 ( كافروں كى مثال اس محض جيسى ہے جو كى اپنے جانور كو چئے چئے كر بلائے جو آ وازاور بكار كے سوا كھے بھى نہ ستا ہو )
 اس آیت میں كافروں كى مثال ذكر كرنے كے بجائے انہیں دعوت حق دینے والے كى مثال ذكر كى گئى ہے۔
 سورہ آل عمران ، آیت کا ا:

نَ مَثَلُمَا لِيُنْفِقُونَ فِي هٰ نِهِ الْحَلْوةِ التَّانْيَا كَمَثَلِ بِيْجٍ فِيهَا صِرُّا صَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوْ ا أَنْفُسَهُمُ اللهُ مَا كُنْهُ "
 فَا هٰ لَكُنْهُ "

(اس د نیاوی زندگی میں وہ جو کچھ خرج کرتے ہیں اس کی مثال ششٹری ہوا کی ہے جوان لوگوں کی کھیتی پر جا پڑے جنہوں نے اپنے او پڑھلم کیا پھرانہیں ہلاک کردے)

اس آیت میں اس مال کی مثال جود نیائے لئے خرچ کیا جائے ایک بلاءو آفت سے دی گئی ہے۔ سورہ بقرہ ، آیت ۲۱۱:

ن "مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنَبُتَتُ سَبْعَ اللهَ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنَبُتَتُ سَبْعَ اللهَ اللهِ عَلَى اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنَبُتَتُ سَبْعَ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الللهِ عَلَى ا

سوره شعراء، آیت ۸۹:

۰ '' یَوْمَ لَایَنْفَعُ مَالٌ وَّلاَ ہَنُوْنَ ﴿ اِلّامَنُ اَ ثَیَاللّٰهَ بِقَلْبِ سَلِیْمٍ '' (اس دن نہ کوئی مال فائدہ دےگا اور نہ اولا د، مواسے اس کے کہ جوخدا کے حضور قلب سلیم کے ساتھ پیش ہو ) اس آیت میں روز قیامت کا تعارف کرواتے ہوئے کہ اس دن مال اوراولا دکوئی فائدہ نہ دیے گی ان افراد کا تعارف کرایا گیا ہے جوخدا کے حضور قلب سلیم (پاکیڑہ دل) کے ساتھ حاضر ہوں گے۔

سور ، فرقان ، آیت ۵۵:

ن قُلُ مَا اَسْئَلُکُمْ عَلَیْهِ مِن اَجْدِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اَنْ يَتَنْ خِلَ إِلَى مَتِهِ سَبِیلًا"
 ( کہدو بیجئے کہ میں تبلیغ رسالت پرکوئی اجرت نہیں ما تکتا سوائے اس کے کہ جوفض اپنے پروردگار کی طرف جانے کاراستدا پنائے)

اس آیت میں اجررسالت کا تذکرہ کرتے ہوئے اس محض کی بات کی گئی ہے جو خالص ارادہ وعمل کے ساتھ خدا

کے حضور آئے۔

سوره صافات ، آیت ۱۲۰:

O "سُبْحُنَاللهِ عَمَّالِيصِفُونَ ﴿ اللهِ عِبَادَاللهِ الْمُخْلَصِيْنَ "

(پاک ہے خدااس سے ، جولوگ اس کی وصف بیان کرتے ہیں سوائے خداکے خلص بندوں کے!) اس آیت میں بھی خدا کی تو صیف کے بارے میں ذکر کرتے ہوئے خلص بندوں کا تذکرہ کیا گیا ہے، یہاوران جیسی دیگر آیات میں انداز نخن وروئے گفتار کی تبدیلی کے بہترین نمونے موجود ہیں۔

# علم خدا کی وسعت

"وَ مَا تَفْعَلُوا مِنْ خَنْدٍ فَإِنَّ اللهَ يَهِ عَلِيدٌمٌ"
 (اورتم جونيكي كروتوالله الله بهتر جائے والا ہے)

یہاں'' انسف ق''کوکار خیر سے تعبیر کیا گیا ہے جیسا کہ ابتدائے آیت میں مال کوخیر سے تعبیر کیا گیا تھا ،اس سے
اس مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا کہ اگر چہ مال کا خرج کرتا (انفاق) مستحن و پہندیدہ عمل ہے خواہ مال تھوڑا ہویا زیادہ،
تا ہم مناسب سے ہے کہ جو مال انفاق کیا جائے وہ اچھا اور پہندیدہ ہو، چنا نچہ خداوندعا کم نے سورہ آل عمران ،آیت ۹۲ میں
ارشا دفر مایا:

0' كَن تَنَالُواالْيِرْحَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّاتُحِبُّونَ'

(تم ہر گزنیکی نہ پاؤگے جب تک کہاں چیز کا افعاق نہ کروجیے تم پیند کرتے ہو)

اورسورهٔ بقره آیت ۲۶۷ میں یوں آرشا دفر مایا:

٥ ''يَا يُنْهَاالَّ نِيْنَ امَنُوَ النَفِقُوامِنَ طَيِّلْتِ مَا كَسَبْتُمُ وَمِثَا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ الْالْمُ مِنَ الْاَثْمُ فِي الْكَانَ تُنْفِيهُ وَلَا تَنْيَسُوا الْخَبِيْثَ وَلَا تَنْ اللّهُ مَا الْخَبِيْثَ وَلَا تَنْ اللّهُ اللّهُ مَا الْحَبِيْدَ وَلَا تَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

(اے اہل ایمان تم اپنی پاک کمائی میں سے اور اس میں سے جوہم نے تنہارے لئے زمین سے اگایا ہے انفاق کرواور ان ناپاک چیزوں میں سے انفاق ندگروجن کوتم خور بھی تاپیندیدگی و بہتو جبی کے بغیر لینے کوتیار نہیں ہوتے ) اس کے علاوہ زیر نظر آیت مبارکہ (وَ مَانَنْدُنْفُوْ اَمِنْ خَیْرِ۔۔) سے اس مطلب کی طرف اشارہ بھی مقصود ہے کہ جو کچھ خرج کرو (انفاق) وہ بناء برخیرا ورا چھے اندا ز کے ساتھ ہونہ کہ بناء برشر اور برے انداز کے ساتھ ، چنانچہ اس سلسلے میں خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره بقره ، آیت ۲۲۲:

0 "ثُمَّلايُتْبِعُوْنَمَآ النَّفَقُوْامَنَّاوَّلآ اَذَى"

( پھروہ لوگ انفاق کرنے کے بعد نہ تواحسان جٹلاتے ہیں اور نہ ہی آزارو تکلیف پہنچاتے ہیں )

ای طرح سورهٔ بقره کی آیت ۲۱۹ میں یوں ارشاد ہوا:

0 "يَسْئَلُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ فَقُلِ الْعَفْو"

(وہ آپ سے بوچھے ہیں کدکیا انفاق کریں تو کہدو بجئے درگزر!)

# روايات پرايك نظر

اصحاب النبي كاتذكره

تفیر'' درمنثور'' میں جناب ابن عباس سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے اصحاب النبی سے زیادہ اچھے لوگ نہیں دیکھے، انہوں نے حضرت پنجبر اسلام سے آپ کی رحلت تک صرف تیرہ (۱۳) مسئلے پوچھے جو کہ سب کے سب قرآن میں ذکور ہیں مثلاً:

شراب اورجواکے بارے میں سوال:

(يَسْتَكُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ وَ الْمَيْسِرِ) وه آپ سے شراب اور جواکے بارے میں پوچسے ہیں۔،

حرمت والع مهيندك بارے ميں سوال:

(يَسْتَكُونَكَ عَنِ الشَّهُوِ الْحَرَاهِ )وه آب سحرمت والعمين عبار على يوجع بير -

حیض کے بارے میں سوال:

(وَيَسْتُلُونَكَ عَنِ الْمَحِيْضِ) وه آبً سے حض كے بارے ميں يو چيتے ہيں۔

انفال کے بارے میں سوال:

(يَسْتَلُونَكَ عَنِ الْرَانْفَالِ) -وه آپ سے انفال کے بارے میں ہوچتے ہیں۔

انفاق کے بارے میں سوال:

(یَسْئَلُوْ نَكَ مَا ذَایْنُفِقُوْنَ) وہ آپ سے پوچھے ہیں کہ کیا انفاق کریں۔، اوروہ (اصحاب النبیّ) صرف وہی کچھ آنخضرت سے پوچھے تھے جوان کے لئے مفید ہوتا تھا۔

(تفيير درمنثور، جلدا \_صفحه ۲۴۴)

تفیر'' مجمع البیان' میں مذکور ہے کہ بیآیت (بَیْسَآ کُونکَ مَاذَا یُنْفِقُونَ)عمرو بن جوح کے بارے میں نازل ہوئی جو کہ عمر رسیدہ اور مالدار آ دمی تھااس نے ایک دن حضرت تی فیمبراسلام سے پوچھا: میں کیا صدقہ دوں اور کے دوں؟ اس وقت خدانے بیآیت نازل فرمائی۔

(تفسير مجمع البيان ، جلد ٢ يصفحه ٣٩)

اس طرح کی روایت تفییر'' درمنثور' میں ابن منذراورا بن حیان کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہے، اس روایت کوالل تفییر واہل نظر حضرات نے ضعیف قرار دیا ہے اور بیآیت مبار کہ سے مطابقت بھی نہیں رکھتی کیونکہ آیت میں صرف اس بات کا ذکر ہے کہ کیا خرج کریں ، اس میں کس پرخرج کریں (کس کوصد قد دیں) کی بابت سوال ہی ندکورنہیں تو اسے عمر و بن جوح سے مربوط کیونکر قرار دیا جاسکتا ہے۔

ای طرح ایک اور دوایت میں جوابن جریر سے اور آبن جرت کے حوالہ سے ابن منذر سے ذکور ہے یوں بیان ہوا ہے کہ اہل ایمان نے حضرت پیغیر اسلام سے پوچھا کہ اپنے اموال کہاں خرچ کریں؟ توان کے جواب میں بیآیت نازل ہوئی کہ وہ آپ سے پوچھتے ہیں کہ کیا خرچ کریں؟ توان سے کہہ دیجئے کہتم جو کچھ بہتر خرچ کرووہ والدین کے لئے، قریبیوں کے لئے ، مکینوں کے لئے ، نا دار مسافروں کے لئے انفاق کرو،

اس روایت اور آیت کے درمیان عدم مطابقت واضح ہے کیونکہ بیتمام موار دمستخب انفاق کے ہیں اور زکو ۃ ان کے علاوہ ہے ،

ای طرح جوروایت "سدی" سے منقول ہے اس میں ندکور ہے کہ بیآیت زکو ہا کا تھم صاور ہونے سے پہلے نازل ہوئی، اس میں جس انفاق کا تذکرہ ہے اس سے مراد وہ اخراجات ہیں جو اہل وعیال پر ہوتے ہیں (جن کوعام اصطلاح میں" نان ونفقہ" کہاجا تا ہے ) اور اس میں وہ صدقہ بھی شامل ہے جو خدا کی راہ میں دیاجا تا ہے کہ جے زکو ہ کے تھم نے منسوخ کردیا۔

یا در ہے کداس آیت اور زکو ہ کے تھم والی آیت (خُلْ مِنْ اَمُوَالْمِیْمُ صَلاَقَةً)۔۔سورہ توبہ آیت ۱۰۳۔ (ان کے اموال سے صدقہ وصول کرو) کے درمیان ناتخ ومنسوخ کی نسبت وتعلق ہی نہیں پایا جاتا ، مگریہ کہ یہاں نتخ سے عام قرآنی معنی کے علاوہ کوئی اور معنی مراولیا جائے۔

#### آیات ۱۱۷ تا ۱۱۸

ڴؾڹۜ؏ؘڮؽؙڴؙؙؙؙؙؙؙؙؙؗؗؗؗۿؙٳڷؙۊؚؾٵڷۅؘۿؙۅٙڴڽ۠ڰ۠ڷۘڴؙؠۨٷ؏ٙڵٙؽٲڽؙؾڴۯۿۅ۫ٳۺؽٵؖۊۿۯڂٙؽڒڷڴؠٛ ۅؘۘۼۜڵٙ؈ٲڽٛؿؙڿؚڹؖۅٳۺؽٵؖۊۿۅؘۺڒؖڷڴؠٝٷٳۺ۠ؽۼڶؠؙۅٳڹٛؿؙؠٛڒؾۼڶڹؙۅٛڹؘٙ

يَسُئُلُونَكَ عَنِ الشَّهُ وِالْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ عُلُقِتَالٌ فِيهِ كَبِيْرٌ وَصَدَّعَنُ سَبِيلِ اللهِ وَكُفَرَّ بِهِ وَالْسَجِ وِالْحَرَامِ فَوَاخُرَاجُ اَهْلِهِ مِنْهُ ٱكْبَرُ عِنْ دَاللهِ وَالْفِتْنَةُ اكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَّى يَرُدُّو كُمْ عَنْ دِينِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا وَمَن يَّرُتُ وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَنْ دِينِهِ فَيَمْتُ وَهُو كَافِرٌ فَا وَلِإِكَ حَبِطَتُ امْمَالُهُمْ فِي الدُّنْ يَكَاوَ الْإِخِرَةِ وَاوْلَإِكَ آصَحْ النَّامِ عَمْ فِيهَا خَلِدُونَ الْحَرَامِ وَالْمَالِكَ اللهَ اللهُ الل

ٳڽۜٞٵڷڹؿؗؽٵڡؘڹؙۏٵۊٵڷڹؽؽۿٵڿۯۏٵۊڂ۪ۿٮؙۏٵڣٛڛؘؠؚؽڸؚٳٮڷڡؚٵؙۅڵٙؠٟڮؽڕؙڿۏڹ ؆ڂٮۜؾٵۺ۠ڡؚٵۊٵؿ۠ڎۼڣؙۏ؆؆ڿؽؠٞ

#### تزجمه

O تم پر جہا دواجب کیا گیا جبکہ تم اسے ناپیند کرتے ہو ٔ حالانکہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ تم کسی چیز کو ناپیند کرتے ہو جبکہ وہ تہارے لئے بہتر ہوتی ہے اور تم کسی چیز کو پیند کرتے ہو جبکہ وہ تمہارے لئے بری ہوتی ہے اور خداسب کچھ جا نتا ہے مگر تمہیں نہیں جانے۔ (۲۱۲)

O آپ سے حرمت والے مہینہ میں جنگ کرنے کی بابت دریافت کرتے ہیں توان سے کہد دیجئے کہ اس میں جنگ کرنا ہوا گناہ ہے کہ لوگوں کو خدا کی راہ سے روکا جائے ، خدا کا انکار کیا جائے ، مبجد الحرام سے منہ موڑا جائے اور اس الحرام ) میں رہنے والوں کو اس سے نکال باہر کیا جائے ، فتذہر پا جائے اور اس (مبجد الحرام) میں رہنے والوں کو اس سے نکال باہر کیا جائے ، فتذہر پا کرنا تل سے ہوا گناہ ہے ، وہ (مشرکین) ہمیشہ تم (ایمان والوں) سے لڑتے ہی رہیں گئی رہیں گئی کرنے کہ یہاں تک کہ مہیں تمہارے دین سے برگشتہ کردیں اگر ان کا بس چلے ، اور تم میں سے جو شخص اپنے دین سے روگر دانی کرلے اور اس حالت کفر میں مرجائے تو ایسے لوگوں کے اعمال دنیا و آخرت میں ضائع ہوجائیں گے اور وہ جہنمی ہیں اس میں ہمیشہ ہی رہیں کے اعمال دنیا و آخرت میں ضائع ہوجائیں گے اور وہ جہنمی ہیں اس میں ہمیشہ ہی رہیں گے۔

O جولوگ ایمان لائے اور خدا کی راہ میں ہجرت و جہاد کیا وہی خدا کی رحمت کے امید وار ہیں، خدا بخشنے والانہایت مہر بان ہے۔

# تفسيروبيان

### قال كافريضه

کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ کُنَ اللّٰمُ '
 (تم پرقال واجب کیا گیا جبکده المتهیں نا پندہے)

### ايك لطيف او بي نكته

یہاں ایک نہایت لطیف اولی علتہ قابل توجہ ہے کہ آنیت میں لفظ '' کتب'' ( فعل مجبول ) ذکر کیا گیا ہے جس کامعنی ہے'' لکھ ویا گیا ہے'' ، اس میں فاعل اور لکھنے والے کا نام ذکر نہیں کیا گیا اس کی وجہ یہ ہے کہ لوگ جہاد کو ناگوار سجھتے تھے جیسا

کہ ارشاد ہوا'' وَهُوَ کُنُ گُا گُنُم'' (وہ تہہیں نا گوارہے ،تم اسے پیندنہیں کرتے) للبذا اظہار یخن میں اس اصول کو اپنایا گیا کہ اگر مخاطب کسی چیز کو تا پیند کرتا ہوتو فاعل کا ذکر کرنا مناسب نہیں ہوتا تا کہ اس (فاعل) کی ہتک عزت و بیرمتی نہ ہوئے پائے ، یہاں جہاد کا عظم چونکہ خدانے صا در فر ما یا للبذا ضروری تھا کہ تھم دینے والے کا نام ذکر نہ کیا جائے تا کہ کوئی شخص جہاد کو نا پیند کرنے کی وجہ سے خدا کی شان میں گتا خی یا جہارت نہ کرنے پائے اور اس کا مقدس نام بیرمتی سے محفوظ رہے اور جہاد کا حکم صا در کرنے کی وجہ سے اہلِ ایمان ذات کردگار کو تا پیند بیرگی کی نگاہ سے نہ دیکھیں۔

لفظ'' کرہ'' (کا آپ پر پیش کے ساتھ) کا معنی ناپندیدگی و ناگواری ہے کہ انسان کسی چیز کی بابت اپنے تین محسوس کرتا ہے، اور'' کرہ'' (کا آپ پر زبر کے ساتھ )اس تختی کو کہتے ہیں جسے انسان کسی پیرونی عامل کی وجہ سے اپنے اندر پاتا ہے اور برواشت کرتا ہے مثلاً کوئی شخص کسی کو مجبور کر ہے کہ وہ فلاں کا م انجام دے جبکہ اس کام کی اوائیگی اس پرگراں ہو تو وہاں لفظ'' کرہ'' استعال کیا جاتا ہے۔اس کی قرآنی مثالیں ملاحظہ ہوں:

0 " فَقَالَ لَهَا وَلِلْا مُن ضِ انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كُنْ هًا" (سوره ونصلت، آيت ١١)

(اس نے آسانوں اور زمین سے کہا کہ آجاؤر ضاور غبت کے ساتھ یا ناپندید کی کے ساتھ)

ان دوآ بنوں میں لفظ ' کرہ' ' بخق و نا گواری اور نا پشدیدگی کے معنی میں ذکر ہوا ہے ، پہلی آیت میں شوہر کی طرف سے بیوی سے میراث پانے کے لئے زبر دستی کرنا اور دوسری آیت میں خدا کی طرف سے اپٹی مخلوق پر کوئی عظم مسلط کرنا مراد لیا گیا ہے۔

جہاں تک جہاد، جو کہ خدا کی طرف سے صادر ہونے والا واجب العمل علم ہے اس کا اہل ایمان کے لئے نا گوار و بار خاطر ہونا ہے تو اس کی گئ وجو ہات ممکن ہیں کہ جن کے پیش نظر آیت شریفہ میں '' وَ هُوَ كُنْ گا لَّكُمْ'' (وہ تہمیں نا گوار ہے ) کے الفاظ استعال کئے گئے ہیں، ملاحظہ ہو:

(۱) بگا۔ وقال میں چونکہ جانیں ضائع ہوتی ہیں 'جسمانی طور پر تکلیف ہوتی ہے، مالی نقصان ہوتا ہے، تا امنی پھیلی ہوتا رام وسکون ختم ہوتا ہے بہ البندا معاشر تی زندگی میں اس طرح کے امور کوعموماً تا پہند بدگی کی نظر سے دیکھا جاتا ہے بینا برایں اہل ایمان کو جو کہ انسانی معاشرہ ہی کے افراد ہیں ، اس طرح کے عظم کا تا گوار ہونا ایک طبعی امر ہے اور خداوندِ عالم بنا پر آیں اہل ایمان کی تحریف کی اور ان کی مدح میں نہایت عمرہ الفاظ ذکر فرمائے اور ان میں صالح و با کر دار اور اپنی کا وشوں میں کامیاب افراد کا تذکرہ فرمایا لیکن اس کے باوجود ان میں سے بعض افراد کو کہ جن کے دلوں میں بیاری و کبی اور

فکر وعمل میں انحواف ہے مور و فدمت قرار دیا اس حقیقت کا شبوت جنگ بدر، احد اور خدر ق سے مر بوط آیات کا مطالعہ کرنے سے بخو ابال جا تا ہے، اس کے علاوہ وہ کی بحث کا محاسی کے اس میں کوئی حرک افر م کیس آر ان کوئی افراد یا اکثر کی عمل کے مرحک ہوتے ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی گار گئٹ گئٹ کا قواس کی وجہ بھی بھی ہے کہ مؤمنین میں طرف سے جہادو قال کو تا گوارو تا پہند بھینے کی جونبست دی گئی ہے (و کھو کُن گُنگٹم) تو اس کی وجہ بھی بھی ہے کہ مؤمنین میں سے بعض بلکہ اکثر افراداسے تا گوارو تا پہند بھینے کی جونبست دی گئی ہے (' لکم'' ( تمہارے لئے اسمیں) کا لفظ استعمال کیا۔ سے بعض بلکہ اکثر افراداسے تا گوار بھیتے تھے لہذا خداو نوعالم نے'' لکم'' ( تمہارے لئے اسمیں) کا لفظ استعمال کیا۔ سے بعض بلکہ اکثر افراداسے تا گوار موجودہ صورت حال میں قال و جہاد سے خاطر خواہ نتیجہ حاصل ٹہیں ہوسکا لہذا اس اسلام ہے کے لئے نفسان دہ خابت ہوگا اور موجودہ صورت حال میں قال و جہاد سے خاطر خواہ نتیجہ حاصل ٹہیں ہوسکا لہذا اس مؤثر کرتا بہتر ہے یہاں تک کہ مسلمانوں کی تعداد کا کفار کی نیادہ ہو جا کیں اور جنگ کرنے کی صلاحیت میں موسک پیش آ جائے تا کہ وہ افرادی تو ت ، مالی استحکام وجنگی صلاحیت کے ساتھ مفار شرکین سے نبرد آزیا ہونے کی تمام ضرور کی خاب تا کہ وہ افرادی تو ت میں ، اس بنا پروہ قبال و جنگ کو تا پہند یدگی کی نگاہ سے دیکھتے تھے اور معروضی حالات میں جہاد کو بادی سے تجہد کر سے تبر کر کے خیالات میں جبر کر سے تبر کر سے تبر کر سے تبر کہ کہ کو تا پہند یدگی کی نگاہ سے دیکھتے تھے اور معروضی حالات میں جبر کر سے تبر کو میں سے تبر کر سے تبر کہ سے تبر کر سے تبر کی حاصل کے پیش نظر تبر اس کے خیالات کا ظہار کر سے خیالات کا اظہار کر سے تبر کر سے تبر کر سے تبر کر سے تبر کو سے تبر کر سے تبر

د نیاوی یا اخروی فائدہ کی تو قع نہیں کی جاسکتی اوروہ انسانی معاشرہ میں اس پیار عضو کی حیثیت رکھتے ہیں کہ جس کی بیاری سے دوسرے اعضا محفوظ نہیں رہ سکتے اور اس کا علاج اسے کا ث دینے کے علاوہ کچھ نہیں۔

ندکورہ بالا تین وجو ہات کی بناء پرمؤمنین کی نسبت جملہ ''وَهُوَ کُنُ گُلُمُ '' (اور وہ سہیں ناپندو نا گوار ہے) کی تاویل ہوئتی ہے، البتہ عمّا ب وسرزنش پر بنی آیات (کہ جن کی طرف اشارہ ہو چکا ہے) کے پیش نظران میں سے پہلی وجہ زیادہ مضبوط معلوم ہوتی ہے اور جملہ '' کُتِبَ عَلَیْکُمُ الْقِتَالُ'' (تم پر جہادوا جب کردیا گیا ہے) کو صیغۂ جمہول کے ساتھ ذکر کرنے میں جس مکتہ کی طرف تو جہدلائی می ہے۔ ویکر کرنے میں جس مکتہ کی طرف تو جہدلائی می ہے۔

# ناپينديده ممربهتر

" عَلَى اَنْ تَكُرُهُ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

یہ بات کی بار ذکر ہو چی ہے کہ کلام الٰہی میں لفظ '' اور ' لعلی' اور ان کے ماند ویکر الفاظ '' امیدر کھنے''
کے معنی میں استعال ہوئے ہیں البتہ بیام طمح ظر ہے کہ ضروری نہیں کہ بیصفت مشکلم ہی سے مخصوص ہو بلکہ بیکا فی ہے کہ وہ مخاطب کی صفت ہو یا مقام خن سے مر بوط ہو، جہاں تک ذات خداوند کے ساتھ اس صفت کے تعلق کا مسلہ ہے تو اس کی بابت بیک ہنا ہرگز درست نہیں کہ وہ '' امید کرتا ہے کہ فلاں کا م ہو جائے'' اس کی ذات اس طرح کی صفات سے منزہ و بالاتر ہے حقیقت ہے کہ جب وہ کہتا ہے '' مسیٰ ان یکون کذا'' (امید ہے ایسا ہو جائے) تو اس کا مقصد بیہ وتا ہے کہ خاطب یا سامع کام کے ہونے کی امید کرے۔

اس آیت مبارکه می لفظ "عسی" دوبار ذکر کیا گیا ہے:

(عَلَى اَنْ تَكْرَهُ وَاشَيًّا ....)

(وَعَسَى أَنْ تُحِبُّوا آشَيُّا ...)

تواس تکرار کا سب سیہ ہے کہ مؤمنین جنگ کو ناپنداور امن کو دوست رکھتے تنے خداوندعالم نے ان کے طرز تھرکی اصلاح یا غلاقبی کے ازالہ کے لئے دومستقل جملوں میں جہا دیے تھم کی حکمت کونہا یت لطیف انداز میں بیان فرمادیا، بنابرایں جب سیکہا جائے کہ'' شایدتم کسی چیز کو ناپند کروجبکہ وہ تہارے لئے بہتر ہو'' اور'' شایدتم کسی چیز کو پند کروجبکہ وہ تہارے خدا کاعلم اور بندوں کی لاعلمی O " وَاللّٰهُ يَعُلُمُ وَانْتُمُ لاَ تَعْلَمُونَ " (اورخدا جانا ہے جَبَرِمْ نیس جانے)

یہ جملہ دراصل سابقہ بیان کے تقہ و بھیل کی حیثیت رکھتا ہے اور مؤمنین کو جہاد سے کراہت اور اس کے مقابلے میں من سے مجت کی بابت ان کے فلط طرز فکر سے آگا ہی دلانے کے امر کو تقویت پہنچا تا ہے چنا نچہ خداوندِ عالم نے اپنے بیان میں قد ریکی انداز اپناتے ہوئے سب سے پہلے مؤمنین کے ساتھ گفتگو میں ارفاق ونرمی کا لہجہ اختیار کرتے ہوئے جملہ "حَلَّى اَنْ اَنْ کُلُوهُ وَ اَشَارِ اَنْ اَلَا اور جب ان کے اذھان شک وجہل مرکب سے پاک ہو گئے اور حقیقت اللمرسے آگا ہی پانے کی راہ ہموار ہوئی تو خداوندِ عالم نے ان کی توجہ اس امرکی طرف مبذول کرنے کے لئے ارشاد فر مایا

کہ بیتھم کہ جسے تم ناپند کرتے ہو دراصل ای خدانے صا در کیا ہے جو تمام حقائق سے آگاہ ہے اور کوئی چیز اس سے مخفی و پوشیدہ نہیں اور تم جس طرح اظہار رائے کر رہے ہو بیتہاری اپی خیال بافی ہے تم خدا کی عطاسے زیادہ کسی چیز سے علم و آگاہی نہیں رکھتے اور تمہارے فکر ونظر کے دائرے میں صرف وہی حقائق آسکتے ہیں جن کی تعلیم خود خدانے دی اس سے زیادہ کوئی امر تم پر آشکار نہیں ہوسکتا لہٰذا ضروری ہے کہ تم اپنے تمام معاملات خدا کے سپر دکرتے ہوئے اس کے تھم وفر مان پر سرتسلیم خم کر دواور سرایا اس کے اطاعت گزارین جاؤ۔

یہ آیت مبارکہ (وَ اللّٰهُ يُعَلَمُ وَ أَنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ) خداوند علم على الاطلاق اور غير خدا كے جہل على الاطلاق كى واضح دليل ہے اور ان ديكر آيات كى مانند ہے جن ميں خداوند عالم كے لئے على الاطلاق علم كا اثبات اور غير خدا كے لئے اس كى نفى موئى ہے مثلاً:

0" إِنَّ اللَّهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ"

(خدا پرکوئی چیز تخلیمیں) \_ سورہ ء آلعمران ، آیت ۵ \_ . ،

٥ " وَلَا يُحِيْظُونَ بِشَى ءِ مِنْ عِلْمِ ﴾ إلَّا بِمَاشَاء "

(وہ اس کے علم کا ذرہ بھرا حاطرتیں کر سکتے سوائے اس چیز کے کہ جے خداخود جاہے) سورہ ء بقرہ ، آیت ۲۵۵ ....،

اس موضوع كى بابت اى سورة مباركه كى آيت • ١٩ '' وَقَاتِلُوْا فِي سَبِيلِ اللهِ ..... ' كَاتْغِير مِين قال وجهاد كى بابت بعض الم مطالب ذكر كئے جانچے ہيں۔

# حرمت والےمہینے میں قال کی ممانعت

" يَسْتُلُونَكَ عَنِ الشَّهُو الْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ"
 ( آب ہے یو چے ہیں محرم مہینہ میں قال کا تھم کیا ہے )

اس آیت مبارکہ میں حرمت والے مہینہ میں جنگ وقال کی ممانعت کا ذکر ہے اور اس کی فدمت کرتے ہوئے اسے خدا کی راہ سے دورکر و بیٹی کی کی مبد الحرام والوں کو خدا کی راہ سے دورکر و بیٹے کا سبب اور کفر قرار دیا گیا ہے اس کے ساتھ ساتھ ریجی بیان کر دیا گیا کہ مجد الحرام والوں کو مبحد سے نکال با ہرکرنا اس سے (حرمت والے مہینہ میں جنگ کرنے سے ) زیادہ بواگناہ ہے اور فتنہ بر پاکرنا قبل سے بوا گناہ ہے۔

یہ آیت اس امری طرف اشارہ کرتی ہے کہ کوئی سانحہ رونما ہوا تھا جولوگوں کے استفسار (جس کا ذکر آیت میں ہوا ہے) کا سبب بنا ، اس طرح تمل کا ایک واقعہ بھی ہوا جو کہ ایک خطا فططی پر جمنی تھا ارشادی تعالیٰ ہے: '' اِنَّ الَّنِ بْیْنَ اُصَنُّوْا وَ اللّهُ عَنْ فُوسٌ سَرِ مِنْ تھا ارشادی تعالیٰ ہے: '' اِنَّ الَّنِ بْیْنَ اُصَنُّوْا وَ اللّهُ عَنْ فُوسٌ سَرِ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ

O '' تُقُلُ قِتَالٌ فِيْهِ كَبِيْرُ وَ صَنَّعَ نُ سَبِينِ لِ اللهِ وَ كُفْنَ بِهِ وَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ'' (كهدو يَجِحُ كهاس مِن قَال كناه ہے اور خداكى راه سے روكنا اور خداو مجدالحرام سے مندموژنا اس سے بحى بردا كناه ہے)

لفظ ''صَنَّ '' کامعنی رو کنا اور پھیردینا ہے۔

''سَبِیلِ اللهِ مواد ہے اور ''بِهِ'' میں خمیر ''هِ'' کی بازگشت''سَبِیلِ اللهِ'' کی طرف ہے لہٰڈا یہاں'' کفز' سے مرادعملی کفر ہے نہ کہ اعتقادی۔

" الْمَسْجِدِالْحَرَامِ " كَا مَطْف " سَبِيْلِ اللهِ " يهب الله عبارت يول ب: " صَلَّعَنْ سَبِيْلِ اللهِ وَ الْم كُفُرُّ بِهِ وَالْمَسْجِدِالْحَرَامِ "،

ببرحال بيآيت مباركه،حرمت والعمبيند ش جنگ وقال كےممنوع ہونے كى دليل ہے،

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ ہے آیت، سورہ توب کی آیت ۵ (فَاقْتُلُواالْمُشُرِ کِیْنَ حَیْثُوَ جَدُ تَنْہُو هُمْ) ....تم مشرکوں کو جہاں بھی پاؤتل کردو کے ذریعے منسوٹ ہو چک ہے۔لین بیقول سیح نہیں ،اس سلسلہ میں آیات جہاد کی تفسیر میں بحث ہو چک ہے۔

# فتنہ، تل سے بڑا گناہ

الْوَلَاكُونَ الْعَلَامِ مَنْهُ أَكْبَرُ عِنْدَاللهِ وَالْفِلْنَةُ أَكْبَرُ مِنَ الْقَتْلِ "
 (اوراس كال كواس نكال باجركرنا الله كنزويك اس سے بداكناه ہے، اور فتر قل سے زياده بداكناه ہے)

سے آ بت مبارکہ اہل المسجد الحرام کے وہاں سے نکال باہر کرنے کے ممل کو بہت بڑا گناہ قرار دیتے ہوئے وضاحت کررہی ہے کہ مشرکوں نے اپیا کر کے عظیم معصیت کا ارتکاب کیا ہے، انہوں نے پینجبر اسلام اور مہاجرین مؤمنین کو جو کہ اہل المسجد الحرام ہے وہاں سے نکال باہر کیا اور انہیں آ وار ہو دیار کر دیا، ان کا بیرگناہ قبال سے بھی بڑا ہے، اسی طرح انہوں نے جو فتندا گیزی کی اور مؤمنین کو کفر اختیار کرنے پراکسایا تو بیل سے بھی بڑا گناہ ہے۔ بنا برای مشرکوں کو ہرگزیر حق حاصل نہیں کہ وہ اہل ایمان کو جنگ وقتی کا طعند دیں کیونکہ خود انہوں نے جو پھے کیا وہ قبل سے زیادہ بڑا گناہ ہے اور مؤمنین نے جو پھے کیا وہ قبل سے زیادہ بڑا گناہ ہے اور مؤمنین نے جو پھے کیا وہ قبل سے زیادہ بڑا گناہ ہے اور مؤمنین نے جو پھے کیا وہ فدا کی رحمت وعنایت کی امید کے ساتھ کیا اور خدا مغفرت کرنے والا نہایت مہر بان ہے۔

# مشركين كي بجر يوركوشش

'و وَلا يَزَالُونَ يُقَاتِلُونَكُمْ حَتَى يَرُدُّو كُمْ ..... "
 (وه تم سے لاتے بی رہیں گے یہاں تک کہ تہیں والی پلٹا دیں .....)

اس آیت میں لفظ'' حَتَّی '''' تاکہ' کے معنی میں آیا ہے بنابرایں آیت کامعنی سے ہوگا: وہ (مشرکین ) تم سے لڑتے رہیں گے تا کتہ ہیں تمہارے دین سے روگر واں کر دیں۔

> مرتد كى سزا O "وَ مَنْ يَدُتِدِ دُمِنْ كُمْ عَنْ دِيْنِهِ ....." (اورتم میں سے جو شخص اسے دین سے روگر دال ہوجائے....)

اس آیت میں مرتد لینی وین سے منہ موڑ لینے والے فخص کواس کے اعمال کے ضائع کر دیتے جانے اور جہنم میں ہمیشہ رہنے کی دھم کی وی گئی ہے۔ ذیل میں اعمال کے ضائع کر دیتے جانے (حبط الاعمال) کے بارے میں پھے مطالب ذکر کئے جاتے ہیں:

## اعمال کے ضائع ہونے کی بحث

عربی زبان میں لفظ'' حیط'' کامعنی کسی عمل کا بیکارو بے فائدہ ہونا اور بے اثر و بے نتیجہ ہونا ہے۔قر آن مجید میں میلفظ صرف عمل کی اضافت کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے' ملاحظہ ہو:

سوره زمر ۱۰ یت ۲۵:

٥ "لَيِنُ أَشُرَ كُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَنَّكُوْ نَنَّ مِنَ الْخُسِرِيْنَ"

(اگرتم نے شرک کیا تو تمہاراعمل ضائع وتباہ ہوجائے گااورتم نقصان اٹھانے والوں میں سے ہوجاؤ کے )

سوره محمر، آیت ۳۳:

الْ النَّالَ نِيْنَ كَفَهُ وَاوَصَلُّ وَاعَنُ سَبِيلِ اللهِ وَشَا قُواالرَّسُول مِنُ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُلَى لَنَ يَضُرُّوا اللهَ شَوْلَ مِنْ بَعْدِ اللهِ مُولَ وَلا تُبْطِلُوا الْعَمَالَكُمْ " يَّضُرُّوا اللهَ اللهَ عَلَا اللهُ مُولَ وَلا تُبْطِلُوا الْعَمَالَكُمْ " يَضُرُّوا الله اللهَ وَاللهِ مُولَ وَلا تُبْطِلُوا الْعَمَالَكُمْ "

(وہ لوگ کہ جنہوں نے حق وحقیقت کے واضح وآشکار ہونے کے باو چود کفراختیا رکیا اور خدا کے راستہ سے روکا اور رسول کی مخالفت کی وہ خدا کو ہرگز کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے اور خدا بہت جلدان کے اعمال کو تباہ کر دےگا ،اے ایمان والو! خدا کی اطاعت کرواوررسول کی اطاعت کرواور اسپنے اعمال ضائع نہ کرو)۔

٥ ''وَحَبِطَ مَاصَنَعُوا فِيهُا وَلِطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ''

(اورضائع ہوگیاوہ جوانہوں نے انجام دیااور ..... باطل وتباہ ... ہے جوانہوں نے ممل کیا ) اس سے مشابہ ہاقریب المعنی آیت ۲۳ سورۂ فرقان میں بوں مذکور ہے: ٥ "وَقَدِمْنَا إِلَى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنُهُ هَبَا عَمَّنْ ثُوْرًا"

(اورہم ان کے اعمال کی طرف بڑھیں گے جو پکھ کہ وہ انجام دے چکے ہیں تو ان اعمال کو خاک کے اڑتے بکھرتے ذروں کی مانند کردیں گے )۔

بہر حال'' حط'' سے مرادعمل کا ضائع و بے اثر ہونا ہے۔ بعض ارباب دانش نے کہا ہے کہ اس کی اصل'' حیط'' ہے جس کامعنی زیادہ کھالینے سے حیوان کا پیپ پھول جانا ہے کہ جس سے اس کی ہلا کت کا خطرہ پیدا ہوجائے۔

کلام البی میں حبط اعمال کے اثر کی بابت جو پکھے فدکور ہے اس کا تعلق دنیا اور آخرت دونوں میں اعمال کے ضائع ہونے سے ہوت جس طرح حبط کی دجہ سے اعمال کے اخروی آٹارمجی ختم ہو جاتے ہیں اس طرح ان کے دنیاوی آٹار بھی ختم ہو جاتے ہیں کیونکہ ایمان جس طرح سے اخروی زندگی کی سعاد تمندی کا باعث ہے اس طرح دنیاوی زندگی میں بھی خوشبتی کا سامان فراہم کرتا ہے چنا نچے ہور ویمل کی آبت ہو میں ارشاد حق تعالی ہے:

٥ ''مَنْعَبِلَ صَالِحًا قِنْ ذَكْرٍ أَوْ أَنْ ثَى وَهُوَ مُؤْمِنْ فَلَنْغِينَا فَ حَلِو الْحَلِيبَةَ وَلَنَجْزِينَا هُمُ اَجْرَهُمْ بِإَحْسَنِ
 مَا كَانْدُوا يَعْمَلُونَ '' ،

(جومردیاعورت نیک عمل انجام دے اور وہ مؤمن ہوتو ہم اسے پاکیزہ زندگی کی نعمت سے نوازیں گے اور ہم انہیں ان کے اجھے اعمال کا اجرعطا کریں گے )۔

اس آیت مبارکہ شن ایمان کے ساتھ عمل صالح بجالانے والے کو دنیا وآخرت میں اجرو جزا کی ٹوید دی گئی ہے۔ دنیا میں پاکیزہ حیات اور آخرت میں عظیم اجر میں جبکہ اس کے برعکس کفراختیار کرنے والوں بالخصوص ان لوگوں کو جوابیان لانے کے بعد مرتد ہو گئے ان کی زندگی یقینا تختیوں سے بھر پوراوروہ نہایت نقصان وخسران میں ہوں گاوران کے اعمال دنیا بی میں ضائع و تباہ ہو جا کیں گاوروہ اپنی کا وشوں سے کوئی سعادت بخش نتیجہ حاصل نہ کر سکیں گے کیونکہ ایسے افراد کے دنیا بی میں ضائع و تباہ ہو جا کیں گاوروہ اپنی کا وشوں سے کوئی سعادت بخش نتیجہ حاصل نہ کر سکیں گے کیونکہ ایسے افراد کے دلوں میں پختہ ایمان نہیں پایا جا تا اور ان کے قلوب لا فائی ولا زوال ذات کردگار سے ہر طرح کے تعلق سے خالی و عاری ہیں کہ اگروہ تعلق ہوتا تو اس کے ذریعے حصولی تعمت پرشاد مان ہوتے اور تکلیف و مصیبت میں تملی واطمینان پاتے اور حاج تندی کی حالت میں اس کی طرف رجوع کرتے ،

سورهٔ انعام، آیت ۲۲ میں ارشادخداوندی ہے۔

٥ '' أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتًا فَا حَيَيْنُ هُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُوْرًا يَّ مُشِى بِهِ فِ النَّاسِ كَمَنُ مَّ ثَلُهُ فِ الظُّلُلْتِ لَيُسَ بِخَامِ جِمِنْهَا'' لَيُسَ بِخَامِ جِمِنْهَا''

(و مخض کہ جومردہ تھااور ہم نے اسے زندہ کیا اور اس کے لئے ایک نور قرار دیا جس کے ذریعے وہ لوگوں میں چاتا

پھرتا ہے آیا اس شخص کی مانند ہے جواند چروں میں گرایزا ہے کہ وہاں سے باہر نہیں آسکتا؟)

اس آیت شریفہ سے ٹابت ہوتا ہے کہ مومن کو دنیاوی زندگی میں ایک نور وروشنی حاصل ہے جس کے ساتھ وہ اپنے انگال انجام دیتا ہے جبکہ کا فراس نور سے محروم ہے۔

ای طرح ایک اور آیت می خدا کا ارشاد ہے:

سوره مله ، آیت ۱۲۴:

٥ '' فَمَنِ التَّبَعَ هُ مَاى فَلَا يَضِلُ وَ لا يَشْتَى ⊕ وَ مَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْمِ ىُ فَاِنَّ لَحْمَعِيْشَةَ ضَنْكَاوَ نَحْشُهُ \* يَوْمَ الْقِلِمَةِ أَعْلَى ''

(جس شخص نے میری اطاعت و پیروی کی وہ ہرگز گمراہ نہ ہوگا اور نہ ہی تخق وشقاوت اس پر چھائے گی اور جس نے میری یاد سے روگردانی کی اس کی زندگی ختیوں و بد بختیوں سے بھری ہوگی اور ہم اسے قیامت کے دن اندھا کر کے اٹھا کیں گے )۔

اس آیت میں مؤمن اور کا فر دونوں کی زندگی کا تقابلی تذکرہ ہوا ہے اور اس امر کی وضاحت کر دی گئی ہے کہ مومن کی زندگی پاکیزہ ، خوشحال ، سعادت مند اور مقرون بہ شاد مانی ہے جبکہ کا فراپٹی دنیاوی زندگی میں بختی ' بیٹختی اور رخ سے دوجا رہے' ان تمام حالات کا راز اور اصل سبب سورہ محمر آیت 9 میں یوں بیان کیا گیا ہے:

٥ " ذلك بِأَنَّا للهُ مَوْلَى الَّذِينَ امَنُواو أَنَّ الْكَفِرِيْنَ لا مَوْلَى لَهُمْ "،

(بیاس سبب سے ہے کہ خدامؤمنین کا مولا ۔۔۔ آقا وسر پرست ۔۔۔۔ ہے اور کا فرول کا مولا کو کی نہیں )

عمل کی بابت ہم نے آیت کی تفییر میں جونظریہ پیش کیا ہے اس سے یہ امر واضح ہوتا ہے کہ یہاں اعمال سے مخصوص عبادتی اعمال اوروہ اعمال جو مرتد مخفض ایمان لانے کے بعد قصد قربت کے ساتھ انجام دیتا رہام راذہیں بلکہ ان سے مرادوہ تمام اعمال ہیں جوانسان حصول سعادت کے لئے انجام دیتا ہے، اس کے ساتھ ساتھ اعمال کا حیط ہونا (ضبطگی) ان لوگوں کے اعمال کی بابت بھی قرآن نے مجید میں نہ کور ہے جن کا نہ تو کوئی عبادتی عمل ہے اور نہ ہی وہ قصد قربت کے ساتھ کوئی عمل انجام دیتے ہیں مثلاً کفارومنافقین ، جیسا کہ ارشاد حق تعالی ہے:

سوره محمد، آیت ۹:

(اے اہل ایمان! اگرتم خدا کی نصرت کروتو وہ بھی تنہاری نصرت کرے گا اور تنہارے قدموں کومضبوط کردے گا اور جو

لوگ کا فر ہو گئے تو ان کے لئے تباہی ہواورخداان کے اعمال کو گم ( نحو ) کر دے گا کیونکہ انہوں نے اس چیز کو ٹالپند کیا جسے خدانے نازل کیا للٖذا خدانے ان کے اعمال کوحیط (ضیط وضائع ) کر دیا )

ال طرح ایک اور مقام پریون ارشا وفر مایا:

سوره آل عمران ، آیت ۲۲:

٥ " إِنَّالَّ نِيْنَ يَكُفُرُ وَنَ بِالْيِتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِ بِنَ بِغَيْرِ حَقِّ تَوْيَقْتُلُونَ الَّ نِيكَ يُمرُونَ
 بِالْقِسُطِ مِنَ النَّاسِ ' فَبَشِّرُهُمْ إِبِعَذَا بِ ٱلِيُحِ ( ) أُولَلْ كَالَّذِينَ حَبِطَتُ أَعْمَالُهُ مُ فِي النَّانَيَ اوَ الْا خِرَةِ "
 وَمَالَهُ مُ قِن نُصِدِينَ ( ) "

(وہ لوگ جوخدا کی آیات کا اٹکار ( کفر ) کرتے ہیں اور انبیاء کو ناحق قبل کرتے ہیں اور ان لوگوں کو قبل کرتے ہیں جو عدل وانصاف کا تھم دیتے ہیں انہیں در دناک عذاب کی خبر دو۔ ایسے لوگوں کے اعمال دنیاو آخرت میں ضائع (حیط ) ہو گئے اور ان کا کوئی مدوگار نہ ہوگا )۔

بہرحال زیر نظر آیت مبارکہ (۲۱۷) سے دیگر آیات حبط کی مانندیہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ کفر وار تداوسے عمل کی تا شرختم ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے سعاوت مند زندگی کا حصول ممکن نہیں رہتا۔ جبکہ اس کے مقابل میں ایمان عمل کو زندہ و تابندہ رکھتا ہے جس کے نتیجہ میں مومن کی زندگی سعاد تمند ہوجاتی ہے۔ بنا برایں اگر کوئی مخص کفر کے بعد ایمان لے آئے تو اس کے وہ اعمال جو کفر کی وجہ سے حبط وضائع ہو گئے سے دوبارہ زندہ ہوجا کیں گے اور وہ سعاد تمند ہوجائے گالیکن اگر کوئی مخص ایمان کے بعد کفر اختیار کر لے تو اس کے تمام اعمال مرمث جا کیں گے اور حبط و با اثر ہوجا کیں گے اور ان میں دنیا و ایمان کے بعد کفر اختیار کر لے تو اس کے تمام اعمال مرمث جا کیں گئے اور حبط و باتر ہوجا کی کہ اگر وہ مرنے سے پہلے آخری امید سے باتی رہ جائے گی کہ اگر وہ مرنے سے پہلے ایمان لے آخری امید سے باتی رہ جائے گی کہ اگر وہ مرنے سے پہلے ایمان لے آئے تو شاید اس کی نقذ ریبدل جائے اور اس کے اعمال کی سعادت آفرین کی راہ ہموار ہوجائے گی اگر وہ کئے گے۔ ارتدادی کی حالت میں مرجائے تو اس کے اعمال کا حبط وضائع ہونا نقینی اور اس کی شقاوت و بدیختی حتی ہوجائے گی۔ ارتدادی کی حالت میں مرجائے تو اس کے اعمال کا حبط وضائع ہونا نقینی اور اس کی شقاوت و بدیختی حتی ہوجائے گی۔ ارتدادی کی حالت میں مرجائے تو اس کے اعمال کا حبط وضائع ہونا نقینی اور اس کی شقاوت و بدیختی حتی ہوجائے گی۔

 مرجائے تو ایسے لوگوں کے اعمال دنیاو آخرت میں ضائع ہوجا کیں گے )۔

اس کی تا ئیداس آیت سے بھی ہوتی ہے:

سور ه فرقان ، آیت ۲۳:

0 "وَ قَدِمْنَا إِلَّى مَاعَبِلُو الصَّعَبَلِ فَجَعَلْنُهُ هَبَا عَمَّنْ ثُوَّا"

(اور ہم ان کے اعمال کی طرف بڑھیں گے جو وہ انجام دے چکے ہیں تو ان اعمال کواڑتی ہوئی خاک کے بگھرے ہوئے ذروں کی مانندقرار دیں گے )۔

اس آیت میں بھی موت کے وقت کا فروں کے اعمال کی حالت کو بیان کیا گیا ہے کہ انہیں خاک کے بھرے ہوئے ذروں کی مانشد بنا دیا جائے گا۔اس سے لازمی نتیجہ بیر ظاہر ہوتا ہے کہ اگر مرتد ایمان لے آئے تو حالت ارتداد میں اس نے جواعمالِ صالحہ انجام دیتے تتے وہ سب اس کے نامہ اعمال میں لکھے جائیں مجے اور وہ ان کی فیوضات سے بہرہ مند ہوگا۔

اس عقیدہ ونظریہ کے برعکس بعض حضرات کا خیال ہے ہے کہ ارتداد، انگال کو جڑے کا ف دیتا ہے اور انہیں ہے اثر و

باطل کر دیتا ہے لہٰ ذااگر کوئی فخض مرتد ہونے کے بعد دوبارہ ایمان لے آئے تو اس کے وہ انگال جواس نے حالت ارتداد

میں انجام دیتے اس کے لئے مفید وسود مند ٹابت نہ ہوں کے بلکہ وہ سب حبط و با اثر ہو پچے ہوں کے البتہ دوبارہ ایمان

لانے کے بعد اور موت سے پہلے جو انگال انجام دے گاوہ اس کے لئے نتیجہ بخش ہوسکتے ہیں اور جہاں تک آ بت مبارکہ میں

دموت' کے ذکر کرنے کا تعلق ہے (فکیکٹ ) تو اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ بیآ بت مرتد کے ان تمام انگال کے حبط ہونے کو

بیان کر رہی ہے جو اس نے دنیا وی زندگی میں انجام دیتے اور چونکہ دنیا کی زندگی کی انتہا موت ہے اس لئے آ بت میں

دفکیکٹ "ذکر کہا جمیا ہے۔

بہرحال ہمارے ندکورہ بیان سے آپ مزیدغور وقد برکر کے اس امر سے بخو بی آگاہ ہو سکتے ہیں کہ مرقد کے اعمال کی بابت جونزاع پایا جاتا ہے وہ بیجا ہے کیونکہ آیت مبار کہ صرف اس امر کو بیان کر رہی ہے کہ مرقد کے تمام اعمال وافعال اس کے لئے حصول سعادت کا موجب نہیں بن سکتے۔

## ایک نهایت اجم مسکله

حبط اعمال کی بحث میں ایک نہایت اہم مسلدزیر بحث آتا ہے کہ جے'' مسلدا حباط و تکفیر'' کہتے ہیں اس سے مراد سیہ کہ آیا اعمال ایک دوسرے کے حبط و بے اثر ہونے کا سبب بن سکتے ہیں یانہیں بن سکتے ؟ بلکہ ہرعمل خواہ وہ اچھا ہو یا برا

ا پنامتنقل اثر رکھتا ہے؟ البنة حسنات سے (نیک اعمال) سیئات (برے اعمال) کی تلافی ہوسکتی ہے جیسا کہ قرآن مجید میں واضح طور پربیان کردیا محیا ہے۔

اس موضوع کی بابت بعض حضرات کا نظریہ یہ ہے کہ اعمال ایک دوسرے پراٹر انداز ہوتے ہیں اور نیک و برے اعمال ایک دوسرے نے آٹار نداز ہوتے ہیں اور نیک و برے اعمال ایک دوسرے کے آٹار کوزائل کر دینے کا سبب بنتے ہیں۔اس نظریہ کے قائل حضرات نے آپ میں اختلاف رائے کیا ان میں سے بعض نے کہا کہ ہر براعمل سابقہ نیک عمل کوضائع کر دیتا ہے اور ہر نیک عمل سابقہ برے ممل کے اثر کوزائل کر دیتا ہے۔ لہذا انسان کے پاس یا تو سب نیک اعمال ہوں گے یا سب برے اعمال ہوں گے۔ کیونکہ برے اعمال نے نیک اعمال کو اور نیک اعمال نے برے اعمال کوضائع کر دیا اور نیتجاً صرف ایک قتم کے اعمال باتی رہ گئے یا نیک یا برے ،

ان دونظريات ياا قوال پر دواعتر اص ممكن بين:

(۱) خداوندِعالم نے سورہ توبہ آیت ۴۰۱ میں یوں ارشا وفر مایا ہے:

٥ ' وَاخْرُونَا عَتَرَفُوا بِنُ نُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وَّا خَرَسَيِّنًا ' عَسَى اللهُ اَن يَتُوبَ عَلَيْهِمْ ' اِنَّ اللهَ غَفُورٌ مَّ حِيْمٌ ''
 الله خَفُورٌ مَّ حِيْمٌ ''

(اور دوسرے گروہ نے اپنے گنا ہوں کا اعتراف کیا اور نیک اعمال اور برے اعمال کوآ پس میں ملا دیا ہے، شاید کہ خدا ان کی تو بہ قبول کرلے، کہ خدا معاف کر دینے والا ، نہایت رحمت والا ہے )۔

اس آیت مبارکہ سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ اعمال مخلف ہونے کے باوجود باہم یکجا ہوتے ہیں اور ای مخلوطی حالت میں اس وقت تک باقی رہتے ہیں جب تک خداوند عالم عاصوں کی خطاؤں سے درگز رکر لے اور انہیں معاف کر دے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اعمال ایک دوسرے کے اثر کوزائل نہیں کرتے اور ایسا ہرگز نہیں کہ اچھے اور برے اعمال

میں سے صرف ایک قتم کے اعمال ہاتی رہتے ہیں۔ دونوں ہاتی نہیں رہتے۔

(۲) اعمال کی تا جیری بابت خداوندِ عالم نے جوروش اپنائی ہے اس کا مشاہدہ ہم انسانی معاشرہ میں ہرروز کرتے ہیں کہ عقلاء جز اوسزا کے مقام پر اس روش کو اختیار کرتے ہیں اور وہ یہ کہ نیک واجھے کام پر جز ااور برے کام پر سزا دی جاتی ہے کی عمل کا دوسر ہے ہے کوئی تعلق ومواز نہ نہیں ہوتا بلکہ علیحدہ علیحدہ احکام جاری ہوتے ہیں کی شخص کے اعمال صالحہ اور غیر صالحہ کی بابت خداوندِ عالم بھی اس طریقہ کارکواپنا تا ہے نیکی کی جزا دیتا ہے اور برائی پر سزا دیتا ہے سوائے ان بڑے گنا ہوں کہ جو بندے کے خدا سے رشتہ کر بندگی کو پورے طور پر منقطع کر دینے کا سبب بنتے ہیں اور بندہ خدا کی خدائی کو کی سرنظر انداز کرتا ہوا ایسے اعمال کا مرتکب ہوتا ہے جو اس کے اچھے اعمال کے حیا کا باعث بن جاتے ہیں ، اس موضوع کی بابت قرآن مجید میں اس قدر کثیر آیات وار وہوئی ہیں کہ وہ سب مختاج ذکر نہیں۔

حیلِ اعمال کی بابت بعض حضرات اس بات کے قائل ہوئے ہیں کہ اصل عمل محفوظ رہتا ہے اور اس کا اثر بھی باتی رہتا ہے خواہ وہ اچھاعمل ہو یا برا' البنتہ بھی ایسا ہوتا ہے کہ حسنات سنگیاں' نیک اعمال سیئآت برائیاں ، برے اعمال .....کی حلافی کا سبب بنتی ہیں اس سلسلہ میں قرآن مجیدنے واضح وصرت کے الفاظ میں حقیقت امرکو بیان کر دیا ہے۔ بعض آیات ملاحظہ ہوں:

سوره انفال ، آیت ۲۹:

٥ ' نَيَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوَا إِن تَتَّقُوا اللهَ يَجْعَلُ تَكُمْ فُنْ قَالًا وَّيُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّا لِكُمْ '

··· قراردےگا اور تمہارے برے اعمال ··· گناہوں ··· سے درگز رکرےگا )۔

سوره بقره ، آیت ۲۰۳:

O ' ْ فَمَنْ تَعَجَّلَ فِي يُوْ مَيْنِ فَلَآ إِثْمُ عَلَيْهِ ''

( جو خض دودنوں میں جلدی سے اعمال انجام دے دیے تو اس پر کوئی گناہ نہیں )۔

سوره نباء، آیت اس:

O " اِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَآبٍ رَمَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ "

(اگرتم ان کبیرہ گنا ہوں سے اجتناب و دوری اختیار کرو کہ جن سے تہمیں روک دیا گیا ہے تو ہم تمہار ہے گنا ہوں سے درگز رکریں گے )۔

ان کے علاوہ بعض آیات میں مذکور ہے کہ بعض اعمال، سیمآت ( گناموں ) کو صنات ( نیکیوں ) میں بدل دیتے ہیں،

#### ملا حظه جو:

سوره فرقان ، آیت • ۷:

ن إلَّا مَنْ تَابَ وَ اَمَنَ وَ عَبِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَا و لَيْكَ يُبَدِّ لُ اللَّهُ صَيِّاتِهِم حَسَنْتٍ ''
 ( مَمْر جُوْحُض توب كرے اور ايمان لائے اور عمل صالح انجام دے تو خدا ایسے لوگوں كی سيما ت كو حسنات میں بدل ديتا ہے )۔

#### ایک بنیا دی موضوع

جزا وسزاا ورحیط و تکفیراعمال کے باب میں ایک اورموضوع زیر بحث آتا ہے جو کہ ان دونوں مسائل کی اصل و اساس اور بنیاد کی حیثیت رکھتا ہے اور وہ میہ کہ کوئی فخص کس وقت اور کہاں جزا کامستحق قرار پاتا ہے؟ اس سلسلہ میں چار نظریات ذکر کئے مجھے ہیں:

(۱)عمل کےوفت،

(۲)موت کے دنت،

(۳) آخرت میں،

(۳)عمل کے وقت بشرطیکہ موت کے وقت تک اس حالت پر باتی رہے کہ اگر عمل کے وقت کے بعد اس میں تبدیلی آعمیٰ تواس کا استحقاق بزاختم ہوجائے گا۔

نہ کورہ بالا چارنظریات کے قائل حضرات میں سے ہرایک نے اپنے اپنے نظریہ کی صحت پر قر آنی آیات سے استدلال کیا ہے اوربعض حضرات نے قرآنی آیات کے ساتھ ساتھ حقلی ولائل بھی پیش کئے ہیں۔

بہر حال اس مقام پر کہنے کی اصل بات ہے ہے کہ اگر ہم تواب و عقاب اور حیط و تنفیر چیے موضوعات میں نتائج اعمال کا مسلک اپنا کیں کہ جے ہم نے ای سورہ بقرہ کی آیت ۲۹ (اِنَّ اللّٰہ لَا يَسْتَحْبَى اَنْ يَضْرِبُ مَثَلًا هَابَعُوْضَدَّ فَهَا فَوْقَهَا) کی تفییر میں وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے تو لا زمی طور پر ہیا بات تسلیم کرنی ہوگی کہ فس انسانی کا تعلق جب تک بدن سے باتی ہو وہ ایک ایسا قابل تغیر و تبدل جو ہر ہے جوان افعال وصور توں کی وجہ سے جواس سے سرز دو صادر ہوتی ہیں بدن سے باتی ہو وہ ایک ایسا تا بل تغیر و تبدل جو ہر ہے جوان افعال وصور توں کی وجہ سے جواس سے سرز دو صادر ہوتی ہیں اور اپنے آٹار کی بناء پر جواس کے ساتھ قائم و موجود ہیں اپنی ذات میں اور اپنے آٹار ذات میں تغیر و تبدل سے دو چار رہتا ہے چنا نے جب کوئی نیک عمل اس سے انجام پائے تواس کی ذات میں ایک ایک معنوی وروحانی صور ت پیدا ہوجاتی ہے

جواجر و تواب کی متقاضی ہوتی ہے اور اگر کوئی معصیت و براعمل اس سے سرز د ہوتو اس کی ذات بیں ایک الی معنوی و روحانی صورت پیدا ہوتی ہے جس کے ساتھ عذاب وعقاب پیوستہ ہے تاہم چنکہ اصل ذات الجھے اور برے اعمال کی وجہ سے قابل تغیر و تبدل ہوتی ہے لہذا عین ممکن ہے کہ اس کی موجودہ صورت کی دوسری صورت بیں تبدیل ہوجائے اور تغیر و تبدل کا بیسلسلہ اس وقت تک باقی رہتا ہے جب تک کہ موت آ جائے اور نفس انسانی کا بدن سے تعلق و ربط ختم ہوجائے ، موجائے ، موجود کی استعداد ختم ہوجاتی سے دوچا رہونے کی استعداد ختم ہوجاتی ہے اور پھر جوصور تیں لوح ذات پر شبت ہو چکی ہوتی ہیں وہ باقی رہتی ہیں اور ان کے آٹار بھی باقی رہتے ہیں ان میں کی طرح سے تبدیلی و تغیر پیدا نہیں ہوتا سوائے اس کے کہ خداو عوم الم نظر مغفرت فرمائے یا شفاعت کسی تبدیلی کا سبب بنے ،مغفرت و شفاعت کی بابت تفصیلی تذکرہ پہلے ہم کر بچکے ہیں۔

اورا گرہم تواب وعقاب اور حیط وتکفیر جیسے موضوعات میں جزا وسزا کا مسلک اختیار کریں کہ جس کی وضاحت ہم گئی مقا مات میں کر چکے ہیں تو اس کے نتیجہ میں ہر مخض کے ساتھ اس طرح اس کے اعمال کے مطابق سلوک کیا جائے گا جیسا کہ عام معاشرتی قوانین کے حوالہ سے ہوتا ہے لین کسی شخص کے اچھا یا براعمل انجام دینے کی بناء براس کے موزوں ومناسب جزا یا سزامتعین ہوتی ہے یہی طریقہ ء کا رخدا کی اطاعت یا معصیت کرنے میں اپنایا جائے گا کہ نیک عمل انجام دینے پراجرو ثواب اور گناہ کے ارتکاب پر سزا وعمّاب کیا جائے گا جبیبا کہ عقلاء قانون کی پاسداری کرنے والے کی تعریف اور نیکی کرنے والے کی مدح کرتے ہیں اور اسے مستحق جزاسجھتے ہیں جبکہ قانون کی خلاف ورزی کرنے والے اور برا کا م انجام دینے والے کی ندمت کرتے ہیں اور اسے مستوجب سز اقرار دیتے ہیں بھی حال خدا کے احکامات کی بابت ہے اور یہ جزاو سزا کاعمومی قانون واصول صرفعمل کی انجام دہی کے حوالہ سے جاری ہوتا ہے یعنی جونبی کسی نے کوئی عمل ۔۔ اچھا ہویا برا ..... انجام دیا اسے اس کے مطابق تعریف یا ندمت کامشتی قرار دیا جا تا ہے لیکن اس کی فرما نبر داری یا سرکشی کی حالت میں ہرلحہ تبدیلی ممکن ہوتی ہے لہٰذا اس کی تعریف یا غدمت اور جزا یا سزا میں تبدیلی کا امکان بھی باقی ہوتا ہے، یہ بات دوسر مے لفظوں میں ہوں کبی جاسکتی ہے کھل ..... اچھا یا برا ... انجام دینے سے جزا وسز اکا انتحقاق حاصل ہو جاتا ہے لیکن اس جزایا سزا کا باقی رہناعمل کرنے والے کی بعدوالی حالتوں پرموقوف ہوتا ہے کہا گراس کی حالت میں تبدیلی آئی تو اس کے مطابق جزاوسزا ش بھی تبدیلی ہوجائے گی اور اگر تا دم مرگ اسی حالت ش رہاتو تعریف یا ندمت اور جزایا سزانھی اس طرح ہاتی رہے گی جس طرح عمل کی انجام وہی کے وفت تھی ءاس کی وجہ یہ ہے کہ عام طور پر انسان اطاعت یا نافر مانی میں ہے کسی ایک حالت پرسدایا تی نہیں رہتا بلکہ حالات کے ساتھ ساتھ اس میں تبدیلی واقع ہوتی رہتی ہے لہٰذا اس تبدیلی کے ساتھ ساتھ جزاوسزا میں تبدیلی بھی یقینی ہے۔

ندکورہ بالا مطالب کے پیش نظریہ امر واضح ہو جاتا ہے کہ زیر نظر بحث میں جو اقوال سابقاً ذکر کئے گئے ہیں وہ سراسر پیجا اور حق دحقیقت سے کوسوں دور ہیں کیونکہ وہ سب غلط و نا درست بنیا دیر بنی ہیں جبکہ حقیقت امراس طرح ہے:

- (۱) عمل کی انجام دہی ہی سے ثواب یا عقاب کا استحقاق حاصل ہوجا تا ہے کیکن اس کے بعد اس میں تبدیلی وتغیر کا امکان باقی رہتا ہے اور تادم مرگ بیامکان موجود ہوتا ہے۔
- (۲) جس طرح عمل کی انجام دہی کی وجہ سے ثواب یا عقاب کا اصل استحقاق حاصل ہوتا ہے اس طرح کفرا فتیار کرنے اوراس طرح کے دیگر اسباب کی بناء پر حیط اعمال کی راہ ہموار ہوجاتی ہے جو کہ موت آتے ہی حیط اعمال بیٹنی ہوجاتا ہے۔ (۳) حیط کا تعلق جس طرح اخرو کی اعمال سے ہوتا ہے دنیو کی اعمال سے بھی اسی طرح ہوتا ہے۔
- (۴) یہ ہرگز درست نہیں کہا عمال ساجھے اور برے سایک دوسرے کے حیط و بطلان اور بے اثر ہونے کا سبب بنتے ہیں بینی نیک عمل سابقہ برے عمل کو اور براعمل سابقہ نیک عمل کوسرے ہی سے ختم کر دیتا ہے یہ ہرگز سیح نہیں البتہ حسنات (نیکیوں) سے سیئا ت (برائیوں) کی تلافی اور اس طرح کے دیگرامور سیح ودرست ہیں۔

## جزا کے حوالہ سے اعمال کی کیفیتیں

جزاوسزا کے حوالہ سے اعمال کی کیفیتوں اور احکام کی بابت قرآن مجید کی مختلف آیات مبار کہ سے معلوم ہونے والی آٹھے صورتیں ذیل میں ذکر کی جاتی ہیں:

## (۱) د نیاوآ خرت کی نیکیال

بعض كناه، دنياو آخرت من تمام نيكول كوجط وبربادكردية بين جيسے ارتداد، چنا نچدار ثاوق تعالى ہے: ٥ '' وَ مَنْ يَّدُ تَابِدُ مِنْكُمُ عَنْ دِيْنِهِ فَيَهُتُ وَهُو كَافِرٌ فَأُ ولَيِّكَ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ فِي اللَّهُ نَيَا
وَ الْاَخِدَةِ '' (زير بحث آيت ٢١٧)

(او جو مختص تم میں سے اپنے دین سے مرتد ہو جائے (روگر دانی کرلے) اور پھراسی کفر کی حالت میں مرجائے تو ایسے لوگوں کے اعمال دنیا و آخرت میں حبط و ہر با دہو جا کیں گے )

اس طرح كفراور آيات خدا كا انكار اور ان كى بابت عنادكى وجهسے دنیاو آخرت میں تمام اعمال حبط وضائع ہو

جاتے ہیں، چنانچہ ارشاد البی ہے:

سوره آلعمران ، آیت ۴۲:

٥ ' إِنَّالَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِالنَّتِ اللَّهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِ بِنَ بِغَيْرِ حَقِّ لَّوَيَقْتُلُونَ الَّذِيْنَ يَكُفُرُونَ بِالْقِسْطِ مِنَ
 الثَّاسِ لَعَبَشِّرُ هُمْ بِعَذَابِ ٱلِيْمِ ۞ أُولِيِّكَ الَّذِيثَ حَبِطَتُ آعُمَا لُهُمْ فِي النَّالِيَ أَيْا وَالْإِخْرَةِ ''

(جولوگ خدا کی آیات کا انکارکرتے ہیں اور انبیاء کو ناحق قمل کرتے ہیں اور ان لوگوں کو آل کرتے ہیں جو قسط وعدل کا تھم دیتے ہیں انہیں درد ناک عذاب کی خبر دو کہ ایسے ہی لوگوں کے اعمال دنیاو آخرت میں حبط وضائع ہوں گے )

بیتو ہے گناہ ومعصیت کی وجہ سے نیکیوں کا ہر باد ہونا' اسی طرح بعض نیکیاں ایسی ہیں جو د نیاو آخرت میں گناہوں کی تلافی کا سبب بنتی ہیں جیسے اسلام لا نااور تو بیرکرنا ، اس سلسلہ میں ارشا دحق تعالیٰ ہے:

سوره زمر، آیت ۵۵:

٥ ''قُلْ لِعِبَادِى الَّذِيْنَ اَسُرَفُوا عَلَى اَنْفُسِهِمُ لا تَقْنَطُوا مِنْ مَّ حُمَةِ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ يَغُورُ الذُّنُوبَ جَمِيْعًا ﴿ إِنَّ اللهُ يَغُورُ الذُّنُوبَ جَمِيْعًا ﴿ إِنَّ اللهُ يَعْلَمُ الْعَنَ الْبُورُ الذُّنُونَ ﴿ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَاللّٰهِ وَاللّٰهُ وَلَا اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِلْمُ اللّٰلِي اللّٰهُ اللّٰلِي الللّٰهُ الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي اللللّٰلِي الللّٰلِمُ اللّٰلِمُ اللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِلْمُ اللللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِي الللّٰلِلللللّٰلِي اللللّٰلِللللّٰلِلْمُ ا

( کہدد پیجئے کہ اے میرے وہ بندو، جنہوں نے اپنے او پر زیادتی کی ہے خدا کی رحمت سے ناامید نہ ہو کہ خدا تمام گناہ معاف کردیتا ہے یقیناً وہ معاف کرنے والا نہایت مہر بان ہے اورتم اپنے رب کی طرف لوٹ آ وَاوراسے تعلیم کرلواس سے پہلے کہتم پرعذا ب آ جائے کہ پھرتمہاری کوئی مددنہ کی جائے گی ، اور جو کچھ تمہارے رب کی طرف سے تمہاری طرف نازل کیا عمیا ہے اس کی اچھی طرح پیروی کرو .....)

سوره ظَهر، آيت ۱۲۴:

٥ ' فَمَنِ النَّبِعُ هُمَ اَى فَلَا يَضِلُ وَ لا يَشْقى ⊕ وَمَنْ اَعْرَضَ عَنْ ذِكْمِ ى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشُهُ \*
 يَوْمَ الْقِلِيمَةِ اَعْلَى "

(پس جو مخص میری ہدایت کی پیروی کرے وہ ہرگز گمراہ نہ ہوگا اور نہ ہی بد بختی اسے گھیرے گی اور جو مخص میرے ذکر سے منہ موڑے تو اس کی زندگی تنگ ہوگی اور ہم تیا مت کے دن اسے اندھا کر کے اٹھا کیں گے )

### (۲) نیکیوں کی بربادی

بعض گناه، بعض نیکیوں کو حبط و بر با دکردیتے ہیں جیسے پینیبر خداً کی مخالفت کرنا، چنانچہ ارشاد حق تعالیٰ ہے: سورہ محمد ، آیات ۳۲ ، ۳۳:

٥ '' إِنَّالَ نِيْنَ كَفَهُ وَاوَصَدُّوْاعَنَ سَبِيلِ اللهِ وَشَا قُواالرَّسُوْلَ مِنُ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمُ الْهُلَى لَنَ يَّضُرُّ وِااللهَ شَيْئًا ۗ وَسَيُحْمِطُ اَعْمَالَهُ مُ ۞ يَا يُّهَا الَّىٰ يُنَ امَنُوَ الطِيعُ وِااللهِ هَوَ اَطِيعُ وَاللَّرَسُولَ وَلاَ تُبُطِلُوا اَعْمَالَكُمْ .....''

جن لوگوں نے تفراختیا رکیا اور خدا کی راہ سے روکا اور رسول کی نخالفت کی جبکہ ان کے لئے ہدایت کی حقیقت واضح ہو چکی تقی تو وہ خدا کو ہرگز کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتے اور بہت جلد خدا ان کے اعمال کو حیط وضائع کر دیے گا۔ اے اہل ایمان! خدا کی اطاعت کرواور رسول کی اطاعت کرواور اپنے اعمال کو باطل و ہر با دندکرو)۔

ان دو آیات مبار کہ کو یکے بعد دیگرے ذکر کیا گیا ہے لہذا ان کا تقابلی جائزہ لینے سے بیامر بخو فی واضح ہوجا تا ہے کہ رسول کی اطاعت کا جو تھم دیا گیا ہے اس سے مرادیہ ہے کہ ان کی مخالفت نہ کرواور اعمال کے باطل کرنے سے مراد ان کا حبط وضائع کرنا ہے۔

جوگناه، بعض نیکوں کو حبط کرویتے ہیں ان میں سے ایک، ٹی کی آواز سے زیادہ بلند آواز نکالناہے، چنانچہ ارشاداللی ہوا:

#### سوره حجرات ۱۰ پیت ۲:

نَ يَا يُنْهَاالَ نِيْنَ امَنُو الاتَرْفَعُوَا اصواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ وَلا تَجْهَرُ وَالَوْ بِالْقُولِ كَجَهْدِ
 بَعْضِكُمُ لِبَعْضِ اَنْ تَحْبَطَ اَعْمَالُكُمُ وَ اَنْتُمُ لا تَشْعُرُونَ "

(اسے اہل ایمان! تم اپنی آ واڑوں کو نبی کی آ واڑسے بلند نہ کیا کرواوران کے سامنے اوٹی آ واڑسے نہ بولا کرو جبیبا کہ تم آپس میں ایک دوسرے کے ساتھ اوٹی اوٹی آ واز میں بولتے ہوور نہ تمہارے اعمال حیط وضائع ہوجا کیں گے اور تہمیں خبر تک نہ ہوگی )۔

بیرتو ہے بعض گناہوں کا بعض نیکیوں کو حبط و ہر با دکر دینے کا مسئلہ، اسی طرح بعض حسنات ونیکیاں ایسی ہیں جو بعض گناہوں کا کفارہ بن جاتی ہیں اور ان کی تلافی کرتی ہیں مثلاً واجب نمازیں، جج کی ادائیگی اور کبیرہ گناہوں ہے اجتناب، آیات مبارکہ ملاحظہ ہوں:

سوره بهود، آیت ۱۱۴:

٥ ' وَ اَقِمِ الصَّلَّو ةَ طَرَ فَي النَّهَا مِ وَ ذُلَقًا قِنَ النَّيْلِ \* إِنَّ الْحَسَنْتِ يُذُهِ بَى السَّيِّاتِ "
 (نماز قائم كرودن كردوا طراف اوررات كايك حصه ش، يقينا نيكيال برائيول كوخم كرديتي بيں ) -

بيآيت واجب نمازوں كے بارے ميں ہے۔

سوره بقره ، آیت ۴۰۳:

اُ فَنَنُ تَعَجَّلَ فِي يَوْ مَيْنِ فَلآ إِثْمُ عَلَيْهِ ۚ وَمَنْ تَا خَّرَ فَلآ إِثْمُ عَلَيْهِ "
 (پس جوفض دو دنوں میں جلدی سے انجام دے دے تو اس پر کوئی گناہ نہیں اور جو تا خیر کرے تو اس پر بھی کوئی

مناهبیں)

بيآيت مناسك في سے مربوط ہے۔

سور ونساء، آيت است:

٥ " إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَا بِرَمَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ ثُكَفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّالِكُمْ '

(اگرتم ان کبیرہ گناہوں سے اجتناب کروجن ہے تہہیں روکا گیا ہے تو ہم تمہاری خطاؤں سے درگز رکریں گے )۔

سوره عجم، آیت ۳۲:

'`اَ اَیْنِیْنَ یَجْتَنِبُونَ کَبَیْدِالْاِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ اِلَّااللَّهَمَ لِیَّکَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ''
 (وہ لوگ کبیرہ گنا ہوں اور برے اعمال سے دوری اختیار کرتے ہیں سوائے صغیرہ گناہ کے، یقینا تیرارب وسیج بخشش

والاہے)

(٣) گناهگاری نیمیاں

بعض ممناه ، فاعل کی نیکیاں دوسر ہے شخص کی طرف نتقل کردیتے ہیں جیسے قبل کرنا ، چنانچے سور 6 مائکہ ہ آیت ۲۹ میں یوں ارشاد حق تعالیٰ ہوا:

٥ '' إِنِّي أُمِ يُمُ أَنْ تَنْهُوْ أَبِا ثُمِي وَ إِثْمِكَ ''

( میں جا ہتا ہوں کہ تو میر ااور اپنا گناہ دونوں ہی اٹھا کے جا! )

قتل کی ما نند غیبت اور بہتان کی بابت بھی حضرت پیٹیبراسلام اور آئمہ اہل بیت علیہم السلام کی معتبر روایات میں یہی ذکر ہواہے کہ فاعل کی نیکیاں دوسر مے شخص کے نامہ اعمال میں کھی جاتی ہیں ،اسی طرح بعض نیکیاں (نیک اعمال) الی ہیں جو فاعل کے گنا ہوں کو دوسرے کی طرف منتقل کردیتی ہیں ،اس سلسلہ میں مزیدوضا حت عنقریب ہوگی۔

## (۴) گناہوں کی اثر گزاری

بعض گناہ' دوسرے کی سیئا ت (گناہوں) کی مثل سے نہ کہ اصل سیکواپنے فاعل کی طرف ننتل کر دیتے ہیں چنانچہ ارشاداللی ہے۔

سوره کمل ۱ آیت ۲۵:

''لِيَحْمِلُوٓ اَاوْزَاكَهُمْ كَامِلَةً يَّوْمَ الْقِيلَمَةِ ُ وَمِنْ اَوْزَاكِ الَّذِيثَ يُضِلُّونَهُمْ بِغَيْرِعِلْمٍ ''
 (وه قیامت کے دن اپن گناموں کا بوجھ پوری طرح اپنے او پراٹھائیں کے اور ان لوگوں کے گناموں کے بوجھ

کا پچھے حصہ بھی اٹھا کیں مے جنہیں انہوں نے اپنی جہالت کی وجہ سے مراہ کیا)۔

سوره مخکبوت ، آیت ۱۲۳:

٥ "وَلَيَحْمِلُنَّ اَثْقَالَهُمُ وَ اَثْقَالًا مَّعَ اَثْقَالِهِمْ"

(وہ لوگ اپنے گناہوں کا بوجھ اٹھائیں کے اور اپنے بوجھوں کے ساتھ ساتھ لوگوں کے گناہوں کے بوجھ بھی اٹھائیں گے )

بی تو ہے بعض گنا ہوں کا دوسروں کے گنا ہوں کواپنے فاعل کی طرف نتقل کرنے کا مسئلہ، اس طرح بعض حیات (نیکیاں) بھی دوسروں کی حینات (نیکیوں) کی مثل ..... نہ کہ ان حینات کو بعینہ ... اپنے فاعل کی طرف نتقل کر دیتی ہیں چنانچہارشادحق تعالی ہوا:

موره يش ،آيت ١٢:

0 "وَنَكْتُ مَاقَكَ مُوْاوَ إِثَالَ هُمْ"،

(اورہم لکھتے ہیں اس کوجوانہوں نے پیش کیا (عمل کیا)اوران کے آٹارکو)

### (۵) دگناعذاب

بعض كناه، عذاب كود كناكروية كاسب بنة بين - چنانچ سورة اسراء، آيت 22 من ارشاد ق تعالى به: ٥ أَذَا لاَ ذَهُ لَكَ ضِعُفَ الْمَهَ الْمَهَاتِ " وَالْمَهَاتِ "

( تب ہم تجھے دگنی زندگی اور دگنی موت ( دگنا عذاب ) کا مز ہ چکھاتے ) \_ \_ زندگی اورموت دونو ں مرحلوں میں دگنا عذاب چکھاتے \_ \_ ،

ای طرح سورهٔ احزاب، آیت و ۳ ش ارشا دموا:

٥ "يُضْعَفُ لَهَا الْعَزَابُ ضِعْفَيْنِ"

(اس كاعذاب د كنا كرديا جائے گا)\_

بی تو ہے گنا ہوں کی وجہ سے عذاب کا دگنا ہونا' اس طرح اس کے مقابل نیکیوں اور طاعات کی صورت حال بھی یہی ہے کہ بعض نیکیاں اجروثو اب کود گنا کردیتی ہیں مثلاً ا نفاق فی سبیل اللہ یعنی خدا کی راہ میں خرچ کرنا، چنا نچہارشا دالہی ہے:

سوره بقره ، آیت ۲۲۱:

o ''مَثَّلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمْوَالَهُمُ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنَّبَتَتُ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنُبُلَةٍ مِّالَّةُ حَبَّةٍ '' مِّالَّةُ حَبَّةٍ ''

جولوگ اپنے اموال خدا کی راہ میں خرج کرتے ہیں ان کی مثال نے کے اس ایک دانہ کی ہے کہ جس سے سات خوشے اکیں اور ہرخوشہ میں ایک سودانے ہوں )

سور وقص ، آیت ۵۴:

0 "أُولِلِكَ يُؤْتَونَ أَجْرَهُمُ مَّرَّ تَكُنِ"

(ان لوگوں کوان کے اجردوباردیئے جائیں گے)

سوره حدید، آیت ۲۸:

O ''يُؤُتِكُمُ كِفْكَيْنِ مِنْ رَّحْمَتِهِ وَيَجْعَلْ لَّكُمْ نُوْرًا لَتَشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ''

(وہ تہہیں اپنی رحمت کے دوجھے عطا کرے اور تہارے لئے ایبانوروروشنی قرار دے جس کے سہارے تم راہ چل

سکوا ورتمها ری بخشش ومغفرت کرے)

اس کے ساتھ ساتھ میا مرقابل تو جہ ہے کہ خداوند عالم نے حسنات اور نیکیوں کوعلی الاطلاق میزخصوصیت دی ہے کہ وہ اس کی بارگا ہ میں کئی گنا ہو جاتی ہیں چنانچہ ایک آیت مبار کہ میں اس طرح ارشادحق تعالیٰ ہوا:

سوره انعام ، آیت ۱۲۰:

" مَنْجَا عَبِالْحَسَنةِ فَلَهُ عَشْمُ المَثَالِهَا"

(جوایک حسنه ونیکی لائے اس کے لئے اس کی مانشدوس نیکیاں موں گی)

# (٢) گنا ہوں کی نیکیوں میں تبدیلی

بعض نیکیاں الی ہیں جوسیمات (برائیوں، گناموں) کونیکیوں میں بدل دیتی ہیں' اس سلسلہ میں ارشادی تعالی

4

سوره فرقان ، آیت • ۷:

0' إِلَّا مَنْ تَابَوَ امْنَ وَعَمِلَ عَمَلًا صَالِحًا فَأُولَلِّكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّا تَوْمُ حَسَنْتٍ '

( مرجو مخص توبه كرے اور ايمان لائے اور نيك عمل بجالائے تو ايسے لوگوں كے كنا ہوں كوخدا نيكيوں ميں بدل

دےگا)

### (2) تا فيركي وسعت

بعض نیکیاں ایم جن جواس بات کا سبب پنتی جیں کہ ان کی مثل دوسروں کو بھی حاصل ہو جا کیں ( یعنی ان نیکیوں کے انجام دینے والے کے ساتھ ساتھ کسی اور کو بھی ان نیکیوں کی مثل نیکیاں حاصل ہو جا کیں ) جیسا کہ سوۂ طور آیت ۲۱ میں ارشا د ہوا:

٥: ' وَالَّـنِيْنَ امَنُوْ اوَا تَبَعَثُهُ مُدُرِّ يَّ تُهُمُ بِ اِيْهَانٍ الْحَقْنَا بِهِمُ دُرِّ يَّ تَهُمُ وَمَا اَكْتَنْهُمْ مِّنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ قَنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ قَنْ عَمَلِهِمْ مِّنْ مَا كُلُّ امْرِ كَاٰ بِمَا كَسَبَ مَ هِينٌ ''

(اور جولوگ ایمان لائے اور ان کی اولا دنے ان کی پیروی میں ایمان قبول کیا تو ہم ان کی اولا دکوبھی ان کے ساتھ ملتق کردیں گے اور ہم ان کے عمل میں سے کسی چیز کی کمی نہ کریں گے ، ہر شخص اپنے اعمال کے ساتھ وابستہ ہے )

یمی صورت حال سیئات (عمنا ہوں) کی ہے کہ بعض عمناہ اس بات کا سبب بنتے ہیں کہ ان کی مثل دوسروں کو بھی الاحق ہوتا لاحق ہو جا نمیں مثلاً دوسروں کے بتیموں پر بھی ظلم ہوتا ہے اور اس کی نسل طلم سے بی نہیں سکتی چنانچے سور ہو نساء، آیت ۸ میں یوں ارشاد ہوا:

٥ ' وَلَيَخْشَ الَّذِينَ لَوْتَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُيِّ يَّةً ضِعْفًا خَافُوا عَلَيْهِمْ ''،

(اور ڈرنا چاہیے ان لوگوں کو جواپنے بعد نا ہالغ اولا دمچھوڑ کر جائیں کہ ان کے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گا۔لہذا وہ بیموں پرظلم نہ کریں )۔

### (۸) نیکیوں کی تاخیر کی ایک صورت

بعض نیکیاں اپنے فاعل (انجام دینے والے) کے گنا ہوں کو دوسرے کی طرف نظل کر دیتی ہیں اور دوسرے کی طرف نظل کر دیتے ہیں اور دوسرے کی نیکیوں کو اپنے فاعل کی طرف نظل کر دیتے ہیں اور اس نیکیوں کو اپنے فاعل کی طرف نظل کر دیتے ہیں اور اس آور سے فاعل کی نیکیوں کو دوسر فیض کے گنا ہوں کو اپنے فاعل کے نامہُ اعمال میں کھے جانے کا سبب بنتے ہیں۔ جزاوسزا کے حوالہ سے بیاصول نہایت فیلی ہوگی جس میں ارشاد نہایت فیلیت کی تاریخ اس زریں اصول کی بابت تفصیلی بحث سور و انفال کی آیت سے سے ذیل میں ہوگی جس میں ارشاد حق تعالی ہے:

° 'لِيَدِيُزَاللَّهُ الْخَبِيْثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَيَجُعَلَ الْخَبِيْثَ بَعْضَهُ عَلَى بَعْضٍ فَيَرُ كُمَهُ جَمِيْعًا فَيَجْعَلَهُ فِي جَهَنَّمَ ''

" تا كەخداپلىدكو پاك سے جدا كروے اور افض پلىدكود وسرے بعض پلىد پر ركھ دے اور سب كوايك دوسرے پر قرار دے كراكھا كردے اور پھراہے جہنم ميں ڈال دے)۔

ندکورہ بالا تمام آیات (جوفوق الذکر ۸ مواردیں موردِ استدلال قرار پائی ہیں) کی بابت متعدد گونا گوں روایات موجود ہیں کدان سب کوان کے مناسب وموزوں مقام میں ذکر کیا جائے گا، انشاء الله تعالیٰ۔

بہر حال سابقہ ذکر شدہ آیات میں خور و گراور تد پر و تظرکر نے سے بہر حقیقت عیاں ہوجاتی ہے کہ اعمال میں جزاو مراکا جو نظام موجود ہے کہ اس میں عمل کو فاعل کی سعاوت و شقاوت کی بابت موثر قرار دیا گیا ہے وہ اعمال کے طبیعی نظام سے بحر مختلف بلکہ اس سے قطعی طور پر نا ہم آ ہنگ ہے اس کی دضاحت یوں ہے کہ مثال کے طور پر غذا کھانے کا عمل جو کہ درحقیقت چند جسمانی حرکات کے مجموعہ کا نام ہے اس میں سے بعض حرکات فعلی اور بعض انفعالی ہوتی ہیں (فعلی حرکت سے مراداثر کرنے والاعمل اور انفعالی حرکت سے مراداثر کرنے والاعمل اور انفعالی حرکت سے مراداثر لینے والاعمل ہے ) اس کے دو پہلو ہیں: ایک پہلو اور حوالہ سے اس کی نسبت اپنے فاعل سے ہوتی ہے کہ وہ کھانا کھانے سے سیر ہوتا ہے اس کے علاوہ کوئی دو مرافحض سیر نہیں ہوتا لیمنی '' میں ہوئے'' کا اثر کسی دو مر فیضی کو خفی کو خفی کو خفی کو خفی کو میں ہوتا ہے دو سرے پہلو اور حوالہ سے اس کی نسبت اس کی نسبت اس خدا کے ساتھ ہی تحقی و خصوص ہوتا ہے دو سرے پہلو اور حوالہ سے اس کی نسبت اس کی نسبت اس خدا کے ساتھ ہوتی ہے جو کھائی جاتی ہے کہ وہ ایک صورت سے دو سری صورت ہی دو سرے پہلو اور حوالی ہو جو تھائی جاتی ہوگئی ہوتا ہے دو سری صورت ہی ایل ہو جاتی ہوئی ہی البتد اس کی اصل حقیقت تبدیل نہیں ہوتی اور نہ ہی وہ اس غذا کے علاوہ کوئی '' دو سری چیز'' کہلاتی ہے اس کے طرح د' ضرب'' بینی بارٹا بھی ایک خاص حرکت (عمل) کا نام ہے کہ جس میں ایک مار نے والا اور ووسرا مار کھانے والا ہوتا ہے مثلاً زید مار نے والا اور غرو مار کھانے والا ہوتا ہی میں خوالی دو مراحل کوئی دو مراحل کوئی دو مراحل کی دو مراحل کوئی دو مراحل کی دو مراحل کوئی دو مراحل کی دو مراحل کی دو مراحل کوئی دو مراحل کوئی دو مراحل کی ہوتا ہے اس کے کہ میں دیا کی طور ہوتا ہے اس کے علاوہ کوئی دو مراحل کی دو مراحل

ضارب صرف زیداور مسخروب صرف عمروی کلح ظ ہوتا ہے نہ کہ ان کے علاوہ کوئی دوسرا، گویا اصل عمل لیتنی مارنا (ضرب) کی دوسرے عمل میں تبدیل ہوتا ہے اور نہ مار نے والے (ضارب) اور مار کھانے والے (مسخروب) کے علاوہ کسی کو ضارب اور معشروب کہا جا سکتا ہے بلکہ صرف وہی اس عمل کی نسبتوں کے حامل ہوتے ہیں، توبہ ہیں عالم طبیعت میں جاری وعظم فر مانظام میں پائے جانے والے امور کی نا تا ہل تغیر حقیقت کی مثالیں کیکن یہی افعال سعادت وشقاوت کی دنیا میں اور جزاوسزا کے باب میں مختلف احکام و آثار کے حامل ہوتے ہیں اور تو اب وعما ب کی نسبت سے ان میں تبدیلی و تغیر پیدا ہوجا تا ہے چنا نچہ اس سلسلہ میں قرآن مجید کی چند آیات مبار کہ بطور مثال ذکر کی جاتی ہیں جن میں سعادت و شقاوت کے حوالہ سے افعال کی نسبتوں میں تبدیلی کا تذکرہ ہوا ہے:

موره بقره ، آیت ۵۷:

٥ "وَمَاظَلَمُونَاوَلِكِنْ كَانُوَا انْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ"

(انہوں نے ہم پرظلم نہیں کیالیکن (بلکہ )وہ اپنے او پرظلم کرتے تھے )

سوره فاطر، آبیت ۳۳:

٥ ' و لَا يَحِينُ الْمَكْمُ السَّيِّيُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ''

(بری چال، چال چلنے والے ہی کواپی لپیٹ میں لے لیتی ہے)

سوره انعام ، آیت ۲۴:

0 ''أنْظُرُ كَيْفَ كَذَبُوْاعَلَىٓ ٱنْفُسِهِمُ''

(دیکھو، کس طرح انہوں نے اپنے او پر جھوٹ باندھاہے)

سوره مومن ، آیت ۴ که:

o ''ثُمَّ قِيْلَ لَهُمُ أَيْنَ مَا كُنْتُمُ تُشُو كُوْنَ ﴿ مِنْ دُوْنِ اللهِ ﴿ قَالُوْ اضَلُّوْ اعَنَّا اَبِلَ لَمُ نَكُنُ نَدُعُوا مِنْ قَبْلُ شَيْئًا ۗ كَذَٰ لِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكُورِيْنَ '' قَبْلُ شَيْئًا ۗ كَذَٰ لِكَ يُضِلُّ اللهُ الْكُورِيْنَ ''

(پھران سے کہا گیا کہ کہاں ہے وہ کہ جےتم خدا کے ساتھ ٹریک قرار دیتے تھے ۔۔۔۔۔انہوں نے کہا وہ سب ہم سے کم ہو گئے ہیں بلکہ ہم تواس سے پہلے کی چیز کوئیس پکارتے تھے،ای طرح خدا کا فروں کو گمراہی سے دوچا رکرتا ہے)۔
بہر حال جزاوسزا کی دنیا میں بھی ایک فعل کی دوسر نے فعل میں تبدیل ہوجاتا ہے اور کبھی اس کا اثر وحکم بدل جاتا ہے اور کبھی فعل کی نبست اپنے فاعل کی بجائے کی دوسر نے فعل کی طرف ہوجاتی ہے تو بیداوراس طرح کے دیگر آٹار کہ جو سے اور کبھی فعل کی نبست اپنے فاعل کی بجائے کی دوسر نے فعل کی طرف ہوجاتی ہے تو بیداوراس طرح کے دیگر آٹار کہ جو عالم جزاوسزا میں افعال پر مرتبت ہوتے ہیں اس عالم مادی وجسمانی میں پائے جانے والے نظام آٹار سے قطعی مختلف بلکہ

اس کے برعکس ہیں، تاہم اس سے یہ بات لا زم نہیں آتی کہ اعمال اور ان کے آثار کی بابت عقلی دلائل کی کوئی حیثیت باتی نہیں کیونکہ خداو ندِ عالم اور اس کے ان فرشتوں نے کہ جن کو اس نے امور کا نئات کی بابت اپنے احکامات کی عملداری کے لئے مقرر ومعین فرمایا ہے مجرم وگنا ہگار لوگوں کے بارے میں موت و برزخ اور قیامت و بہشت وجہنم ( جزاوسزا) کی صورت حال پر جو استدلال کیا کہ جس کا تذکرہ قرآن مجید میں موجود ہے۔ وہ ان عقلی دلائل پر بین ہے جن سے ہر عقل آگاہی رکھتی ہے جیسا کہ سورہ زمر آیات ۲۹،۷۸ میں خداوندِ عالم نے ارشا وفر مایا:

٥' وَنُفِحَ فِالصُّوْمِ فَصَعِقَ مَنْ فِالسَّلُوتِ وَمَنْ فِالْاَثُمِ ضِ اِلْاَ مَنْ شَاءَ اللهُ عَلَيْهُ وَفِيهِ أُخُرَى فَاذَاهُمُ قِيَامٌ يَّنْظُرُونَ ۞ وَ اَشُوعَ الْاَسُمُ فِي السَّلُومِ مَنْ فِيهَ الْكِتْبُ وَجِائَ ءَبِالنَّبِيِّنَ وَالشُّهَ لَا آءِ وَقُضِى اَلِهُمُ إِلْمَقَ وَهُمُ لا يُظْلَمُونَ ۞ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُواَ عَلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ '' بَيْنَهُمْ بِالْحَقِّ وَهُمُ لا يُظْلَمُونَ ۞ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُواَ عَلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ ''

(اورصور پھونکا جائے گاتو آسانوں اور زمین میں رہنے والے سب لوگ بیہوش ہوجا کیں گے سوائے ن کے جنہیں خدا چاہے گا' پھردوبارہ صور پھونکا جائے گاتو وہ سب کے سب اچا تک کھڑے ہوجا کیں گے اور سے حماب و کتاب ..... کا انتظار کرنے لگیں گے وہ اور اعمال ناسے سامنے رکھ دیئے کرنے لگیں گے 0 اور اعمال ناسے سامنے رکھ دیئے جا کیں گے اور پیغیروں وگوا ہوں کو لا یا جائے گا اور لوگوں کے درمیان حق وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیا جائے گا اور لوگوں کے درمیان حق وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیا جائے گا اور کسی پڑالم نہیں ہوگا 0 اور ہر خض کو اس کے اعمال سے بخولی آگاہ ہے ۔ ک

اس طرح قرآن مجید میں متعدد باراس امر کو ذکر کیا گیا ہے کہ خداوندِ عالم لوگوں کے درمیان پائے جانے والے اختلافات کی بابت قیامت کے دن حق وانصاف کے ساتھ فیصلہ کرے گا، اس سلسلہ میں سب سے واضح ثبوت شیطان کا وہ قول ہے جس میں وہ خدا کے برحق فیصلہ کا اعتراف کرے گا چنا نجیسور ہ ابرا تھیم، آیت ۲۲ میں اس طرح نہ کورہے:

0' وَقَالَ الشَّيْطِنُ لَسَّاقُضِى الْاَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعُدَالْحَقِّ وَوَعَدُ ثُكُمُ فَا خُلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِى عَلَيْكُمْ قِنَ سُلُطِنِ إِلَّا اَنْ دَعَوْتُكُمْ فَالسَّتَجَبُتُمْ لِى ۚ فَلَا تَلُوْمُونِ وَلُومُوۤ اَنْفُسَكُمْ .....''

(اور شیطان کیے گا کہ خدانے تم سے جو وعدہ کیا وہ برتن وعدہ تھا اور میں نے جوتم سے وعدہ کیا اس کی تم سے میں نے خلاف ورزی کی لہٰذا میرے لئے تم پر کوئی جمت نہیں سوائے اس کے کہ میں نے شہیں دعوت دی اور تم نے میری استجابت کی (میری دعوت کو قبول کرلیا) لہٰذا مجھے مور دِ ملامت مت تفہرا وَ بلکہ اپنے آپ کو ملامت کرو .....)

ندکورہ بالا بیانات کی روشن میں ہم اس حقیقت سے آگاہ ہوتے ہیں کہ عالم طبیعت اور عالم جزا وسزا میں پائے جانے واضح و نا قابلِ انکار فرق اور ان دونوں کے ایک دوسرے سے مختلف ہونے کے باوجود عقلی اصول و دلائل

دونوں جہانوں میںمؤ ٹر ہیں اورانہیں ہرگز ہے اثر قرارنہیں دیا جاسکتا۔

بہرحال اسلید میں حقیقت امرکی وضاحت اس طرح ہو حتی ہے کہ: خداوندِ عالم نے لوگوں کوئی وحقیقت کی طرف دعوت وسیخ اور انہیں راہ فطرت کی طرف رہنمائی کرنے میں انہی کی زبان میں ان سے خطاب کیا اور اجھائی و معاشرتی عقلوں کے معیاروں پران سے تعلق کی اور اپنے بیانات میں ان اصولوں اور قوانین وضو ابلا ہے تمسک کیا جو عبد و مولا ۔ ۔ بندہ و آتا اسکے معیاروں پران سے تعلق کی و نیا میں حاکم وجاری ہیں لہذا اس نے اپنے آپ کومولا و آتا ، لوگوں کو میان ربط و تعلق کی و نیا میں حاکم وجاری ہیں لہذا اس نے اپنے آپ کومولا و آتا ، لوگوں کو میان ربط و تعلق کی و نیا میں حاکم وجاری ہیں لہذا اس نے اپنے آپ کومولا و آتا ، لوگوں کی طرف اپنے پیغام رسال قرار دے کریات کی ، خدائے امرو نمی ۔ ۔ ۔ کی کام کا تھم دے کر اور کی کام سے منع کر کے ۔ ۔ ۔ ۔ اور حق کی پیروی واطاعت کی ترغیب ولا کراور باطل و عصیان کے تباہ کن آثارت و خوف دلا کر اور کہا کا مصیان کے تباہ کن آثارت و خوف کو کر اور کہا ہے گئی دلا کی بابت ہر ممکن طریقہ سے لوگوں کو با نجر کر دیا ، اور بہی قرآتی فی طرز بیان اور انداز پخن ہے آگا ہی دلائی اور منظر سے وقال کو وقائی سے آگا ہی دلائی اور منظر سے اور تبائی کی اسلید قائم کیا گیا ہے چنا نچر قرآتی مجمد نے ہور اس بات کی تصرت کر دی کہ چونکہ حقیقت امر نہا ہے عظم اور لوگوں کی صور و تطرونظر سے اور قراء و بالاتر اور عامۃ الناس کے فہم وادر اک سے قریب تر ہوتا کہ وہ اس صد تک ہی مصد تک پہنچا نے کا ارادہ کیا ہے اس میں لوگ کا میانی سے ہمکنار ہو جا کیں چنا نچر سوری زخر فی قراسے لی بی ان رائر دیا تھا ہوا:

' حُمّ أَ وَالْكِتْبِ الْسُبِيْنِ أَ إِنَّا جَعَلْنُهُ قُلَ إِنَّا عَمَلِنَا عُلَا كُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِنَ أُمِّ الْكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلَيْهُ مَا عُلِيًّا عَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِنَ أُمِّ الْكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلِيَّا عَكِيْهُ مَا وَالْمُونِ أَوْلَا لَكِتْبِ لَدَيْنَا لَعَلَيْهُ مَا مُعَلِيْهُ مَا مُعَلِّمُ مَا مُعَلِيْهُ مَا مُعَلِيْهُ مَا مُعَلِيْهُ مَا مُعَلِينًا مُعَلِيْهُ مَا مُعَلِيْهُ مَا مُعْلِقُهُ مُن أَمْ الْمُعْلِمِينَ فَي الْمُعْلَمُ مُعْقِلُونَ أَمْ وَالْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ مُعْلِقًا مُعْلَمُ مُعْقِلُونَ أَمْ وَالْمُعْلِمُ الْمُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعَلِيدًا مُعَلِينًا مُعَلِيدًا مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ اللَّهُ مُعْلِمُ الْمُعْلِمُ مُعْلِمُ اللَّهُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُ اللَّالِمُ اللَّهُ مُعْلَى اللَّهُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلَمُ اللَّهُ مُن مُ اللَّهُ مُعَلِيدًا مُعْلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُ الْمُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلَمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ مُعُلِمُ مُعْلِمُ مُعِمِلًا مُعُلِمُ مُعِلِمُ مُعِمُ مُعِلَمُ مُعِمْ مُعِ

(مم م نیا ہے تاکہ م اسے بھے سکو 0 اور وہ اصل کتاب ہارے پاس موجود ہے جوکہ بڑی عظمت والی اور حکمت آ موز ہے)

قرآن بنایا ہے تاکہ م اسے بھے سکو 0 اور وہ اصل کتاب ہارے پاس موجود ہے جوکہ بڑی عظمت والی اور حکمت آ موز ہے)

بنا برایں قرآن مجید جس جز اوسر ااور اس سے مر بوط امور کی بابت جواحکام ذکر کے گئے ہیں وہ سب ان کلی عظلی
اصولوں پر بنی ہیں جوعقلاء کے درمیان رائج اور مصالح ومفاسد کے شخصی معیاروں پر شمتل ہیں اور یہ بات لطف سے خالی

نہیں کہ وہ تمام بلند پایہ حقائق کہ جو عام فہم نہیں اور معمولی سطح گلر کے افر اوکی نگا و اور اک سے پوشیدہ ہیں کیان وہ فہ کورہ کلی
عقلی اصولوں پر قابل تطبیق ہیں اور عقلی معیاروں کی روشنی میں ان کی تو جیہ و تاویل اور تغییر ممکن ہے کیونکہ معاشر تی عملی عقل عقل کے اسے بات کو ہرگز پر انہیں جانتی کہ بعض مجر مین کو سخت سزا دیتے ہوئے اسے (Practical Social Wisdom)

ان تمام معاشرتی منفی آثار کا ذمه دارقر اردیا جائے جواس کے مجر ماندهل کے نتیجہ میں وجود میں آئے ہوں مثلاً قاتل سے ان تمام معاشرتی حقوق کی بابت مواخذہ کیا جائے جومقول کی موت کے سبب سے ضائع ہوئے ہوں، یا معاشرہ میں کسی بھی برائی و گناه کورائج کرے تواس گناه و برائی کی وجہ سے معاشره ٹیں جو برے آٹا رظا ہر ہوں ان سب کی فرمدواری ای شخص بر عائد ہواوران آ ٹار کی بناء براس کا مواخذہ کیا جائے۔ان دومثالوں میں ہے پہلی مثال میں قاتل کومتقول کے گنا ہول کی ذمہ داری کا بوجھ اٹھانے سے دوجار ہونا پڑے گا اور دوسری مثال میں برائی کے مرتکب افراد کی سز ااس مخض کو بھی بھگتنی ہو گی جس نے اس برائی کورواج بخشا اورمعاشرہ میں اس کی بنیاد ڈالی ، کو پا گناہ کے مرتکب اصل افراد کے ساتھ ساتھ وہ مخض بھی سز اکامنتق قراریائے گا جومعاشرہ میں اس برائی کے آغاز اور اس کے رواج یانے کا سبب ہوا، تو اس طرح کے فیصلوں کومعاشر تی عملی عقل کی بھریورتا ئید حاصل ہو تی ہے، اور اس طرح پہنچی ممکن ہے کہ معاشرہ کی بہتری ومصلحتوں کی بناء برکسی کے فعل کوئسی دوسر سے کافعل شار کیا جائے یائسی کے فعل کوکوئی عملی حیثیت نہ دی جائے پائسی کی نیکیوں کی جزائسی دوسر مے فخص کے دفتر استحقاق میں کسی جائے یا کسی کی نیکیوں جیسی نیکیاں دوسر مے شخص کو بھی حاصل ہو جا کیں ، تو بیسب پچھ معاشرتی مصلحتوں کی بناء پر جا ئز وضح اور عقلی طور پرروا ہے۔

بہر حال قرآن مجید، جزاوسزا کے باب میں جوجیرت انگیزا حکام واصول اورمعیار وقوانین موجود ہیں ان سب کو ان عقلائی معیار وتوانین سے مرحبط وہم آ ہنگ قرار دیتا ہے جوانسانی معاشرہ میں موجود ورائح ہیں اورعوام الناس کی سطح گلر سے قریب تر ہیں جبکہ حقیقت امریہ ہے کہ تمام عقلائی قوانین کو جومعاشرہ میں حکم فرما ہیں وہ دنیاوی مادی زندگی کی ضرورتوں و معیاروں پرمشتل و بنی نظام کے حامل ہیں کیکن جز اوسز اکے باب میں جوقوا نبین کمحوظ ہوتے ہیں ان کی بنیاد حسی و مادی نظام کی بچائے ایک غیرحسی اور ماورائے احساس نظام پر استوار ہے اور اس کی بابت جو اسرار ورموز انسان پر پوشیدہ ہیں وہ سب اس دن ظاہر ہوجا ئیں گے جب فخلی حقائق سے بردہ اٹھایا جائے گا اورسب را زکھول دیئے جا ئیں گے جیبا کہ خداوند عالم نے ارشا دفر مایا: سررا باومنده النا

سورهاعراف، آیت ۵۲، ۵۳:

O " وَلَقَدْ جِئُنْهُ مُ بِكِشِ فَصَّلْنَهُ عَلْ عِلْمِهُ لَى وَاللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلْ عِلْمِهُ لَى وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الله تَأْوِيْلَهُ ۚ يَوْمَ يَأْتِنْنَا وِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْجَآ ءَتْ رُسُلُ مَ بِتَابِالْحَقّ

(اورہم ان کے پاس الی کتاب لائے جس کی ہم نے تفصیلی وضاحت علم کے ساتھ کی وہ اہل ایمان کے لئے ہادی ورحت ہے ہ آیا وہ صرف اس کی تاویل کے منتظر ہیں، جس دن اس کی تاویل سامنے آئے گی تو جن لوگوں نے اسے اس سے قبل بھلادیا تھاوہ کہیں گے کہ ہمارے برور دگار کے بھیجے ہوئے پیغا مبرحق کے ساتھ آئے تتے .....) ۔

ایک اورمقام پرارشاوفر مایا:

سوره يونس ، آيت ۹ سا:

٥ ''وَمَا كَانَ هُـنَا الْقُرُانُ اَنُ يُّفْتَرْ ى مِن دُونِ اللهِ وَلَكِن تَصْدِيْقَ الَّذِي بَنَ يَدَيهِ وَتَفْصِيلَ
 الْكِتْبِ لا بَيْبَ فِيْهِ مِن مَّ بِ الْعَلَيْنَ - بَلْ كَذَّبُوا بِمَالَمْ يُحِيطُو ابِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمُ تَا وَيُلُهُ ''

(بیمکن نہیں کہ اس قرآن کی نسبت خدا کے علاوہ کسی کی طرف دی جاسکے (یا اسے وحی کے بغیر خدا کی طرف منسوب کیا جاسکے)لیکن میر (قرآن) اپنی پیٹروکتب کی تقعد این کرتا ہے اور اصل کتاب کی تفصیل ہے کہ جس میں گوئی شک نہیں ۔۔۔۔ بلکہ انہوں نے اس کی تکذیب کردی ہے جس کاعلمی احاطہ نہ کر سکے اور ابھی تک اس کی تاویل اور اصل حقیقت ان کے سامنے آئی ہی نہیں ۔۔۔ )

اس بیان سے سابقہ ذکر شدہ آیات مبار کہ کہ جن میں جزاو سزاکی بابت تجب خیز احکام نہ کور ہیں اور ذیل میں ذکر کی جانے والی آیات کے درمیان دکھائی دینے والا خاہری اختلاف بھی دور ہوجا تا ہے:

سوره زلزال ، آیت ۸:

افَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَمَّ وَخِيْرًا يَّرَهُ فَ وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَمَّ وَشَمَّا ايَّرَهُ "
 (جو شخص ذره بحر نيكى كرے وہ اسے (اس كى جزا) و يھے گا اور جو شخص ذره بحر برائى كرے وہ اسے (اس كى سزا)
 و كھے گا)

سوره انعام ، آیت ۱۶۳:

0 "كَاتَزِمُ وَازِمَةٌ قِدْ مَا خُرى"

( کوئی بھی کسی دوسرے کا بو جھٹبیں اٹھائے گا)

سوره طور ، آبیت ۲۱:

٥ " كُلُّ الْمُدِئُّ بِمَاكَسَبُ مَهِيْنٌ "

( ہر مخض اپنے اعمال کے ساتھ بندا ہواہے )

سوره عجم ، آیت ۹ سا:

٥ "وَأَنُ لَيْسَ لِلْإِنْسَانِ إِلَّا مَاسَعَى"

(اورانسان کے لئے نہیں ہے سوائے اس کے کہ جواس نے سعی وکوشش (عمل) کیا)۔

سوره بونس ، آیت ۱۲ س:

" إِنَّ اللهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيئًا"
 (خدالوگول بر برگزظم نہیں کرتا)

اس کے علاوہ کثیر آیات مبارکہ اس مضمون پر شمنل ہیں۔ جبکہ سابقہ ذکر شدہ آیات شریفہ سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ جس شخص کو از روئے ظلم قبل کیا جو اس کے گنا ہوں کا بوجھ ظالم قاتل کو اٹھا نا پڑے گا للبذا اس ( ظالم قاتل ) کا مواخذہ دراصل اس کے اپنے ہی فعل کی بناء پر ہوگا نہ کہ کسی دوسرے کے فعل کی بناء پر ،ای طرح ان آیات سے یہ بات فابت ہوتی ہوئے کسی گناہ ومعصیت کا ارتکاب کرے تو اس کا فعل حقیقت میں دو فاعلوں کی طرف منسوب ہوگا: ایک وہ شخص جس نے اس کا ارتکاب کیا اور دوسراوہ شخص جو اس بری روش کے فروغ کا ذمہ فاعلوں کی طرف منسوب ہوگا: ایک وہ شخص جس نے اس کا ارتکاب کیا اور دوسرا وہ شخص جو اس بری روش کے فروغ کا ذمہ وار ہے بعنی تالع اور متبوع دونوں گنا ہی گا ہوگا۔

اوران آیات سے بیجی ٹابت ہوتا ہے کہ جو شخص کی ظالم کی اس کے ظلم میں مدد کر ہے یا کسی گراہ رہبر و پیشوا کی اقتداء و پیرو کی کرے تو وہ اس کے ساتھ شریک جرم ہوگا اوراسے ظلم یا گراہ پیشوا کی طرح مجرم ومرتکب گناہ قرار دیا جائے گا، تواس طرح کے افراوا پنے اعمال کی سزا کے حوالہ ہے' کہا تسود وازد ہ و ذر اخری'' کا مصداق ہوں گے نہ یہ کہ اس کے دائرہ سے باہر انہیں کوئی اسٹناء حاصل ہے یا اس آیت میں فہ کورتھم و قانون کی خلاف ورزی ہوئی ہے۔ بلکہ اس آیت میں میرکم کراس کی صحح و درست تطبیق ہوئی ہے، چنا نچہ اس امرکی آیت پر کمل عمل کرتے ہوئے اس میں فہ کور قانون کے اجراء میں مجرم پر اس کی صحح و درست تطبیق ہوئی ہے، چنا نچہ اس امرکی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداوندِ عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره زمر،آیت • ۷:

٥ "وَقُضِى بَيْنَهُمُ بِالْحَقِّ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ ﴿ وَوُقِيَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا عَمِلَتُ وَهُو اَعْلَمُ بِمَا يَفْعَلُونَ "
 يَفْعَلُونَ "

(اوران کے درمیان حق کے ساتھ فیصلہ کیا جائے گا اور ان پر ہرگزظلم نہ ہوگا اور ہرفض کو اس کے عمل کا پورا پورا بدلہ دیا جائے گا اور و ہ (خدا) لوگوں کے اعمال سے بخو بی آگا ہ ہے)۔

اس آیت مبارکہ میں جملہ' وَهُو اَعُلَمُ بِهَا اَیفْعَلُوْنَ ''سے اس امر کا جُوت یا کم از کم اشارہ وعندیہ ماتا ہے کہ ہر مختص کواس کے اعمال کا پورا پورا بدلہ و جزا وسزا دینا درحقیقت خداو نوعالم کے علم اور اس حساب (نظام محاسبہ) کے مطابق ہے جے اس نے نوگوں کے اپنے بارے میں حساب و گمان کی بناء پر کہ جوعلم و ہے جے اس نے نوگوں کے اپنے بارے میں حساب و گمان کی بناء پر کہ جوعلم و عقل کے بغیروہ کرتے ہیں کیونکہ خداو نوعالم نے جہنی لوگوں کو دنیا ہی میں عقل کی نعمت سے محروم کردیا ہے، چنا نچے سور ہُ ملک آیت ۱۰ میں دوز خیوں کے اس قول کو ذکر کیا گیا ہے:

٥ ' كَوْ كُنَّانَسْمَعُ أَوْنَعْقِلُ مَا كُنَّافِنَ آصُحٰ السَّعِيْرِ ''

(اگرہم سننے یاسمجھنے والے ہوتے ۔ ۔ توت ساعت یاعقل کی نعمت سے مالا مال ہوتے ۔ ۔ تو ہم ہرگز اہل جہنم میں قرار نہ یاتے ) ۔

ای طرح آخرت میں ان کی حالت کے بارے میں یوں ارشا دحق تعالی ہے:

سوره اسراء، آیت ۲۷:

0 ' ' وَمَنْ كَانَ فِي هٰ ذِهَ اَعُلَى فَهُوفِ الْأَخِرَةِ اَعْلَى وَ اَضَلُّ سَبِيلًا ' '

(جوفخص اس دنیا میں اندھا ہوگا وہ آخرت میں بھی اندھا ہوگا اور سخت گمراہ ہوگا)

سوره جمزه، آیت که:

٥ " نَاسُ اللَّهِ الْمُوْقَدَةُ ﴿ الَّتِي تَطَّلِعُ عَلَى الْاَفِيدَةِ "

( خدا کی جُرُ کائی ہوئی آگ جو کہ دلوں پر پہنچے گی .....)

ایک اور آیت میں گناہ ومعصیت کا ارتکاب کرنے والوں کی بابت علم وعقل سے ان کی محرومی کی تقدیق ان الفاظ میں ہوئی ہے۔

سوره اعراف، آیت ۳۸:

٥ ''قَالَتُ أُخُرِّ مُهُم لِأُوْلَهُمْ مَ بَّنَاهَؤُلا ٓءَ أَضَلُّوْنَافَا تِهِمْ عَنَا ابَّاضِعُفًا مِّنَ النَّامِ ۗ قَالَ لِكُلِّ ضِعْفٌ وَّ لَكِنُ لَا تَعْلَمُوْنَ '' لَكِنُ لَا تَعْلَمُوْنَ ''

(ان کے دوسرے اپنے پہلے والوں کے بارے میں کہیں گے کہ پروردگارا، انہوں نے ہمیں گراہ کیا للذا انہیں جہنم کا دگنا عذاب دے، خدا فر مائے گا کہسب کے لئے دگنا عذاب ہے گرتم کو علم نہیں )۔

اس آیت بیس تالع دمتبوع دونوں کے لئے دگناعذاب مقرر کئے جانے کا ثبوت ملتا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ متبوع کو اس کے خود گمراہ ہونے اور گمراہ کو اس کے خود گمراہ ہونے اور گراہی واس کے خود گمراہ ہونے اور گراہی واس کے خود گمراہ ہونے اور گراہی ومعصیت بیس ایٹے متبوع کے نقش قدم پر چلنے اور اس کی پیروی کرنے کی بناء پر دگنا عذاب ہوگا، اس لئے آخر میں دونوں کے بارے بیس ارشاد ہوا کہ وہ علم نہیں رکھتے۔ (وَّ لَكِنُ لَّا نَعْلَبُونَ )

## ایک سوال اوراس کا جواب

سوال:

ممکن ہے آپ کے ذہن میں سوال پیدا ہو کہ جو آیات ذکر کی گئی ہیں ان میں اس بات کا ثبوت ملتا ہے کہ مجرم و گنا مگارلوگ دنیاو آخرت دونوں میں علم سے محروم ہیں جبکہ دیگر آیات میں ان کے لئے علم کا ثبوت ملتا ہے مثلاً:

سوره فعلت ، آیت ۳:

٥ " كِتْبُ فُصِّلَتُ اللهُ قُلْ اللهُ عُربِيًّا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ "

(وہ الی ۔ کتاب ہے جس کی آیات کھلی کھلی ہیں۔۔واضح وروثن ہیں۔۔قرآن ہے،عربی زبان میں ہے،ان لوگوں کے لئے جوعلم رکھتے ہیں)۔

اسی طرح وہ آیات کہ جن میں ان کے خلاف احتجاج واعتراض کا تذکرہ کیا گیا، ان کی بابت علم سے محرومی کی نفی کرتی ہیں کیونکہ جس مخص کو کسی بات کا علم بی نہ ہواس پر اعتراض وا قامۂ جمت بے معنی ہے اور اسے اس بات پر مواخذہ کرنا نا قابل فہم ہے، بلکہ وہی آیات کہ جن میں ان کے علم کی نفی کی گئی ہے وہ بھی آخرت میں ان لوگوں پر اعتراض وا قامۂ جمت پر مشتمل ہیں، بنا پر ایں ان کے لئے عقل وا دراک کا اثبات ناگز ہر ہے، اس سے بالا تربید کہ قرآن مجید میں بعض آیات اسک مھی موجود ہیں جن میں مجرم وگنا ہگاراوگوں کے لئے بالخصوص آخرت میں علم ویقین کا اثبات ہوا ہے مثلاً:

سوره ق ، آیت ۲۲:

٥ '' لَقَانُ كُنْتَ فِي خَفْلَةٍ قِنْ هٰ فَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ خِطَا عَكَ فَبَصَ كَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ''
 ( يقينا آپ اس سلسله مي خفلت ميں تھے، ہم نے آپ کا پردہ آپ سے اٹھا ديا تو آج آپ کی آگھ تيز بين ہے )۔
 سورہ بحدہ، آيت ١١:

٥ "وَلَوْتَكَوْ يَا فِالْهُجُومُوْنَ نَاكِسُوْا مُعُوسِهِمْ عِنْدَا مَ بِيَّهِمْ "مَبَّنَا ٱبْصَهُ نَاوَسَمِعْنَا فَالْمَجِعْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوْقِئُونَ"

(اگرآپ دیکھیں کہ جب مجرم افرادا پنے پروردگار کے سامنے اپنے سر جھکائے ہوئے ہوں گے اور کہیں گے۔ پروردگارا! ہم نے ویکھااورہم نے شا، ہمیں واپس لوٹا وے تا کہ ہم نیک اعمال بجالا کیں کہ ہمیں یقین حاصل ہو چکا ہے )۔ للذا یہ بات کیوکر درست ہوسکتی ہے کہ مجرم وگنا ہگارلوگوں کو ملم سے محروم قرار دیا جائے؟ اور جن آیات میں ان کے علم کی نفی کی گئی ہے ان کی بابت ان آیات سے کہ جن میں ان کے علم کا ثبوت ملتا ہے کس طرح ربط قائم کیا جا سکتا ہے کیونکہ دونوں میں ایک دوسرے کی نفی کا پہلو پایا جاتا ہے؟

#### جواب:

آیات مبارکہ میں مجرم و گنا ہگا رلوگوں سے دنیا میں جس علم کی نفی کی گئی ہے اس کی بازگشت در حقیقت اس امر کی طرف ہے کہ وہ جو علم رکھتے ہیں اس پرعمل نہیں کرتے ، گویا علم پرعمل نہ کرنے کو علم سے محروی سے تبحیر کیا گیا ہے۔اور جہاں تک آخرت میں ان سے علم کی نفی کا تعلق ہے تو اس سے مراد یہ ہے کہ دنیا میں وہ جس جہالت کا شکار تھے وہ روز حشر تک باتی رہے گی اور ان کے اعمال ہرگز ان سے جدانہ ہوں گے ، چنا نچے ارشا دحق تعالی ہے :

سوره اسراء، آیت ۱۳:

(اورہم نے ہرانسان کے اعمال کواس کے مطلے کا ہار بنا دیا ہے اورہم قیامت کے دن اس کے سامنے ایک کتاب باہر نکالیس کے (اس کے سامنے پیش کریں گے ) جسے وہ اپنے رو بروکھلا ہوا یائے گا)۔

سوره زخرف، آیت ۸ ۳:

٥' قَالَ لِلَيْتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعُدَالْكَشُرِ قَيْنِ فَبِئْسَ الْقَرِينُ ''

(وہ کیے گا کہا ہے کاش! میرے اور تیرے درمیان مشرق ومغرب کا فاصلہ ہوتا کہ تو کس قدر براسانتی ہے) اس کے علاوہ چند دیگر آیات شریفہ میں بھی اس موضوع کی بابت وضاحت کی گئی ہے۔ اس سلسلہ میں تفصیلی بحث سور ۂ بقر ہ کی آیت ۲۴۲ کی تفییر میں ہوگی۔

ا مام محمد غزّالی نے اعمال کے نتقل ہونے کی بابت پیش کئے جانے والے اعتراض کے جواب میں اپنے بعض رسائل میں جو کچھ کھا ہے اس کا خلاصہ پیرہے:

نیکیوں (حسنات) اور گناہوں (سیئا ت) نتقل ہونے کاعمل اس و نیا میں اس وقت وقوع پذیر ہوجا تا ہے جب ظلم سرز دہوالبتہ ظالم پراس کا انگشاف قیامت کے دن ہوگا اور اس وقت ظالم مشاہدہ کرے گا کہ اس کی نیکیاں دوسرے کے نامہ اعمال میں نتقل ہوچکی ہیں ، تو نیکیوں کے نتقل ہونے کاعمل اس وقت یعنی آخرت میں واقع نہیں ہوا بلکہ دنیا ہی میں ہو جا تا ہے مثلاً خداوند عالم کا ارشا دگرامی ہے:

سوره مومن ، آیت ۱۶:

٥ ''لِمَنِ الْمُلْكُ الْيَوْمَ للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّايِ''

(آج کے دن کس کی حکومت واقتد ارہے؟ خدائے یکٹا وقبار کی!)

اس آیت میں خداوند عالم نے آخرت میں اپنے اقتدار وسلطنت کی خبر دی ہے جبکہ حقیقت امریہ ہے کہ خدا کا اقتدار وسلطنت ابدی و بمیشہ سے ہا ورابیانہیں کہ آخرت میں اسے حاصل ہوگا بلکہ وہ ازل سے ابدتک اقتدار وحاکمیت رکھتا ہے البتداس کی سلطنت واقتدار تمام مخلوق پر قیامت کے روز گا ہم ہوگا اور سب لوگوں پراس کے اقتدار کی حقیقت واضح و آشکار ہوجائے گی۔ بیا یک قاعدہ کلیہ ہے کہ انسان جب تک کمی چیز کا علم و آسکا بی نہیں رکھتا اس کی نسبت بیر کہا جاتا ہے کہ وہ چیز اس کے لئے ''موجود' موجود' میں خواہ وہ حقیقت میں موجود ہی کیوں نہ ہواور جب انسان اس سے آگا ہی حاصل کر لیتا ہے تو وہ چیز اس کے لئے ''موجود' ، موجود' ، مو

اس وضاحت کے بعداس قائل کا بیتول مجی فلط و ناورست فابت ہوجا تا ہے جس نے کہا کہ جو چیز معدوم ہوجائے
وہ کیوکر دوسرے کی طرف نعقل ہوسکتے ہے؟ لہذا آخرت میں گائم کے اعمال مظلوم کی طرف اور قائل کے اعمال معتول کی
طرف کیوکر معلل ہوسکتے ہیں؟ (اسے علمی وفلسفیا نہ اصطلاح شین ' فقل عرض' ' کہا جاتا ہے۔ یہاں' ' عرض' ' بمقا بلہ جو ہر
ہے) اس قول کی عدم صحت اس بناء پر ہے کہ قیا مت کے دن جو چیز دوسرے کی طرف تعقل ہوگی وہ اس عمل خیر واطاعت کا
قواب ہے نہ کہ اصل عمل، اور چونکہ عمل خیر واطاعت میں اصل مقصود و ہدف اس کا قواب ہوتا ہے لہذا قواب کے نعقل ہونے
وگول کے معمل ہونے سے تعییر کیا گیا ہے ، اور اطاعت کا اثر انسان کے وجود سے باہر کی الی چیز کا نام نمیں جو اس سے محق
موجاتی ہو جو کہ جس کی بناء پر یہ کہا جائے کہ اس کا دوسرے کی طرف نعقل ہو جو اناس وجہ سے محج خیری قرار پاسکا کہ اگر دنیا میں
موجاتی ہے کہ جس کی بناء پر یہ کہا جائے کہ اس کا دوسرے کی طرف نعقل ہو جو نااس وجہ سے محج خیری قرار پاسکا کہ اگر دنیا میں
موجاتی ہو تیز ' عرض' ' کا نعقل ہو نا کہلائے گا جو کہ کا ل ہا اوراگر آخرت میں نعقل ہو تو یہ ایک معدوم چیز کا نعقل ہو نا کہلائے
موجاتی ہو تین ہو کہ باج کہ کہ کہا جائے کہ دومو خور ہو جا تا ہو جا کہ دوموں کہ ہو تا کہ اور اس سے مراد
کا جو کہ نام محت ہا اوراگر کہا جائے کہ دوموں خور ہو جا تا ہے جبکہ اس کے مقابل و برکھ کی اور دستان کی کا شرب ہو جا تا ہے اور الوارا طاحت کا اثر دل کی قداوت کا خیجہ میں حل فلمائی ہو جا تا ہے اور الوارا طاحت کا نتیجہ میں دل فلمائی ہو جا تا ہے اور الوارا طاحت کا نتیجہ میں حل مقابلہ و دوموں نتا ہے جبکہ قلم و قدر و معرفت سے دل تور اور مشاہدہ سے محروم ہو جا تا ہے۔ اطاعت و معصیت کے آٹار و نتا نج کے درمیان تعنا داور ایک

موره بود، آیت ۱۱۳:

· ' إِنَّ الْحَسَنْتِ يُذُونِيَ السَّيِّاتِ ''

(نیکیاں گنا ہوں کومٹادیتی ہیں)۔

حفرت يغير اسلام في ارشا وفرمايا: " اتبع السيئة المحسنة تمحقها"

( گناہ کرنے کے بعد نیک عمل انجام دوکہ وہ اسے ( گناہ کو ) محوکر دیتا ہے )

اور " الآثام تمحيصات للذنوب"

(ياريال وتكفيل كنامول كود ووي ين)

اى والدية تخضرت في ارشادفر مايا:

" ان الرجل ليثاب حتى بالشوكة تصيب رجله"

(انسان کواس کا نے کے بدلے میں بھی اُڈاب دیاجائے جواس کے یاؤں میں جیمے)

ا کی روایت ش آ نجاب عضول ہے کہ الحدود کفارات "(صدود سرائیں گناموں کا کفارہ ہے)۔

بنا پرای ظلم کے نتیجہ ش طالم کے ول ش ایک ظلمت وقساوت پیدا ہوجاتی ہے جواس کے اطابق اعمال۔ اگراس نے انجام دیے ہوں۔ سے حاصل ہونے والی قلبی نورانیت کے آٹار کوکر دیتی ہے جبکہ مظلوم اپنے او پر ہونے والے ظلم کی وجہ سے غزوہ ہوتا ہے تواس کی نفسانی خواہشیں دم توڑ دیتی ہیں اور گنا ہوں کے نتیجہ ش اس کے دل میں پیدا ہونے والی تاریکی حیث جاتی ہے اور ایک خاص تم کی نورانیت اس کے کاشانہ ول کومنور وروش کر دیتی ہے ، اس طرح مظلوم کے دل میں موجود تاریکی ۔ جواس کے گنا ہوں کی وجہ سے پیدا ہوئی۔ ظالم کے دل میں منظل ہوجاتی ہے اور ظالم کے دل میں موجود روشن کر وجاتی ہے کہ بھی ہے صنات (نیکیوں) اور سیعا ت (گنا ہوں) کے ضقل ہونے کا معتی !۔

حنات وسیئات کے ایک دوسرے کی جگہ خطل ہونے کی بابت ایک سوال پیدا ہوسکتا ہے کہ آپ نے اس سلسلہ میں جو وضاحت کی ہے اس سے ہر گزیہ ٹابت نہیں ہوتا کہ اس طرح کا خطل ہونا حقیق معنی میں خطل ہوتا ہے کونکہ اس سے مرف یہ مجا جاتا ہے کہ ظالم کے ول میں نورانیت ختم ہو جاتی ہے اور مظلوم کے دل میں ایک اور نور پیدا ہوجاتا ہے۔ ای طرح مظلوم کے دل میں پیدا ہوتی ہوجاتی ہے اور ایک دوسری تاریکی ظالم کے دل میں پیدا ہوتی ہو اور اس طرح کا خطل ہوتا جین کہ اور اس طرح کا خطل ہوتا جین کہ اور اس طرح کا خطل ہوتا حقیق خطل ہوتا نہیں کہ السکا۔

اس کے جواب میں ہم کہیں گے کہ اس طرح کے موارو میں ' فعقل ہونے'' کا لفظ استعارہ کے طور پر استعال ہوتا

ہے جیسا کہ کہا جاتا ہے کہ'' سایدایک جگہ سے دوسری جگہ نظل ہوگیا'' یا یوں کہا جاتا ہے:'' سورج یا چراغ کی روشی زین سے دیوار پر نظل ہوگئ'' تو اطاعتی اعمال کے نظل ہونے سے مراد بھی اسی طرح کا نظل ہونا ہے کہ اس میں اطاعت کو اس کا قواب سے کنایۂ ذکر کیا جاتا ہے جیسا کہ سبب کو مسبب سے کنایۂ ذکر کیا جاتا ہے۔ اس طرح کے استعالات عام طور پر کلام میں موجود ہوتے ہیں لینی کی چیز کا ایک جگہ سے ختم ہونا اور اس جیسی چیز کا دوسری جگہ وجود میں آنا ہی ..... بازی طور پر ..... کہلی چیز کا دوسری جگہ نظل ہونا کہلاتا ہے۔ اگر اس طرح کے استعال کی مثالیں اور صحت وجواز کی دلیلیں شریعت میں نہ

یہ ہے غز آلی کے کلام وتحریر کا خلاصہ۔

یہ تو ہے معاشرتی حوالہ سے احکام کی بابت ان کے نقل ہونے کی حقیقت کا بیان، کہ معاشرہ میں جو احکام نافذ ہوتے ہیں وہ علی حقل کی بنیاد پر استوار ہیں لیکن جہاں تک عالم حقائق کا تعلق ہے تو کی علمی تجویہ و تعلیل سے قطع نظریہ سب اس عالم میں اپنی ظاہری حیثیت کے ساتھ مجازی نبیت کے حامل ہیں۔ اس کی وضاحت یوں ہے کہ چو تکہ یہ مفاہیم در حقیقت فیر حقیق (احتباری) ہیں کہ جنہیں ..... مجازی طور پر ..... حقائق کا رنگ دیا جاتا ہے اور او عاء و تشبیہ کی بناء پر ان کا عمل حقائق میں ہوتا ہے لین جب ان کا اصل حقائق سے قیاس کیا جائے تو ان کی حقیقت واضی ہوجائے گی کہ یہ سب مجاز ات

## (٩) اممال كامجسم هونا

ا عمال کے احکام میں سے ایک اہم ترین امریہ ہے کہ جو اعمال انسان سے سرز دہوتے ہیں وہ لکھے اور محفوظ کر لئے جاتے ہیں اور پھروہ مجسم صورت میں ظہور پذیر ہوجائیں گے،اس سلسلہ میں ارشا دخداوندی ہے:

سوره آل عمران ، • ۳:

٥ "يُوْمَ تَجِدُكُلُّ نَفْسِ مَّاعَبِلَتُ مِنْ خَيْرٍ مُّخْفَرًا ۚ وَمَاعَبِلَتُ مِنْ سُوَء ۚ تَوَدُّلُو اَنَّ بَيْهَا وَبَيْنَا اَنْ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه اللَّه اللَّهُ اللَّه اللَّهُ اللَّ

( جس دن ہر مخص اپنے ہر نیک عمل کو اپنے سامنے حاضر پائے گا اور .....ای طرح .....اپنے ہر برے عمل کو بھی ، (اس وقت )اس کی تمنا ہوگی کہ اے کاش ان ..... برے اعمال .....اوراس کے درمیان دوری اور لمبا فاصلہ ہوتا )۔ اور سور دَاس او، آیت ۱۳ میں فر ماہا:

٥ "وَكُلُّ إِنْسَانٍ ٱلْزَمْنَهُ طَلْبِرَةٌ فِي عُنُقِهِ لَوَنُخْرِجُ لَذَيوْمَ الْقِيلَةِ كِتْبَايَّلْقَدُمُ مَنْشُوْمًا"
 (اورہم انبان کا نامہ اعمال اس کی گرون میں لئا دیں گے اور قیامت کے دن اس کے سامنے کتاب لائیں گے

جے وہ کھلا ہوا یائے گا)

0 موروكيس، آيت ١٢ شي ارشاد بوا:

"وَنَكْتُبُ مَاقَلُ مُوْاوَاتُاكَمُمْ مَ وَكُلُّ شَيْءً أَحْمَيْنَ فِي إِمَامٍ مُّدِيْنٍ"

(اورہم لکھتے ہیں ہراس چیز کو جو وہ پیش کرتے ہیں (اعمال انجام دیتے ہیں) اور ان کے آٹار .....کو بھی لکھتے ہیں .....اور ہر چیز کو ہم نے امام مبین میں احصاء کر دیا ہے)

0 سورة قرية يت ٢٢ مين فرمايا:

" لَقَدُ كُنْتَ فِي خَفْلَةٍ مِّنْ هٰذَا فَكَشَفْنَا عَنْكَ خِطَآء كَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَر حَدِيثٌ

(آپاس مظرے غافل تھے، پس ہم نے آپ کی آ نکھ سے پر رہ بٹا دیا تو آج آپ کی نگاہ تیز ... ہوگئ ... ہے) بہر حال اعمال کے مجسم ہونے کی بابت ہم پہلے (آیت ۲۷ سورۂ بقرہ) کی تغییر میں بحث کر بچکے ہیں۔

#### (۱۰) اعمال اوروا قعات کے درمیان خاص ربط

اعمال کے احکام میں سے ایک بیہ ہے کہ: اعمال اور عالم ظاہر میں وقوع پذیر ہونے والے امور ..... اور رونما ہونے والے واقعات ..... (الحوادث الخارجیہ) کے درمیان ایک خاص ربط وتعلق ہے، اعمال سے ہماری مراد عالم ظاہر میں وجود پذیر ہونے والی وہ حرکات ہیں جن پر حسنات ( نیکیوں) اور سینات ( برائیوں) کے عنوانات صادق اور منطبق ہوتے ہیں، نہ کہ وہ حرکات وسکنات مراد ہیں جو مادی اجسام سے سرز دہوتی ہیں ( ایعن '' اعمال'' سے مراد وہ حرکات نہیں جو ہر طبعی جسم سے سرز دہوتی ہیں ( ایعن '' اعمال'' سے مراد وہ حرکات نہیں جو ہر طبعی جسم سے سرز دہوتی ہیں بلکہ وہ حسنات وسینات مراد ہیں جو ان حرکات کے عناوین سے موسوم کی جاتی ہیں)، اعمال اور حوادث خارجیہ کے درمیان پائے جانے والے ربط و تعلق کا اثبات متعدد قرآنی آ یات سے ہوتا ہے ان میں چند آیات ہے ہیں:

سور ه شور کی ، آیت • ۳۰:

٥ ''وَمَا أَصَابُكُمْ مِّن مُّصِيبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتْ آيْرِيكُمْ وَيَعْفُو اعَنْ كَثِيْرٍ '

(اورتم پر جومصیبت آتی ہے وہ تہمارے ہی کئے کا نتیجہ ہوتی ہے (تمہارے ہاتھ سے سرز دہونے والے واقعات واعمال ہی کےسبب سے ہے )اور خدا ۔۔۔۔۔کثیرامور واعمال سے درگذر فرما تاہے )

سوره رعد، آیت ۱۱:

0'' إِنَّاللَّهُ لَا يُغَيِّرُ مَالِقَوْمِ حَتَّى يُغَيِّرُ وَامَالِا نُفُسِهِم ۖ وَإِذَ آاَ مَا دَاللَّهُ يُقَوْمِ سُوَّءًا فَلَا مَرَدَّلَهُ''
(خداكى قوم كى حالت برگزنيس بدليا يهال تك كدوه اپنى حالت كوخود نه بدليس اور جب خداكى قوم كے ساتھ تَنْ (عذاب) كا اراده كرليتا ہے تواسے برگز كوئى نيس روك سكتا) ۔

سوره انفال ، آيت ۵۳:

O " ذٰلِكَ بِأَنَّ اللَّهُ لَمْ يَكُ مُغَيِّرُ انِّعْمَةً أَنْعَمَا عَلْ قَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوْ امَا بِأَنْفُسِهِمْ"

(بیاس کئے ہے کہ خدا جب کسی قوم کونعت عطا کرتا ہے تواس نعت کو ہر گزنمیں بدل جب تک کدوہ لوگ خودا سے نہ

يدلين)

ان آیات مبارکہ میں اس امر کا داشتے ثبوت موجود ہے کہ اعمال اورحوادث خارجیہ (عالم ظاہر میں رونما ہونے والے واقعات ) کے درمیان ایک طرح کا ربط وتعلق یقیناً پایا جاتا ہے خواہ اعمال ایتھے ہوں یا برے!

اس موضوع كودرج ذيل دوآ يول بي خلاصه كرديا كيام:

سوره اعراف، آیت ۹۹:

o "وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ الْقُلْ كَامَنُوا وَاتَّقَوْ الْقَتَّ الْقَلْ عَلَيْهِمْ بَرَكْتٍ مِّنَ السَّبَآءَ وَالْآثُ ضِ وَلَكِنَ كَنَّا بُوْا

فَاخَذُ نَهُمْ بِمَا كَانُوْ ايَكْسِبُوْنَ "

(اگر بستیوں ..... وشہروں ..... والے لوگ ایمان لاتے اور تقویٰ افتیار کرتے تو ہم ان پر آسان اور زشن کی برکتیں کھول (عام) کرویتے لیکن انہوں نے جٹلا دیا تو ہم نے انہیں ان کے کئے کے سبب پکڑلیا (ان کامؤاخذہ کیا).....)
سورہ روم، آیت اسم:

0' ظَهَىَ الْفَسَادُ فِى الْبَرِّوَ الْبَحْرِيِمَا كَسَبَتْ اَيْنِى النَّاسِ لِيُنْ يُقَهُمْ بَعْضَ الَّنِ مَ عَمِلُوْ الْعَلَّهُمُ يَرْجِعُوْنَ ''

( پھنگی اور دریا (بحرویر ) میں لوگوں کے اعمال کے نتیجہ میں فتندوفساد کی لہر دوڑ گئی تا کہ خدا لوگوں کو ان کے بعض اعمال کا مزا چکھادے کہ شابید وہ لوٹ آئمیں )۔

بنا پرای بدکر دارلوگوں کا گنا ہوں ومصیح ں اور پرائیوں کی پہتیوں ٹیں گر جانا اس بات کا سبب بنآ ہے کہ خدا انہیں ان کے کیفر کر دارتک پہنچائے اور انہیں جاہ و پر باد کر دے جبیبا کہ اس نے بعض قوموں کے ساتھ کیا اور اس کا تذکرہ قرآن مجید میں اس طرح فر مایا:

#### وه مومن ، آیت ا ۲:

٥ '' اَوَلَمُ يَسِيدُوُ اَفِى الْاَرْمُ ضِ فَيَنْظُرُ وَاكَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّنِ ثِنَ كَانُوامِنُ قَبْلِهِمْ 'كَانُواهُمُ اَشَدَّ مَا كَانَ مَا قَبَةُ اللهِ مِنْ قَالِقٍ ''
 مِنْهُمْ قُوَّةً وَا اَثَارَ افِي الْاَرْمُ ضِ فَا خَنَهُمُ اللهُ بِنُ نُوبِهِمْ 'وَمَا كَانَ لَهُمْ قِنَ اللهِ مِنْ قَاقٍ ''

کیا وہ زمین میں کھومے پھر نے ٹیس تا کہ دیکھیں گہان کے پیشرولوگوں کا انجام کارکیا ہوا جو کہان سے زیادہ طاقتوراورز بین میں ان کی نسبت زیادہ بااثر تھے تا ہم خدانے انہیں ان کے گنا ہوں کی وجہ سے پکڑلیا اور انہیں خداکی گرفت سے چیڑانے والاکوئی نہ تھا)۔

سوره امراء، آیت ۱۱:

٥ "وَإِذَاۤ اَكُونُكَا اَنُ لَهُلِكَ قَرْيَةً اَمَرْ نَامُتُرَفِيهَا فَقَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ فَكَمَّرُ نُهَا
 تُدُمِيُوا"

(جب بھی ہم نے کسی بہتی کو تیاہ کرنا چاہا تو اس کے ..... ہد کار ..... دولتندوں کو تھم دیا ..... اپنے احکامات اور فیملوں سے آگاہ کر دیا ..... پھرانہوں نے اس بستی میں فسق و فجو ر پھیلایا تو اس (بستی) پر ہمارے عذاب کا استحقاق بیٹنی ہو میاللذا ہم نے اسے پورے طور پر تیاہ و ہر با دکردیا)۔

سورهمومنون، آيت ١١٣:

o ''ثُمَّ أَرْسَلْنَاكُ سُلَنَاكُ تُوا لَّكُلَّمَا جَا مَا مُثَمَّ اللَّهُ اللَّذَا الْمُثَابَعْضُهُمْ بَعْضًا وَجَعَلْنُهُمُ الْمُعَلِّمَ الْمُعَلِّمَ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ الْمُعَلِّمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِ الْمُعْلِمُ الْمُعِلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ الْمُ

( پھر ہم نے اپنے پیامبروں کو پے در پے بھیجا، جب بھی کسی امت کے پاس اس کا رسول آیا تو لوگوں نے اس کی محلا میں کر دیا اور انہیں قصد کارین میں جابی ہی جابی ہوائیان نہ لانے والوں کے لئے )۔ لانے والوں کے لئے )۔

نیسب بدکاروبد عمل لوگوں کا حال ہے جبکہ صالح و نیک کروارلوگ اس کے برعکس ....انجام خیرے بہرہ مند ..... ہیں۔

#### ایک فردایک ملت!

ایک شخص پوری قوم کی حیثیت رکھتا ہے (فرو، امت کی مانشداور اس کا ہمتا ہوتا ہے) اسے نیک عمل کی جرااور برے عمل کی سزاملتی ہے البتہ بھی ایسا بھی ہوتا ہے کہ وہ اپنے اسلاف کی نفتوں سے بہرہ ور ہوتا ہے اور بھی آن کے برے ا عمال کے نتائج اسے بھکتٹا پڑتے ہیں ( لیتن جس طرح اپنے پیشرو بزرگوں کے اچھے اعمال کے پاکیزہ آ فار اسے حاصل ہوتے ہیں اسی طرح بھی ان کے برے اعمال کے برے نتائج بھی اسے دیکھنے کو ملتے ہیں) جیسا کہ آ باءوا جداد کی نیک عملی و برعملی دونوں کے آفار اولا داورنسلوں کے حصہ میں آتے ہیں اس کی قرآنی مثالیں ملاحظہوں:

سوره يوسف، آيت ٩٠:

٥ "قَالَ أَنَايُوسُفُ وَهٰ لَ آ أَخِي ۖ قَدْمَنَ اللهُ عَلَيْنَا ۖ إِنَّا هُمَنَ يَتَّقِ وَيَصْدِرْ فَإِنَّ اللهَ لا يُضِيعُ
 ٱجْرَالُهُ حُسِنِيْنَ "

(اس نے کہا میں یوسف ہوں اور بیرمبرا بھائی ہے۔خداوند عالم نے ہم پراحسان فر مایا، یقیناً جو مخص تقوی اختیار کرے اورصبر کرے تو خدا نیک عمل کرنے والوں کا اجر ہرگز ضائع نہیں کرتا)

اس آیت میں احسان سے مراد وہ عزت واقتدار اور پاکیزہ سیرت کی نعتیں ہیں جو خداوندعالم نے حضرت پوسٹ کوعطافر مائیں۔

موره نقص ، آیت ۸:

٥ "فَخَسَفْنَالِهِ وَبِهَا مِهِالْاَتُمْضَ"

(پس اسے اور اس کے گھر کو خاک سے بکیاں کردیا)

سورهمريم ، آيت ٥٠:

٥ "وَجَعَلْنَالَهُمُ لِسَانَ صِدُقٍ عَلِيًّا"

(اوراس کے لئے ہم نے اعلیٰ کچی زبان قرار دی)

يهال پاك و پاكيزه اولا دمرا د ب، (اسان صدق) چنانچهال كى تائيد درج ذيل آيت مباركد يه كي بوتى ب:

سوره زخرف، آیت ۲۸:

٥ ''وَجَعَلَهَا كَلِيَةً بَاقِيةً فِي عَقِيهٍ ''

(اوراس نے اسے (کلمہ توحید کو) اپنی نسل میں ہمیشہ باقی رہنے والاکلمة قرار دیا)

زىرنظرموضوع درج ذيل آيات مباركه يس بهى ذكركيا كياب:

سوره کهف ۱ آیت ۸۳:

٥ ' وَاَصَّاالُحِنَا اُن فَكَانَ لِغُلْلَ يُنِ يَتِينَا يُنِ فِالْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزُ تَهْمَا وَكَانَ اَبُوهُمَا صَالِحًا ۚ
 قَانَا دَرَبُكَ آنُ يَبْنُعَا آشُدَهُمَا وَ يَسْتَخْرِ جَاكُنْزَهُمَا ''

(اور جہاں تک اس دیوار کا تعلق ہے تو وہ شہر کے دویتیم بچوں کی تھی اوراس کے پیچے فزینہ چھپا ہوا تھا۔ان بچوں کا باپ نیک وصالح آ دمی تھی للندا تیرے پروردگار نے چاہا کہ وہ بالغ اور مجھدار ہوکرخودا پنے دفینہ کو نکالیس) سورہ نساء، آیت 9:

0 ' و لَيَخْشَ الَّذِينَ لَوْتَرَكُوْ امِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعْفًا خَانُوْ اعَلَيْهِمْ ' '

(وہ لوگ بیموں پرظلم کرنے سے ڈریں جواپیے بعد کمزوراولا دچھوڑیں وران پرظلم کئے جانے کا اندیشہر کھتے

يول)\_

اس آیت میں اس امر کا بیان مقصود ہے کہ بنیموں پرظلم کرنے والوں کی اولا دہمی ظلم کا شکار ہوگی۔

بهرحال جب خداوندِ عالم کسی فردیا امت کوکسی نعت سے نواز ہے تواگروہ فردیا امت کہ جے نعت عطا کی گئی نیک و صالح ہوتو وہ نعت اس پر خدا کا انعام بھی ہوتا ہے اور ذریعہ امتحان وآ ز مائش بھی ، جبیبا کہ خداوندِ عالم نے حضرت سلیمان کا قول ذکر فرمایا:

سورهمل، آیت و سم:

٥ "قَالَ هُذَامِنُ فَضُلِ مَ إِن اللَّهُ لَيَهُ لُوَنِي اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ ال

(اس نے کہا یہ میرے رب کافضل وکرم ہے تا کہ وہ میرامتخان لے کہ آیا پیس شکر گزار ہوتا ہوں یا کفران نعت کرتا ہوں ، اور جو شخص شکرا داکرے تو گویا وہ اپنے فاکدے کے لئے شکر کرتا ہے اور جو کفران نعمت کرے تو میر اپر وردگار بے نیاز اور کریم ہے )۔

سوره ابراجيم ، آيت ٧:

"لَإِنْ شَكْرُتُمُ لَا زِيْدَ نَكُمُ وَلَإِنْ كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذَا فِ لَشَويْكُ"

(اگرتم شکرادا کرونو پین تمهین مزیدعطا کرون گااوراگرتم کفران نعمت کرونو ..... یا در کلو .....میراعذاب بهت شخت

-(ج

ان دوآ یتوں (ممل ۴ م، ابراہیم ۷) میں اس حقیقت ہے آگا ہی دلائی گئی ہے کہ'' شکر'' بذات خودان اعمال صالحہ میں سے ایک ہے جونعمات خداوندی کی فروانی کا موجب بنتے ہیں۔

لیکن اگروه فردیا امت که جے نتمت عطا ہوئی نیک وصالح نہ ہو بلکہ بدکردار د فاسد ہوتو وہ نتمت اس کے لئے مایہ فریب و باعث تباہی ہوگی چنانچے درج ذیل آیات مبارکہ اس امرکو داشتح طور پر بیان کرتی ہیں:

سوره انفال ، آیت • ۳:

O "وَيَمْكُنُ وَنَ وَيَمْكُنُ اللَّهُ لَوَاللَّهُ خَيْرُ الْلَكِوِيْنَ"

(اوروه مرکرتے ہیں اور خدا کر ( تدہیر ) کرتا ہے 'خدا بہتر کر کرنے والا ہے )

سوروقكم ، آبيت ۴۵:

O "سَنَسْتَدْى بِجُهُمْ قِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ أَنْ وَأُمْلِى لَهُمْ ' إِنَّ كَيْدِي مَتِيْنُ"

(ہم انہیں اس طرح عذاب کی طرف لے جا کیں گے کہ جس کا انہیں علم ہی نہیں o اور میں انہیں مہلت ویتا ہوں، یقیناً میری جال (منصوبہ) نہایت مضبوط ہے)

سوره دخان ، آیت کا:

0 " وَلَقَنَ فَتَنَّاقَهُ لَهُمْ قُوْمَ فِرْعَوْنَ "

(ان سے پہلے ہم نے قوم فرعون کی کڑی آز ماکش کی)

ای طرح اگر کسی قوم یا فرد پرمعیبتیں اور تکلیفیں نازل ہوں تو اس کی بھی یبی ووصور تیں ہیں:

جس پرمصیبت نازل ہوئی وہ نیک وصالح ہوتو وہ مصیبت اس کے لئے امتحان و آزمائش کے طور پر ہوتی ہے تاکہ اس کے ذریعے نیک وبد کی پہچان ہو جائے۔ اور یہ خدائی طریقہ کارہے، وہ اس طرح اپنے بندوں بیس سے پاک و ناپاک لوگوں کے درمیان تمیز وامتیاز پیدا کرتا ہے ۔۔۔۔، اس کی مثال اس سونے جیسی ہے جسے کٹھالی بیس ڈال کراس کے ہر طرح کی طاوٹ سے پاک و خالص ہونے کا تعین کیا جاتا ہے اور مخصوص آلہ (کیک) کے ذریعے اس کے میار (کیرٹ) کا پیداگایا جاتا ہے چنانچہ ارشاد ہوا:

سوره مخلوت ، آیت ۲ ، ۳ ، ۴:

٥ " أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُتُر كُوْ ا أَنْ يَتُعُولُوْ الْمَنَّاوَهُمُ لا يُفْتَتُوْنَ ﴿ وَلَقَدُ فَتَنَّا الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمُ فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مَا اللَّهِ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ الللللَّالِمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ اللللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُلْمُ الللللْمُ اللللللْمُ اللللللللللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ اللللللْمُ ال

(آیالوگوں نے گمان کرلیا ہے کہ انہیں چھوڑ دیا جائے گا صرف ای بات پر کہ وہ زبان سے کہد یں کہ ہم ایمان لائے ، اور ان کا احتجان نہیں لیا جائے گا؟ ہم نے ان لوگوں کا امتحان لیا ہے (آز مائش کی ہے) جوان سے پہلے گزرے ہیں تاکہ کی جو لئے والوں اور جموٹ بولئے والوں کے بارے میں خدا کا علم ..... فعا ہر ..... ہوجائے ہ آیا ہرے انمال کا ارتکاب کرتے والوں نے گمان کرلیا ہے کہ ہم پر سبقت لے جا کیں گے ، وہ کس قدر پر اسوچے ..... فیصلہ کرتے ..... ہیں )

نوره آل عمران ، آیت • ۱۴۰

'`وَتِلْكَالُوا يَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيعُلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ امَنُوا وَيَتَّخِلَ مِنْكُمْ شُهَدَ آءَ ''
 (اوران دلول کوہم لوگول کے درمیان پھیرے، بدلتے رہتے ہیں تا کہ خدا ان لوگول کو جان لے جوالیان لائے اور تم (اہل ایمان) میں سے گواہ قرار دے)

(ان آیات مبار کہ سے داضح طور پراس امر کی آگا ہی حاصل ہوتی ہے کہ خداوند عالم صالح افراد کا امتحان اس لئے لیتا ہے کہ ان ش سے ایتھے لوگوں کی پیچان ہوجائے تا کہ وہ دوسروں کے لئے نمونۂ عمل بن سکیس)

یہ ہے نیک وصالح افراد کی آنر مائش کا بیان ، اور اگر وہ لوگ کہ جن پر سختیاں ومصیبتیں آئیں برے اعمال بجا لانے والے ..... بدکر دار ..... ہوں تو وہ ان کے لئے عذاب اور کیفر کر دار کے طور پر ہوں گی جیسا کہ سابقہ ذکر کی گئی آیات میں صاف طور پر اس امرکو بیان کر دیا گیا ہے۔

بہر حال اعمال کا یہ نتیجہ دنیا بیل طاہر ہوتا ہے اور عمل بجالانے والوں کو حاصل ہوتا ہے، اور جہاں تک سورہ زخر نے

آیت ۳۵ کا تعلق ہے تو اس میں نتیجہ اعمال کے دنیا میں طاہر ہونے کا کوئی اشارہ نہیں ملتا بلکہ وہ دنیا کی فرمت کے ساتھ
ساتھ اس حقیقت کے بیان پر مشتل ہے (واللہ اعلم) کہ خدا کے زدریک اس مادی جہان کے مال ومتاع کی کوئی قدرو قیت
فہیں کی وجہ ہے کہ وہ کا فروں کی ول پہند ومرغوب چیز ہے 'جبکہ خداو تدعالم کے زدیک اخروی زندگی .....اور آخرت کا
جہان ....قدرو قیت اور مقام ومنزلت کا حال ابدی ٹھکا نہ ہے ، دنیاوی مال ومتاع اس قدر بے قیت شے ہے کہ اگر تمام
افراد بشرا پی وجودی وانسانی حیثیت میں برابر نہ ہوتے اور ان کے اعمال میں مشابہت ومما ثلت نہ پائی جاتی تو خداو ندیا مالہ دنیا کو صرف کا فروں کے لئے سمیٹ دیتا۔

## ايك سوال يااعتراض اوراس كاجواب

دنیاش رونما ہونے والے واقعات وحوادث مثلاً سیلاب، زلزلے، وہائی بیماریاں، جنگیں، قط سالی وغیرہ اپنے طبیع علی واسباب کا نتیجہ میں لہذا جب وہ اسباب وجود پذیر ہوں تو ان سے مربوط واقعات وحوادث بھی رونما ہوجاتے ہیں خواہ لوگ نیک وصالح اعمال بجالانے والے ہوں یا برے افعال کا ارتکاب کرنے والے ہوں، لوگوں کا نیک یا برے افعال بجالا ناطبیعی علی و اسباب سے رونما ہوئے والے حوادث و واقعات سے کوئی تعلق و ربط نہیں رکھتا۔ بنابرایں ان اعمال بجالا ناطبیعی علی و اسباب سے رونما ہوئے والے حوادث و واقعات سے کوئی تعلق و ربط نہیں اور ایک طرح کی خام خیالی سے مربوط قر اردیتا ایک ویٹی مغروضہ کے موا کچھ بھی ٹیس اور ایک طرح کی خام خیال

ے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتا کہ جس کا اصل حقیقت اور واقع الامرے کوئی تعلق نہیں۔

#### جواب:

ہارا زیر نظر موضوع اور دائر ہ بحث خالص تغییری اور آیات قر آنیہ سے استفادہ سے مربوط ہے جبکہ فدکورہ بالا سوال یا اعتراض فلسفیا نہ مباحث کی بنیاد پر پیدا ہوتا ہے لیکن یہ تغییری ابحاث کے منافی نہیں لہذا اس کا تفصیلی جواب سورہ اعراف، آیت ۲۴ (وَلَوْ أَنَّ اَهْ لَ الْقُلْ َی اُمنُوْ اوَ النَّقَوْ الْفَتَحْنَ اَعَلَیْهِمْ ہِرَ کُتِ قِنَ السَّمَاءَ ) کی تغییر میں فلسفیا نہ بحث کے ضمن میں دیاجائے گا، تاہم وہاں یرکی جانے والی بحث کا خلاصہ یہاں اجمالی طور پرعرض کرتے ہیں:

خلاصہ کلام ہے کہ خالق کا نئات ومیر کاروان وجود وہتی انسان کودیگر موجودات عالم کی طرح وجودی سعادت و کمال حیات کی طرف لے چلا ہے۔۔۔۔۔اور بیام رواضح ہے کمال حیات کی طرف لے چلا ہے۔۔۔۔۔اور بیام رواضح ہے کہ انسان کے سفر سعادت کی منزلوں میں سے ایک منزل اس کے اعمال میں لہٰذا اگر اس سفر میں کوئی ایسا مانع ورکاوٹ

در پیش ہو جواس کا راستہ روک دے یااس کی ہلاکت و جائی کے اسباب فراہم کرے تو اس صورت میں میر کا روال کی طرف سے ابیاا قدام ضروری ہوتا ہے جواس مانع کو دور کردے یا فاسد عفر کو جڑسے کا ث دے، اس کی مثال جسم کی طبع و مزاج کی ہے ابیاا قدام ضروری ہوتا ہے جواس مانع و مزاج کی ہے کہ جب بدن یااس کے کسی حصہ کو کوئی بیاری لاحق ہوجائے تو اگر جسم اپنی مدافعاتی قوت کے ساتھ بیاری کو پھیلنے پھولنے سے روک سکتا ہوتو بدن صحت و تندرتی پالے گاور نہ بدن مفلوج ولا علاج ہوجائے گا کہ پھراس سے کوئی استفادہ نہ ہوسکے گا۔

مشاہدات وتجربات سے اس امر کا شوت ماتا ہے کہ کا رخانہ تخلیق نے تمام موجودات عالم کوا سے وسائل و وجودی تو توں سے لیس کر دیا ہے جن کے ذریعے وہ تمام آفات و مہلک و تباہ کن امور کوا ہے او پر حملہ آور ہونے سے روک سکتی ہیں اور وہ مرصورت میں اپنے وجود و ہت کے دفاع پر قادر ہیں۔ ان موجودات عالم میں '' انسان '' بھی شامل ہے اور اسے بھی اس قاعد ہ کلیہ سے مشکی قرار نہیں دیا جا سکتا ، نہ انفرادی طور پر اور نہ بی نوعی طور پر ، نوع انسانی کا ہر فردان و سائل اور وجودی دفاعی قو توں سے مالا مال ہے۔ اس طرح تجربات و مشاہدات سے یہ بھی ثابت ہوا ہے کہ سرچشمہ وجود نے گلوقات عالم کی ہر نوع کے لئے ایسا نظام بنایا ہے جس کی بنیاد پر وجودر کھنے والی ہر چیز کو اس کی طبع سلیم سے ظرانے والے امور کا سامنا ہوتا ہے تا کہ وہ ان امور کے مقابلے میں اپنی وجودی تو توں کو ہروئے کار لاکر اپنے وجودی کمالات ومقد تخلیق اور سعاوت و خوش بختی کی جوصورت اس کے لئے معین کی تئی ہے اسے حاصل کر سے بھلوقات عالم میں سے ایک نوع انسانی بھی ہوتو یہ کے گلوقات عالم میں سے ایک نوع انسانی بھی ہوتو یہ ہوتوں تو نون فطرت سے مشکی قرار دیا جائے اور وہ اپنے وجودی کمالات و متعمر تخلیق و آفرن نظام سے استفادہ کرنے سے محروم رہے ؟

اس وسيع فطرى نظام كى حقيقت كا جُوت قرآن مجيدكى واضح آيات مي موجود بمثلًا سورة وخان مين ارشاد اللى ب: O '' وَمَاخَلَقُنَا السَّلُوٰتِ وَالْاَئُ مَنْ وَمَابَيْنَهُمَ الْعِدِيْنَ ﴿ مَاخَلَقُنْهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ اَكُثْرَهُمُ لَا يَعْلَمُوْنَ '' (آيت ٣٩ ـ ٣٩)

( ہم نے آسانوں اور زمین اور جو پھھان دونوں کے درمیان ہے کھیل کود کے طور پر پیدائییں کیا، ہم نے ان دونوں کوحق کے ساتھ خلق کیا ہے لیکن ان .....لوگوں ..... کی اکثریت آگا ہی ٹبیس رکھتی )

ای طرح سورهٔ ص ، آیت ۲۷ش ارشاد بوا:

ن وَمَا خَلَقْنَا السَّمَا ءَوَا أَلْ مُن وَمَا بَيْنَهُمَا بَا طِلًا لَا لَا لِكَ ظَنَّ الَّذِيثَ كَفَرُوا..."

(اورہم نے آسان اور زمین اور جو کھان دونوں کے درمیان ہے باطل و بے مقصد پیرانیس کیا، یہ و کافر ہیں جو اس طرح کا گمان کرتے ہیں .....)

ان آیات شریفہ سے اس امر کی نشاندہی ہوتی ہے کہ کا ننات کو کسی مقصد وغرض کے لئے پیدا کیا گیا ہے اس کی

تخلیق بے فائدہ نہیں ہوئی، اور بیا یک عقلی فیصلہ ہے کہ کوئی شخص بالفرض کی غرض و مقصد کے بغیر کوئی پر داہ نہیں ہوتی کہ اس وجود شن آتے ہی اسے بنانے والے کا اس سے دابطہ منتظی ہو جاتا ہے اور پھراسے اس بات کی کوئی پر داہ نہیں ہوتی کہ اس چیز کو بقاء حاصل ہے با اسے کس آفت و ہلا کت کا سامنا ہے کہ جس کے نتیجہ بیں وہ نا بود وختم ہو جائے گی، گو یا وہ اس چیز کے مستقبل و انجام کا رسے قطعی طور پر اتعلق ہو جاتا ہے، لیکن اس کے برعس آگر بنانے والا اسے وجود دیے بیل کوئی غرض و مستقبل و انجام کا رسے قطعی طور پر اتعلق ہو جاتا ہے، لیکن اس کے برعس آگر بنانے والا اسے وجود دیے بیل کوئی غرض و مستقبل و انجام کا رسے قطعی طور پر اتعلق ہو جاتا ہے، لیکن اس کے برعس آگر بنانے والا اسے وجود دیے بیل کوئی غرض و اس سے دور کر دیے کا فوری و مضبوط اقد ام کرتا ہے اور اس آئر نوٹی ہوئے کی وجہ سے اس بیل جو خرابی پیدا ہوئی اس سے دور کر دیے کا فوری و مضبوط اقد ام کرتا ہے اور اس آئر نوٹی ہوئے کی اس کا وجود بائی رہے اور آئر وہ اصلاح کے قابل شر رہے تو اس کی از مرفور کی مورت بیل اس کی خرابیاں ہو چی بیل ان کی اصلاح ہو جائے اور اگر وہ اصلاح کے قابل شر رہے تو اس کی از مرفور کی ترب و سے عافل نہیں ہوتا 'بلکہ دہ اس چیز کو وجود کی مالات کے حصول کے تمام مراطل مطے کرنے کی راہ پر گامز ن کرتا ہے۔ یہی تا عدہ کلیہ آس انوں، زبین اور این دونوں کے درمیان پائی جائے والی موجودات و گاہ قات پر جاری ہوتا ہے اور اس موجودات میں سے ایک 'د انسان'' بھی ہے کہ خداوند عالم نے اسے عیث و بے قائدہ طلی ٹیش فرمایا اور اس کو کی غرض و موجودات میں سے ایک 'د انسان'' بھی ہے کہ خداوند عالم نے اسے عیث و بے قائدہ طلی ٹیش فرمایا ہو کہ کوئی ہو اس کی کھی ہو کہ خداوند عالم نے اسے عیث و بے قائدہ طلی ٹیش فرمایا ہو کہ کی مورد و سی عطاکر نے کا مقصد اعلیٰ ہی قرار دیا کہ وہ وہ اس کی طرف اور نہ تی عطاکر نے کا مقصد اعلیٰ ہی قرار دیا کہ وہ وہ اس کی طرف اور آئر کی دونوں

سوره مومنون ، آیت ۱۱۵:

٥ "ٱفَحَسِبْتُمُ ٱلَّمَاخَلَقْنُكُمْ عَبَثَّاوً ٱنَّكُمْ إِلَيْنَالِا تُتُرْجَعُونَ"

(آیاتم نے کمان کرلیا ہے کہ ہم نے جمہیں عبث و بے مقصد پیدا کیا ہے اور سے کہتم ہماری طرف ٹیس لوٹائے جاؤ کے ) سورہ جم، آیت ۲ سم:

0 " وَأَنَّ إِلَّى مَ يِكَ الْمُنْتَكِلَى"

(اور بالآخر تیرے پروردگاری کی طرف لوٹئ ہے)۔۔ تیرارب ہی پوری کا نکات کی تخلیق کی منزل مقصود ہے۔۔ ، بنا برایں بیر مفروری ہے کہ دیگر موجودات عالم کی طرح انسان بھی خدا کی عنایت سے بہرہ ور ہوکرا پے مقصد تخلیق کے حصول کی راہ پرگامزن ہواور مظیم وکریم خالق وآفر بیرگاراسے وجودی کمالات سے مالا مال ہونے اور بالآخر کمال مطلق تک حصول کی راہ پرگامز ہم کرے، اسے سب سے پہلے حق کی عملی پیروی کرنے کی دعوت دے، حقیقت کی ہدایت ور جنمائی کرے، اور پھرامتحان و آفر ایک اور کے حاصل کرنے کی داور کھائے، اگر دعوت الی الحق اور

ہدایت ورہنمائی اور آزمائش وامتحان کے باوجود و مقصد تخلیق کے حصول کی راہ نداپنائے کہ نینجاً اس کی تخلیق اس کی بابت با اثر ہوجائے اور ہدایت کا کوئی نسخداس پر کا رگر ثابت نہ ہوتو اسے ختم و ہلاک کردے، ان تمام مراحل کا طے کرنا در حقیقت فرد اور نوع دونوں کے وجودی نظام کے استحکام کا بنیادی نقاضا ہے تا کہ فاسد و بے فائدہ عناصر کے خاتمہ سے دیگر افراد راحت و آرام پائیں اوران کے شرسے محفوظ ہوکرا ہے مقصد تخلیق کے حصول کوئینی بناسیس بے جنا نچہ اس سلسلہ میں خداوندِ عالم نے سورہ انعام میں یوں ارشا دفر مایا:

٥ '' وَكَابُّكَ الْعَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ الْ الْكَالْمَةِ الْمُ اللَّهُ اللَّلَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّالِي الللللَّا اللللَّالِي اللللْمُلْمُ الللِّلْمُلْمُ ال

(اور تیرا پروردگار بے نیاز، رحمت والا ہے، اگروہ چاہے تو تنہیں لے جائے اور تیرا رے بعد جس چیز کو چاہے جگہ دے دے جیسا کہاس نے تنہیں دوسری قوم کی نسل سے پیدا کیا )

اس آیت مبارکہ میں جملہ: "وَ مَرَبُّكَ الْغَنِیُّ ذُوالرَّحْمَةِ" "اپنے مقام ذکر کی بناء پر ہمارے زیر نظر موضوع کے حوالہ سے خورطلب ہے .....خداو نیر عالم نے اپنے غنی و بے نیاز اور رحمت والا ہونے کا تذکرہ کرنے کے بعد اپنی طاقتور مشیت وارادہ کے بارے میں واضح طور پر فر مایا کہ اگر میں جاہوں تو تنہیں اس و نیاسے لے جاؤں اور تنہارے بعد جے چاہوں ہے اور کے اور کہ اور تنہارے بعد جے جاہوں ہے اور کہ اور تنہارے بعد جے جاہوں ہے آؤں،

بہرحال میسنت ربانی لینی قانون امتحان وآ زمائش کہ جس کے بارے میں خداوند عالم نے آگاہ فرمایا نہایت مضبوط و متحکم اور نا قائل فکست وریخت ہے اور کوئی طاقت اس پرغلبٹریس پاسکتی، چنانچہ اس سلسلہ میں خدانے ارشا دفر مایا: سوروشوریٰ، آیت اس:

٥ '' وَمَا اَصَابَكُمْ مِّنَ مُّصِيْبَةٍ فَهِمَا كَسَبَتَ اَيْدِيثُمُ وَيَعْفُواعَنُ كَثِيْدٍ ﴿ وَمَا اَنْتُمْ بِمُعْجِزِيْنَ فِى اللهِ مِن وَلِيَّ وَلَا نَصِيْدٍ ''
 الْاَرْضِ \* وَمَالَكُمْ مِّنْ دُوْنِ اللهِ مِن وَلِيَّ وَلا نَصِيْدٍ ''

(اورتم پرجومصیبت بھی آئے وہ تمہارے اپنے ہاتھوں سے کئے کا نتیجہ ہے جبکہ خدا بہت پکھے سے درگذر کرتا ہے اورتم زمین میں ہرگز کوئی غلب نہیں پاکتے اور خدا کے سوا کوئی بھی تمہا را ولی و مددگا رنہیں )

سوره صافات ، آیت ۱۷۳:

ن و لَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَ تُنَالِعِبَا دِنَا الْمُرْ سَلِ إِنْ هَمْ الْمَنْ مُونُ مُونَ ﴿ وَ إِنَّ جُنْدَ نَالَهُمُ الْغَلِمُونَ ﴾
 ن و لَقَدْ سَبَعَ اللهِ عَلَيْ اللهُ و سَلِي اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ

## (۱۱) احکام کاسعادت وشقاوت کے حوالہ سے مختلف ہونا

اعمال کے احکام میں سے ایک بیہ ہے کہ وہ سعادت وشقاوت کے حوالہ سے مختلف ہوتے ہیں، جو اعمال موجب سعادت ہیں وہ ان اعمال پر فوقیت رکھتے ہیں جو موجب شقاوت ہیں ، اور موجب سعادت اعمال کی خصوصیات میں تمام پاکیزہ اوصاف شامل ہیں مثلاً فتح وظفر ، ٹابت قدی ، پائیداری ، امن ، اصیل و خالص ہو نا اور بقاء و دوام وغیرہ ، اور موجب شقاوت اعمال کے خواص ان صفات کے برعکس ہیں مثلاً فکست و ناکا می ، نامرادی و تزلزل ، خوف ، زوال پذیری ، مغلوبیت و غیرہ ، اس سلسلہ میں متعدد قرآنی آیات موجود ہیں جن میں سعادت و شقاوت کے حوالہ سے اعمال کے خواص و نتائج کا قئیرہ ، اس سلسلہ میں متعدد قرآنی آیات بطور نموند ذکر کی جاتی ہیں جو مطلوبہ موضوع کی بابت کفایت کی حامل ہیں:

سوره ابراجيم ، آيات ٢٢ ـ ٢٤:

٥ ''اَلَمُ تَرَكَيْفَضَرَبَاللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ اَصلُهَا ثَابِثٌ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاء ﴿ ثُونَ أَكُمُ هَا كُلْ حَيْنِ بِإِذُنِ مَ بِهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الا مُثَالَ لِلنَّاسِ اعَلَّهُمْ يَتَنَ كُرُونَ ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ تُولَى اللهُ اللهُ عَلَى ال

(کیا تونے دیکھانیں کہ اللہ نے کس طرح کلمہ طیبہ کی مثال شجرہ طیبہ کے ساتھ دی ہے کہ جس کی جڑ ثابت و
استواراور جس کی شاخ آسان میں ہے ہوہ ہر لحدا پنے رب کے اذن و تھم کے ساتھ اپنا کھل دیتا رہتا ہے ، اور خدا .....اس
طرح کی .....مثالیں لوگوں کے سامنے پیش کرتا رہتا ہے کہ شاید وہ تھیجت پائیں ہواور کلمہ خبیشہ و نا پاک کی مثال شجر ہ خبیشہ و
نا پاک کی ہے کہ جوز مین سے اکھڑ چکا ہے .....گر ....اسکوئی ثبات وقر ار حاصل نہیں ہ اللہ ایمان لانے والوں کوان کے
سیچ قول کی وجہ سے دنیاوی زندگی اور آخرت میں ثبات وقر ار عطاکر ہے گا اور اللہ ظالموں کوسیدھی راہ سے دورر کھتا ہے اور خدا ہر کام اپنی مشیت کے ساتھ انجام دیتا ہے )

سوره انفال ، آیت ۸:

"لِيعِقَ الْحَقَّ وَيُعْطِلَ الْبَاطِلَ ....."
 (تاكمَن كوپاية ثبوت تك بهنچائة اور باطل كوموونا بودكردے)
 سوره لَمَّه، آيت ١٣٢:

٥ ''وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوٰى''....

(اورانجام خیر، تقویٰ ہی کے لئے ہے ....)

سوره صافات، آیت ۱۷۳:

٥ "وَلَقَ نُسَبَقَتْ كَلِمَتُنَالِعِبَادِنَا الْبُرْسَلِيْنَ ﴿ النَّهُمُ لَهُمُ الْمَنْصُونُ وَنَ ﴿ وَلِتَّ جُنْدَنَالَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَلِتَا اللَّهُمُ الْمُنْصُونُ وَلَقَ لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَلِي اللَّهُ اللّلَهُ اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّالِي اللَّهُ اللَّا الللَّهُ ال

(یقیناً ہمارے بھیجے ہوئے بندوں (پیغیبروں) کے لئے ہماری بات طے ہوچکی ہے کہان کی مدد کی جائے گی اور ہمارالشکر ہی غالب رہےگا)

سوره پوسف، آیت ۲۱:

ن و الله عَالِبٌ عَلَى اَمْدِ لا وَلَكِنَّ اَكْتُرَالنَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ''
 (اورخداا بنا امر برغلبه ركمتا بيكن اكثر لوگ جانتے بي نيس)

ان آیات مبارکہ کے علاوہ دیگر متعدد آیات میں زیر نظر موضوع کا واضح بیان موجود ہے اور آخر الذکر آیت (پوسف، ۲۱) میں ذیلی جلد' وَلَٰکِنَّ اَکْتُوالنَّاسِ لَا یَعْلَمُوْنَ ''اس حقیقت کی طرف کھلا اشارہ ہے کہ' خدا کا اپنے امر پر غلبہ' ایسانہیں کہ تمام افراد بشراس سے آگاہ ہوں بلکہ لوگوں کی اکثریت اس سے نا آگاہ ہے، اگروہ (غلبہ خداوندی) ان امور میں سے ہوتا جوحی قو توں کے ذریعے قابل اوراک ہیں کہ تمام افراد بشران سے آگاہ ہوتی ہوتی لوگوں کی اکثریت اس سے جابل نہ ہوتی (اور خداوند عالم یہ نہ فرما تا: '' وَلَٰکِنَ اَکْتُوالنَّاسِ لَا یَعْلَمُونَ '' ورحقیقت لوگوں کی اکثریت اس سے جابل نہ ہوتی (اور خداوند عالم یہ نہ فرما تا: '' وَلَٰکِنَ اَکْتُوالنَّاسِ لَا یَعْلَمُونَ '' ورحقیقت لوگوں کی اکثریت اس سے جابل و نا آگاہ ہوتا اور انکارکر نے والوں کا اس کی حقیقت کوتسلیم نہ کرنا دووجہ سے ہے:

(۱) انسان کی گرمحدود ہے، اس کی نظر صرف اس چیز پر مرکوز ہوتی ہے جواس کے سامنے اسے دکھائی دے اور اس کی صدفگاہ سے پوشیدہ نہ ہو، وہ حال ہی کے بارے میں بات کرتا ہے اور متنقبل سے غافل ہوتا ہے، وہ ایک دن کی حکومت و افتد اربی کو حکومت وافتد اربی کو معیار تصور کر کے اس کے لیے فکری وعملی نظریات کامحل تغیر کرتا ہے جبکہ خداوندِ عالم زمان و مکان پر کامل و دولت ہی کو ہر چیز کا معیار تصور کر کے اس پر اپنے فکری وعملی نظریات کامحل تغیر کرتا ہے جبکہ خداوندِ عالم زمان و مکان پر کامل تسلط رکھتا ہے، اس کی حاکم تند و نیو اس کر ہے اور ہر چیز اس کے تبعث فدرت بیں ہے، اس لئے اس کا ہر حکم حتی پائیدار اور ہر فیصلہ برخی ہوتا ہے۔ چونکہ زمان و مکان اس کی نسبت برابر ہیں اس لئے" بہ جہان" اور" وہ جہان" بھی اس کے لئے کیساں حیثیت رکھتے ہیں (اس کے لئے" اس" اور" اس" ،" کہاں" اور" وہاں" کے درمیان کوئی فرق نہیں ) اسے کسی محروی کا خوف لاحی ہوتا ہے اور نداس کے کسی کام میں جلد بازی قابل تصور ہے۔ بنا برا ہی عین ممکن ہے (بلکہ یقنی اسے کسی محروی کا خوف لاحی ہوتا ہے اور نداس کے کسی کام میں جلد بازی قابل تصور ہے۔ بنا برا ہی عین ممکن ہے (بلکہ یقنی

اورامرواقع ہے) کہ وہ ایک دن کی نابودی کو ایک طویل عرصہ کی بقاء واصلاح کا ذریعہ اور ایک فرد کی محرومی کو ایک ملت کی فلاح کا وسیلہ قرار دے اور جابل و نا وان فیض اس طرح کے امور کو دیکھر کمان کرتا ہے کہ خدا عاجز و نا تو اں ہو گیا اور فلاں امر کی بابت اسے قدرت و فلبہ حاصل نہیں رہا ( نعوذ باللہ من ذلک ) حقیقت امریہ ہے کہ خدا و نیر عالم کی نظر میں ایک لمحہ اور پورا زمانہ کیساں ہیں ، اس کی حکومت و حاکمیت پوری مخلوق پر اس طرح سے ہے جیسے ایک فرد پر ، اسے کوئی ایک کام کسی دوسرے کام سے باز نہیں رکھ سکتا اور نہ بی زمین و آسان کی حفاظت و گھرداری کاعمل اسے تھکا سکتا ہے ، وہ بلند مقام ومرتبت اور نہایت عظمتوں والا ہے۔ اس کا ارشاد گرامی ہے:

موره آل عمران ، آیت ۱۹۲:

٥ " لَا يَغُرَّنَكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَهُ وَافِى الْبِلَادِ شَمَتَاعٌ قَلِيْلٌ "ثُمَّمَا أُولهُمُ جَهَنَّمُ " وَبِئُسَ الْبِهَادُ"
 الْبِهَادُ"

( کا فروں کا دیار بددیار آنا جانا .....گومنا پھرنا .....کین آپ کودھو کہ میں نہ ڈال دے، بیمتاع قلیل ہے، پھر ان کا ٹھکا نہ جہنم ہے اور وہ بہت بری جگہ ہے )۔

چند دنوں یا قلیل عرصہ تک ظاہر نہ ہونا ان کے دوا می اظہار کی راہ نہیں روک سکتا۔ کیونکہ ایمان واعتقا داور نظریات کی جڑیں دل کی گہرائیوں میں پھیلی ہوئی ہوتی ہیں اور بیا لیک نا قائل انکار حقیقت ہے کہ جو بات دل میں جگہ کرلے اس کی اثر آفرین الزمی اور اس کا دورانیہ طویل و وسیح ہوتا ہے ، یمی وجہ ہے کہ عصر حاضر میں بڑی بڑی حکومتیں اور زندہ معاشرے ذرائع ابلاغ کو جنگی ساز و سامان سے زیادہ اہمیت دیتے ہیں اور تبلغ وتشمیر اور پرو پیکنڈہ کے عمل کو عسکری قوتوں کے استعال کی نسبت کمیں زیادہ اہم سجھتے ہیں البذا میہ کہنا بجا اور سمح ہے کہ معنوی وروحانی اسلحہ مادی اسلحہ سے زیادہ طاقتوروتوی ہے۔

یہ ہےروجانیت کی اس صورت کا حال جولوگوں کے درمیان ان کے معاشرتی امور پیس تصور کی جاتی ہے اور خیال وتصور کی حدود سے باہر نہیں بلکہ تخیل وتصور اور تو ہم کے دائرہ تک محدود ہوتی ہے لین جہاں تک ان حقیق معنویات و روحانیات کا تعاق ہے جن کی طرف خداوند عالم نے بلایا ہے تو ان کا مقام و مرتبہ بلند واعلیٰ اور واضح و روش ہے اور تن و حقیقت حقیقت ہیشہ باطل و گراہی کے مقابل بیں قرار پاتے ہیں ، تو حق کے علاوہ جو پکو بھی ہے وہ باطل ہے ، اور بیرواضح حقیقت ہیشہ باطل و گراہی کے مقابل میں قرار پاتے ہیں ، تو حق کے علاوہ ہو پکو بھی ہو وہ باطل ہے ، اور بیرواضح حقیقت ہی ہاطل حق مقابلہ ہرگز نہیں کرسکا اور ہمیشہ تن کی بات ہی پوری ہوتی ہے اور تن ہی باطل پر غالب آتا ہے ، حق اپنی اس وجودی خصوصیت کے ساتھ ساتھ اپنی اثر آفر بنی ہیں بھی ای طرح ہے اور اس کی تا جیرو نتیجہ نیز کی بھی ہی ہیں وہودی خصوصیت کے ساتھ ساتھ اپنی اثر آفر بنی ہیں بھی ای طرح ہے اور اس کی تا جیرو نتیجہ نیز کی بھی ہی ہیں ہی اس سے بیں واقع ہوتی ہوتی ہو تی ہے ، بنا براس اگر مؤمن اپنی غلا ہی زندگی ہیں و شرخ تن جی پر غلبہ حاصل کر لے تو وہ کا میا ب اور اجر پا کے گا اور اگر مفلوب واقع ہو اور واقع ہوا ور دشمن حق کی اپنیا میں ہو کی اپنیام دی جورضائے خداوندی کے خلاف ہوتی چونکہ اس میں جو کا حوالہ کا رفر ما ہو لیا دار اور اگر وہ اکراہ واضطرار کی حالت میں جو کا میں انجام دیے اس میں بی خدا کی رضا پوشیدہ ہوگی ، گویا مومن جب وشن حق کے ہاتھوں مجور ہوجائے تو وہ اکراہ واضطرار کی حالت میں جو کا میا میں بی خدا کی رضا و شور کی مال کے مال میں اور آگر وہ (دشمن حق) اسے (مومن کو) قبل کر دیے تو یہ مومن کی ایسے اس سے تھیلا کہ نہوں کی بلکہ یا کیزہ زندگی قرار یا ہے تی ، چنا نچے ارشاد وی تعالی ہوا:

سوره بقره ، آیت ۱۵۴:

بېر حال مومن بميشداور بر حال بيس كامياب وسريلند ہےا سے بھي كلست نبيس بوسكتى ،اس كى كاميا بى بھى ظاہرى و ياطنى ہوتى ہےاور بھى صرف باطنى ، چنانچہ خدا كاار شادگرامى ہے:

سوره توبه، آيت ۵۲:

0 " قُلُ هَلُ تَرَبَّصُونَ بِنَا إِلَّا إِحْدَى الْحُسُنَيَيْنِ " ،

( كهدد يجئ كدكياتم بم سے دونكيوں ميں سے ايك كى تو قع كرتے ہو؟)

ندکورہ بالا مطالب سے بید حقیقت ظاہر ہوتی ہے کہ حق ہی دنیا میں ظاہراً و باطنا غالب و کا میاب ہے۔ جہاں تک ظاہراً اس کے غلبہ و کا میا بی کا تعلق ہے تواس کی بابت صورت حال یوں ہے کہ فطرت سلیمہ نوع انسانی کو گلیقی و تکویٹی طور پر حق و صعادت کی طرف رہنمائی کرتی ہے اور وہ یقیناً اپنا مقصد حاصل کرلے گی .....انسان حق اور سعادت کی پاکیزہ منزل کو پالے گا ..... اور باطل کی ظاہری چک دمک کو دوام اور کوئی حیثیت حاصل نہیں اس (باطل) کی مجازی بالا و تی ورحقیقت حق کے ظہورا ورحقیقی غلبہ و بالا و تی کا پیش خیمہ ہے کیونکہ ابھی وقت کی زنجیر نہیں ٹوئی اور قصہ دہر تمام نہیں ہوا ..... زمانہ باتی ہے، وقت خم نہیں ہوا ..... وار خلا م فطرت ہر گر مغلوب نہ ہوگا ، بلکہ حق کا بول پالا ہوگا اور وہ لحد ضرور آ نے گا جب بی نوع انسان کو تی بالا و تی و حاکیت کا ظاہر بظاہر مشاہدہ کرنے کی سعادت حاصل ہوگی ۔ اور جہاں تک باطنا حق کی بالا و تی و حاکیت کا ظاہر بظاہر مشاہدہ کرنے کی سعادت حاصل ہوگی ۔ اور جہاں تک باطنا حق کی بالا و تی و صداقت کا پر چم ہی تعلق ہے تو اس سلسلہ میں آ پ خود بخو بی آگاہ ہیں کہ حق و دلیل ہی ہمیشہ غالب ہوتی ہے اور حق و صداقت کا پر چم ہی سر بلند ہوتا ہے ۔

ندکورہ بالامطالب کی روشی میں بیام بھی واضح ہوجاتا ہے کہ می وصدافت کوتول وقعل دونوں میں ہرا تھی وجیل صفت مشائحت و جمال ، ثبات و پائیداری اور بقاء دووام حاصل ہے اوراس کے برعس باطل وجوب، تول وقعل دونوں میں ہربری وقتی اور ندموم صفت مثلاً عدم استحکام ، تزازل و بے ثباتی ، بدصورتی وغیرہ کا حاصل ہے۔ اس کی وجاور سبب کے بارے میں ہم پہلے اشارہ کر بچے ہیں اور آیات مبارکہ: '' ذیل گھُم الله کی بائے میں ہم پہلے اشارہ کر بچے ہیں اور آیات مبارکہ: '' ذیل گھُم الله کی بیٹے میں گئی تھی ہے '' (وہ الله تبارا پروروگار، ہر چیزکو علی کسی تھی ہے نہا الله ہے۔ اس کی وجاور سبب کے بارے علی کسی تھی ہے نہا الله ہے۔ اس کی وجاور سبب کے بارے کو تباری اور آیات مبارکہ: '' ذیل گھُم الله کی بیٹے ہو کونہا ہے خوبصورت قرارویا) …. سورہ کہ آیت و میں ۔ '' میا اَصَاباک مِن صَدِید و برائی کی ہوئے کہ کہ برائیاں اور قبائے عدمی چیزیں بلکہ خود عدم ہوتا ہے کہ برائیاں اور قبائے عدمی چیزیں بلکہ خود عدم ہوتا ہے کہ برائیاں اور قبائے عدمی چیزیں بلکہ خود عدم ہوتا ہے کہ برائیاں اور قبائے عدمی چیزی بلکہ خود عدم آفریدگاراور ہر شے کو جو دوحوط کرنے والل ہے تو یہ بات کیوکر قابل تصور ہے کہ جو ذات سرا سر وجو داور وجو دوطاکر نے والی ہوائی کی طرف کی عدم یاعدی چیزی نبست دی اس کے برعس وجو داور وجودی چیزیں سب اس سے نبست رکھی ہوں اور حیات و کی نبست خدا کی طرف سے بریاں چوکہ وجودی چیزیں ہیں اس لئے ان کی نبست خدا کی طرف میے ودرست ہے بریارایں نیک قبل و

نیک فعل (خوبصورت بات اورخوبصورت کام) ہرخوبصورتی و جمال اور ہرخیر وسعادت اور برکت ونفع کا سرچشمہ ہے جبکہ اس کے برعکس ہر برا قول وفعل عدمی و باطل اور بے قیت و بے حیثیت ہونے کی وجہ سے ہرطرح کی بدی وشر کا سرچشمہ ہے چنانچے اس سلسلہ میں ارشا دحق تعالیٰ ہے:

#### سوره رعد، آیت ۱۱:

٥ '' اَنْوَلَ مِنَ السَّمَاءَمَاءً فَسَالَتُ اَوْدِيَةٌ بِقَدَىمِ هَافَاحْتَمَلَ السَّيْلُ ذَبَدًا رَّا بِيًا \* وَمِتَّا يُوْقِدُونَ عَلَيْهِ فِالنَّاسِ الْمُعَلَّمَ النَّالِ اللَّهَ النَّالِ اللَّهَ النَّالِ اللَّهَ النَّاسِ اللَّهَ النَّاسَ فَيَكُنُ فِي الْأَبَلُ فَيَلُهُ \* كَنُولِكَ يَضُوبُ اللَّهُ النَّاسَ فَيَكُنُ فِي الْوَرْسِ '' جُفَا ءَ \* وَ اَمَّا اَمَا يَنُفَحُ التَّاسَ فَيَكُنُ فِي الْوَرْسِ ''

(اس نے آسان سے پانی گرایا توہر درہ .....وگھاٹی ....اپنے اندازہ کے مطابق رواں دواں ہوگئی، پھر پانی کے ریائی کے ریائی کے بیا ہوگئی اورلوگ جن بھٹیوں میں زیورات بنانے یا دیگر اسباب زندگی تیار کرنے کے لئے آگ جلاتے ہیں ان سے اس جھاگ کی طرح کی جھاگ نکلی ، اس طرح خداحق و باطل کی پیچان کے لئے مثالیں ویتا ہے، کیکن جھاگ تو ایک طرف ہوکر خٹک ہوجاتی ہے اور جو چیز لوگوں کے لئے مفید ہوتی ہے وہ زمین میں باتی رہ جاتی ہے)

## (۱۲) عقل سےمطابقت وعدم مطابقت

انمال کے احکام میں سے ایک ہے ہے کہ حسنات کو افعال و اقوال دونوں میں عقلی تصدیق حاصل ہوتی ہے جبکہ سیئات، افعال و اقوال دونوں میں عقل کے منانی ہوتی ہیں (نیک قول وقعل عقل کے مین مطابق ہوتا ہے اور براقول وقعل عقل سے ہرگز مطابقت نہیں رکھتا۔ نیکی گفتار وکر دار دونوں میں عقل سے ہر نگ اور برائی تخن وعمل دونوں میں عقل سے ناہم محقل سے ہرگٹ ہوتی ہے )۔ اور بیام بیان ہو چکا ہے کہ خداو نوعالم نے جو کچھ بھی لوگوں کے لئے بیان ومقر رفر مایا ہے وہ عقل کی بنیاد پر استوار ہے (عقل سے مرادوہ قوت ہے جس سے انسان حق و باطل کی پیچان کرتا ہے اور اچھائی و برائی کے درمیان تمیز کرتا ہے لیعنی اجتھے اور ہرے کی شناخت کرتا ہے ) کہی وجہ ہے کہ خداو ندعا کم نے عقل کی پیروی کرنے کی مجر پورتا کید تمیز کرتا ہوتی ہے مثلاً شراب خوری، جوا فرمائی اور ان چیز وں سے دوری افقیار کرنے کا عظم دیا جن سے عقل کی حاکمیت متزلزل ہوتی ہے مثلاً شراب خوری، جوا بازی، نفوہ بیودہ اعمال معاملات میں دھوکہ وفر یب اور طاوٹ وغیرہ۔ اسی طرح مجموٹ ، افتر اء و تہمت ، بہتان ، خیانت ، فیان مقال کی اور ان کی عملداری میں دکا وٹ بین جبتان ، خیانت ، فیان عقل کی عملداری میں دکا وٹ بین جو بین خیار آب ای بین خیار ما مور میں خواہ وہ افرادی ہوں یا اجتماعی مقال کی م

تخلیل کریں اوران کے عوامل واسباب کی بابت تحقیق کریں جو ہر لحاظ سے مسلم النبوت و نا قابل انکار ہیں تو آپ بخو بی اس حقیقت سے آگا ہی حاصل کرلیں گے کہ ان سب کی بنیا دی وجہ یکی اعمال ہیں جوعقل کی حاکیت کی راہ میں حاکل ہوتے ہیں اور دیگر تمام مفاسد خواہ جس قدر زیا وہ اور شدید ہوں انہی کی وجہ سے جنم لیتے ہیں۔ بہر حال اس موضوع کی تفصیلی بحث کسی دوسرے مقام پر ہوگی انشاء الله تعالی۔

# روایات برایک نظر

## تقذمر برراضي رمنا

تغییر'' درمنثور'' بیل ابن جریر کے حوالہ سے نہ کور ہے کہ ابن عباس نے کہا کہ میں حضرت پیغیبراسلام کے ہمراہ جا رہاتھاء آپ نے ارشا دفر مایا:

''يا ابن عباس ارض عن الله بما قدر وان كان خلاف هواك فان ذالك مثبت في كتاب الله''

(اے ابن عماس! جو پکھے خدانے مقدر ومقرر کر دیا ہے اس پر راضی ربوخواہ وہ تہاری مرضی وخواہش کے خلاف کے علاف کے علاق میں اسے خلاف کے علاق میں میں ہوئی ہے )۔

ابن عماس نے کہا: ش نے عرض کی: ''یا دسول الله، فاین و قد قرات القوان ''اے خدا کے رسول! بریات قرآن ش کہال فرکورہے، ش نے تو قرآن پڑھا ہواہے؟

آ تخضرت في ارشادفر مايا: خدا كافر مان ب:

' و عَلَى اَنْ تَكُرَهُ وَ اللَّهُ يَكُمُ وَعَلَى اَنْ تُحِبُّوا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ يَعْلَمُ وَ انْتُمْ لا تَعْلَمُونَ " وَعَلَى اَنْ تُحِبُّوا اللَّهُ اللَّ

(ممکن ہے تم کسی چیز کو ٹالپند کر وجبکہ وہ تہارے لئے خیر دبہتر ہو، اور ٹین ممکن ہے کہ تم کسی چیز کو پیند کر وجبکہ وہ تمہارے لئے شراور بری ہو، البتہ خدا آگاہ ہے لیکن تم آگا ہی نہیں رکھتے )۔

تغییر درمنژ ر،جلدا صغه ۲۴۴) اس روایت میں اس مطلب کی طرف واضح اشارہ ہے کہ تقذیر کا دائر ہ تشریعی وتکو بنی تمام امور تک پھیلا ہوا ہے

## عبدالله بن جحش اسدى كا فو جي دسته

تفییر'' در منثور' بی میں ابن جریر کے حوالہ سے سدتی کے اسناد کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے کہ: حضرت پینجبراسلام کے عبداللہ بن جحش اسدی کی سربراہی میں سات افراد پر مشتمل ایک فوتی دستہ روانہ کیا جن میں ممار بن ماہرہ ابوحذیفہ بن عتبہ بن ابی وقاص ، عتبہ بن صفوان سلمی (بنی نوفل کا حلیف ) سپیل بن بیضاء ، عامر بن مہیرہ اور واقد بن عبدالله

ر بوی (عربن خطاب کا حلیف) شامل تھے۔آ تخضرت نے عبداللہ بن بھی کو ایک خط دیا اور اسے تھم دیا کہ جب تک دلائ کے مقام پر نہنچ تو عبداللہ نے خط کو کھولا ، اس ش کھوا ہوا تھا:
د ملل ''کے مقام پر نہ پہنچو اسے نہ پڑھنا ، جب وہ '' ملل ''کے مقام پر پہنچ تو عبداللہ نے خط کو کھولا ، اس ش کھوا ہوا تھا:
د مخلہ ''کی وادی تک سفر جاری رکھو، عبداللہ نے اپنے ساتھیوں سے کہا: جوموت کا خواہاں ہووہ وصیت کر لے کہ میں بھی وصیت کر رہا ہوں اور رسول خدا کے فرمان کی پیروی میں چاتا ہوں ، یہ کہ کر عبداللہ روانہ ہو گیا البند سعد اور عتبہ کہ جن کی سواریاں گم ہو گئیں تھی ان کے ساتھ دنہ جاسکے اور پیچے رہ کئے ، ان کا سفر جاری تھا کہ داستہ میں ' مقم بن کیسان'' ، عبداللہ بن

مغیرہ اور عروص من سے آمنا سامنا ہوگیا، دونوں طرف سے حملے ہوئے اور بالآ خریح من کیمان اور عبداللہ بن مغیرہ کوگر فار
کرلیا گیا جبکہ عروص می واقد بن عبداللہ یہ ہوی کے ہاتھوں مارا گیا، پھر مغیرہ موقع پا کرفرار ہونے میں کامیاب ہوگیا،
بہرحال یہ پہلاموقد تھا کدا صحاب النبی نے مال غنیمت پایا، جب قید یوں اور ان سے حاصل ہونے والے مال غنیمت کو لے
کرمدینہ پنچے قو مشرکین نے طعنه زنی کرتے ہوئے کہا کہ: محمد کواپے تین یہ گمان ہے کہ وہ خداکی اطاعت کرتا ہے جبکہ اس
نے ہی سب سے پہلے حرمت والے مہینہ کی بیم منی کے ہواس وقت یہ آیت نازل ہوئی: '' بیکٹ گوئے کئے عن الشّه فو الْحَدَامِ
قِتَالِ فِیْدِ اللّٰهِ وَ اللّٰ فِیْدِ کِیدُرُنْ ' (آپ سے حرمت والے مہینہ میں جنگ وقال کے بارے میں بوچے ہیں، ان سے
کہد یں کہ اس مہینہ میں جنگ کرتا بہت بڑا۔ گناہ ہے ہے ۔۔۔۔۔۔ ) لین اے مشرکو! اس مہینہ میں تم نے جو پھے کیا ہے وہ جنگ و
قال سے زیادہ بڑا جرم ہے، تم نے خدا کا افار کیا اور خدا کے نبی محمد پرخانہ وخدا کا راستہ بند کردیا اور فتہ یعنی شرک ، خدا کے
نزد یک حرمت والے مہینہ میں جنگ وقال سے زیادہ بڑا گناہ ہے، چنا نچہ خدا وندعا کم نے ارشا دفر مایا ''و صَدُّ عَنْ سَبِیدْلِ
اللّٰہِ وَ کُلُفُنْ ہِ ہِ ' (خدا کے راستہ سے روکنا اور اس کا افار کرنا اس سے بھی بڑا گناہ ہے)۔
اللّٰہِ وَ کُلُفُنْ ہِ ہِ ' (خدا کے راستہ سے روکنا اور اس کا افار کرنا اس سے بھی بڑا گناہ ہے)۔

(تفسير درمنثور، جلد اصفحه ۲۵۰)

سكتا ہے كيونكد حضرت پينيبراسلام نے تھم دياہے كہ ميں تم ميں سے كسى كوساتھ چلنے پر مجبور ندكروں ، سب ساتھى عبدالله كے ساته روانه هو محيح يهال تك كه <sup>د</sup> نجران ' بينج محيح ، و مال سعد بن الي وقاص اورعتبه بن غزوان كي سواريال مم موتكيس ، وه دونوں اپنی سوار یوں کی تلاش میں مصروف ہو گئے اور اپنے ساتھیوں سے چیچے رہ گئے ،عبدالله دیگر ساتھیوں سمیت'' مخلہ'' بینی گئے ، وہال'' عمر وحضرمی''،'' تھم بن کیسان''،'' عثان'' اور'' مغیرہ بن عبدالله'' سے آ منا سامنا ہوا جو کہ طا نف کے تجارتی سفرے واپس آئے تھے اور روغن زیون و نان ساتھ لائے ہوئے تھے، سب سے پہلے'' واقد بن عبدالله''ان کی طرف بڑھا، اس نے اپنا سرمنڈ وایا ہوا تھا، جب انہوں نے اسے دیکھا تو عمآر نے کہا کتھہیں اس کے بارے میں فکرمند ہونے کی ضرورت نہیں ہے، امحاب النبی آپس میں صلاح ومشورہ کرنے لگے، وہ ماہ جمادی کا آخری دن تھا، انہوں نے کہا کہ اگرتم نے انہیں قبل کردیا تو مقدس مہینہ بیں قبل واقع ہوگا اور اگر انہیں چھوڑ دیا تو وہ آج کی رات ہی مکہ مکرمہ پڑتی جائیں مے اور پھر تنہیں وہاں نہیں آنے دیں مے۔ بالآخرسب نے متفقہ طور پریہ فیصلہ کیا کہ انہیں آج ہی قبل کر دیا جائے ۔ چنانچیہ واتقد بن عبدالله تتیمی نے عمرو بن حضری کو ایک تیر مارا جس ہے وہ ہلاک ہو گیا۔عثان بن عبدالله اور حکم بن کیسان گر فار ہو محے ۔مغیرہ فرار ہونے میں کامیاب ہو گیا،عبدالله بن جش این ساتھیوں سمیت مدینہ منورہ پہنچ کر حضرت تینیبر اسلام کی خدمت میں حاضر ہوا۔ آ مخضرت نے فرمایا کہ خدا کی قتم میں نے تمہیں مقدس مہینہ میں جنگ کرنے کا تھم نہیں دیا تھا، آنخضرت کے قیدیوں کوسا مان سمیت روک لیاءان کے مال میں سے کسی چیز میں تضرف نہ کیاء آنخضرت کی بات من کراہن جحش اوران کے ساتھیوں کو اپنے کئے برسخت ندامت و پشیانی ہوئی اورانہوں نےسمجھ لیا کہ وہ ایک بہت بڑے گناہ کے مرتکب ہوئے ہیں،اس کے ساتھ ساتھ دیگرمسلمان بھائیوں نے بھی ان کی سرزنش کی،ادھرقریش جب مطلع ہوئے توان کی ز بان اعتراض کھل کئی اوروہ کہنے گئے کہ محرکے تاحق خون بہایا، مال پر قبضہ کیا، افراد کو قیدی بنایا اور مقدس وحرمت والے مهينه ك حرمت كويا مال كيا ، اس وفت بيرة يت نازل مولى: "كينسَّكُونك عَنِ الشَّهُ وِالْحَرَامِ قِتَالِ فِيهِ إِسه "، جوري آیت کا نزول ہوا آ تخضرت کے سامان اپن تحویل میں لے کرقیدیوں کوفدیہ کے بدلے میں آزاد کردیا، مسلمانوں نے کہا : اے الله کے رسول ! کیا آپ کا خیال ہے کہ اب ہمیں جہاد کرنا ہوگا؟ اس وقت خداوند عالم نے بیآ یت نازل فرمائی: " إِنَّ الَّذِينَ المَنُو اوَ الَّذِينَ هَاجَرُو اوَ لِجَهَدُ وَافِي سَبِيلِ اللهِ أُولَيِّكَ يَرْجُونَ مَ حَمَتَ اللهِ ' (جواوك ايمان لا ع اور جنہوں نے بھرت کی اور خدا کی راہ میں جہاد کیا وہی ہیں جو خدا کی رحت کے امید وار ہیں )، ابن جحش کے ساتھی آٹھ افرا دینے اورنواں ان کا سر دارخو دعبدالله این جحش تھا۔

(تفيير درمنثور، جلد اصفحه + ۲۵)

آ یت مبارکہ اُ اِنَّالَیْنِیْنَ اَمنُوْاوَالَیْنِیْنَ هَاجَرُوْاوَ لَجَهَدُوافِیْ سَبِیلِ اللهِ اُ اُولِیَا کَیرُجُوْنَ مَحْمَتَ الله بن جَمْ اوران کے ساتھوں کے بارے الله بن جَمْ اوران کے ساتھوں کے بارے الله بن جَمْ اوران کے ساتھوں کے بارے

یں نازل ہوئی ، اوراس آیت سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ اگر کوئی فض اپنے تنین نیک عمل انجام دے اور اس کا مقصد رضائے خدا ہوا وروہ حقیقت میں غلاقبی کا شکار ہوجائے (غلط کام کوئی سمجھتے ہوئے انجام دے دے ) تو وہ گنا ہگار نہ ہوگا، اور آیت مبارکہ سے بیجی معلوم ہوتا ہے کہ اس طرح کے موارد میں '' مغفرت'' اور '' معانی'' جیسے الفاظ کا استعال مسجح ہے۔

### آيات ۲۱۹ ، ۲۲۰

يَسُّئُونَكَ عَنِ الْخَسْرِ وَ الْمَيْسِرِ فَلْ فِيهِمَ الْثُمَّ كَبِيْرُوَّ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ اِثْنَهُمَا آكُبَرُ مِن تَفْعِهِمَا وَيَسْئُلُوْ تَكَمَا ذَا يُنْفِقُونَ فَيُلِ الْعَفْوَ لَكُلْ لِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمُ الْإِيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَقَدَّرُونَ فَيْ

فِالنُّنْيَاوَالْأَخِرَةِ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الْيَتْلَى فَلْ اِصْلَاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ وَ اِنْ تَخَالِطُوهُمْ فَاخْوَانَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُثْلِحِ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لاَعْنَتَكُمْ لَعُلْوَهُمْ فَاخْوَانَكُمْ وَاللَّهُ لاَعْنَتَكُمْ لَعُلَاعُنَتُكُمْ وَاللَّهُ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لاَعْنَتَكُمْ لَعُلَاعُنَدُمُ وَاللَّهُ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لاَعْنَتَكُمُ لَعُلَاعُنَدُمُ وَاللَّهُ عَلِيمًا فَعَلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ لاَعْنَتَكُمْ فَاللَّهُ عَلِيمًا فَاللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ عَلَيْمً فَيَعْمُ اللَّهُ عَلَيْمً فَي اللَّهُ عَلَيْمً فَي اللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ عَلَيْمً فَي اللَّهُ عَلَيْمً اللهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمً فَي اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمً فَي اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمً عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمً اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمً عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ عَلَيْمِ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُومُ عَلَيْمُ عَلَيْم

#### ترجمه

O آپ سے شراب اور جوا کے بارے میں پوچھتے ہیں، ان سے کہہ دیں کہ ان دونوں میں بہت بڑا گناہ ہے اور لوگوں کے لئے ..... مادی .... مفعتیں ہیں البتہ ان کا گناہ ان کے نفع سے زیادہ بڑا ہے، اور آپ سے پوچھتے ہیں کہ کیا چیز انفاق کریں؟ ان سے کہیں عفو و درگزر، اسی طرح خدا تہمیں آیات کی وضاحت کرتا ہے تا کہتم غور و فکر کر سکو۔

سکو۔

و نیاش اور آخرت میں ، اور آپ سے تیموں کے بارے میں پوچھتے ہیں ، کہہ دیں کہ ان کے لئے اصلاح دبہتری کا اقدام ہی بہتر .....عمل ..... ہے ، اور اگرتم ان کے ساتھ مل کرر ہوتو وہ تمہارے بھائی ہیں ، اللہ خوب آگاہ ہے کہ فساد کرنے والا کون ہے اور اصلاح کرنے والا کون ہے! اگر خدا جا ہے تو تنہیں زحمت ومشقت میں جتلا کر دے اور اصلاح کرنے والا کون ہے! اگر خدا جا ہے تو تنہیں زحمت ومشقت میں جتلا کر دے ، خدایقینا تو انا ودانا ہے ۔

# بيان وتفسير

شراب اور جواکے بارے میں!

0'' يَسْتَكُوْنَكَ عَنِ الْخَسْرِ وَالْمَيْسِرِ'' (وه آپ سے شرب اور جواکے بارے میں یو چھتے ہیں )

لفت میں (خر) کا جومتی کیا گیا ہے اس سے سیمجھا جاتا ہے کہ ہروہ مائع جے نشہ کے لئے بنایا گیا ہوا سے '' خر' کہتے ہیں ، اصل میں اس کامعتی چھپا نا اور پوشیدہ کرنا ہے (پروہ) ، شریعت میں '' شراب' کواس لئے خرکہا جاتا ہے کہوہ عقل پر پردہ ڈال دیتی ہے اور اسے پوشیدہ کردیتی ہے اور اسے (عقل کو) اچھائی اور برائی اور خیروشر کے ورمیان تمیز نہیں کرنے دیتی' اس مناسبت سے اس کپڑے کو بھی'' خمار ، کہا جاتا ہے جے حور تیں سر ڈھا چینے کے لئے استعال کرتی ہیں ، اور جب کوئی شخص کسی برتن کو ڈھانپ دے تو وہ کہتا ہے: ''خسمسر ٹ الوناءَ' (میں نے برتن کو ڈھک دیا) ، اور جب کوئی شخص آئے میں خمیر ملادے تو وہ کہتا ہے: '' اَخْمِدُونُ الْعَجِیْنَ' (میں نے آئے کو خمیرا کردیا) ، خمیرہ یا خمیر کی وجہ تسمید بھی بہی ہے کہ میں خمیر ملادے تو وہ کہتا ہے: '' اَخْمِدُونُ الْعَجِیْنَ' '(میں نے آئے کو خمیرا کردیا) ، خمیرہ یا خمیر کی وجہ تسمید بھی بہی ہے کہ آئے کو گوند ہے کہ بعدا سے ڈھانپ دیا جاتا ہے تا کہ خمیر بن جائے۔

ابتداش عرب'' نمر، اس شراب کو کہتے تھے جوانگور، مجبوراور جوسے بنائی گئی ہو، رفتہ رفتہ اس میں اضافہ ہوتا چلا کمیا اور اب کئی قسموں کی شراب مخلف اشیاء سے بنائی جاتی ہے، ان اقسام میں نشہ کی مقدار کے حوالہ سے فرق پایا جاتا ہے البتہ ان تمام قسموں کی شراب کو' نمر'' کہتے ہیں، (ان میں سے ہرقتم کی شراب'' خمر'' کا مصداق ہے)

'' میسر'' کالغوی معنی جوا (قمار) ہے، اس مناسبت سے قمار بازکو'' یاسر'' کہاجا تا ہے، اس کا مادہ اهتقاق'' یسر'' ہے جس کامعنی سبولت وآسانی ہے، جواکو' میسر''اس لئے کہاجاتا ہے کہ اس مل کے دریعے قمار بازنہایت آسانی کے ساتھ اور محنت ومشقت کے بغیر دوسروں کے مال کو جھیا لیتا ہے، یہ لفظ عربوں میں عام طور پر خاص فتم کے جوا (تیرا ندازی کے ذریعے قلبے جانے والے ذریعے قمار) کے لئے کہ جے '' از لام واقلام'' بھی کہتے ہیں استعال کیا جاتا تھا، تیرا ندازی کے ذریعے تھے جانے والے جوا (قمار) کا طریقہ یہ ہوتا تھا کہ ایک اونٹ فرید کرتے تھے اور اسے ذرج کرکے اس کے ۲۸ صے کر دیتے تھے، پھر دس تیر وہاں رکھ دیتے تھے کہ جوان ناموں کے ساتھ موسوم ہوتے تھے: فذ، تو اُم، رقیب، حلس، نافس، مسبل، معلی، منح، سنح، وہاں رکھ دیتے تھے کہ جوان ناموں کے ساتھ موسوم ہوتے تھے: فذ، تو اُم، رقیب، حلس، نافس، مسبل، معلی، منح، سنح، رفد، مقررہ ۲۸ حصوں میں سے ایک حصہ فذکے لئے، ووجھ توام کے لئے، تین جھے دقیب کے لئے، چارجھے حلس کے لئے اور سات جھے معلی کے لئے مخصوص کر دیئے جاتے تھے۔ ان میں سے لئے، پانچ جھے نافس کے لئے اور سات جھے معلی کے لئے مخصوص کر دیئے جاتے تھے۔ ان میں سے معلی سب سے زیادہ حصہ پاتا تھا، باتی تین لیتی منح، سنخ اور رفد کے لئے کوئی حصہ قرار نہیں دیا جاتا تھا، پہلے سات تیروں میں سے جس تیر کا قریم جس کے نام پر لکت وہ اس کے مقررہ حصہ کا حقد اربن جاتا تھا اور وہ تین تیر کہ جن کے لئے کوئی حصہ مقرر شہیں این خام پر قریم اندازی ہوتی تھی۔ اور نذکی پڑتی تھی، اس قمار میں وس افراد شریک جی اور ان کے نام پر قرعا ندازی ہوتی تھی۔

## بهت بزاگناه

0 ' ' قُلُ فِيهِ مَا الْثُمُّ كَبِيدٌ''
 ( كهدو يحج كدان دونوں شريز اكناه ہے)

لفظ'' کبیر،، کو'' کثیر'' بھی پڑھا گیا ہے جو کہ'' کثرت'' سے مشتق ہے اور اس کا معنی'' زیادہ'' ہے، اسطر ح آیت کامعنی یوں ہوگا (ان سے کہدد پیجئے کہ ان دونوں میں بہت زیادہ گناہ ہے )

لفظ '' آمُ'''' ذنب'' اوراس جیسے الفاظ کے قریب المعنی ہے اور وہ اس حالت سے عبارت ہے جو کسی چیز میں یا عقل میں پیدا ہوتی ہے اور انسان کو خیرونیکی تک وینچنے سے بازر کھتی ہے، بنا پر این '' آثم'' سے مرادوہ گناہ ہے جس کا نتیجہ شقاوت و بدختی اور کمالات سے محرومی کی صورت میں فاہر ہوتا ہے اور زندگی کے امور میں سعادت وخوش بختی کے تمام راستوں میں رکاوٹ بن جاتا ہے، شراب اور جوا، دونوں ایسے ہی ہیں، ان میں فہ کورہ حالت پورے طور پر پائی جاتی ہے۔

## شراب خوری کےمضراثرات

#### (۱) صحت وتندرتی کے حوالہ ہے!

شراب خوری انسانی صحت کے پورے نظام کو تباہ کر دیتی ہے، اس کے معزو تباہ کن اثر ات بدن کے جن بنیادی اعضاء پر پڑتے ہیں اور ان کی ترتیب و ترکیب کو متزلزل کر دیتے ہیں ان میں سر فہرست یہ ہیں: معدہ، آئتیں، جگر، پھیپیوٹے، نظام الاعصاب، شریا نیں، دل، حواس مثلاً آٹھیں اور قوت ذائقہ وغیرہ، اس سلسلہ میں قدیم وجد پدطب کے ماہرین اور حاذق حکماء واطباء نے کثیر تعداد میں کتابیں لکھی ہیں جن میں اس مہلک زہرسے پیدا ہونے والی خطرناک یا رہوں میں جن ایس مہلک زہرسے پیدا ہونے والی خطرناک بیار یوں میں جنلا کثیر افراد کا شاریاتی تجزیہ پیش کیا گیا ہے اور جو تفصیلی اعداد و شارذ کر کئے گئے ہیں ان سے شراب خوری کے بیار این سے بخو بی آگا ہی حاصل ہوجاتی ہے۔

#### (٢) اظاقیات کے والہ ہے!

شراب خوری گونا گون اخلاتی بیاریوں وجرائم بیل جنا کردیتی ہے مثلاً برخلتی و بے اوبی ، برز بانی ، لوٹ مار ، تن و عارت ، خیانت ، برچلی ، بیشری ، جنگ عزت ، قانون فلنی اور ان تمام معاشرتی اصولوں اور انسانی معیاروں کی پا مالی جن پرزندگی کی سعادت وخوش بختی کی بنیاویں قائم ہیں ، بالخسوص جان و مال و ناموس کی مخاطت و غیرہ کر شراب خور هخض غیرت و ناموس کو جرگز کوئی اجمیت نہیں دیتا ، وہ فکر و شعور کی قوتوں سے محروی کا شکار ہوجا تا ہے اسے اپنے قول وفعل پر قالووا فقیار عاصل نہیں رہتا ، وہ فیس جانتا کہ کیا کہ رہا ہے اور کیا کر رہا ہے؟ اس کی قوت احساس ختم ہوجاتی ہے لہذا اسے کسی برے سے برا کام کرنے میں رکاوٹ یا بری سے بری بات کرنے میں بھی ہوتی ، چنا نچہ و نیا میں ظلم و جور اور جرائم کا جو بازار گرم ہے اور کی وغارت و خیانت نے عالم انسا نیت کوا پی لیپٹ میں لیا ہوا ہے اس میں شراب کے بالواسطہ یا بلاواسطہ یا دور کونی واثر کونظرا نداز نہیں کیا جاسکا ..... بلکہ حقیقت سے کہ بیسب پھواس ز جرقاتال ہی کا نتیجہ ہے۔

#### (m) عقل وا دراك كے حوالہ سے!

شراب خوری کی انسانی عقل وقوت اوراک پرمنفی اثر اندازی کی بیان و بحث کی جماح نیس ،شراب خورخص قوت فرونظر کھودیتا ہے اور بے ربط اعمال کا ارتکاب کرتا ہے اس کی بیرحالت نشہ کے دوران اور نشہ کے بعد بھی باتی رہتی ہے

اور پیشراب خوری کے منحوس اثرات میں سے سب سے بڑا اور برااثر ہے، اور جب بیرحالت آنسان پر طاری ہوجاتی ہے تو اس سے بڑے بڑے گناہ اور جرائم سرز دہوتے ہیں، کو یا شراب خوری کا بیاتیج و ندموم اثر تمام گنا ہوں ومفاسد کا پیش خیمہ و سرچشمہ بن جاتا ہے۔

شریعت اسلامیہ کے تمام احکام کی بنیا دعقل کی سلامتی کے تحفظ پر قائم واستوار ہے اور اس میں ہروہ کام ممنوع قرار دیا گیا ہے جس سے عقل کی سلامتی خطرے میں پڑجائے لہذا نہا ہے بختی کے ساتھ ان اعمال کی انجام دہی سے روکا گیا ہے جو قوت عقل کو زائل کر دیے کا موجب بن سکتے ہیں مثلاً شراب خوری، قمار بازی، ملاوٹ و دھو کہ دہی، جھوٹ وغیرہ، البتہ وہ تمام اعمال جو عقل سلیم کی دوسری وجودی قوتوں پر حاکمیت کو خطرے میں ڈال دیتے ہیں ان میں سے سب سے بڑا قول محمل شراب خوری ہے جبکہ اقوال میں سے سب سے بڑا قول مجموث بولنا وغلط بیانی ہے۔

بہرحال بیا تمال بین عقل کی سلامتی کو خطرے میں ڈالنے والے کام اوراس کی حاکمیت کو نا پود کرنے والے امور کہ جن میں نشہ وجھوٹ پر بنی سیاست سر فہرست ہے انسانیت کی پاکیزہ بنیا دوں کو ہلا دیتے ہیں اور سعادت وخوش بنتی کے سر بولک محل کو زمین پوس کر دیتے ہیں اور چرانسانی معاشرہ کوشقاوت و بدیختی کے سوا بچر نہیں ملتا، انبی نا پاک سیاستوں کے بنچہ میں کہ جو نشہ وجھوٹ پر بنی ہیں ارباب اقتدار اپنے انسانی وقار و معیار سے ہاتھ دھو بیٹھتے ہیں اور روز بروز ان کی معاشرتی نے مدوار بوں میں وسعت کے متائج منفی صورت افقیار کرتے پلے جاتے ہیں، یہاں تک کہ ہرکام میں نا کا می اور ہر محاشرتی نو مدوار بوں میں وسعت کے متائج منفی صورت افقیار کرتے پلے جاتے ہیں، یہاں تک کہ ہرکام میں نا کا می اور ہر اس خواہش وکوشش میں نا امیدی ان کا مقدر بن جاتی ہے، اسلام کے مقدس آئین وشرع مین کے تمام احکام کی بنیا و عقل سلامتی کو خطرے میں ڈال پیروی، اس کی سلامتی کی پاسداری اور ہر اس چیز سے دوری افتیار کرنے پر قائم ہے جو عقل کی سلامتی کو خطرے میں ڈال دے اجتزاب برخت کا تھم کی کے علاوہ دیگر کوئی خصوصیت نہ بھی ہوتی ہے بھی شریعت مقدسہ اسلامیہ کی عظمت وافتار کے لئے بیا مرکانی تھا، اس موضوع کی تھیلی تفصیلی بحث سورۂ ماکدہ میں ہوگی۔ انشاء اللہ تعائی۔

چونکہ لوگ اپنی حیوانی طبائع کی وجہ سے ہمیشہ نفسانی شہوانی لذتوں کے اسیر ہوجاتے ہیں اور مادی خواہشات کی مجیل بی ان کا مدعائے نظر بن جاتا ہے جس کے متیجہ بیس می وحقیقت کی پیروی سے کہیں زیادہ وہ شہوانی اعمال کے دلداہ ہو جاتے ہیں اور نفسانی لذتوں سے بہرہ در ہونا بی ان کا اوڑ حنا چھونا بن جاتا ہے یہاں تک کہ ان فیج عادات کو ترک کرنا ان کے لئے نہایت دشوار ہوجاتا ہے اور وہ انسانی سعادت کے معیاروں واصولوں کونظر انداز و پامال کرتے چلے جاتے ہیں لہذا خداوند عالم نے نوع بشری اس حالت کے پیش نظر این اور عقل کی سلامتی کوخطر سے بیس ڈالنے والے اعمال سے ممانعت پر مبنی احکامات تدریجی طور پرصا درفر مائے تاکہ لوگوں کو ان کی پیروی بیس آسانی محسوس ہوا ورقیج عادتوں کو ترک

کرنا ان پرگراں نہ ہو، وہ فتی عادات کہ جولوگوں میں رائج وعام ہو چکی تھیں ادروہ ان کے دلدادہ بن چکے تھے ان میں سے ایک شراب خوری ہے چنا نچہ خداوند عالم نے اس کی ممانعت کا تھم تدریجی طور پر صادر فر مایا، جن آیات مبارکہ میں اس کی حرمت نہ کور ہے ان میں غور وفکر کرنے سے اس کی ممانعت کے تھم کے تدریجی صادر ہونے کا فلنفہ واضح طور پر معلوم ہوجاتا ہے، یہ آیات اپنی مخصوص ترتیب و بیان کے ساتھ جار دفعہ سسہ ہرد فعہ مختلف انداز میں سے نازل ہو کیں۔ ملاحظہ ہو:

سوره اعراف، آیت ۳۳

ن قُلُ إِنَّمَا حَرَّمَ مَ بِي الْفَوَاحِشَ مَاظَهَى مِنْهَا وَ مَا بَطَنَ وَالْإِثْمُ وَالْبَغْى بِغَيْرِ الْحَقِّ ..... ''
 ( كهدوي كه مير ب رب نے تمام فواحش (بر ب كاموں) كوحرام قرار ديا ہے خواہ ظاہر ہوں اور خواہ باطن ..... پوشيدہ ..... ہوں ، اور گناہ وسرکثی اور ناحق ستمكاری كوحرام قرار ديا ہے )۔

یہ آیت مبار کہ مکہ کرمہ میں نازل ہوئی اوراس میں صراحت کے ساتھ '' اٹم'' کے حرام قرار دیئے جانے کا تذکرہ ہے، اگر چہ میہ بیان نہیں کیا گیا گیا ہے نہیں بلکہ ہے، اگر چہ میہ بیان نہیں کیا گیا گئا ہے نہیں بلکہ میں بیات بڑا گناہ (اٹم کبیر) ہے، ممکن ہے'' اٹم'' کی وضاحت نہ کرنا لوگوں کے لئے نرمی و آسانی کے پیش نظر ہو کیونکہ اس طرح کے بیانات میں مصدات کی عدم تصریح معنی خیز ہوتی ہے جبیا کہ سورہ محل کی آیت ۲۲ میں یوں ارشاد خداوندی ہے:

٥ ''وَمِن ثَمَاتِ النَّخِيلِ وَالْاَعْمَابِ تَتَّخِذُ وْنَ مِنْهُ سَكَمًا وَّ مِن وَقَاحَسَمًا ''
 ٢٠ ترجم من الله عن في الله عن المعلق ا

(اورتم تھجوراورانگور کے درختوں کے میووں سے نشر آور (شراب) بناتے ہواورخوب روزی کماتے ہو) بیر آیت مہار کہ بھی مکہ کرمہ میں نازل ہوئی گویا اس وقت تک عامة الناس شراب کے حرام ہونے سے بخو بی آگاہ نہ تھے یہاں تک کہ بہ آیت نازل ہوئی:

سوره نساء، آيت ۱۲۳:

نَا يَّهُ اللَّذِينَ المَنُوالاتَقْرَبُواالصَّلُوةَ وَانْتُمْسُكُرى "
 (احال ايمان! تم نشرى حالت يس نماز كنزويك ندجاؤ)

بیآیت مدیدین نازل ہوئی اوراس میں لوگوں کوشراب خوری اورنشہ آور چیزوں کے استعال سے کسی حد تک روکا گیا لینی ان سے کہا گیا کہ بافضیلت ترین حالت لینی نمازاور بافضیلت ترین مقام لینی مجد میں نشہ سے اجتناب کرو، عقلی اصولوں اوراس آیت کے سیاق سے بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ بیسورہ بقرہ کی آیت ۱۹ اورسورہ ماکدہ کی دوآ چوں ۹۰ اور ۱۹ سے پہلے نازل ہوئی کیونکہ ان آیات مبار کہ میں مطلق اور عمومی ممانعت کا تذکرہ ہوا ہے لہذا ہیہ بات کیونکر درست قرار یا سکتی ہے کہ مطلق اور عمومی نمی وارد ہور کیونکہ خصوص چیز سے نبی بھی مطلق اور عمومی نبی

میں شامل ہے) اس کے علاوہ یہ امر قابل توجہ ہے کہ شراب خوری کی حرمت کا تھم قدر بچی طور پر نازل ہوا کیونکہ قدر یہا اور محمد میں نشہ کے مرحلہ بمر حلہ صورت میں آسانی ہوتی ہے، اس لئے پہلے آسان راستہ افتیار کرتے ہوئے حالت نماز اور مجد میں نشہ کے ساتھ جانے سے روکا گیا اور پھر صرح طور پر شرابخوری سے اجتناب کا تھم صا در ہوا۔ اگر صورت حال اس کے برعس ہوتی تو لوگ تختی میں جتلا ہوجاتے للبذا خداو نیو کریم نے مرحلہ بمر حلہ اور قدر بچی طور پر اس پلید عمل سے بازر بنے کا تھم صا در فر مایا، بنا برایں آیات کے نزول کی ترتیب اس طرح ورست معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث آیت (سورہ بقرہ، آیت ۱۹۹) منظر و النہ سورہ نامی کے نزول کی ترتیب اس طرح ورست معلوم ہوتی ہے کہ زیر بحث آیت (سورہ بقرہ، آیت ۱۹۹) آیٹ گؤرنگ فی فی النہ سے شراب خوری کی حرمت فابت ہوتی ہے کونکہ اس میں واضح اور پیٹی طور پر شراب خوری کی حرمت فابت ہوتی ہے کونکہ اس میں واضح اور پیٹی طور پر شراب خوری کی حرمت فابت ہوتی ہے کونکہ اس میں واضح اور پیٹی طور پر شراب خوری کی حرمت فابت ہوتی ہے کونکہ اس میں واضح اور پیٹی طور پر شراب خوری کو '' افر ، قرار دیا گیا ہے (فیٹیو مکآ اِ ثُنْ گوٹیڈ) اور سورہ اعراف آیت سے مس میں صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ '' افر ، مرام ہے۔

ندکورہ بالامطالب سے بعض مفسرین کے بیان کی عدم صحت کا واضح ثبوت ملتا ہے، ذیل میں اس کی تفصیل ملاحظہ

یہ ہے بعض مفسرین کا بیان جو انہوں نے زیر بحث آیت کے بارے میں پیش کیا ہے، البتہ یہ کئی حوالوں سے

نا درست ب، ملاحظه جو:

(۱) ان کے بیان میں '' افم'' کامنی مطلق ضرر کیا گیا ہے جبکہ ان دونوں میں فرق ہے'' افم'' کامنی'' ضرر' ونقصان نہیں کیا جاسکنا، اور صرف بیر کہ چونکہ آیت میں '' افم'' کا تقابل'' نفع'' کے ساتھ کیا گیا ہے لہذا اس سے مراد ضرر ہے درست نہیں کیونکہ دیگر آیات میں لفظ'' افم'' کامنی قطعی طور پر ایسانہیں ملاحظہ ہو:

سوره نساء، آیت ۸ ۴:

٥ " وَمَن يُشُولُ بِاللّٰهِ فَقَدِا أَنتُزَى إِثْمًا عَظِيمًا"

(اور جو مخض خدا کے ساتھ کسی کوشریک قراردی تواس نے بہت بڑے گناہ کاارتکاب کیا)

سوره بقره ، آیت ۲۸۳:

٥ ''فَإِنَّةَ اثِمُّ قَلْبُهُ''

(پس اس کادل گنامگارہ)

سوره ما نده ، آیت ۲۹:

0 "أَنُتَهُو آبِإِثْمِي وَإِثْمِكَ"

(كرتوميرا كناه ادراينا كناه دونون اين سرلك)

سوره نور، آیت ۱۱۳

٥ " لِكُلِّ المُرِئُ مِّنْهُمُ مَّا الْتَسَبَمِنَ الْإِثْمِ "

(اوران ش سے ہرآ دی کواس کے اس گناہ کی سزالطے گی جواس نے انجام دیا)

سوره نساء، آيت ۱۱۱:

O ''وَمَنِ يُكْسِبُ إِثْمُافَاتَمَا يَكْسِبُهُ عَلَى نَفْسِهِ''

(اور جو شخص گناه کا ارتکاب کری تو وه اینے آپ کونقصان پینچا تاہے)

اس كے علاوہ ديكرآ يات مباركه ميں بھي لفظ 'افم'' سے ضرر ليني نقصان بمقابل نفع كامتني ۾ كر مرادنيين ليا جاسكتا،

(۲) آیت مبارکہ میں شراب و آمار کی حرمت کا حکم ضرر دفقصان کی بناء پرنہیں دیا گیا (اس حکم کی علت ان میں پایا جانے والا ضرر دفقصان ہے تب جانے والا ضرر دفقصان نہیں ) اور اگر ہم ہے بات مان بھی لیس کہ اس حکم کی علت ان میں پایا جانے والا ضرر دفقصان ہے تب مجمی صرف وہ ضرر دفقصان حرمت کا باعث ہوگا جومنعت سے کہیں زیادہ ہو چنانچہ آیت مبارکہ میں صراحت کے ساتھ مذکور

ب' و اِثْنَهُكُما ٓ اَكْبَرُمِن نَفْعِهِما ' (ان كاكناه ان كفع سے بہت بدا ہے) اس طرح كے واضح وصرى بيان كے باوجود

اگر اس سلسلہ میں اجتہاد کی راہ اختیار کی جائے تو وہ نص کے مقابلہ میں اجتہاد کہلائے گا (جس کا بطلان کسی بیان کا مختاج نہیں )۔

" وَمَن يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدِا فَتَرَى إِثْمًا عَظِيمًا "

(جو خض خدا کے ساتھ کی کوشریک قرار دے تو کو یا اس نے بہت برا گناہ تراشا)،

بہرحال زیر بحث آیت میں شراب خوری کی حرمت کا بیان مزید کسی بحث کا مختاج نمیں اور اس میں واضح طور پر اس پلیدعمل کوحرام قرار دیا گیا ہے۔اس کے بعد سور ہَ ما کدہ کی دوآ بیٹی (۹۰ \_ ۹۱) نازل ہو کیں جن میں اس طرح ارشاد حق تعالیٰ ہوا:

٥ "نَيَا يُّهَا الَّنِيْنَ إِمَنُ وَالْمَالُخَمْرُ وَالْمَيْرُ وَالْاَنْصَابُ وَالْاَزْلامُ مِ جُسُّ مِّنْ عَبَلِ الشَّيْطِنِ فَاجْتَنِبُو لَا لَهُ مَا لَخَمْرُ وَالْمَيْسِوَ يَصُلَّا كُمُ فَا خَتَنِبُو لَا لَهُ مُنْ الْحَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ فِي الْخَمْرُ وَالْمَيْسِوَ يَصُلَّا كُمُ عَنْ فِي لَا مُنْ اللَّهُ مُنْ تَكُونَ "
 عَنْ فِي كُي اللَّهِ وَعَنِ الصَّلُوقَ \* فَهَلُ اَنْتُمْ مُنْ تَكُونَ "

(اے اہل ایمان! شراب، قمار، بت،قسمت آزمائی کے تیر، بیسب پھھٹاپاک شیطانی عمل ہے اس سے دوری

اختیار کروتا کہ فلاح پاسکوہ شیطان تو جا ہتا ہے کہ شراب و قمار کے بارے میں تمہارے درمیان عداوت و بغض پیدا کر دے اور تمہیں خدا کی راہ اور نماز سے روک دے ، تو کیاتم ہاز آنے والے ہو؟)

آیت ۱۹ کو بلی جمله: '' فَهَلُ اَنْدُمْ مُّنْ اَنْدُنَ مُّنْ اَنْدُن کُن کُن کُون کے بعد بھی اہل اسلام شراب خوری کے بحل از بیں آئے تھے اور انہوں نے پورے طور پرشراب سے دوری اختیار نہیں کی تھی اہل اسلام شراب خوری کے بحل میں ان سے شراب و قمار کے بارے میں واضح تھم بیان کرنے کے بعد مخصوص انداز تھی بالا خربیہ آیت نازل ہوئی اور اس میں ان سے شراب و قمار کے بارے میں واضح تھم بیان کرنے کے بعد مخصوص انداز میں کہا گیا'' تو کیا تم باز آنے والے ہو''، اس سے صاف طور پر ظاہر ہوتا ہے کہ شراب کو حرام قرار دیا گیا تھا اور مسلمانوں نے اسے کمل طور پر ترک نہیں کیا تو ان سے '' فَهَلُ اَنْدُمْ مُنْ اَنْدُنْ مُنْ اَنْدُنْ مُنْ اَنْدُنْ مُنْ اَنْدُنْ مُنْ اللہ کو کرا میں تا کہ انہیں تھم کی اہمیت و شدت کا احساس ہو۔

میرسب کچھ'' خم'' کے بارے میں تھا، البتہ قمار (جوا) کہ جس کا ذکر تمریکے ساتھ ساتھ ہوا ہے تو اس کے معاشر تی نقصانات ومفاسداور انسانی زندگی پر پڑنے والے تپاہ کن اثر ات کسی بیان ووضاحت کے مختاج نہیں، اس سلسلہ میں سور ہ مائدہ کی تفسیر میں مزیدمطالب ذکر کئے جائیں گے۔

اب زیر بحث آیت کے دیگرمفردات کے معانی کابیان:

" قُلُ فِيهِمَا إِثُمُّ كَبِيرُوَّ مَنَافِعُ لِلنَّاسِ"

'' اِنْمُ'' کامعنی ذکر ہو چکا ہے،'' گیدیُر'''' صعفیہ و'' کے مقابلہ میں ذکر کیا جاتا ہے، کبیر لیعنی بڑا اور مغیر لینی چھوٹا، پیر تقابل عام طور پر کسی چیز کے جم کے تعین کی بابت ہوتا ہے جیسا کہ کسی چیز کی تعداد کے تعین کے لئے کثرت وقلت کا تقابل کرتے ہوئے کثیر وقلیل کے الفاظ استعال کئے جاتے ہیں۔

بہرحال بیدونوں اوصاف، کی چیزی طرف اضافت کے حامل ہوتے ہیں اوران کی بناء پرکی چیز کو کبیر یاصفیر کہا جاتا ہے۔ '' کبر' کامعنی بڑاین اور'' معنی جیزی طرف اضافت کے حامل ہوتے ہیں اوران کی بناء پرکی چیز کے بڑایا چھوٹا ہونے کا تعین کرتا ہے بعنی جب کی جیم کا دوسرے جسم یا ججم کا دوسرے جسم یا ججم کا دوسرے بڑے کے ساتھ موازنہ کیا جائے تو ان دو میں سے ایک بڑا (کبیر) اور دوسرا چھوٹا (صفیر) ہوگا اور پھراس بڑے (کبیر) کا کسی دوسرے بڑے کے ساتھ موازنہ کیا جائے تو عین ممکن ہے پہلا بڑا دوسرے کی نسبت چھوٹا ہو، لہذا معلوم ہوا کہ اضافت اور موازنہ ہی کے ذریعے ''کبر''اور'' صفر'' بعنی کسی چیز کے چھوٹا اور بڑا ہونے ہیں حاصل ہوتی ہے کہ اگراضافت وموازنہ کا عمل نہ ہوتا تو نہ کبیر وصفیر کا تعین ہوسکا اور نہ ہی کثر ت و قشت کی اندازہ گیری ممکن ہوتی 'کبیر وصفیر اور کثیر وقلیل کی تیز و پہیان اضافت وموازنہ ہی کی مربون منت ہے، ایبا لگتا ہے کہ انسان ابتداء میں کبیر وصفیر کے حوالہ سے جسمانی جم سے آگا ہی رکھتا تھا اور کسی چیز کے بڑا اور چھوٹا ہونے میں ان کی کہ انسان ابتداء میں کبیر وصفیر کے حوالہ سے جسمانی جم سے آگا ہی رکھتا تھا اور کسی چیز کے بڑا اور چھوٹا ہونے میں ان کی

جسامت کے جم کامعنی ہی اس کے مدِنظر ہوتا تھا اور اس کے بعد صورتوں سے معانی کے چھوٹا اور بڑا ہونے کا ادراک اسے حاصل ہوانی دمغا ہیم ہمی حاصل ہوانی دمغا ہیم ہمی مان جم تک محدود نہیں بلکہ افعال وا تمال ادر معانی دمغا ہیم ہمی ان اوصاف سے متصف ہوتے ہیں ،اس سلسلہ میں چند قرآنی مثالیس ملاحظہ ہوں:

سوره مدثر ، آیت ۳۵:

0 '' إِنَّهَالَاحْدَى اللَّهَوِ''

(بے شک وہ دو برسی ..... أفول ..... ميں سے ايك ہے)

سوره کیف، آیت ۵:

0 ''گَبُرَتُ كَلِمَةً تَخُرُجُ مِنَ ٱفْوَاهِبِمُ''

(بہت بڑی ہات ہے جوان کے مندے لگتی ہے)

سوره شوري ، آيت ۱۳:

د ' گبُر عَلَى الْمُشْرِ كِيْنَ مَاتَنْ عُوهُمْ إِلَيْهِ ''
 ( وه امر شركوں پر بہت گراں ہے جس كی طرف تم انہیں بلاتے ہو )

لفظ "فع" (فائده) بمقائل "ضرر" (نتصان) استعال ہوتا ہے۔ بید دنوں الفاظ (نفع ضرر) ان چیز وں اور امور کے لئے استعال ہوتے ہیں جن کا تحلق کی دوسری شے سے ہو یعنی فلاں چیز کا فائدہ اور فلاں چیز کا نقصان فلاں چیز کا ضرر "کو یا نفع اور نقصان کے الفاظ کی چیز کے پند بدہ امر اور تا پند بدہ امر کے لئے استعال کے جاتے ہیں جبکہ خیراور شرکے الفاظ کی دوسری چیز کے پند بدہ و ما پند بدہ امور کے لئے استعال نہیں ہوتے بلکہ بذاتہ پند بدہ امر اور بذاتہ ناپند بدہ امر کے لئے استعال ہوتے ہیں۔ بنا برایں جو چیز خود اچھی و پند بدہ ہواسے" خیز" اور جوخود بری و ناپند بدہ ہواسے" شر" کہا جاتا ہے لیکن" نفع" اور "ضرر" ایسے نہیں بلکہ ان کا تعلق کی دوسری چیز میں یائے جانے ناپند بدہ ہواسے" شر" کہا جاتا ہے لیکن" نفع" اور "ضرر" ایسے نہیں بلکہ ان کا تعلق کی دوسری چیز میں یائے جانے

واللے پندیدہ ونا پندیدہ امورسے ہوتا ہے۔

زینظرآیت مبارکہ بیل شراب اور قمار کے نفع ومنافع سے مرادوہ مالی نوائد ہیں جوان کی خرید وفروخت اور ان کے بنانے اور ان بیل سرگرم ومعروف عمل رہنے سے لوگوں کو حاصل ہوتے ہیں یا لوگ ان کے حصول کا قصد کرتے ہیں،
آیت میں دوبارلفظ ''اثم'' ذکر کیا گیا ہے جبکہ اس کے مقابل میں ایک بارلفظ '' اور دوسری بارلفظ '' ذکر کیا گیا ہے جبکہ اس کے مقابل میں ایک بارلفظ '' منافع' اور دوسری بارلفظ '' ذکر کیا گیا ہے جا ہملہ میں اثم (گواٹنگوس)، (گواٹنگوس)، (گواٹنگوس)، کیبلے جملہ میں اثم (گناہ) کے ساتھ لفظ '' کہیر'' ذکر کیا گیا ہے اور دوسرے جملہ میں '' اکبر' ذکر کیا گیا ہے ، اس تقابل کیا گیا کیونکہ میں ممکن ہوان کے بنانے اور استعال جونکہ ان دونوں کے نوائد کا اثبات مقصود ہول بالنوائش ' منافع' استعال کیا گیا کیونکہ بین امور کی کرت ملحوظ ومؤثر ثبیں ہوتی بلکہ صرف اصل مقتبقت مونظر ومقصود ہوتی ' (مفرد) استعال کیا گیا ہے کونکہ بڑا ہونے میں تعداد کی کرت ملحوظ ومؤثر ثبیں ہوتی بلکہ صرف اصل مقتبقت مونظر ومقصود ہوتی ہے ۔ بنابرای ' اِ ثُدُیْهُما اَ کُبرُوسِ تُنْفَعِهما'' کی بجائے'' اِ ثُدُیْهما اَ کُبرُوسِ تُنْفَعِهما'' کیا گیا ہے۔

## انفاق کے بارے میں سوال

O '' وَيَسُنَّكُونَكَ مَا ذَائِينُفِقُونَ أَقُلِ الْعَفُو'' (اور بِوجِعة بِن كركيا خرج كرين؟ كهدو يجدّ كرهنوو دركزر!)

راغب اصنبانی نے اپنی کتاب ' المفروات' شن' عنو ' کامنی پیکھا ہے: قدصد الشیبی لتناوله، کمی چیز کو پکڑنے اور اس پر قابو پانے کا ارادہ کرنا، اور ہر کلام وبیان میں کمحوظ مخصوص قرائن ومقاصد کے پیش نظر لفظ' عنو' مختلف معانی میں استعال ہوتا ہے مثلاً درگز رومغفرت ، بخشش ، کمی چیز کا اثر زائل ومحوکرنا اور خرچ کرنے میں میا ندروی اختیار کرنا، فلا ہرا آیت مبارکہ میں ' عنو' سے خرچ کرنے میں میا ندروی مراد ہے ، والله العالم ۔

اس آیت شریفه می سوال وجواب کا جوانداز اختیار کیا گیا ہے (وَیَسُنَکُونَكَ مَاذَایُنُوفَتُونَ فَیُ قُلِ الْعَفْو) وہ ابھنہ سور وَ بَیسُنَکُونَكَ مَاذَایُنُوفَتُونَ فَیُلُ مَا اَنْقَقُتُمْ مِّنْ خَیْرِ فَلِلْوَالِدَیْنِ وَالْاَ قُرَبِیْنَ ) میں اختیار کی میں اختیار کی میں اختیار وہ ضاحت ہو چکی ہے۔

# غور وفكركرنے كاتھم

اس جمله میں'' فِی النَّهُ نَیْباَ وَ الْاٰخِدَةِ'' کا تعلق' لَعَلَّکُمْ تَتَقَلَّرُوْنَ'' سے ہے للذا اس کامٹی یہ ہوگا کہتم دنیا و آخرت کے امور اور ان میں سے جس چیز کاتم سے ربط وتعلق ہے اس میں خور وفکر کرو۔

اد فی لحاظ سے بیکت قابل ذکر ہے کہ جار وجم ور (فی اللّٰ نَبیا وَالْاَخِرَةِ) کا تعلق ' تَکَفَکّرُوْنَ ' سے ہے ، نہ یہ کہ جار وجم ور اور فی اللّٰ نبیا وَالْاَخِرَةِ) کا ظرف قرار ویا جائے تواس کا معنی بیہ وگا کہ تم دنیا اور آخرت دونوں کی بابت خور وفکر کرو، جبکہ آئے مبار کہ پیل مقصود یہ ہے کہ لوگوں کو متوجہ کیا جائے کہ دنیا زوال پذیر ہے اور آخرت بقاشعار ہے ، خداوئو عالم نے دنیا کواس لئے بنایا ہے تاکہ تم اس میں زندگی بسر کر کے اس سے اپنے بیڈیر ہے اور آخرت بقاشعار ہے ، خداوئو عالم نے دنیا کواس لئے بنایا ہے تاکہ تم اس میں زندگی بسر کر کے اس سے اپنے جبیشہ باتی رہنے والے محکانہ کے لئے زادِ حیات کماؤ کہ جو تہمیں قائدہ پہنچا ہے ، اور وہ بیشہ باتی رہنے والا محکانہ آخرت کا جہاں ہے کہ جس میں تم نے لوٹ کر اپنے پروردگار کے صفور پیش ہونا ہے تاکہ وہ تہمیں ان اعمال کی جز ااور پورا پورا پورا پورا بدلہ دے جو تم نے دنیا میں انجام دیتے ہیں۔

بنابرایں دنیااور آخرت میں غور وفکر کرنے سے مرادیہ ہے کہ ان دونوں کی حقیقت ہے آگا ہ ہو کر ان امور کی بابت غور وفکر کریں جن کاتعلق لوگوں کی فانی اور دائی حیات ہے ہے۔

اس آيت مباركه ي دواجم اموركي طرف توجدولا في كي ب:

(۱) وجود وہتی کی حقیقت اور مبدأ و معاو (ابتدائے آفرینش اور قیامت) کے معارف اور اسرار ورموز طبیعت کی بابت حقیق و بحث کی جائے اور معاشرتی اقد ار، اخلاتی معیاروں اور انفرادی واجماعی زندگی کے قوانین و آواب اور اصولوں کے بارے میں غور و فکر کیا جائے ، خلاصہ یہ کہ ان تمام طوم کی بابت اپنی فکری تو انائیاں صرف کی جائیں جن میں مبدء و معاد اور ان وونوں کے درمیانی وورانیے کہ جس کا تعلق انسان کی سعاوت و شقاوت سے ہے کی بابت بحث کی جاتی ہے۔

(۲) اگرچہ قرآن مجید میں خداوئدِ عالم اور پینجبراسلام کی کمل اطاعت کا تھم مطلق اور ہرطرح کی قیدوشرط سے خالی صادر ہوا ہے لیکن اس کے باوجود میہ بات ہر گز لیندنہیں کی گئی کہ احکام خداوئدی اور معارف قرآنیے کی ہابت تد ہر وتھر نہ کیا جائے اور کسی طرح کے فرونظر کے بغیر چٹم بستہ ان کے سامنے سرتشلیم ٹم کردیا جائے اور ان کے فور حقیقت سے استفادہ کئے بغیر سفر حیات طے کیا جائے۔

محویا آیت مبارکہ میں'' تبین'' سے مرادا حکام ودستورات الہیہ کے اسرار ورموز اور حقا کق ہے آگا ہی اور علوم و معارف کی حقیق بنیادوں کی وضاحت و آشائی ہے۔

## نتیموں کے بارے میں سوال

O '' وَيَسْتُكُونَكَ عَنِ الْيَكُلِي لَقُلُ إِصْلاحٌ لَّهُمْ خَيْرٌ''
(اوروه آپ سے بیموں کے بارے میں پوچھتے ہیں، کہدد بیخ کدان کے لئے اصلاح وزیک سلوک بہتر ہے)

اس آیت مبارکہ میں ایک طرح کا اشارہ بلکہ واضح جوت پایا جاتا ہے کہ بتیموں کے ساتھ برتاؤکی بابت نری و
آسانی مقرر کا گئی ہے، چنا نچہ اس میں ان (بتیموں) کے ساتھ میل جول کرنے کی اجازت دی گئی اور اس کے بعد کہا گیا
'' وَلَوْ شَاءَ اللّٰهُ لَا عَنْدَکُمُ '' (اگر خدا چاہتا تو تمہیں بخق و مشقت میں جبتلا کر دیتا)، اس سے ٹابت ہوتا ہے پہلے ان کے
ساتھ برتاؤکے بارے میں خداونو کریم کی طرف سے سخت احکامات صادر ہوئے تھے جس سے مسلمانوں کے دلوں میں
اضطراب و پریشانی پیدا ہوئی اور انہیں تثویش لائن ہوگئی اور وہ حضرت پنجبر اسلام کی خدمت میں حاضر ہوئے اور
آخضرت سے استدعا کی کہ اس سلسلہ میں ان کی تثویش کو دور کرنے کے لئے وستور صادر کیا جائے اور حقیقت امر کی
وضاحت کی جائے، بنا برایں ہے آیت نازل ہوئی اور نری و آسانی پر جنی احکامات صادر ہوئے جبکہ اس سے پہلے بتیموں کی
بابت نبایت شدید الحن احکام نازل ہوئے تھے، چنا نچہ سورۂ نہ آء کی آیات (۱۰) اور (۲) میں اس طرح نہ کور ہے:

٥ " إِنَّ الَّذِيْنَ يَا كُلُوْنَ آمُوَالَ الْيَتْلَى ظُلْمًا إِنَّمَا يَاكُلُوْنَ فِي بُطُونِهِمْ نَامًا وَسَيَصْلَوْنَ سَعِيدًا "--(1 يت ١٠)

(جولوگ از روئے قلم اور ناحق بتیموں کے اموال کھاتے ہیں وہ اپنے شکموں میں آگ کھاتے ہیں اور وہ

بہت جلداس کے جلتے ہوئے شعلوں کا شکار ہوجائیں گے )

٥ ' وَالتُواالْيَاتَلَى اَمُوالَهُمُ وَلا تَتَبَلُ لُواالْخَبِيْثَ بِالطَّيِّبِ "وَلا تَأْكُلُوا اَمُوالَهُمْ إِلَى اَمُوالِكُمْ لَا إِنَّهُ كَانَ حُوْبًا كَبِيْرًا '' ـــ (آيت ٢)

(اورتم نیبیوں کوان کے اموال دے دواور برے اموال کو پاک کے ساتھ تبدیل نہ کرواور ان کے اموال اپنے اموال کے ساتھ ملا کرنہ کھاؤ کہ ہیے بہت بڑا گناہ ہے )

ان آیات سے اس امر کا جموت ماتا ہے کہ یہ آیات، زیرنظر آیت مبار کہ (۲۲۰) سے پہلے نازل ہوئی تھیں اور اس کی تائید وتقعدیق ان مطالب سے بھی ہوتی ہے جو ہم عنقریب روایت کے تذکر ویس شان نزول کے حوالہ سے ذکر کریں گے۔

آیت میں ارشاد ہوا ہے: '' قُلُ اِصْلاَح لَنَهُمْ خَیْرٌ '' (کہدد بیجے کدان کے لئے اصلاح کاعمل بہتر ہے) اس جملہ میں لفظ '' اصلاح ''کرہ کی صورت میں ذکر ہوا ہے جس سے اس امر کا جموت ملتا ہے کہ یہاں وہ اصلاح عمل مراد ہے جو رضائے اللی کے عین مطابق ہواوروہ حقیقی اصلاح کے سوا کھی نیس ، نہ کہ ہرا صلاح ،خواہ صرف ظاہری طور پر بی کیوں نہ ہو، چنا نچہ اس کا اشارہ آیت کے ذیلی جملہ میں یوں ہوا' وَاللّٰهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ '' (خداوندِ عالم ضاور رہے والے والے اوراصلاح کرنے والے کو جانتا ہے)

# ايماني بھائي ڇاره

اُوَ اِن تُخَالِطُوْ هُمْ فَاخْوَانْكُمْ "
 (اوراگرتم ان كے ساتھ ٹل جل كرر موتو وہ تمہار ہے بھائى ہيں )

اس جملہ میں اس مساوات و برابری کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جو تمام اہل ایمان کے درمیان قرار دی گئی ہے اور ان تمام امتیازی امور کی نفی کی گئی ہے جو معاشرہ میں لوگوں کے درمیان فتنہ و فساد کا باعث بنتے ہیں مثلاً آمریت و استحصال ، دوسروں کو اپنا غلام بنا دینا ، خود کو طاقتور اور دوسروں کو کمزور وضعیف مجھنا ، اپنے ہموع افراد کو ذلت وخواری کا شخصال ، دوسروں کو اپنا غلام بنا دینا ، خود کو طاقتور اور دوسروں کو کمزور وضعیف مجھنا ، اپنے ہموع افراد کو ذلت وخواری کا شکار کرنا ، انتکابار ، جبر و جوراور ظلم واستبداد کی گوناگوں صورتیں وغیرہ ، ان تمام طبقاتی امتیاز ات کورد و مسترد کرتے ہوئے

خداوندِ عالم نے بی نوع آوم کے تمام افراد کے درمیان معاشرتی برابری کا جونظام قائم کیا اور اہل ایمان کو مساوات کی لڑی میں پر دکران کے درمیان جو بھائی چارہ قائم کیا اس سے تمام افرادِ معاشرہ کے درمیان توازن واعتدال حاصل ہوجاتا ہے اور کمزورو تا تواں پتیم اور طاقتورو تو ی ولی وسر پرست کے درمیان ، اسی طرح فنی وثر وتمندا ورغریب و تا دار بلکہ ہرمحروم اور توانمند کے درمیان کسی طرح کا طبقاتی فرق ہاتی ندرہ گا اور وہ سب انسانی معاشرہ میں ایمانی برابری و برادری کی نعمت سے بہرہ وربوں کے چنا نیے خداوندِ عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره حجرات ، آیت ۱۰:

٥ " إِنَّهَا لَهُؤُ مِئْؤُنَ إِخْوَةً" ،

(تمام الل ايمان بهائي بهائي بير)

بنابرایں زیرنظر آیت مبارکہ میں پیتم اوراس کے ولی وسر پرست کے درمیان با ہی میل جول کا جوتصور پیش کیا گیا ہے وہ اس ربط و تعلق کے مشابہ ہے جوان دو بھائیوں کے درمیان قائم ہوتا ہے جومعا شرتی حقوق کے حوالہ سے برابر و مساوی حیثیت رکھتے ہوں لہٰذاان میں سے کوئی ایک اگر دوسرے کا کچھ مال لے لے تواسے اس کے برابر واپس کرے ، اس طرح میٹیت رکھتے ہوں لہٰذاان میں سے کوئی ایک اگر دوسرے کا کچھ مال لے لے تواسے اس کے برابر واپس کرے ، اس طرح میٹی ہوگی جس میں یوں ارشادی تعالی ہے :

" وَاتُواالْيَتُكَى اَمُوالَهُمُ وَلا تَتَبَدَّلُواالْخَبِيْتَ بِالطَّيِّبِ " وَلا تَأَكُّلُوَ الْمُوَالَهُمُ إِنَّهُ كَانَ حُوبًا كَيْدُوا" خُوبًا كَيْدُوا"

(اور نتیموں کوان کا مال دے دواور نا پاک کو پاک کے ساتھ تبدیل نہ کرواوران کے اموال کواپنے اموال کے ساتھ ملاکر نہ کھاؤ کہ بیربت بڑا گڑاہے )

ان دوآ یوں کی معنوی مشابہت سے اس امر کا جُوت ملت ہے کہ زیر نظر آ بت مبار کہ (بقرہ ۲۲۰) میں بیہوں کے سر پرستوں (اولیاء) کے لئے نری وآ سانی مقرر کی گئی ہے جیسا کہ آ بت کے ذیلی الفاظ اور جملہ ' وَاللّٰهُ يَعْلَمُ الْمُنْفِسِكَ مِن الْمُصْلِح '' سے بھی اس کا جُوت ملت ہے، بنا برایں آ بت کا معنی بیہ ہوگا کہ اگر یتیم کا ولی وسر پرست اس کے ساتھ با ہمی میل جول رکھے تو دو بھا نیوں جیسا میل جول اور فریقین کے درمیان حقوق کی برابری کی بنیاد پر ہونا چاہئے ( یہی بات نری و جمل نی کے درمیان دو بھا نیوں جیسا ربط و میل جول ہوگا تو کسی خوف اور ڈرکاا ندیشہ بھی لائق شہری کی دلیل ہے ) اور جب دونوں کے درمیان دو بھا نیوں جیسا ربط و میل جول ہوگا تو کسی خوف اور ڈرکاا ندیشہ بھی لائق شہری کی کھیا ہری اور دکھا وا کے طور پر البذا اس شہری خیر بلکہ وہ اصل خیر و نیکی ہے ، اور چونکہ خداوئے عالم دلوں کے رازوں اور قبلی حالات کو جانتا ہے اور حقیقت حال سے آگاہ ہے اس لئے وہ میل جول کے برابری و برا دری پر جن انداز پر ہرگز مواخذہ نہیں کرے گا اور وہ مسلم (خیر خواہ) اور

مفسد (بدخواہ) کوایک دوسرے سے تمیز دینے والا ہے۔

## مفسدوصلح كاتميز

O '' وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُفْسِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ ''
(اورالله جاتا ہے كفسادى كون ہے اور اصلاح كرنے والاكون ہے)

اس جمله میں 'نیعُلَمُ'' (فعل مضارع) حرف' من '' کے ساتھ متعدی ہوا ہے، کو یا اس کا متی '' یُمَیِّزُ'' (وہ تمیز دیتا ہے) ہے۔ اور جملہ ' وَ لَوْشَاءَ اللّٰهُ لَا عُنَسَّكُمُ '' میں ' عنت'' سے مرادیخی ومشقت ہے۔

# روایات پرایک نظر

## شراب كى حرمت كابيان

عالم نے ایک اور مقام پراس کے بارے میں یوں ارشاوفر مایا ہے: (یکسٹکو نگ عن الْخَدُو الْبَیْسِرِ فَلُ فِیْهِما َ اِشْمُ لَا اللّٰهِ اَوْرَقَارِ پِ کَیْدُو وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَ اِثْبُهُما اَکْبَرُ مِنْ نَفُعِهما) تو معلوم ہوا کرتر آن مجد میں اثم (کناه) کا اطلاق شرب اور آمار پر ہوا ہے کہ ان دونوں کا کناه ان کے نفع وفا کدہ سے بڑا ہے، یفر مان خداوندی ہے، مہدی عباس نے بین کرکہا: اے علی بن یقطین یہ ہے باخی نتوی ، میں نے کہا: " صدفت یا امیسر المومنین! المحمد لله الذی لم یخرج هذا العلم منکم اهل البیت! " اے امیر المونین! آپ نے بالکل می بات کی ہے، حمد ہے خدا کے کہ جس نے بیلم آپ الل البیت کے علاوہ کی کوعطانیس کیا، علی بن یقطین نے کہا کہ جوں بی مہدی عباس نے بینا تو خدا کی شم فوراً کہنے لگا۔ اے رافضی! تو نے بالکل می کہا ہے۔

(کتاب فروع کا فی ،جلد ۲ صفحه ۲۰۰۷) ہم نے جومطالب پہلے ذکر کئے ہیں ان سے اس روایت کامعنی واضح طور پرمعلوم ہوجا تا ہے۔

شراب ، گناہ کے گھر کی جانی!

كافى بى ش الوبسير كوالدسه ام محمد باقر" باامام جعفر صادق كاار شادگرا مى منقول هم كه آپ فرمايا:
" ان الله جمعل للمعصية بيتا، ثم جمعل للبيت بابا، ثم جعل للباب غلقا، ثم جعل للغلق مفتاحا، فمفتاح المعصية المحمد "

(خداوندِ عالم نے گناہ ومعصیت کے لئے ایک گھر بنایا، پھراس گھر کا ایک دروازہ بنایا اور اس دروازہ پرایک تالہ لگا دیا اور اس تالہ کی جانی معین کردی کہ وہ جانی ،شراب ہے)

( فروع کا فی ،جلد ۲ صفحه ۳۰۳ )

ایک حدیث نبوی ً

اس کتاب (فروع کافی) میں ایک حدیث حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کے حوالہ سے ذکر ہوئی ہے کہ آپ سے فرمایا: حضرت پنج براسلام نے ارشا وفر مایا ہے:

" ان الخمرراس كل اثم "

(... شراب ہر گناہ کا سر (بنیاد) .....سرچشمہ.... ہے)

(مذكوره بالاحواله)

## شراب خوری اسب سے بڑا گناہ!

## شراب خوری ، خدا کی معصیت کاسب سے براسب!

کاتی میں ایک اور روایت ابوالبلاد کے حوالہ سے حضرت امام محمد باقر" یا حضرت امام جعفر صادق" سے منقول ہے آ یے نے ارشاد فر مایا:

" ما عصى الله بشيء اشد من شرب المسكر، ان احدهم يدع الصلاة الفريضةويثب على امه و ابنته واخته و هولا يعقل "

(شراب خوری سے زیادہ بڑی کوئی چیز نہیں جس کے ذریعے خداکی نافر مانی ومعصیت کا ارتکاب کیا گیا ہو کیونکہ عین ممکن ہے کہ کوئی شخص شراب نی کرنشہ وستی کے عالم میں اپنی فریضہ نماز کوئزک کردے اور اپنی مال، بیٹی اور بہن سے زنا کا مرتکب ہوجائے )

(فروع کافی جلد ۲ ص ۴۰۳)

شراب کی حرمت کاراز!

كتاب الاحتجاج مين ذكور م كما يك زنديق (وجريه) حضرت امام جعفر صادق عليه السلام ك پاس آيا اور

آپ سے پوچا: '' لِمَ حَرَّمَ الله المَحمرَ وَ لاَ لَذَةَ اَفْصَلَ مِنهَا ؟ '' كرخدا فِرْاب كوكوں حرام قرار ديا ہے جبکہ الله سے بہتر كوئى لذيذ چيزئيں؟ امام نے جواب ديا: '' حرمها لمانها ام المحبائث وراس كل شو ، ياتى علىٰ شسار بها ساعة يسلب لبه فلا يعرف ربه ولا يتوك معصية الا ركبها '' كرخداو توعالم فير اب كواس كل شراب كواس كے حرام كيا ہے كدوہ تمام خبائث و نجاستوں اور گناہوں كی جزاور جر برائی كا سرچشمہ ہے، شرائی پرائى حالت طارى ہو جاتی ہو ات ہے كدوہ نہ تواپ پروردگاركو پچا تنا ہے اور نہكى معصيت كے ارتكاب سے باز آتا ہے۔

(كتاب احتاج ،طبرى جلد ٢ صفحه ٩٢)

کشیر کرتی میں اور تجربات وروایات ذکر کی گئی جیں وہ ایک دوسرے کی تغییر کرتی جیں اور تجربات وعملی مشاہدات ان کی صحت برمہر تصدیق ثبت کرتے ہیں۔

دس ملعون افراد

كتاب كاتى مين جابر كے حوالہ سے حضرت امام ابوجعفر محمد باقر عليه السلام سے روایت كى گئى ہے آپ نے ارشاد فرمایا:

(لعن رسول الله صلى الله عليه وآله وسلم في الخمرعشرة: غارسها، وحارسها، وشاربها، وساقيها، وحاملها، والمحمولة اليه، وبايعها، ومشتريها و و آكل ثمنها)

حضرت رسول خداً في شراب كى بابت دس افراد برلعنت كى ب:

ا۔ اس كا درخت لگانے والا

۲۔ اس کی حفاظت کرنے والا

٣- انگوروں کونچوڑنے والا

هم ينغ والا

۵۔ پلانے والا

۲۔ اٹھائے والا (ایک جگہسے دوسری جگہلانے والا)

ے۔ اسے لینے والا (جولے آئے اس سے وصول کرنے والا)

٨ يجغ والا

9۔ خریدنے والا

۱۰ اس کی خرید و فروخت سے حاصل شدہ مال سے استفادہ کرنے والا۔ (فروع کا فی ،جلد ۲ ص ۲۶۹)

## شراب خورملعون ہے

کاتی اور جاس (برقی) میں حضرت امام چعفر صاوق سے مروی ہے آپ نے ارشاد فرمایا: حضرت رسولِ خدا صلی الله علیدوآ لدوسلم کافرمان ہے: ‹ مسلمون مسلمون من جلس علیٰ مائدة یشوب علیها المحمو '' ملحون ہے، ملحون ہے وہ خض جواس دستر خوان پر بیٹے جس پرشراب پی جائے۔

(فروع کافی،جلد ۲ صفحه ۲۲۸)

ندکوره بالا دوروا بنول کی تقیدیق سورهٔ ما کده کی آیت ۲ سے ہوتی ہے جس میں ارشا دہوا:

"وَلاتَعَاوَنُواعَلَى الْإِثْمِ وَالْعُدُوانِ"

(اورتم محناه ومعصیت پرایک دوسرے کی معاونت ندکرو)

کویا ندکوره دوروایات اوراس طرح کی دیگرا حادیث وروایات در حقیقت آیت مبارکه کی تغییر کے طور پر ہیں ۔

## جارطرح کے برے لوگ

كتاب خصال من ابوا ممس منقول بكر حضرت يغير اسلام في ارشا وفر مايا:

" اربعة لا ينظر الله اليهم يوم القيامة:عاق،ومنان،ومكذب بالقدر،ومدمن خمر"

خداوند عالم قيامت كون جارتم كافراد برنكاه بي نيس كركا:

ا۔ جے ال باپ نے عاق کردیا۔

٢۔ احمان جلانے والا۔

سے تقدیر کو جھٹلانے والا (نظام قضا وقد رکی ککذیب کرنے والا)

المراب خوري كاعادى

(كتاب خصال، صدوق صفحه ۲۰۳)

## شرابخوركا آخرت ميں براانجام

كتاب المآلى ميں ابن في كے حوالہ سے حضرت الم مجعفر صادق عليه السلام سے روایت كي مئى ہے آپ نے فر مایا: حضرت رسول خداً نے ارشاد فر مایا ہے:

" اقسم ربى جل جلاله لا يشرب عبد لى خمراً فى الدنيا الا سقيته يوم القيامة مثل ما شرب منها من الحميم معذباً بعد او مغفوراً له ، "

خداوندِ عالم نے قتم کھائی ہے کہ جو مخص دنیا میں شراب خوری کرے اسے قیامت کے دن ای مقدار میں جہنم کا اہلتا ہوایا نی پلاؤں گااوراس کی بخشش کی کوئی منانت نہیں،

اس کے بعد آنخضرت نے فرمایا:

" ان شارب الحمر يجيىء يوم القيامة مسوداً وجهه مزرقة عيناه ماثلاً شدقه سائلاً لعابه والغاً لسانه من قفاه "

قیامت کے دن شرانی اس حالت میں میدان حشر میں پنچے گا کہ اس کا چیرہ سیاہ ، آنکھیں پھری ہوئی ، منہ ٹیڑھا، منہ سے تھوک بہتا ہوااور پشت گردن سے باہر آئی ہوئی زبان سے گندگی چاشا ہوا ہوگا۔ (کتاب الا مالی ، جلد اصفحہ ۵۱)

## خدا كاخن

تفيرتي مي حضرت امام محمد باقر عليه السلام سي منقول بي ت ت فرمايا:

" حق على الله ان يسقى من يشرب الخمر مما يخرج من فروج المومسات، والمومسات الزواني يخرج من فروج المار حره والمومسات الزواني يخرج من فروجهن صديد ، والصديد قيح و دم غليظ يوذي اهل النار حره ونتنه "

خدا کائن ہے کہ شراب خور کو بدکا رحورتوں کے اندام نہانی سے نگلنے والی گندگی پلائے ،'' مومسات'' کامعنی بدکار عورتیں اور'' صدید'' خون سے لی ہوئی اس پیپ کو کہتے ہیں جو بدکا رعورتوں کی شرمگا ہوں سے نگلتی ہے اور جہنیوں کو اس پیپ کی حرارت اور بد بوسے اذیت ہوگی۔ (تفبيرتي،جلداصفحه ١٨٠)

اس طرح کی روایات کثرت سے وار دہوئی ہیں اور ان کی صحت کی تقیدیق سورۂ دخان کی آیت 9 سم سے ہوتی ہے جس میں خداوند عالم نے ارشا دفر مایا:

O'' إِنَّ شَجَرَتَ الزَّقُومِ ﴿ طَعَامُ الْاَثِيْمِ ﴿ كَالْهُ لِ أَيَغُلِ فِي الْبُطُونِ ﴿ كَغَلِي الْحَمِيْمِ ﴿ خُنُوهُ الْمُ الْاَثِينُ وَالْمُ الْاَكُونِيمِ ﴿ ذُقُ ۚ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِينُوا الْكُويُمِ ﴿ ذُقُ ۚ إِنَّكَ اَنْتَ الْعَزِينُوا الْكُويُمُ ''، فَاعْتِلُوهُ وَالْمَا الْعَرَانُ وَالْكُويُمُ ''،

( تعو ہر کا درخت ہی گنا ہگاروں کی غذا ہے جو کہ پھیلی ہوئی دھات کی طرح پیٹے میں ابال کھائے گا جس طرح گرم پانی ابال کھائے گا جس طرح گرم پانی ابال کھا تا ہے' (خدا فرشتوں کو تھم دے گا) اسے (گناہ کے مرتکب کو) پکڑو اور جہنم کے نتیوں چھ تک لے جاؤ، پھراس کے سر پر کھولتے ہوئے پانی کا عذا ب ڈال دو، (اس ونت اس سے کہا جائے گا) لوعذا ب کا مزا چکھو، تو بڑا طا تتور، عزت والا تھا)۔

### قمار کے بارے میں ایک روایت

کتاب کافی میں وشائے حوالہ سے حضرت امام رضاعلیہ السلام سے روایت کی گئی ہے، وشائے کہا میں نے امام سے سنا کہ آپ نے فرمایا: ''میسر'' سے مراد قمار (جوا) ہی ہے۔ (فروع کافی جلد ۵ صفحہ ۱۲۳) اس طرح کی روایات کثرت کے ساتھ وار دہوئی ہیں اور ان کی صحت و دلالت میں کوئی شربٹییں پایاجا تا۔

## انفاق کے بارے میں ابن عباس کی روایت

تفیر'' درمنٹور'' میں آیت مبارکہ'' ویکٹ گؤنگ مَاذَا بُینُوقُون '' (وہ آپ سے پوچھے ہیں کہ کیا خرچ کریں)

کو بیل میں جناب ابن عباس سے روایت کی گئی ہے کہ صحابہ کرام میں سے چندا فراد'' انفاق'' (راو خدا میں خرچ کرنے)

کا حکم سنتے ہی حضرت پینجبراسلام میں کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آنخضرت سے دریافت کیا کہ جمیں اپنے اموال میں

انفاق کا جو حکم دیا گیا ہے اس کی بابت جمیں معلوم نہیں کہ اس سے مراد کیا ہے اور ہم کس قدرا نفاق کریں؟ اس وقت بیآ یت

مبار کہ نازل ہوئی'' وَ بَیْسُکُونَکُ مَاذَا بُینُونُونُونَ فَیْلِ الْعَفُون'، بعض اصحاب انفاق کا حکم صادر ہونے کے بعد اس آیت

کے نازل ہونے سے پہلے اپنا سارا مال دے دیتے تھے یہاں تک کہ نہ تو صدقہ کے لئے اور نہ می کھانے پینے کے لئے کہے

باقی رہتا تھا۔

(تفسير'' درمنثور'' جلداصفحه ۲۵۳)

# عفوكا واضح تحكم اوراس كالمعنى

تفیر'' در منثور'' ہی میں بیکی سے روایت کی گئی ہے کہ معاذین جبل اور تعلبہ حضرت رسول خداً کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کی اے الله کے رسول ا ہمارے غلام اور خاندان کے افراد ہیں تو ہم اپنے اموال میں سے کس قدر انفاق کریں؟اس وقت میآ بہت مبارکہ نازل ہوئی: '' وَ بَیْسَا کُوْنَكَ مَاذَا اَیْنُوْفُوْنَ ۖ قُلِ الْعَفُو''۔

کتاب الکافی اورتغییر العیاثی میں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے کہ ' عنو' سے مرادمیا نہ روی اوراعتدال ہے۔ (فروع کافی جلد ۴ ص ۵۲)

تفیر العیاشی میں امام محمد باقر" اور امام جعفر صادق" ہے منقول ہے کہ طنو سے مراد کفایت شعاری ہے، ابوبسیر کی روایت میں فدکور ہے کہ اس سے مرادمیا ندروی ہے۔ (تفییر العیاشی، جلد اص ۱۰۷)

تفير " مجمع البيان" من ندكور ب حضرت الم محمد با قر عليه السلام في فرمايا:

"العفومافضل عن قوت السنة"

(عنوے مراد مال کی وہ مقدار ہے جوسال کے اخراجات سے فی جائے )۔

(تغيير مجمع البيان جلد اصفحه ١٣١٣)

ندکورہ بالا روایات معنی کے لحاظ ہے ہم رنگ و یکساں ہیں اور آخری روایت مصداق کے بیان وقعین کی حال ہے اور صدقہ کی فضیلت، کیفیت ، مقدار وموارد کے بارے میں شارو گنتی سے بالاتر ہیں ، ان میں سے بعض روایات ان کے موزوں مقام پرذکر کی جا کیں گی انشاء الله۔

## یتیموں کا مال کھانے والوں کا انجام

تفیراهی میں آیت مبارک' و یَسْتَکُونَكَ عَنِ الْیَدُنی ، کی تفیر میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے آپ نے ارشاد فرمایا کہ جب آیت' اِنَّ الَّن فِیْن یَا کُلُونَ اَمُوالَ الْیَدُنی ظُلْمًا اِنْهَا یَا کُلُونَ فِی بِیكُ مِیں آگ روایت کی گئی ہے آپ نے ارشاد فرمایا کہ جب آیت' اِنَّ النّ نِین یَا کُلُونَ اَمُوالَ الْیَدُنی ظُلْمًا اِنْهَا یَا کُلُونَ فِی بِیكُ مِیں آگ بُطُونِهِمْ نَامًا الله وَسَیَصْلُون سَعِیْرًا ، (جولوگ بیبوں کے اموال ناحق و بناء برظم کھاتے ہیں وہ اپنی ہیں آگ کھاتے ہیں اوروہ بہت جلد دوزخ کی آگ کے شعلوں کا شکار ہوں گے ) نازل ہوئی توجس کے پاس کوئی بیبیم تھا اس نے اسے کھرسے نکال دیا ، اور جب بیبوں کے نکال باہر کرنے کی بابت حضرت رسول خدا سے بوچھا گیا تو بیآ یت نازل ہوئی: ' وَیسَن کُونَ نَک عَنِ الْیَدُن کُی وَاللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ فَسِلُ مِی کُون اللّٰہِ اللّٰہُ فَان اِن سَادہ کی بات کہ دیجے کہ ان کی بہتری کا اقد ام ہی بہتر ہوا اللّٰہ فیا دیا جو اس کے بارے میں بوچھتے ہیں ، ان سے کہدد یجے کہ ان کی بہتری کا اقد ام ہی بہتر ہوا وہ تمہارے و بی بھائی ہیں اور الله فیا دیکھیلانے والے اور اصلاح کرنے والے کو بخو بی جا نا اسے میل جول کروتو وہ تمہارے و بی بھائی ہیں اور الله فیا دیکھیلانے والے اور اصلاح کرنے والے کو بخو بی جا نا ہے )۔ (تفیر فی جلدا۔ صفح ۲۷)

# بیموں کے ساتھ نیک سلوک کرنے کا حکم

تفیر'' درمنثور' پس ابن عباس سے مروی ہے کہ جب آیت مبارکہ 'وکا تقریبُوا مَالَ الْیَتِیْمِ اِلَّا بِالَّتِیْ هِی اَحْسَنُ '' اور آیت' اِنَّ الَّنِ فِیْنَ یَاکُلُونَ اَمُوالَ الْیَتٰیٰی ۔۔۔۔۔۔۔ '' نازل ہوئی تو جس کے پاس کوئی یتم تھااس نے اس کا کھانا پانی اسے کھانا پانی سے جدا کر دیا اور اگراس کے کھانے سے کچھی جاتا تو اسے رکھ لیتا تا کہ پھراسے کھلائے یا اگر خراب ہو جائے تو اسے بھینک وے۔ بیصورتِ حال ان کے لئے خت تکلیف کا باعث بن گئی، چنا نچہ وہ حضرت رسول خدا کر اب ہو جائے تو اسے اور انہیں اپنی تشویش اور تکلیف سے آگاہ کیا تو بی آیت نازل ہوئی: ''ویکشنگونک عن الیکٹلی ٹائل اللہ کیا اس آئے اور انہیں اپنی تشویش اور تکلیف سے آگاہ کیا تو بی آیت نازل ہوئی: ''ویکشنگونک عن الیکٹلی ٹائل واصفہ کے باس آئے اور انہیں اپنی اکٹھا کر لیا، (تفیر اصفہ کے اس اسے بیا کھانا پانی اکٹھا کر لیا، (تفیر ورملد اصفی میں ک

اس طرح کی روایت سعیدین جبیر، عطاء اور قما دہ سے بھی منقول ہے۔

#### آیت ۲۲۱

وَلاتَنُكِحُواالُهُ شَرِ كُتِ عَثَى يُؤُمِنَ وَلاَ مَنْ مُّمُ وَمِنَةٌ خَيْرٌ مِّنَ مُّشَرِكَةٍ وَلاَ مَنْ مُّمُ وَمِنَةٌ خَيْرٌ مِّنَ مُّشَرِكٍ اَعْجَبَتُكُمْ وَلاَ تُعَبَّدُمُ مُّ وَلاَ تَعْبَدُ مُ مُواللهُ وَلَعْبَدُمُ مُواللهُ وَلَا تَعْبَدُهُ مُواللهُ وَلاَ مُعَبَدُهُ مُواللهُ وَلاَ مُعَبَدُمُ مُواللهُ وَلاَ مُعَالِمُ مُونَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَلاَ اللهُ وَلاَ اللهُ وَاللهُ وَلاَ اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلاَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلِمُ ال

#### 2.7

۰ '' مشرکہ عورتوں کے ساتھ نکاح نہ کرو جب تک کہ وہ ایمان نہ لائیں، مؤمنہ کنیر، مشرکہ (آزاد) سے بہتر ہے خواہ وہ (مشرکہ) تہبیں پہند کیوں نہ ہو، اور مشرک مردوں سے نکاح نہ کرو جب تک کہ وہ ایمان نہ لائیں اور مؤمن غلام ، مشرک (آزاد) سے بہتر ہے خواہ تہبیں وہ (مشرک) پہند کیوں نہ ہو، وہ (مشرکین) جہنم کی طرف بلاتے ہیں اور اللہ بہشت اور مغفرت و بخشش کی طرف بلاتا ہے اپنے اذن کے ساتھ، اور خدا لوگوں کے لئے اپنی آیات وضاحت کے ساتھ بیان کرتا ہے تا کہ وہ تھیجت پائیں ''

# تفبيروبيان

### مشرکہ عورتوں سے شادی کرنے کی ممانعت

الْ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَ اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ

الفاظ قرآن کی مشہور لغوی کتاب '' المفردات، میں راغب اصنبانی '' نے لکھا ہے کہ لفظ'' نکاح ، ، کا اصل معنی اعقد ہے اور اسے استعارہ کے طور پر جماع لیتنی مباشرت وہمبستری کے لئے استعال کیا گیا ہے، یہ بات ناممکن ہے کہ اسے پہلے'' جماع ، ، کے لئے بنایا گیا ہواور پھر استعار ہ وہ عقد کے لئے استعال ہوا ہو کیونکہ جماع کے لئے وضع کئے گئے تمام نام کنا یہ پر مبنی ہیں کیونکہ صراحة جماع (ہمبستری) کے نام کا تذکرہ فتج سمجما جاتا تھا جبیبا کہ اصل ممل کو اچھی نظر سے نہ دیکھا جاتا تھا، اور یہ بھی ناممکن ہے کہ جوفش گالی دینے کا ارادہ نہ رکھتا ہووہ کی ایسے لفظ کو جو برائی کے لئے وضع کیا گیا ہوکہی اچھی جنے کے استعال کر ہے ۔۔۔۔۔،،

راغب اصفها نی کا بیان بہت عمدہ ہے البتہ عقد سے اصل از دوا جی عمل وتعلق مرادلیا جانا جا ہے نہ کہ صرف لفظی طور پر پڑھا جانے والاصیغہ عقد۔

لفظ'' المشر كات' مشركة كى جمع كاصيفه ہے اور بير' اشراك' سے اسم فاعل كاصيفه ہے ، اشراك يعنی خداوند عالم كے ساتھ كى كوشر كيك قرار وينا ، مشركات يعنی خدا كے ساتھ كى كوشر كيك قرار دينے والى عور تیں ۔

### شرک کے مختلف مراتب کا بیان

یدا یک واضح حقیقت ہے کہ شرک بھی گفراور ایمان کی طرح ظہور اور نفاء کے حوالہ سے مختلف مراتب و درجات کا حامل ہے۔ بنا ہرایں ایک سے زیادہ خدا و ان کو ماننا (وحدا نیت خدا کا انکار کر کے متعدد خداتشلیم کرنا) اور بتوں اور شفاعت کرنے والوں کو خدا کا درجہ دینا ظاہر کی شرک ہے، اس سے نفی شرک وہ ہے جواہل کتاب نے اختیار کیا لیتی حضرت خاتم الا نبیاء کی نبوت کا انکار، تو یہ بھی شرک کی ایک قتم ہے البتہ ظاہر کی شرک کی طرح عیاں و آشکار نہیں بلکہ قدر نے فقی و پوشیدہ ہے، کیونکہ انہوں (اہل کتاب) نے متعدد خداوں کی بجائے یہ عقیدہ اختیار کیا کہ عزیر اللہ کا بیٹا ہے (عزیر ابن الله) یا حضرت عیدی گہا: ''نسحن ابناء اللہ معضرت عیدی گہا: ''نسحن ابناء اللہ و احبانه '' (ہم خداک بیٹے وراس کے دوست ہیں)۔ بیسب خنی شرک کی صورتیں ہیں، اس سے زیادہ خفی شرک یہ ہے کہ واحبانه '' (ہم خداک بیٹے وراس کے دوست ہیں)۔ بیسب خنی شرک کی صورتیں ہیں، اس سے زیادہ خفی شرک یہ ہے کہ اسباب کو منتقل حیثیت دے کرا نبی پر کھل بحروسہ کیا جائے ۔ خفی شرک کا بیسلسلہ ایک ایسے مرحلہ تک پہنے جاتا ہے کہ پھر خدا کے خالص و قلص بندوں کے علاوہ کوئی بھی اس سے نجات نہیں پاسکا اوروہ مرحلہ خدا سے خفلت اور غیر خدا کی طرف النفات کے دوست ہیں ایسے نہا کہ کی مؤمن کی ایست کی موادہ کوئی ہی اس سے نجات نہیں پاسکا اوروہ مرحلہ خدا سے خفلت اور غیر خدا کی طرف النفات کے جسیا کہ کی مؤمن کا بعض فر اکفن و واجبات کوئرک کردینا ، تو آگر چہ واجبات کا ترک کرنا کفر کہلا تا ہے کین ایسا کرنے والے کو اصطلاحی طور پر کا بھی فر اکفن و واجبات کوئرک کردینا ، تو آگر چہ واجبات کا ترک کرنا کفر کہلا تا ہے کین ایسا کرنے والے کو اصطلاحی طور پر کا فرنمیں کہا جاسک ، مثل سور قبل ہوا:

(لوگوں پر فرض ہے کہ اللہ کے لئے جج بیت اللہ ادا کریں ۔۔ بیتھم اس کے لئے ہے ۔۔جو ایبا کرنے کی استطاعت رکھتا ہو .....اور جوفض کفراختیا رکر ہے تواللہ کا نئات سے بے نیاز ہے .....)

اس آیت شل قی بیت الله کافریف ترک کرنے کو تفریت تبیر کیا گیا ہے جبہ تج ادانہ کرنے والا ہر گز کافرنہیں ہوتا بلکہ وہ ایک فریف خداوندی کا کفر (عملی انکار) کرنے کی وجہ سے فاسق ( سخبگار) کہلا تا ہے، اگر اسے کافر کے نام سے موسوم بھی کیا جائے تو کافر بالحج ( جج کا کافر) کہا جائے گا مطلقا کافرنیس کہا جائے گا،اور قرآن مجید میں ذکر ہونے والی ویگر صفات بھی اسی طرح ہیں مثلاً صالحین ، قامتین ، شاکرین ، منظمرین ، فاسقین اور فالمین وغیرہ ، تو ان کے اصل عمل اور وصف میں ہرگز پرابری نہیں پائی جاتی ، کسی کو ان اوصاف کے حامل نام سے موسوم کرنے کا تھم اور ہے اور ان کے عمل کا مرتکب ہونے کا تھم اور ہے ، ( گویا لغوی طور پر کسی کو صالح یا فاسق کہنا اور ہے اور اصطلاحی طور پر صالح و فاسق کہنا اور ہے ) ، اس

کے ساتھ ساتھ بیا ہم کلتہ بھی قابل توجہ ہے کہ قرآن مجید میں جہاں بھی لفظ'' مشرکین'' ذکر ہوا ہے اس سے مراد'' اہل کتاب''نہیں جبکہ لفظ'' کافرین' ایبانہیں ، بلکہ حقیقت بیہ ہے کہ جب لفظ'' مشرکین'' کا مصداق معلوم ہوتو اسے اہل کتاب کے علاوہ دیگر کفار کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔آیات ملاحظہ ہوں: س

وروالبينه، آيت!

٥ ''لَمُ يَكُنِ الَّذِينَ كَفَرُوْا مِنَ اَهْلِ الْكِتْبِ وَالْمُشْرِ كِيْنَ مُنْفَكِّ يْنَ حَتَّى تَأْتِيَهُمُ الْبَيِّنَةُ ''
 (ندوه لوگ جواہل کتاب میں سے کا فرہو گئے اور نہ ہی مشرکین اپنے عقیدہ سے دستبردار ہوں گئے یہاں تک کہ ان کے پاس دلیل آ جائے)

سوره توبه، آیت ۲۸:

( إِنَّمَا الْمُشْرِ كُوْنَ نَجَسٌ فَلا يَقْنَ بُوا الْمَسْجِ مَا الْحَرَامَ ''
 ( يقينا مشركين نجس بين البذاوه مجد الحرام كنزديك ندجائين .....)

سور ه توبه ، آیت که:

0 ''گَيْفَيَكُوْنُ لِلْمُشْرِكِيْنَ عَهْلٌ.....''

(مشركين كاعبدوپيان كيوكر (قائم) روسكتا ہے....)

سوره توبه، آیت ۲ سا:

o ''وَقَاتِلُواالْبُشُرِكِيْنَ كَآفَةً''

(اورتمام مشرکوں کے ساتھ جنگ کرو)

سور ه تو به ، آیت ۵:

0 " نَاقَتُلُوا النُشُرِ كِيْنَ حَيْثُ وَجَلْتُلُوا النُشُرِ كِيْنَ حَيْثُ وَجَلْتُلُوهُمْ"

(پس قتل کرومشر کوں کو جہاں بھی انہیں یاؤ)

ان تمام آیات میں مشرکین سے مراد اہل کتاب نہیں۔

اور جہاں تک سور اُبقرہ ، آیت ۵ ۱۳ کا تعلق ہے جس میں یوں ارشاد ہوا:

"وَ قَالُوا كُونُوا هُودًا اَوْ نَصْرَى تَهْتَكُوا اللهِ عَلَى بَلَ مِلَّةَ اِبْرُهِ مَ حَنِيُفًا وَ مَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيُنَ"

(انہوں نے کہا کہتم یہودی ہو جاؤیا نصرانی تو ہدایت یافتہ ہو جاؤ کے، ان سے کہدوو کہ بلکہ ابراہیم کا فدہب

اختیار کرو کہ جوحنیف (سیچ دین والا) تھااور ہر گزمشر کوں میں سے نہ تھا)

اس میں مشرکین سے یہود ونصاریٰ مرا ونہیں ہیں بلکہ بظاہران کے علاوہ دومرے لوگ مراد ہیں کیونکہ سورہ آل عمران ،آیت ۲۷ میں یوں ارشا دہوا:

o ''مَا كَانَ اِبُرْهِيْمُ يَهُوْدِيًّا وَّ لا نَصْرَانِيًّا وَّلكِنْ كَانَ حَنِيْفًا مُسْلِمًا ۖ وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِ كِيْنَ''۔

(ابراہیم نہ یبودی تھااور نہ ہی نصرانی ،کیکن وہ خانص مسلمان تھااور وہ مشرکوں میں سے نہ تھا)

اس آیت شریفہ میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کی صفیفیت (خالص تو حید پرسی) کا اثبات ہے جو کہ اہل کتاب کے بیانات کا منہ تو ٹر جو اب بھی ہے اور آنجناب کی ذات گرامی کا یہودیوں کی خالص مادیت پرسی اور نصار کی (عیمائیوں) کی ظاہری خالص روحانیت پرسی سے مبرا ہونے کا اعلان بھی ، اور اس امر کی دلیل بھی ہے کہ حضرت ابراہیم نہ یہودی شے اور نہ ہی نصرانی ، بلکہ وہ الله کے فرماں بردار بندہ متھے کہ جنہوں نے مشرکوں اور بت پرستوں کی ظرح کسی کو خدا کا شریک قرار نہیں دیا تھا۔

ای طرح چند دیگرآیات مبارکه میں بھی لفظا' مشرکین'' کی استعالی جہات واضح ہوتی ہیں ، ملاحظہ ہو:

سوره پوسف، آیت ۲۰۱:

٥ ' 'وَمَائِئُومِنُ اَكْثَرُهُمْ بِاللهِ اللهِ اللهِ وَاللهُ وَهُمُمُّشُو كُونَ ' '

(ان کے اکثر افراد خدا کونیس مانے مگرشرک کرتے ہوئے!)

سوره فصلت ، آیت ۸:

٥ ''وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِ كِيْنَ أَنْ الَّذِينَ لَا يُؤْتُونَ الزَّكُوةَ ''

(بلاکت ہے مشرکین کے لئے کہوہ زکو ۃ اوانہیں کرتے)

سوره کل ،آیت ۱۰۰:

٥ " إِنَّمَاسُلْطُنُهُ عَلَى الَّذِيثَ يَتَوَلَّوْنَهُ وَالَّذِيثَ هُمْ بِهِ مُشْرِكُونَ "

(اس کا قدّ ارمرف انبی برہے جواہے دوست رکھتے ہیں اور جواس کے ساتھ شرک کرتے ہیں )

ان آیات مبار کہ میں ہرگزیر مقصور نہیں کہ شرکین کی نامگذاری کر کے ان کی پیچان کروائی جائے اور لفظ' مشرکون'' سے غیر مومن مشرک مراد ہوں کیونکہ بیالفظ موشین کے بعض گروہوں بلکہ چند نا در افراد مثلًا خدا کے صالح بندوں میں سے اولیا عمقر بین کے علاوہ سب پراستعال ہوسکتا ہے۔ ندکورہ بالاطولانی بیان سے بیرحقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ زیرنظر آیت شریفہ ' وَ لَا تَنْکِحُواالْمُشُو کُتِ۔۔ '' بیں نکاح کی حرمت کا حکم صرف بت پرست مشرک مردوں اور مشرکہ عورتوں سے خصوص ہے ( ایعنی صرف انہی سے نکاح کرنا ممنوع قرار دیا عمایہ ہے نہ کہ اہل کتاب ہے!

اس بیان اور مجر پوروضاحت کے بعدیہ بھی ثابت ہوجاتا ہے کہ زیر نظر آیت مبارکہ ' وَ لَا تَذْکِحُوا الْمُشْرِ كُتِ ..... '' کوسورہ ما کدہ کی آیت ۲کی ٹائخ قرار دینا ہرگز درست نہیں ، اس کی تفصیل یوں ہے کہ:

بعض اہل تفسیر کا خیال ہے کہ زیر نظر آیت شریفہ کی وجہ سے سورہ ما ندہ کی آیت ۲ منسوخ ہوگئی ہے جس میں ارشاد خداوندی ہے:

٥ ''اَلْيَوْمَ اُحِلَّ لَكُمُ الطَّيِّبِاتُ ﴿ وَطَعَامُ الَّذِيثِ اُوْتُوا الْكِتْبَ حِلُّ لَكُمْ ﴿ وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ﴿ وَ الْمُحْصَنْتُ مِنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ

(آج کے دن تمام پاکیزہ چیزیں تمہارے لئے طال کردی گئیں اور اہل کتاب کا کھانا (طعام) تمہارے لئے طال ہے اور تمہارا کھانا (طعام) ان کے لئے طال ہے اور مومنات میں سے پاکدامن (محصنات) اور اہل کتاب کہ جوتم سے پہلے تھان میں سے محصنات (پاکدامن عور تیں) طال ہیں ۔۔۔)۔

کے تھم میں بظاہرا ہل کتاب شامل نہیں ، اور سورہ ما کدہ کی آیت کے تھم میں صرف اہل کتاب مقصود ہیں لہٰذاان دوآ یُوں کے درمیان تنا فی (ایک دوسرے کی نفی) کا پہلوئی نہیں پایا جاتا کہ جسکی بناء پریہ کہا جا سکے کہ سورہ بقرہ کی آیت سورہ ما کدہ کی آیت کو منسوخ کرتی ہے ، بہی صورت حال سورہ ممتحد کی آیت کی آیت کو منسوخ کرتی ہے ، بہی صورت حال سورہ ممتحد کی آیت کی ہے ، اگر چہاس میں لفظ ''کوافر'' (کافرہ عورتیں) ذکر ہوا ہے کہ جس کا دائرہ لفظ ''مشرکات' سے زیادہ وسیج ہے اور اس میں اہل کتاب بھی شامل ہیں کیونکہ اہل کتاب کو بھی ''کافر'' کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے (اور جہاں لفظ ''کافر'' کا استعال درست قرار نہیں دیا جاتا ) جیسا کہ سورہ بقرہ کی آیت ۹۸ میں ارشاد حق تعالیٰ ہوا:

٥ ''مَنْ كَانَ عَدُوَّ اللَّهِ وَمَلْإِكْتُهُ وَ رُسُلِهِ وَجِنْدِيْلَ وَمِيْكُلْلَ فَإِنَّ اللَّهَ عَدُوَّ لِلَّكُفِرِيْنَ ''
 (جوفض خدا، اس كِفرشتوں، اس كے پيفبروں، جريل اور ميكائيل كا دشمن ہو .....تواسے جانا چاہئے كہ...
 خداوند كا فروں كا دشمن ہے )

لیکن سورہ ممتحد کی تغییر میں اس امر کی وضاحت کی جائے گی کہ اس آیت سے بظاہر بیرمراد ہے کہ جو شخص ایمان لائے جبکہ اس کی بیوی کا فرہ ہوتو وہ سابقہ نگاح پر اس کے ساتھ زوجیت کا رشتہ باتی نہیں رکھ سکتا بلکہ اس کے ساتھ رشتہ زوجیت برقر ارر کھنے کے لئے اس کی بیوی کا ایمان لا نا ضروری ہے کہ اگر وہ ایمان نہ لائے تو اس مرد پر اس کے ساتھ رشتہ نوجیت باتی رکھنا حرام ہے، بنا بر ایں اس آیت سے ہرگز اس امر کا جبوت نہیں ملتا کہ اہل کتا ہے کو ورت سے نگاح کرنا ابتدائی طور پر بھی جائز نہیں ( بینی اس آیت سے بیٹا بہت نہیں ہوتا کہ کوئی مومن مرد ، اہل کتا ہے ورت سے نگاح نہیں کرسکتا بلکہ آیت میں اس تھم کا بیان ہے کہ اگر کوئی کا فرمرد ، ایمان لائے جبکہ اس کی بیوی کفر پر قائم رہے اور ایمان نہ لائے تو اس کے ساتھ درشتہ نوجیت کا باقی رہتا اس (عورت ) کے ایمان لائے برموقو ف ہے )۔

اوراگر بالفرض بیتلیم کرلیا جائے کہ سورہ بقرہ کی آیت اور سورہ متحد کی آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ اہل کتاب عورت سے ابتدائی طور پر تکار کرنا بھی جائز نہیں تب بھی ان دونو ل آیوں کے سیاق و انداز اظہار و بیان سے ہرگز اس بات کا ثبوت نہیں ملتا کہ وہ ، سورہ ما کدہ کی آیت کومنسوخ کرتی ہیں کیونکہ سورہ ما کدہ کی آیت خدا کی طرف سے منت و احسان اور نرمی و آسانی کے تھم پر بنی ہے لہذا اس کے منسوخ ہونے کا نظریہ بے ربط بات ہے، اور جونری و آسانی اس میں منظر و اقع ہوئی ہے وہ سورہ بقرہ کی آیت میں ذکر کئے مسے تھم میں پائی جانے والی شدت و تخی پر غالب ہے۔ بنا برایں اگر من قرین قیاس ہوگا۔

اس کے علاوہ بیرمطلب بھی ملحوظ رہے کہ سورہ بقرہ ، جمرت نبوی کے بعد مدینہ منورہ میں نازل ہونے والی سب سے پہلی سورت ہے اور سورہ ممتحنہ کا نزول فتح کہ سے پہلی مدینہ منورہ میں ہوا۔ اور سورہ ما کدہ حضرت رسول خداً پر سب سے آخر میں نازل ہونے والی سورت ہے کہ جونا سخ تو ہوسکتی ہے منسوخ نہیں ہوسکتی ، اور یہ بات معقول نہیں کہ پہلے نازل ہونے والی آیت کو منسوخ کروے۔

# مومنه کنیر،مشر که آزادعورت سے بہتر ہے

اُولَا مَةٌ مُّؤُمِنَةٌ خَيْرٌ مِن مُّشُولَةٍ وَلَوْ اَعْجَبَتُكُمْ ''
 (اورمومنه كنيز تبهارے لئے مشركہ ورت سے بہتر ہے خواہ تہمیں وہ (مشركه) پندہى كيوں ندہو)

آیت کے ظاہری الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ' احدة مؤمنة ''سے مراد کنیز ہے جو' حروہ '' (آزاد) کے برعکس ہے ، چونکہ عام طور پرلوگ کنیزوں کے ساتھ نارواسلوک کرتے تھے اور جوان سے شادی کرتا تھا اس کی سرزنش و فدمت کرتے تھے (کنیزوں سے شادی کرنے والے کو برااور نا قابل احرّ ام سمجھا جاتا تھا) لہذا خداوندِ عالم نے'' احدہ '' (کنیز ) کے ساتھ '' هُو وَمِنَ گُومِنَ گُومِنَ گُومِنَ گُومِنَ '' کے ساتھ کی قید ووصف کا ذکر نہیں کیا تا کہ جولوگ' 'کنیز' کو کنیز ہونے کی اوجہ سے تھارت کی نظر سے دیکھتے ہیں ان کو باخر کیا جائے کہ مومنہ کنیز اس مشرکہ آزاد سے بہتر ہے جے صرف کنیز ند ہونے کی وجہ سے عزت واحرّ ام کی نظر سے دیکھا جاتا ہے جبکہ اصل معیار ایمان ہونا چا ہے نہ کہ کنیز ند ہونا وغیرہ۔

لیعض حضرات نے اس رائے کا اظہار کیا ہے کہ آیت مبار کہ میں '' امد '' ( کنیز ) اور ' عبد '' (غلام ) سے خدا کی کنیز اور خدا کا غلام مراد ہے کیونکہ تمام افر اوبشر (خواہ مر د ہوں یا عور تیں ) خدا کے بندے وغلام ہیں ،

لیکن میرائے قرین قیاس نظر نہیں آتی ۔۔۔۔ آیت کے سیاق وانداز بیان سے اس رائے و خیال کی تقد این نہیں ہوتی ۔۔۔۔،

# مشرکین سے نکاح کرنے کی ممانعت

O " وَ لَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكُتِ حَتَّى يُؤُمِنَّ وَ لاَ مَنْ مُّوْمِنَةٌ ..... "

اس جملہ کی تفسیر میں وہی مطالب پیش کئے جاسکتے ہیں جوسابقہ جملہ میں ذکر ہو چکے ہیں کیونکہ دونوں جملے آیک جیسے

ہیں۔ (پہلے جملہ میں مؤمن مردوں سے خطاب ہے کہ وہ مشر کہ عورتوں سے نکاح نہ کریں جب تک کہ وہ ایمان نہ لا کیں اور اس جملہ میں مؤمنہ عورتوں سے کہا گیا ہے کہ مشرک مردوں سے نکاح نہ کریں جب تک کہ وہ ایمان نہ لا کیں )

### دوزخ اور بہشت کی طرف بلاوے کا تقابل

O'' اُولِلَّاكَ يَدُعُوْنَ إِلَى التَّامِ ۚ وَاللَّهُ يَدُعُوٓ اللَّا الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَ قِبِا ذُنِهِ '' (وه لوگ جَنِم كى طرف بلاتے ہيں اور الله بخشش اور جنت كى طرف بلا تا ہے اپنے اون (تھم) كے ساتھ)

یہ جملہ در حقیقت مشرک مردول اور مشرکہ عورتوں کے ساتھ درشتہ کر وجیت قائم کرنے کی مما نعت کی حکمت کا لطیف اشارہ ہے اور وہ سے مشرکین کی لوچ نفس پر ایسی پست و ہری صفات نقش برسنگ کی ما نشد جب ہو چک ہیں جو ان کے آئیز نگاہ میں کفر وفسق و فجو رکو چک دمک کے ساتھ جلوہ گرکرتی ہیں اور ان کی آئیموں کو حق وحقیقت کا راستہ دیکھنے سے محروم کر دیتی ہیں، جس کے نتیجہ میں ان کے اقوال و افعال میں شرک کی دعوت پائی جاتی ہو اور جاتی کی راہ پر چلنے کی ترغیب ملتی ہے اور بالآ خرجہنم کا دروازہ کھل جاتا ہے، اسی بناء پر کہا گیا ہے کہ وہ جہنم کی طرف بلاتے ہیں، ان کے برعکس، مؤمنین اپنے سے اعتقاد، ایمان کی راہ پر چلنے اور لباس تقوی نریب تن کرنے کی جہنم کی طرف بلاتے ہیں، ان کے برعکس، مؤمنین اپنے سے افتحاد، ایمان کی راہ پر چلنے اور لباس تقوی کی داہ دکھا کیں جو انہیں طرف سے انہیں اذن ( تھم ) دیا گیا ہے کہ وہ لوگوں کو ایمان کی طرف دعوت دیں اور کا میا بی و نیکی کی راہ دکھا کیں جو انہیں مفرت کی نتیج اور سے دعوا کرے اور بہشت تک پہنچا دے۔

#### ایک نهایت کطیف اشاره

آیت میں کہا گیا ہے: '' وَاللّٰهُ یَں عُوۤ اللّٰه الْجَدِّةِ '' (الله مغفرت اور بہشت کی طرف بلاتا ہے) جَبَهُ '' اُولیّا کَ بَیں عُوْنَ اِلَی اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللللللّٰ الللللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ الللللللّٰ اللللللللّٰ

ہاتھ میں ہیں کہ وہی ان کا ولی وسر پرست ہے چنانچے سورہ آل عمران آیت ۲۸ میں واضح الفاظ میں ارشا دہوا: '' و الله ولمی الممؤمنین''

(خدامؤمنین کاولی .....مر پرست ..... ہے)۔

آیت مبارکہ میں ایک لطیف امریہ معلوم ہوتا ہے کہ مغفرت اور بہشت کی طرف بلانے سے وہی تھم مراد ہو جو آیت کے ابتدائی جملہ میں ذکر ہوا ہے لیجن ' وکلا تَنْکِحُواالْنُشُرِ کُتِ حَتّٰی پُٹُومِنَ ' ' (مشرکہ عورتوں سے نکاح نہ کروجب تک کہ وہ ایمان نہ لا کیں ) کیونکہ یہ تھم اس لئے صا در ہوا ہے کہ اہل ایمان کو ان لوگوں سے معاشرت کرنے سے روکا جائے جن کے قرب میں خدا سے دوری کے سواکوئی فائدہ نہیں اور ان لوگوں سے معاشرت ومیل جول کرنے کی ترغیب دلائی جائے جن کا قرب مندا کا تقرب دلائل ہے اور اس کی آیات ونشا نیول کی یا دو ہائی اور اس کے اوامرونو ابی اسساحکا مات و دستورات سسکو ہر حال میں عملی جامہ پہنانے کی راہ پر لاتا ہے کہ یہی کام دراصل منظرت اور بہشت کی طرف وعوت دیتا ہے۔ اس نہایت لطیف کشتری تا ئیر آیت کے دیلی جملائد کو یُبَریِّنُ الْبَدِ لِلنَّاسِ لَعَالَمُ مُی یَتَنَ کُرُودُنَ ' سے بھی ہوتی ہے۔ اس نہایت لطیف کشتری تا ئیر آیت کہ ایمی جملائد کو یُبَریِّنُ الْبِدِ لِلنَّاسِ لَعَالَمُ مُی یَتَنَ کُرُونَ ' سے بھی ہوتی ہے۔ بہرحال یہ بھی ممکن ہے کہ آیت مبار کہ میں ' دعوت' (بلانے) سے فہورہ بالا دونوں لطیف اشاروں سے زیادہ وسیح معنی مراد ہو، اس صورت میں آیت کا سیاق لطیف جہات سے خالی نہ ہوگا (غور کریں)۔

# روایات پرایک نظر

### مرئد بن مرئدغنوی کا واقعه

تغییر "جمع البیان" میں زیر نظر آیات مبار کہ کی تغییر میں نہ کور ہے کہ بیہ آیت مرئد بن ابی مرئد غوی کے بارے میں نازل ہوئی ہے کہ جے حضرت بینج مرسلی الله علیہ وآلہ وسلم نے مکہ مرسہ کی طرف بھیجا تھا تا کہ وہ وہاں سے پھے مسلما نوں کو باہر نکال لائے کیونکہ وہ طاقتور اور بہا در آدی تھا، جب وہ مکہ پہنچا تو وہاں ایک عورت جس کا نام " عناق" تھا اور زمانہ جا بلیت میں مرئد اور اس کے درمیان دوئتی تھی ، اس نے مرئد کو اپنی طرف بلایا اور اس سے کہا کہ آیا ممکن ہے تم میرے ساتھ شاوی کر لو؟ مرئد نے جواب دیا کہ جمعے حضرت رسول خداً سے اجازت لینا ضروری ہے، چنا نچہ وہ مدید منورہ والی آیا تو اس نے آئخضرت سے عناق کے ساتھ درشتہ روجیت قائم کرنے کی اجازت طلب کی ۔ اس وقت بیر آیت نازل ہوئی .....،

#### (تفییر مجمع البیان ،جلد ۲ صفحه سال ) نوٹ:سیوطی نے تفییر'' درمنثو ر'' میں اس واقعہ کوابن عباس کے حوالہ سے ذکر کیا ہے۔

#### ابن عباس كابيان

تفیر'' درمنتور'' میں فدکور ہے کہ دا حدی نے سدی کے حوالہ سے ابو مالک کے اسناد سے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ آیت مبار کہ'' و لاکھ صُّوْفِ مَنْ فَیْرُوٹی مُشْوِ کَتِیْ '' عبدالله بن رواحہ کے بار سے میں نا زل ہوئی ہے ،اس کے باس ایک سیاہ بوست کنیز تھی ایک دن وہ اس پر بخت مضبنا ک ہوا اور اسے تھیڑ مار دیا پھر اپنے کئے پر بخت پر بیٹان ہوا اور حضرت پیغیراسلام کی خدمت میں حاضر ہوکر سارا واقعہ آنخفرت کو سنایا، آپ نے اس سے اس کنیز کے بار سے میں دریا فت فرمایا ہیں ہے ، بہت اچھا دریا فت فرمایا ہیں سے مراد میہ ہوکہ پاک و پاکیزہ رہتی ہے۔ م) اور خدا کی تو حیدا ور آپ کی رسالت کا اقرار و وضو کرتی ہے (شاید اس سے مراد میہ ہوکہ پاک و پاکیزہ رہتی ہے۔ م) اور خدا کی تو حیدا ور آپ کی رسالت کا اقرار و گوائی دیتی ہو اس کے اس کی رسالت کا اقرار و گوائی دیتی ہو اس کے اس کے اس کے اس کے اس کو اللہ ایک ہو اس کو اس کے اس کو بیٹر مور منہ ہو اس کے اس کو سے میں اسے آزاد کرتا ہوں اور اس کے ساتھ شادی کرتا ہوں ، پھر اس نے اس کے بیٹر کے ساتھ شادی کرتا ہوں ، پھر اس نے اس کے ساتھ شادی کرتا ہوں نے اس پر طعنہ ذنی کرتے ہوئے کہا کہ اس نے ایک کنیز کے ساتھ شادی کرتا ہوں اس وقت نے ، بیر حال اس وقت خود مشرکوں کے ساتھ خاندانی بزرگی کی بناء پر رشتہ کر دوجیت قائم کرنے کے خواہاں ہوتے تھے، بیر حال اس وقت خداوند عالم نے بیآ یت مبار کہ نازل فرمائی ''و کو کو کھٹ ہو گؤیٹ ہوں مُشور گؤت' (اور یقینا مومنہ کنیز ہمٹر کہ ہے)۔ خداوند عالم نے بیآ یت مبار کہ نازل فرمائی ''و کو کو کھٹ ہو گؤیٹ ہوں ہو گؤٹوں ہو

تغییر'' ورمنثور' ہی میں زیرنظر آیت مبار کہ کے ذیل میں مقاتل کے حوالہ سے نہ کور ہے کہ ہمیں پی خبر ملی ہے کہ حذیفہ کی ایک کنیز تھی اس نے اسے آزاد کر کے اس کے ساتھ شادی کرلی۔ (نہ کورہ بالاحوالہ)

آیت مبارکہ کے شان نزول کی بابت جوروایات ذکر ہوئی ہیں ان میں تافی (ایک دوسرے کی لفی) و تشاد نہیں پایاجاتا کیونکہ میں مکن ہے کہ متعددوا قعات رونما ہوں اور پھرایک آیت تازل ہوجس میں ان تمام واقعات کا تھم کیجا بیان کیا جائے ، البتہ پھر دوایات الی بھی وارد ہوئی ہیں جن میں ندکورہ مطالب آپس میں تعارض و تصادم رکھتے ہیں ان روایات میں بید بحث ہوئی ہے کہ آیا آیت مبارکہ ' وَلاَ تَنْکِحُواالْمُشُورِ کُتِ مَنْ یُکُومِیَّ ..... ' آیت مبارکہ ' وَلاَ تَنْکِحُواالْمُشُورِ کُتِ مَنْ یُکُومِیَّ ..... ' آیت مبارکہ ' وَالْمَنْ یَا اللّٰکُومِیْ اللّٰہُ وَمِنْ اللّٰہُ وَمِنْ اللّٰہُ وَمِنْ اللّٰہُ وَمِنْ اللّٰهِ اللّٰمِنْ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهُ وَمِنْ اللّٰہُ وَمِنْ اللّٰهِ اللّٰمِنْ اللّٰهِ اللّٰمُ اللّٰهُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰهُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ لَا مِنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُونَ اللّٰمُ وَاللّٰمِ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمِنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ وَمُنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَمُنْ اللّٰمُ وَاللّٰمُ وَالْ

and the street of the second o

#### آیات ۲۲۲ ، ۲۲۳

وَ يَسُئُلُونَكَ عَنِ الْمَحْفِي لَقُلُهُ وَ اَذَى لَا فَاعْتَذِلُو اللِّسَاءَ فِي الْمَحْفِي لَوَلا تَقْرَبُوهُ فَكَ مَنْ حَيْثُ اَمْرَكُمُ اللهُ لَا تَقْرَبُوهُ فَنَ مِنْ حَيْثُ اَمْرَكُمُ اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ لَا اللهُ اللهُو

نِسَا وُكُمْ حَرْثُ تَكُمْ "فَأْتُوا حَرْثُكُمْ اَنْ شِئْتُمْ "وَقَدِّمُوْالِا نَفْسِكُمْ وَاتَّقُوااللهَ وَاعْلَمُوْا اَنَّكُمْ مُلْقُوهُ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴿

#### ترجمه:

O " اورآپ سے حیض کے متعلق سوال کرتے ہیں، کہد دیجئے کہ وہ ایک تکلیف دہ چیز (حالت) ہے لہذاتم حیض کے دنوں میں عورتوں سے دور رہواور ان سے نزو کی نہ کرو جب تک وہ پاک نہ ہوجا کیں تو جس طرح خدا نے تہیں کر وجب تک وہ پاک نہ ہوجا کیں، جب وہ پاک ہوجا کیں تو جس طرح خدا نے تہیں کا جا ان سے ملاپ کرو، یقینا خدا تو بہ کرنے والوں کو دوست رکھتا ہے اور پاک رہے والوں سے مجت کرتا ہے '۔

(rrr)

O '' تمہاری عورتیں (بیویاں) تمہاری کھیتی ہیں، جب .....اور جیسے ...... چاہوان سے نزویکی کرواور اپنی آخرت کے لئے نیک اعمال .....آ کے بھیجو (اپنی آخرت کے لئے نیک اعمال کا ذخیرہ کرو) اور تقوائے اللی اختیار کرواور آگاہ رہوکہ تم اس سے ملاقات کرو گے،اورخوشخبری دیجئے مؤمنین کو ''

( 477)

# تفييروبيإن

#### حیض کے بارے میں سوال

O '' وَ بَيْسَ لَكُوْنَكَ عَنِ الْمَحِيْضِ الْقُلُ هُو اَذَى ...... ''
(اور آپ سے حض کے بارے میں بوچھے ہیں، کہ دیجے کہ وہ تکلیف دہ حالت ہے .....)

لفظ '' محیض ''لفظ میض کی طرح مصدر ہے ، چنا نچہ کہا جاتا ہے: حاصت المصوقة ، تحییض حیصاً و محیصاً و محیصاً (عورت کویض آگیا، وہ حیض ہے ہوگئی)۔ بیالفاظ اس وقت کے جاتے ہیں جب اس کے بدن سے وہ مخصوص خون لکلے جو محین اوصاف وعلامتوں کا حامل ہوتا ہے اور صرف عور توں کو آتا ہے ، ای وجہ سے حیض والی عورت کے بارے میں کہا جاتا ہے '' مھی حافض '' ۔ لفظ ' حافض '' نگر کا صیغہ ہے لیکن اسے حیض والی عورت کے لئے اس لئے استعمال کیا جاتا ہے کہ خون حیض صرف عور توں کو آتا ہے لہذا اس کے ساتھ تا دیدہ کی سے لگانے کی ضرورت نہیں ہوتی جیسا کہ '' می حامل '' (وہ حاملہ ہے ) کہا جاتا ہے ( کیونکہ حمل صرف عور توں کو آتا ہے لہذا اس کے ساتھ تا دیدہ کی سے لگانے کی ضرورت نہیں ہوتی جیسا کہ '' ماملہ '' کہنے کی ضرورت نہیں ہوتی جبکہ مشترک افعال وامور میں مرواور عورت کے درمیان اختیاز کرنے کے لئے ذکر و مؤ دش کی علامات کا ذکر کرنا ضروری ہوتا ہے جیسے کا تب ، کا تب کی کا تب ، کا تب کی کا تب ، کا تب کی کی کی کا تب ، کا تب کا تب کا تب کا تب کا تب کا کی کی کی کا تب کا کی کی کا تب کا کی کی کا تب کا تب کا تب کا تب کا تب کا تب کا کی کی کی کا تب کا تب کا تب کا کی کی کا تب کا تب کا تب کا تب کا تب کا تب کا کی کی کی کی کا تب کا کی کا تب کا تب

لفظ ' اذی ' کامعی ضرر کیا گیا ہے لینی نقصان ، لیکن اسے درست قرار نہیں دیا جاسکا کیوکلہ اگر اس کامعتی اصل ضرر لین نقصان ہوتو اس کا ستنال ' فق ' کے مقابل میں مجھے ہو جبکہ وہ مجھے نہیں ، چتا نچہ کہا جاتا ہے: ' دواء مستنسس وضار ' ' (دوائی نقصان دہ ہے ) ادراگر یوں کہا جائے '' دواء مو ذ' (دوائی موذی ہے، ایڈاء دیے والی ہے ) تواس سے معنی میں فرق پیدا ہوجائے گا۔ مورد کا لیمران آیت ااا میں ارشاد جی تعالی ہے:

''كَنْ يَضُرُّو كُمُ إِلَّا أَذًى''

(وہ تہہیں ہر گز ضرر نہیں پہنچا سکتے سوائے اذیت کے )

اگریهان 'اذی '' کی بجائے'' صور اُ'' کہا جائے تو جملہ فلط ہوجائے گا، اگر لفظ''ا ذی '' کامعنی اصل ضرر نہ ہو بلکہ اس کے ہم معنی ہوتب بھی آیات قرآئیہ سے اس کی تا ئیڈ بیس لمتی ، دوآ بیتیں بطور نمونہ ملاحظہ ہوں:

سوره احزاب، آیت ۵۷:

ا - 0 " إِنَّ الَّذِينَ يُؤُذُّونَ اللَّهَ وَمَاسُولَهُ"

(جولوگ فداا وراس كرمول كواذيت دية بي)

سوره صف ، آیت ۵:

٢- ٥ ' 'لِمَ تُؤْذُونَنِي وَقَلْ تَعْلَمُونَ الْفِي رَسُولُ اللهِ اللَّهِ اللَّهُ مُن '

(تم كيول مجهداذيت دية موجبكة م جانة موكديش تمهارى طرف الله كارسول مول)

'' اذی '' ورحقیقت اس مالت کا نام ہے جو کسی چیز پر طاری ہوتی ہے اور اس کی طبع وجود سے ہم رکی ومطابقت نہیں رکھتی للندااس حوالہ سے اسے ضرر کا ہم معنی قرار دیا جاسکتا ہے۔

حیض کو'' اذی '' کے نام سے موسوم کرنے کی وجہ یہ ہے کہ بیخون جو کہ ہر ماہ محورتوں کو آتا ہے ان کی جسمانی طبع کے خصوص نظام سے مر بوط ہے اور اس کا لکلٹا اس خون کے معمول پراٹر انداز ہوتا ہے جوان کے جسم کے تغذیاتی اعضاء تک پہنچتا ہے اور پھر اس کی کچھ مقدار کو معمول کی طبیعی حالت سے خارج کرکے رحم میں ڈال دیتا ہے تا کہ اسے صاف ستھراکر وے یا پیٹ میں موجود بچہ (جنین) اس سے غذا یا ہے یا دود ھینٹار ہے جے محورت بچکو پلاسکے۔

جو صرات '' اذی '' کو ضرات جسے ہیں ان کے نظر ہے کی بناہ پر کہا گیا ہے کہ '' لُہ جین '' سے مراد جی کی مالت میں عور قوں سے نزد کی کرنا ہے، لہذا جملہ '' و کیسٹائو نگ کون الْہ جینے '' (اور آپ سے جین کے متعلق ہو چھتے ہیں) کا معنی سے ہوگا'' ویسٹالونک عن اتبانهن فی هذه المحال '' لینی آپ سے پوچھتے ہیں کہ اس حالت میں عور توں سے نزد کی کرنے کا کیا تھم ہے؟ تو اس کے جواب میں خدانے فر مایا کہ اے رسول ان سے کہ دو بیجے کہ وہ ضرر ( نقصان دہ ) ہے، حقیقت ہے کہ اس حالت میں عور توں سے نزد کی کرنا ہی کہا ہے کہ جین کے دو مرکز کی کرنا ہی کہا ہے کہ جین کے دو مرکز کی کرنا ہی گہا ہے کہ جین کے دو سے نزد کی کرنا ہی گا کہا ہے کہ جین کے دو سے خرج منا ترکز کا کہا ہے کہ جین کے دو سے کہ دو کی کرنا ہی گئی کو بری طرح منا ترکز تا ہی کہا ہے کہ جس کے نتیجہ میں حمل و غیرہ کے سلط اور نظام میں خلل و خرائی پیدا ہو جاتی ہے۔

# حیض کی مدت میں نزد کی نہرنے کا حکم

" فَاعْتَذِنُو االنِّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ لَو لَا تَتَقُرَبُوْ هُنَّ "
 (حيض كودوں من مورتوں سے كنار ، كثى اختيار كرواوران سے نزو كى نہ كرو)

'' فَاَعْتَذِنُوا'' اعتزال سے صیغهُ امر ہے ، اعتزال کامعنی کنارہ کشی اور معاشرت ومیل جول سے دوری اختیار کرنا ہے۔ چنانچہ کہا جاتا ہے: عَنوَ لَمْثُ مَصِيبَه (میں نے اس کا حصدا لگ کردیا ہے ) یہ جملہ اس وقت استعال کیا جاتا ہے جب متعدد حصوں میں سے کی ایک حصد کوعلیحہ ہ کیا جائے۔

لفظ'' قرب'' (نزدیکی)'' ہُعد'' (دوری) کے مقابل میں آتا ہے۔ ادبی لحاظ سے بیلفظ، حرف'' من' کے بغیر ادراس کے ساتھ دونوں طرح متعدی ہوتا ہے۔

یہاں'' اعتزال'' سے مرادخون چین لکنے کے مقام سے نزد کی کرنے کوترک کرنا ہے۔ اس سلسلہ میں ہم عنقریب وضاحت کے ساتھ مطالب ذکر کریں گے۔

### تاریخ کے آئینہ میں!

میں کوئی مستقل رائے نہ تھی البتہ مدینہ منورہ اور اس کے نواحی علاقہ میں رہنے والے عرب یہود یوں سے معاشرت و میل جول کے باعث اسلملہ میں یہود یوں کے طور طریقے اپنائے ہوئے تھے اور حیض والی عور توں سے کنارہ کئی اختیار کرتے تھے، ان کے علاوہ بعض دیگر عرب قبائل حیض کی حالت میں عور توں سے نزد کی وجشی ملاپ کرنے کو نہا بت پہند یدہ اور مستحن عمل قرار دیتے تھے اور اس سلمہ میں ان کا عقیدہ ونظریہ بیتھا کہ اس حالت میں عور توں سے ہمستری کرنے سے جو یجہ پیدا ہوتا ہے وہ خونخو اربونا، بدو قبائل کے بیدا ہوتا ہے وہ خونخو اربونا، بدو قبائل کے نزد یک نہایت عمدہ صفات واوصاف میں شار کیا جاتا ہے۔

بہرحال جلا 'فاعتَزِلُواالنِّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ ''اگر چه بظا ہر ہرطرح کی دوری اختیار کرنے کے جم پر بنی ہے جیسا کہ یہودیوں کا نظریہ ہے اور اس کی تا تیدوتا کیداس کے بعدوالے جلا ' وَلَا تَقُرَبُوْ هُنَّ '' ہے ہوتی ہے لیکن آخر میں جو جلہ ذکر ہوا ہے بین' ' فَا اُتُوْ هُنَّ مِنْ حَبُیْ اُلُورُ '' اس مطلب کی طرف اشارہ کرتا ہے کہ ' فَاعْتَزِلُوا'' اور' وَلا تَقُرَبُوْ هُنَّ '' تصرح کی بجائے کنا یہ کے طور پر ہیں اور اس سے مرادیہ ہے کہ صرف خون نظنے کے مقام سے نزد کی نہ کریں ۔ عام میل جول اور معاشرت اور استمتاع کی ہرصورت اور تلذ ذکا ہرا نداز ہرگر منوع قرار نیس دیا گیا۔

حیض کے سلسلہ میں اسلام نے درمیانی رائے قائم کی ہے بینی یمبود بوں کے افراطی وشدید مؤقف اور عیسائیوں کے تغریطی واہمال آمیز نظریہ کے مقابلہ میں معتدل روش اپنائی اوروہ یہ کہ خون نکلنے کے مقام (محل الدم) سے جنسی ملاپ کرنے سے ممانعت کی اور اس کے علاوہ تلذذ واستمتاع کی دیگرتمام صورتوں کو جائز وروا قرار دیا۔

### ايك لطيف اد بي نكته

آیت مبارکہ میں لفظ '' محیض '' دوبار ذکر ہوا ہے لینی دوسرے جملہ '' فَاعْتَوْ لُو اللِّسَاءَ فِي الْبَحِيْضِ '' میں لفظ '' محیض '' ذکر ہوا اور پہلے جملہ ' وَ يَسْتَكُوْ نَكَ عَنِ الْبَحِيْضِ '' میں بھی لفظ ' محیض '' ذکر ہوا تھا جبکہ عام طور پر پہلے جملہ میں اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شمیر ذکر کر دی جاتی ہے لبذا بظاہر جملہ میں اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے شمیر ذکر کر دی جاتی ہے لبذا بظاہر یوں ہوتا چاہے تھا '' فیا عشو لموا النساء فیه '' نیکن اس کی بجائے'' فی المحیض '' ذکر ہوا ، تواس کی وجہ یہ کہ پہلے جملہ ' وَ يَسْتَكُونَكُ عَنِ الْبَحِيْضِ '' میں 'میں ' محیض '' کامنی مختلف ہے ، اور ورسرے جملہ میں نو میں لفظ ' محیض '' کامنی مختلف ہوتا ہے ، اور جس عام او بی قاعدہ کا تذکرہ کیا گیا ہے اس کی روسے اس مال ہر کی بجائے ضمیر کا ذکر کرتا اس صورت میں مسیح ہوتا ہے جب

دونوں مقامات میں معنی ایک ہولیکن اگر معنی میں فرق ہونو ضمیر کی بجائے اسم ظاہر لا نا ضروری ہوتا ہے در نہ معنی کے سیجھنے میں غلافہی پیدا ہوجائے گی ، بنا پر ایس آئے ہیں میں افظ'' مسحب ن' بھی کا دونوں جملوں میں ذکر کرنا ضروری تھا .....اور بیا بات قرآنی فصاحت و بلاغت کی عظمت و کمال کی دلیل ہے .....،

# یاک ہونے کے بعدمقار بت کا حکم

O' حَتَّى يَطُهُرُنَ ۚ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَتُوهُنَ مِنْ حَيْثُ أَمَرَ كُمُ اللهُ'' (يهان تك كروه بإك بوجا كين، لهل جبوه بإك بوجا كين توتم ان كي بإس آؤجس طرح سے خدانے تهمين عم ديا ہے)

طبارت .....کرجس کے مقابل نجاست ہے .....وین اسلام بیں فاص اہمیت کا حامل معنی اور مخصوص منہوم رکھنے والی ایک حقیقت ہے ، شریعت اسلام ہیں ہاس کی بابت متعددا حکام وخصوصیات مقرر کی گئی ہیں کہ دینی مسائل کا کثیر ومعند بہ حصدان احکام سے تعلق رکھتا ہے اور یہ دو الفاظ (طہارت ، نجاست ) کثر سے استعال کے نتیجہ بی ..... علم اصول فقہ کی اصطلاح کے مطابق ..... ' حقائق شرعیہ 'یا'' حقائق متشرع' بیں شار ہوتے ہیں (حقیقت شرعیہ یا متشرعہ سے مراد یہ ہے کہ کوئی لفظ شارع یا اہل شرع حضرات کے نزدیک مخصوص و متعین معنی رکھتا ہو کہ جب بھی وہ لفظ بولا جائے تو اس سے اس کا وہی معنی سمجما جائے )۔



#### طہارت اور نجاست کی بحث

'' طہارت''ایک الی واضح حقیقت ہے جس کامعیٰ تمام افراد بشرا پی زبانوں کے فتلف ہونے کے باوجود بخو بی جانتے ہیں اوران کی اس آگا ہی کی بناء پر بیمطلب معلوم ہوجا تا ہے کہ'' طہارت'' کامعیٰ ومنہوم الی کھلی حقیقت سے عبارت ہے کہ ہرانسان کا اپنی زندگی میں اس سے واسطہ پڑتا ہے اوروہ اس کی معرفت رکھتا ہے،خواہ اس کا تعلق کی بھی قوم وقبیلہ سے ہویا وہ کسی محمروز مانہ میں زندگی بسر کرتا ہو۔۔۔۔۔ کیونکہ زندگی کی بنیا دہی مادیات میں تقرف کرنے اور زندگانی

کی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے ان سے استفادہ کرنے پر قائم واستوار ہے۔ بنابرایں انسان طبعی طور پر جس چیز ہیں بھی رغبت وتو جدر کھتا ہے وہ در هیقت اس چیز میں پائی جانے والی خصوصیت و فائدہ کی بناء پر ہوتی ہے اوران فوائد وخصوصیات میں سے سب سے زیادہ آبمیت اسے حاصل ہوتی ہے جس کا تعلق تخذیبہ وتولید (غذا وخوراک اور تولید مثل وافز اکش نسل) سے ہو۔

مادی زندگی کے عمومی تجربات اس امری گواہی دیتے ہیں کہ کمی چزیرگا ہے ایسے حالت طاری ہوتی ہے جواس چزیش موجود ان صفات کے بدل جانے کا موجب بنتی ہے جوطیع انسانی کی رغبت وقوجہ کا مرکز ہوتی ہیں، ان میں سرفہرست ذا گفتہ، بواور رنگ ہے ۔۔۔۔۔ کہ جب کمی چیز کی بیرتین صفات اس حد تک بدل جا کیں کہ طبع انسانی اس شے سے نفرت کرنے گئے اور اسے نالپند یدہ سمجھ تو اس حالت کو'' نجاست'' سے تعبیر کیا جا تا ہے کہ اس کی دجہ سے انسان اس چیز سے اجتناب و دوری اختیار کرتا ہے جبکہ اس کے برکس کی چیز کی اصلی حالت، اور اس کا اس مخصوص فائدہ وخصوصیت کا حامل ہونا کہ جس کی وجہ سے طبع انسانی اس شے کو پیند کرتی ہے اسے'' طہارت'' کہتے ہیں، بنا پر این طہارت و نجاست کی چیز ہیں پائے جانے وجہ دی انسانی اس شے کو پیند کرتی ہے اسے'' طہارت'' کہتے ہیں، بنا پر این طہارت و نجاست کی چیز ہیں پائے جانے والے دو ایسے وجودی اوصاف ہیں جن کی بناء پر کوئی چیز طبع انسانی ہیں پند یدہ یا نالپند یدہ قرار پاتی ہے، ابتداء انسان محسوسات ہیں ان دواوصاف سے آگاہ ہوا اور اس کے بعد معقولات اور غیر محسوس امور ہیں بھی ان کے وجود کا اور اک عصاصل ہوا کیونکہ ان میں بھی رغبت اور نفرت کا اصل معیار پایا جا تا ہے مثلاً نسب وخاندان، افعال واعمال، اخلاق وصفات، پاک عقائد و نجس معات، پاک افعال و نجس اعمال، پاک اخلاق و نجس صفات، پاک عقائد و نجس نظریات اور اقوال و نجس مفات، پاک افعال و نجس اعمال، پاک اخلاق و نجس صفات، پاک عقائد و نجس نظریات، یاک اقوال و نجس اقوال )۔

یہ تھا طہارت ونجاست کے عام فہم معنی کا خلاصہ اس کے علاوہ نظافت، نزاہت، قدس، سجان، یہ الفاظ '' طہارت'' کے قریب المعنی ہیں البنة اس فوق کے ساتھ کہ:

ا۔ '' نظافت' اس طُہارت و پاکیزگی کو کہتے ہیں جو کسی چیز کواس کی سابقہ گندگی دور ہونے کے بعد حاصل ہوتی ہے اور اس کا استعال'' محسوسات' کے ساتھ مخصوص ہے۔

۲۔ '' نزاہت'' کا اصل معنی'' بُعد'' (دوری) ہے اور اسے استعارہ کے طور پر '' طہارت' کے لئے استعال کیا جاتا ہے۔

۳۔ '' قدس''اور'' سجان'' دونوں الفاظ معقولات اور معنویات وروحانیات کے لئے استعال ہوتے ہیں۔ ۴۔ '' قذارت'' اور'' رجس'' دونوں الفاظ'' نجاست'' کے قریب المعنی ہیں لیکن لفظ قذارت اصل میں'' بعد'' (دوری) کے معنی میں استعال ہوتا ہے، چنا نچے کہا جاتا ہے: '' نَاقَة قَذُور ''(قدّوراونٹی)۔ بیاس اونٹی کے لئے کہا جاتا ہے جواونٹ سے دوری اختیار کرلے۔ '' رَجُسل قَاذُورَة '' اس مرد کے لئے کہا جاتا ہے جواٹی بداخلاتی کی وجہ سے لوگوں سے دوئی وہمشینی نہ کرتا ہو اور نہ ہی لوگ اس کے ساتھ میل جول کرتے ہوں۔

'' رجل مَقدر''(م پرزبر کے ساتھ)اس مرد کے لئے کہا جاتا ہے جس سے لوگ اجتناب ودوری اختیار کرتے ہوں۔

" فَلْدِر ثُ الشيئ و تفذرته و استقدرته " (ذك ينج زير كساته ) يرجل اس وت كم جات بيل جب كون فض كى چزكونا پندكر يوا كمتا ، جب كون فض كى چزكونا پندكر يوا كمتا ،

بنابرایں قذارت کونجاست کے معنی میں استعارہ کے طور پر استعال کیا جاتا ہے کیونکہ نجاست، انسان کواس چیز سے دور کر دینے کا سبب بنتی ہے، اس طرح لفظ'' رجس'' اور'' رجز'' (رکے نیچے زیر کے ساتھ) بھی استعارہ کے طور پر '' نجاست'' پر استعال ہوتے ہیں جبکہ ان کا اصل معنی خوف و ہراس اور دہشت ہے۔

طہارت اور نجاست کی ہابت اسلام کا نقطہ کنظر وسیح معنی کا حامل ہے، اسلام نے ان کا وائر ہوسیج کرتے ہوئے محسوسات ،معقولات ، قوانین ورستورات عقائد ونظریات اور معارف تک ان کو پھیلا دیا ہے، بطور شاہد چند آیات ذیل میں ذکر کی جاتی ہیں: (زیر نظر آیت)

٥ "وَلاتَقُرْبُوهُنَّ حَتَّى يَطْهُرُنَ"

(اوران سے نز دیکی نہ کروجب تک وہ پاک نہ ہوجا کیں)

اس آیت میں پاک ہونے سے مراوعورت کا حیض سے پاک ہونا اورخون حیض کا بند ہوجا نا ہے۔

سوره درش آیت ۳:

o "وَثِيَابِكَ فَطَهِّدُ"

(اورایخ کپڑوں کو پاک کرو)

سوره ما نده ، آیت ۲:

٥ ''وَالْكِنَ يُرِيْدُ لِيُطَهِّرَ كُمْ''

(لیکن وہ جا ہتاہے کہ مہیں پاک کرے)

سوره ما نده ، آیت اس:

O "أولَيِكَ الَّذِينَ لَمُ يُردِ اللهُ أَنْ يُّطَهِّرَا قُلُو بَهُمْ"

(بیدہ بی لوگ ہیں کہ خدانے ان کے دلوں کو پاک کرنے کا ارادہ نہیں کیا) سورہ واقعہ، آیت 24: 0 '' لایکہ شُفَۃ اِلا الْہُ طَلَقُنُ وُنَ'' (اسے کوئی نہیں چھوسکتا سوائے پاک لوگوں کے)

شریعت اسلامیہ میں چند چیزوں کو'' نجس اشیاء'' میں شار کیا گیا ہے مثل: انسان کا خون، پیشاب، پا خانہ، اور بعض حیوانوں کی منی، مرداراورخزیر، کہ نماز میں اور کھانے پینے میں ان چیزوں سے اجتناب کرنے کا بھم دیا ہے، اس طرح بعض امور کو'' طہارت'' میں شار کیا گیا ہے مثلاً : نکبھ (پیشاب و پا خانہ) سے پاک ہونا، کہ جواس نجاست کے دور اور زائل ہونے کا موجب بنتا ہے جو میں نجاست کے بدن یا لہاس وغیرہ پر لگنے سے پیدا ہوتی ہے، اور حَدَث سے پاک ہونا کہ جو وضواور شسل کے ان طریقوں کے ذریعے حاصل ہوتا ہے جو شرایعت میں مقرر ومین ہیں اور فقہ کی کتب میں ان کی تفصیل و وضاحت ذکر کی گئی ہے۔ (اصل نجاست کے دور ہونے کو طہارت از خبث، اور وضوو شسل سے حاصل ہونے والی طہارت کو طہارت از حدث کہا جا تا ہے )۔

یہ بات پہلے ذکر ہو چکی ہے کہ اسلام، توحیدی دین ہے اور اس کی تمام فرعیں ..... اور تفصیلی احکام و دستورات .....کی بازگشت ایک بی اصل کی طرف ہے لیتی توحید، اور وہی اصل (توحید) اسلام کی تمام فروع میں پھیلی ہوئی ہے۔

ندکورہ بالا مطالب سے واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ اصل تو حید ہی خدا کے نزد کی سب سے بڑی ' طہارت' و پاکیزگی ہے، اس' طہارت' کے بعد دیگر تمام بنیادی معارف بیل سے ہرایک، انبان کے لئے ' طہارت' ہے، اور بنیادی معارف کے بعد بلند پایداخلاق اور ان کے بعد دنیاو آخرت کی بہتری وسعاد تمندی کے لئے مقرر کے گئے احکام و دستورات ہی ' طہارت' ہیں، بنابرایں وہ آیات جن میں' طہارت' کا ذکر ہوا ہے سب کی اصل و اساس تو حید ہے چنانچے سابقہ ذکر شدہ آیات مبارکہ (سورہ ما کدہ ۲ ،سورہ ما کدہ ۲ ،سورہ واقعہ ۲ ،سورہ مدثر م) اور سورہ احراب، آیت سس (بُطَهِّر کُمْ تَطْهِیْرًا) اور اس طرح دیگر آیات شریفہ جو' طہارت' کے موضوع پر مشتل ہیں سب حقیق طہارت یعنی تو حید پر جنی ہیں۔

طہارت اور نجاست کی بابت اجمالی بیان کے بعد اب ہم اپنے زیر بحث موضوع کی طرف لو منے ہیں: ارشادِ خداوندی: '' حَتّی بَطُهُرُنَ ''سے مرادیہ ہے کہ'' جب خون حیض رک جائے''، اور'' فَإِذَا تَطَهّرُنَ'' سے مراویہ ہے کہ ' جب وہ خون نکلنے کے مقام کو دھولیں' یا ' جب جیش سے پاک ہونے کا حسل کرلیں' ، اور جملہ ' فَاتُو هُنَّ مِنْ حَیْتُ اُمْرَکُمُ اللّٰهُ' (جب وہ پاک ہوجا کیں تو تم ان کے پاس آؤ) میں ' فسانسو هن' مینیہ' امر ہے لیکن اس سے وجوب نہیں بلکہ جواز مراد ہے کیونکہ یہ نبی کے بعد ذکر ہوا ہے۔ یہ جملہ قر آئی عظمت اور کلام الی کے اوبی کمال کاعظیم شاہکار ہے کیونکہ اس میں' فَاتُوْ هُنَّ ' (تم ان کے پاس آؤ) ورحقیقت جنسی ملاپ کرنے سے بطور کنایہ ذکر ہوا ہے اور اسے ' مِن حَیْتُ اُمَر کُمُ اللهُ '' (جس طرح خدا نے تمہیں تھم (اؤن) ویا ہے ) کے جملہ سے مشروط ومقید کرنا کلام الی کے اوبی واخلاقی کمال اورعظمت کی تعمیل کا ثبوت ویتا ہے کیونکہ جنسی ملاپ (جماع) کو عام طور پر نا شاکتہ اور بے وقعت علی سمجھا جاتا ہے اور جب خداونیو عالم اسے اپنا امرواؤن سے تم کے ساتھ مقید ومتصف کر کے فطر سے سلیمہ کے عین مطابق قرار دی تو اس سے یہ ثبوت فراہم ہوتا ہے کہ یکی ٹو وانسانی کی زندگی و بقا کے نظم و نظام کی روح رواں ہے۔ مطابق قرار دی تو اس سے نظام کا منام وار سے تو تو اس جو تو تو تا ہو گوین و تحقیق کی غلمتوں کی اصل وا ساس جھنا جا ہے۔

يہ جله ' فَأْتُو هُنَّ مِنْ حَيْثُ أَمَرَ كُمُ اللهُ ' اپنے ساق وانداز بيان كى روسے درج ذيل دوآيوں سے مماثلت ومثابہت ركھتا ہے:

سوره بقره ، آیت ۱۸۷:

0' فَالْنُ بَاشِرُوْهُنَّ وَابْتَغُوْاهَا كَتَبَاللَّهُ لَكُمْ"

(ابتم ان سے مباشرت کرواور جو پچھتمہارے لئے خدانے لکھ دیا ہے (مقرر ومقدر کر دیا ہے اسے طلب کرو) سورہ بقرہ، آیت ۲۲۳:

٥ ' فَٱلْتُواْ حَرْثُكُمُ أَنَّ شِئْتُمْ وَقَدِّمُوالِا نَفْسِكُمْ '

(تم اپنی کیتی میں جب چاہوآ جاؤ اور اپنے لئے ..... نیک اٹمال دیا کیزہ اولا د.....آ میجیجو...... فیرہ آخرت کرو.....)

جملہ' فَاتُتُو هُنَّ '' (تم ان کے پاس آؤ) لین ان سے جنسی ملاپ کرو، اس سے مراد بظاہر وہی مخصوص عمل ہے جو تولید و افزائش نسل کے لئے انجام دیا جاتا ہے اور اس میں مخصوص احضاء وقو توں سے استفادہ کیا جاتا ہے ( کیونکہ خداوندعالم نے انبان کو کلیقی و تکوین طور پرجن احضاء سے نوازا ہے ان سے استفادہ کرتا ہی ان کی بقا کا ضامن ہے اور '' فَاتُتُو هُنَّ '' (تم ان کے پاس آو) سے مرادم اشرت ومقار بت کرتا ہے) جیبا کہ' وَالْبِتَغُو اَمَا گَنْبُ اللّٰهُ لَكُمْ '' میں کتا بت لین لکھ دینے سے مرادمی ہی ہے،

اس سلسلہ میں ہیجی ممکن ہے کہ'' فَانْتُوْ هُنَّ'' سے مرادیہ ہو کہ بیتھم، واجب کفائی ہے بینی نکاح اور رشتہ' زوجیت قائم کرناان دوسرے واجب کفائی امور واحکام کی طرح ہوجن سے نوع انسانی کی زندگی کا نظام وابستہ ہے۔لیکن بیا حتمالی نظریہ درست معلوم نہیں ہوتا۔

بعض مفسرین نے اس آیت کو وطی فی الد بر یعنی عورتوں سے غیر فطری طریقہ سے جمیستری وجنسی ملاپ کرنے کی حرمت کی دلیل قرار دیا ہے، لیکن میہ استدلال نہایت ضعیف و کمزوراور نا قابل توجہ ہے کیونکہ اس کی دوہی بنیا دیں قابل تضور ہیں:

(۱) جملہ ' فَانْتُو هُنَّ '' کامفہوم، کہ جے علم اصول کی اصطلاح یس '' مفہوم لقب'' کہا جاتا ہے جو کہ قطعی طور پر نا قابل قبول ہے (اسے کی صورت میں جمت قرار ٹیمیں ویا جاسکتا )۔

(۲) کی مل کے انجام دینے کا جھم اس کے مرمقائل عمل سے ٹبی (ممانعت) کی دلیل ہوتا ہے ( یعنی اگر کس سے کہا جائے کہ کھڑ ہے ہوجا وَ تو بیچ کم اس بات کی دلیل بنتا ہے کہ اسے بیٹھنے سے نبی کی گئی ہے کیونکہ بیٹھنا، کھڑ اہونے کے مرمقابل عمل ہے)،

بیاستدلال تعلی طور پر ضعیف ہے اور زیر بحث موضوع کے اثبات بیں ہرگز کھایت ومطابقت نہیں کرتا،

اس کے علاوہ بیکت قابل توجہ ہے کہ اگر استدلال کی بنیا د' کا نُٹو ھُن '' کا صینہ ' امر ہوتو اس سے وجوب ثابت نہیں ہوتا کیونکہ ۔۔۔۔ جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔۔۔۔۔ وہ (امر) نمی کے بعد واقع و ذکر ہوا ہے، اور اگر استدلال کی بنیا د ' من حیث امر سے جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے۔۔۔۔۔ وہ (امر) نمی کی دومور تیں جمکن ہیں: ایک بید کہ امر سے کو بنی امر مراوہ ہو، اگر کو بی امر (Creative) مراولیا جائے تو آیت کے الفاظ سے اس کی تائید دوسری بید کہ اس سے تشریعی امر مراوہ ہو، اگر کو بی امر (Legislative Order) مراولیا جائے تو وہ واجب کفائی ہوگا جبکہ کی امر (حکم ) کا اپنی ضد خاص (یدمقابل) سے نمی وممانعت کی دلیل ہوتا ۔۔۔۔۔اگر اسے می دسلیم کیا بھی جائے ۔۔۔۔۔تو وہ واجب عنی ورستور و فر مان کے طور پرصا در ہونے والے حکم میں ہوتا ہے نہ کہ واجب کفائی میں، (واجب عینی اس حکم کو کہتے ہیں جو ہر خض پر عائد فر مان کے طور پرصا در ہونے والے حکم میں ہوتا ہے نہ کہ واجب کفائی میں، (واجب عینی اس حکم کو کہتے ہیں جو ہر خض پر عائد کو موار کسیم کیا ہم کو کہتے ہیں جو ہر خض پر عائد کر ایک ہوا در کا بیام دینے سے دومروں سے ساقط نہ ہو، واجب کفائی میں، (واجب عینی اس حکم کو کہتے ہیں جو ہر خض پر عائد کر ایک ہوا دور ور فر من ان کے طور پرصا در ہونے والے حکم سے مراویہ ہو، واجب کفائی اس حکم کو کہتے ہیں جو ہر خض پر عائد کر ایک میڈیوں کی حیثیت میں صا در ہوا ، اور اس کے مقابل وہ حکم ہے جو بلور تھیے نماز دبوا ، اور اس کے مقابل وہ حکم ہے جو بلور تھیے نماز دبوئی کو دو انی کھانے اور بعض چیز وال سے پر ہیز کر نے کا حکم وہ تا ہے تو اس طرح کے اس طرح کے کہا میں مورد ہو جیسے کوئی کو دو انی کھانے اور ایک کے حدور کر اس کے مقابل وہ حکم ہے جو بلور تھیے دور اس کی حیثیت میں صا در ہوا ، اور اس کے مقابل وہ حکم ہے جو بلور تھیں حت خیر خوالی کھانے اور بعض چیز وال سے پر ہیز کر نے کا حکم وہ تا ہے تو اس طرح کے اس کی حیثی ہو کہ کے تھا ہے تو اس طرح کے کہ کور کے کئی میں کورو کی کھی کے دور کی کھی کے دور کور کے کا حکم وہ جو اس کی کھی کے دور کی کے دور کے کہ کی کھی کے دور کے کا حکم وہ بیا کورو کی کورو کی کھی کے دور کی کے کھی کے کہ کے کہ کورو کی کی کورو کی کے دور کے کی کھی کے کہ کورو کی کورو کی کورو کی کورو کی کے

تھم کی خلاف ورزی کرنے والا سرزا کا مستحق نہیں قرار پاتا جبکہ دستوروفر مان کے طور پر صا در ہونے والے تھم .....کہ جے علم اصول کی اصطلاح میں '' تھم مولوی'' کہا جاتا ہے ( مولا کی حیثیت میں صا در ہونے والا تھم .....کی خلاف ورزی کرتا مستوجب سزاو کی فرہوتا ہے۔م)۔

### توبہاورطہارت،خداکے پیندیدہ اعمال

O ° إنَّاللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّا بِيْنَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّدِيْنَ ''
(خدا توبكر في والول كودوست ركمتا إدر ياك بوف والول كودوست ركمتا ب)

توبہ: الله تعالیٰ کی طرف لوٹ آنا (جب انسان کناہ ومعصیت کا مرتکب ہوتا ہے تو کو یا الله سے دور چلا جاتا ہے اور جب توبہ کرتا ہے تو کو یاس کی طرف لوٹ آتا ہے )۔

اور'' تطبر''، ..... باب تفعّل سے ہے جس میں کسی چیز کولے لینے اور قبول کرنے کامعنی پایا جاتا ہے .... اس کامعنی '' طبارت'' کولے لینا اور قبول کرلینا ہے، یہاں اس سے مراونجاست اور گندگی سے پاک ہونا ہے۔

توبداورتظیم کے فرکورہ بالا معانی پرخورکریں تو وہ دونوں، خداد نوکری کے ادام و نواہی پر صادق آتے ہیں،
یا کھنوص طبارت اورنجاست کے موارد ہیں، کونکہ خدا کے ہر حکم (امر) پر سرتنایم فم کر کے اس پرعمل بیرا ہونا اوراس کی ہر نمی

(کسی کام سے بازر ہے کہ حکم) پر سرتنایم فم کرتے ہوئے اس سے اجتناب و دوری اختیار کرنا ہی اصل ہیں خدا کے فراہین
کی خالفت کی نجاست اور مفسدہ کی گندگی سے پاک ہونا ہے اور خدا کے حضور تو بدو والہی بھی ہے، ای لئے آیت ہی فداوری
حم '' فَاعُتَزِنُو اللِّسَاءَ فِي الْمَدِينِفِن ''اور' فی اندو ہون مین حیث امو کیم '' (جیش کے ایام ہیں جنی ملاپ سے دوری
اختیار کرنا اور اس کے بعد اس کی اجازت ) کی اصل وجہ (علیہ و حکمت ) کو ان الفاظ میں بیان فرمایا'' اِنَّ اللّٰهَ يُوجِبُ
النَّوَّا بِيدُنَ وَ يُحِبُ الْمُنْسَطِقِّرِ بُنُ '' کہ خدا تو بہر کرنے والوں اور پاک رہے والوں کو دوست رکھتا ہے، للذا مروری ہے کہ
النَّوَّا بِیدُنَ وَ یُحِبُ الْمُنْسَطِقِّرِ بُنُ '' کہ خدا تو بہر صورت و حالت میں طوظ و مدظر رکھا جائے اور عملی طور پر اس کا احر ام و
پاسداری کی جائے کیونکہ آیت مبار کہ' اِنَّ اللّٰهَ یَکِوبُ النَّوَّا بِیْنَ وَیُحِبُ النَّوَّا بِیْنَ وَیُوبُ الْمُنْسَلِقِیْ نِیْ '' ہر طرح کی قید و شرط سے خالی میں ہونے مقالی سے اللہ میں تو بہ اور طہارت کی تمام صورتیں و حالتیں شامل ہیں ۔۔۔۔۔ جیما کہ ہم اس سلسلہ میں
وضاحت کر کیکے ہیں ۔۔۔۔،

## عورتوں کی مثال بھیتی کے ساتھ!

O ''نِسَآ وُ كُمْ حَرْثُ لَكُمْ وَالْتُواحَرُ ثَكُمُ اللهِ عَلَيْ مُنْ اللهُ عَلَيْ مُنْ ''
(تهاری مورتین تهارے لئے میں ہیں ، ہی تم اپنی میں میں جہاں سے جا ہوآ و)

لفظ<sup>ود</sup> حرث' معدد ہے اس کامعنی زراعت ہے ، اسے اس زمین میں زراعت و پنج بونے پر بھی استعال کیا جاتا ہے جس میں کھیتی باڑی کی جائے (مزرعہ ).....کھیتی .....،

حرف" انی "اسماءشرط میں سے ہے، کبھی اسے" زمان "اور وقت کے لئے استعمال کیا جاتا ہے جیسے" میں "،
..... معلٰی " زمانہ ووقت کے معنی میں استعمال ہوتا ہے .....اور کبھی " مکان "اور جگہ کے لئے استعمال کیا جاتا ہے، خداونرِ
عالم نے سورہ آل عمران آیت سے ۳۷ میں ارشا وفر مایا:

O "لِيَـرْيَمُ أَنَّ لَكِ لَمْنَا " قَالَتُ هُوَمِنْ عِنْسِ اللهِ"

(اے مریم! تمہارے پاس پر( کھانا) کہاں ہے آیا ہے،اس (مریم) نے کہاوہ اللہ کے ہاں ہے ہے) کتب تغییر میں ندکور ہے کہ جب حضرت ذکر آیا حضرت مریم سے پاس جاتے توان کے پاس تیار شدہ غذاد کیمنے تے اور ان سے پوچیتے تے کہ یہ فذا کہاں سے آئی ہے ۔۔۔۔۔ آئی لکٹِ کھنکا۔۔۔۔، یہاں حرف'' انی'' مکان کے معنی میں استعال ہوا۔

# ایک علمی اوراد بی نکته

نجاست وگندگی سے پاک رہنے کی ایک صورت ہے اور الله تعالیٰ پاک رہنے کو ہمیشہ دوست رکھتا ہے ..... ہمیشہ پاک رہنے کو دوست رکھتا ہے ....، اور اپنے بندوں کو پاک رکھ کران پراحسان کرتا ہے چنانچہ اس کا ارشادگرا می ہے:

سوره ما نده ، آیت ۲:

O '' مَايُرِيْدُاللَّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَرَجٍ وَّ لَكِنْ يُّرِيْدُ لِيُطَقِّرَ كُمْ وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ '' (خدا برگزيينس چا بتا كمتميس زمت پس ڈالے بلكه و تمهيس پاك ركھنا چا بتا ہے اور اپني نعمتوں وتم رِكمل كرنا چا بتا ہے )

ظاہر ہے کہ اس طرح کے لب واجہ اور طرز خن کو زیر نظر آ ہت مبار کہ (نِسَا وَ کُمْ حَرْثُ لَکُمْ مَا اُلَّى شِکْتُمْ اَلَٰ اِللَّا عَلَى اِللَّا اِللَّهِ اللَّا عَلَى اِللَّا اللَّهِ اللَّا عَلَى اللَّا عَلَى اللَّا عَلَى اللَّا عَلَى اللَّا عَلَى اللَّا عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ال

اس بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ آیۃ الحرث (نِسَآ وُ کُمْ حَرْثُ تَکُمْ مُ فَاتُوْا حَرُثُکُمْ اَلَٰ شِنْتُمْ) آیۃ الحیض (فَاعْتَذِلُواالنِّسَآءَ فِي الْمَحِیْضِ) کومنسوخ ٹیں کرسکق خواہ نزولی اعتبار سے اس سے مقدم ہویا مؤخر! (اس سے پہلے نازل ہوئی ہویا اس کے بعد)،

خلاصۂ کلام ہے کہ آ ہے مبار کہ اس امرکو بیان کرتی ہے کہ خواتین ، انسانی معاشرہ بیں کھیتی کی حیثیت رکھتی ہیں ، جس طرح انسان کواٹی زندگی کی مادی احتیا جات کو پورا کرنے کے لئے کھیتی کی ضرورت ہوتی ہے جس کے ذریعے غذا حاصل کر کے زندگی کے تحفظ و بقا کو بیتی بنا سکے اس طرح نسل انسانی کی بقا اور نوع بشر کے دوام کے لئے خواتین کا وجود ناگز ہر ہے کیونکہ خداوئی عالم نے انسانی وجود کی تکویتی بنیا داورصورت کری کی اساس خواتین کے رحموں بیس قراردی پھراس بیس مردوں کی طرف مردوں کی طرف میں خواتین کی طرف مردوں کی طرف کی عاص کو ایجاد کیا کہ جس بیس انسانی وجود کے اصل مادہ (Matter) کا وہ حصہ ہے جس بیس خواتین کی طرف میلان کا عضر پایا جاتا ہے ، اور خداو ندعالم نے ان دوگر وہوں (مردوں اور عورتوں) کے درمیان محبت و مودت اور انس و عطوفت کے جذبات پیدا کر دیے ، بنا برایں اس طرح کی وجودی تکوین و تخلیق کی غرض نوع انسانی کی بقا کے وسیلہ کی فراہمی عطوفت کے جذبات پیدا کر دیے ، بنا برایں اس طرح کی وجودی تکوین و تخلیق کی غرض نوع انسانی کی بقا کے وسیلہ کی فراہمی

کے سوا کی خیبیں للذا مباشرت کے عمل کو خاص وقت اور مخصوص مقام سے مقید کرنا کوئی معنی نہیں رکھتا اور چونکہ بقائے نسل بشر اس سے وابستہ ہے اور جب بیع کس کسی دوسرے واجب عمل سے متصادم بھی نہ ہوتو اس کی بابت اہمال ولا پرواہی اور بے تو جہی وعملی بے التفاتی ہرگز جا ئزوروائیں ،اس بیان سے جملہ ' وَ قَدِّ مُوْلِلا ۖ نَفُسِكُمْ '' کامتی بھی واضح ہوجا تا ہے۔

### ایک بے ربط استدلال

اس مقام پر بعض مغرین نے نہایت بے ربط استدلال پیش کیا ہے کہ اس آیت (نِسَآ وُ کُمْ حَرُثُ لَّکُمْ ۔۔۔۔)

سے مہاشرت وجنی ملاپ کے وقت عزل (منی کو گورت کے رقم میں ندؤ النے کے عمل ) کے جائز ہونے کا ثبوت ماتا ہے، جبکہ حقیقت امریہ ہے کہ اس آیت میں اس طرح کے اطلاق کا کوئی اشارہ نہیں پایا جاتا، اوریہ ای طرح ہے جیسے '' وَقَدِّهُ مُوْا لِاَ نَفُوسِكُمْ ''کی تغییر میں کہا گیا ہے کہ اس سے مراومہاشرت سے پہلے'' بسم المله الوحمان الوحیم ''پر حاہے!

الا تَفُسِكُمْ ''کی تغییر میں کہا گیا ہے کہ اس سے مراومہاشرت سے پہلے'' بسم المله الوحمان الوحیم ''پر حاہے!

# اعمال صالحه، تقوي اورروز جزاكي بإدو مإني

O ° وَ وَقَدِّمُوْالِا ۖ نَفُسِكُمْ ۚ وَاتَّقُوااللهَ وَاعْلَمُوَّا أَنَّكُمْ هُلْقُولُا ۗ وَبَشِّرِ الْمُؤْمِنِيْنَ ` `
(اورتم النه لئ پیش کرواور تقوائے الی اختیار کرواور آگاہ رہوکہ تم اس سے طاقات کرنے والے ہواور
خوشخری دوا بیان والول کو!)

سابقہ ذکر کئے مطالب سے واضح ہو چکا ہے کہ' وَ قَکِّمُوْالِا کَفُسِکُمُ '' ..... جو کہ تمام مردوں یا مردوں اور عورتوں دونوں سے خطاب ہے .... سے مراد انہیں تناکح و تناسل ( تکاح وشا دی کرنے ادر مباشرت وجنسی ملاپ کرنے ) کے ذریعے نسل انسانی کو باقی رکھنے کی ترغیب دلا تا ہے۔

" قَدِّمُوْالِا نَفُسِكُمْ" كے بعد جمله 'وَاتَّقُواالله الله الله الله مله اشاره ہے كه خداو يوكر يم انوع بشر اوراس كى بقاء سے اس كى دينى زندگى چاہتا ہے، اور يہ كہوہ اس كى تو حيد ديكا كى كے سابيد ش تقوائے اللى كے ساتھ اس ك رستش و بندگى كريں كيونكه اس كى بندگى وعبادت بى تخليق بشركا مقصد اعلى ہے، چنانچ اس سلسلہ بيں واضح ارشاد ہے:

موره ذاريات، آيت ۵۲:

٥ "وَمَاخَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّالِيَعْبُدُونِ"

( میں نے جن وانس کوصرف اس لئے پیدا کیا کہوہ میری عبادت کریں )

اس حوالہ سے بیر حقیقت واضح ہوجاتی ہے کہ اگر خداوندِ عالم انہیں کوئی تھم و سے جوان کی زندگی اور بقاء سے تعلق رکھتا ہوتو اس کا مقصد اس کے سوا پھی نہیں ہوتا کہ وہ ان اعمال کے ذریعے اپنے پر وردگاری عبادت بجالا کیں۔ خداوندِ عالم ہرگزیڈ بین ہوتا کہ اس کے بندے ذبین کی پہتیوں میں ہمیشہ گھرے دیں اور جسمانی ونفسانی خواہشات کے اسر رہیں اور مرگر ایس و مقلت کی تاریک وا دیوں میں جیران وسرگر وال رہیں ، بنا پر این '' قَدِیّ مُوْالِا کَفُوسُکُم '' سے مراواگر چہ افزائش نسل اور وجود وہتی کی نعمت پانے والے نے افراد کوانسانی معاشرہ میں بیش کرنا ہے کہ جو (انسانی معاشرہ) افراد کی موت و نابی دی ہوتی جل نابودی کے باعث ان سے محروی کا شکار ہوتا ہے اور جول جول وقت گزرتا چلاجا تا ہے اس کے افراد کی تعداد کم ہوتی چل عباق ہے ، لیکن افزائش نسل اور وجود کی نعمت پانے والے نے والے نے افراد کا وجود کی سلسل بنیا دی وحقیقی مقصود و مطلوب نہیں بلکہ عالی مقصد ذکر خداوندی کو باتی رکھنا ہے کہ جس کے حصول کا ذریع ہوئی انسانی کی بقا اور ایسے نیک وصالح افراد کا وجود جس اصل مقصد ذکر خداوندی کو باتی رکھنا ہے کہ جس کے حصول کا ذریع ہوئی انسانی کی بقا اور ایسے نیک وصالح افراد کا وجود جس آبا ہو وہ بین بھی حاصل ہوں گے اور ان کے ان نیک وصالح آباء وا جا جا کہ جن کے باکر وائل کے باکر وہ تا کے باکر وہ تا کی نبیت قائم ہے جیسا کہ خداوئد عالم کارشاد گرامی ہوئی ۔ :

سوره يش ،آيت ١٢:

O "وَ فَكُنْتُ مَا قَتَ مُوْاوَ إِثَارَهُمْ"

(اورہم لکھتے ہیں جو پچھوہ پیش کرتے ہیں اوران کے آٹارکو بھی )\_

ندکورہ بالامطالب سے اس امر کی تائید ہوتی ہے کہ جملہ 'قَلِّ مُوْالِا کَفُسِکُم ''میں'' اپنے لئے پیش کرنے'' سے مراد قیامت کے دن مفید فابت ہوں)، چنانچہ ضدا دنیا منے اعمال پیش کرنا ہے (ایسے نیک اعمال بجالا ناجو قیامت کے دن مفید فابت ہوں)، چنانچہ خدا دنیو عالم نے ارشا دفر مایا ہے:

سوره نباء، آیت اس:

O" يَّوْمَ يَنْظُرُ الْمَرْءُ مَاقَكَ مَثْ يَلُهُ"

(اس دن برخض اس چیز کامشاہرہ کرے گا جواس نے اپنے ہاتھوں انجام دی ہوگی ....اپنے کئے کوآ کھوں سے دیکھے گا)

سوره مزمل ، آیت ۲۰:

O' وَمَا تُقَدِّمُ وَالِا نَفْسِكُمْ مِّنْ خَيْرِ تَجِلُ وَلا عِنْدَاللَّهِ هُوَ خَيْرًا وَ اعْظَمَ اجْرًا"

(اورتم جو خیر .....ونیکی .....ا بے لئے پیش کرو کے اسے الله کے پاس پاؤ کے کدوہ بہتر اور بردا اجرعطا کرنے والا

(ہـ

اورية يت مبارك 'وقَيّ مُوْالِا نَفْسِكُمْ وَاتَّقُواالله وَاعْلَمُوْااَ نَكُمُ مُّلْقُوْهُ ..... '، الهِمِن ومنهوم كلا لا الله وَاعْلَمُ مُّلْقُوْهُ الله وَاعْلَمُ مُّلْقُوْهُ الله وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَا

بنا برایں جملہ ''وَقَدِّمُوْالِا کُفُسِکُمْ" ہے مرادا خرت کے لئے اعمال صالحہ انجام دینا اور معاشرہ کی بہتری و محلائی کے لئے نیک بنیا دوں پراولا دکی تربیت کرنا ہے (والله اعلم)۔

اور جلا' و النَّقُواالله ''سے مراویہ ہے کہ خدا کی معصیت سے بچتے ہوئے جنسی ملاپ میں نیک روش اپنا کیں، خدا کی مقررہ حدود سے تجاوز نہ کریں، خدا کے اوامر کوعملی جامہ پہنانے میں کوتا ہی نہ کریں اور جن چیزوں کوخدانے عزت و احترام بخشا ہے ان کی بے حرمتی کا ارتکاب نہ کریں۔

اور جملاً وَاعْلَمُ وَاانْكُمْ مُّلُقُوهُ السن است مراديه به كرتقوات الى اختيار كرن كاتكم اس لئ وياكيا به كرقيا مت كون ما سه كاخوف ول من باقى رب تاكر حساب وكتاب ك نتيج من برك انجام سففات شهون بات جيما كرسورة حشرة بت ١٨ " وَاتَّقُوااللَّهُ الْآلَ اللَّهُ خَبِيْرُ بِمَالَتَعْمَلُونَ " من تقوى سراوخوف (خداك معسيت كريك انجام كاور) بهد

'' وَاعْلَمْنُوَّا ..... '' میغده امر ب اس کامعنی یہ ب : تم آگاه ربو (جمہیں معلوم ہونا چاہیے ) اس طرح کا طرز تن ..... جو کہ فعا حت و بلاخت کی انتہائی عظمت کا حال ہے ..... اپی مخصوص کیفیت کے ساتھ عام رائج ہے اس میں کس محکم کو '' آگاہ رہ بن '' اور '' جان لینے '' کے الفاظ کے ساتھ و دُکر کر کے متعلقہ امر کی بابت '' توجد کھنا''،'' احتیاط کرنا'' اور علی طور پر اس کی پاسداری و گلہداری کرنامقصود ہوتا ہے ، زیر نظر آبت مہار کہ میں بھی یہی روش کموظ ہے اور'' و اعْدَبُوّا '' (آگاہ رہو) کے تم سے ' خدا سے ملاقات' (ملاقوه) کو پیش نظر و کموظ خاطر رکھتے ہوئے مملی طور پر تقواتے الی اختیار کرنے کی طرف توجد دلائی گئی ہے۔خداون مالم نے ارشاد فرایا:

سوره انفال ، آیت ۲۴:

0 "وَاعْلَمُو ٓ اللَّهُ يَحُولُ بَيْنَ الْكَرْءِ وَتَلْبِهِ"

(اورتم جان لو کہ الله ، انسان اوراس کے دل کے درمیان حاکل ہوتاہے ) ،

اس سے مرادیہ ہے کہ تم اپنے اور اپنے دلوں کے درمیان اللہ کے حائل ہونے سے ڈرو، اور اسے لمح ظ خاطر رکھو، چوکہ عمل صالح اور روز حساب کا خوف، ایمان کا لازی صب ہے، للذا خداوند عالم نے اپنے کلام کے ذیل بیس بیا لفاظ ارشا و فر مائے: '' وَ بَشِيْرِ الْمُوَّ مِنِيْنَ '' (اور اہل ایمان کو بشارت وخوشخری دو) جیسا کہ سورہ حشر آیت ۱۸ کی ابتداء بیس ارشا دفر مایا: '' نیکا گئے گاا گئی آمنوا اسس '' (اے اہل ایمان)، سسس، اس سے معلوم ہوا کہ اہل ایمان، عمل صالح بجالانے اور روز حساب کا خوف دل بیس رکھنے کے علی مظاہرہ کے نتیجہ بیس خداکی طرف سے اجرعظیم، معادت و کا میا بی اور ابدی حیات کی خوشخری یاتے ہیں سس،

# روايات پرايك نظر

# ایا م چف میں مباشرت کے علم کی وضاحت

 فیملہ کیا ہوا ہے کہ ہماری ہر بات کے برگس مؤقف اعتیار کرے، یہود یوں کی بات س کراسید بن نظیر اورعباد بن بشر حضرت رسول خداً کی خدمت میں حاضر ہوئے اور یہود یوں کی ہرزہ سرائی کے بارے میں بتایا اور پوچھا کہ آیا ہم عورتوں کے ساتھ مباشرت وجنسی طاپ نہ کریں؟ آنخضرت کے چہرہ مبارک کا رنگ شغیر ہوگیا اور گمان ہونے لگا کہ آپ ان پر ناراض ہو سے ہیں، آنخضرت کی یہ کیفیت دیکھ کروہ دونوں برم نبوگ سے باہر چلے گئے اور پھر آپ کے لئے دودھ ..... ہدیہ خطور پر .... ہے آئے، آنخضرت کی خدمت میں ہدیہ پیش کر کے چلے سے تو آپ نے کسی کو ان کے چیچے بھیجا اور انہیں بلا کروہ دودھ دیا جے انہوں نے بیا اور بچھ کے کہ آپ ان برناراض نہیں ہوئے۔

(تفسیر'' درمنٹور'' جلدا صغہ ۲۵۸) تفییر'' درمنٹور'' بی میں سدی سے' وَ بَیسَنَّلُونَگُ عَنِ الْمَحِیْضِ'' کی بابت منتول ہے انہوں نے کہا کہ جس نے بیمسلہ پوچھااس کا نام ثابت بن دحداح تھا۔ ای طرح کی روایت مقاتل نے بھی منقول ہے۔

# طلب اولا دكاتكم

تبذیب میں معزت امام جعفر صادق علیہ السلام سے ' فَا نُتُوْهُنَّ مِنْ حَیْثُ اَ مَرَکُمُ اللهُ ..... ' کی تغییر میں معقول ہے آپ نے ارشاد فر مایا: یہ آ یت طلب اولاد کی بابت نازل ہوئی کہتم ای طرح اولاد طلب کروجس طرح خدانے حمہیں تھم دیا ہے۔

(تغییر درمنثور، جلد ۷ مغیر ۱۳۱۳)

امام صادق كاارشادكراى

کآئی میں ندکور ہے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ جیف والی عورت کے شوہر کے لئے کیا تھم ہے؟ آپ نے فرمایا: مخصوص مقام کے علاوہ سب کچھ جائز ہے۔ (کتاب فروع کافی ، جلد ۵ صفحہ ۵۳۸)

### امام صادق كاايك فرمان

ای کتاب میں آنجناب (امام جعفر صادق علیہ السلام) سے منقول ہے کہ آپ سے اس مورت کے بارے میں پوچھا گیا جس سے چیف کے آخری دن خون آنا بند ہوجائے تو اس سے مباشرت کا کیا تھم ہے؟ امام علیہ السلام نے ارشاد فرمایا کہ اگراس کا شوہر جنسی ملاپ کی خواہش پر قابونہ پاسکے اور اس کے قسل چیف کرنے سے پہلے مباشرت کا خواہاں ہوتو وہ اپنی زوجہ کو تھم دے کہ وہ خصوص مقام کو دھولے اور پھر اس سے مباشرت کرسکتا ہے۔ (فروع کافی جلد ۵ ص ۵۳۹)

ایک اورروایت پی فرکور ہے کہ امام نے ارشا دفر ما یا کہ پی بہتر بختا ہوں کو شل کے بور نباشرت کی جائے۔
فرکورہ بالا مطالب پر بنی روایات کرت سے موجود ہیں ان سے اس مطلب کی تا تیز ہوتی ہے کہ '' فی سطیہ و نئی '' کو تخفیف (ط پر جزم اور پر جزم ) کے ساتھ پڑھا جائے جس کا متی خون چیش کا بند ہو جا تا ہے۔ '' فی سطیہ و نئی سی اراوہ وافقیار پایا جا تا ہے جو یکھیٹو نئی میں فرق ہے کہ یک می شکھٹو نئی ایس بی اراوہ وافقیار پایا جا تا ہے جو کہ سل کرنے (یادھونے) سے موزودیت و مناسبت رکھتا ہے۔ اور یکھیٹو نئی کا متی صول طہارت ہے کہ جس میں اراوہ و افقیار نیا بیا تا لبندا وہ خون بند ہونے نئی سے حاصل ہونے والی طہارت کے متی سے موزودیت رکھتا ہے، اگر سے مورودیت رکھتا ہے، اگر اس سے مراوشس فرق مورودیت رکھتا ہوں کا مطلب یہ ہوگا کہ مباشرت سے قبل مخصوص مقام کا دھونا مرتب ہا اور اگر اس سے مراوشس فرغ پیش کے ساتھ ) ہوتو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ متی ہے کہ شل کے بعد مباشرت کا عمل انجام و یا جا جا گئی اور مباشرت کی جس سل احب السی '' ( بیس بھر اجتا ہوں سے پہلے مباشرت کی جس سے اور تسل کے بعد مباشرت کی جا ہوں '' و السفس ل احب السی '' ( بیس بھر کھنل سے پہلے مباشرت کی جس سے پہلے مباشرت کی جس سے پہلے مباشرت کی جس سے بین طیساں دوران میں مباشرت کی جس سے بین طیساں دوران مباشرت کی حرمت ٹا بت نہیں ہوتی کو قبار کی اور مباشرت کی مباشرت کی جرمت ٹا بت نہیں ہوتی کو قبار کی اور مباشرت کی مباشرت کی حرمت ٹا بت نہیں ہوتی کو قبار کی کی اور مباشرت کی مباشرت کی مباشرت کی اور مباشرت کی اور مباشرت کی مباشرت کی اور مباشرت کی مباشرت کی اور مباشرت کی اور مباشرت کی مباشرت کی درمیان منا فات پیدا ہوجائے گی اور مباشرت کی ۔

#### توبداورطہارت کے بارے میں!

كَانَى مِن حَفرت الم جَعفر صاوق عليه السلام سے آیت مبارکہ'' إِنَّ اللّٰهَ يُحِبُّ التَّوَّابِيْنَ وَيُحِبُّ الْمُنْطَقِّدِيْنَ '' كَانَ النَّاسَ يستنجون بالكرسف واللحجار فم

احدث الوضوء وهو حلق كريم فامر به رسول الله (ص)وصنعه فانزل الله في كتابه ..، "كولً رونى اور بقرول ساستنجاء كرتے بخر بإنى سے طہارت كرتے كى روش آئى جو كرعم وطرز على ہے تو معرت بينيبراسلام نے اس كا عم صاور فر ما يا اور خودا سے انجام ديا ، عب خداو يو عالم نے اپنى مقدس كتاب مل بي آيت نازل فر مائى ' لَيْ اللّهُ يُحِبُّ اللّهُ يَكِ بِ اللّهُ وَاللّهُ وَلّا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَال

اس طرح کی روایات کثرت سے موجود ہیں اوران میں سے بعض روایات میں ندکور ہے کہ سب سے پہلے پائی سے استخاء کرنے والا مخص'' براء بن عازب'' ہے پھر آیت نازل ہوئی اور پیمل شرعی قانون قرار پامیا۔

## سلام بن مستنير کی دلچسپ روايت

کناب اصول کافی بیس سلام بن معتیر سے مروی ہے انہوں نے کہا: بیس صفرت ایوجفزوا ما مجمہ باقر علیہ السلام کی خدمت بیس حاضر ہوئے اور آپ سے کچھمائل دریافت کے،
جب وہ بارگاہ امامت سے رخصت ہونے گئے تو انہوں نے امام سے عرض کی: خدا آپ کوطول بقاء عطافر بائے اور آپ مے فرر لیے ہمیں اپنی عنایات سے بہرہ ورفر مائے،ہم جب آپ کی خدمت بیس حاضر ہوتے ہیں تو ہمارے دلول بیس نری،
ہمارے اعدر دنیا سے بے رغبتی اورلوگوں کے پاس جو پکے دنیاوی مال و ثروت ہے اس سے بے تو جی پیدا ہوجاتی ہے اور جب آپ کی بدم سے باہرجاتے ہیں اورلوگوں کے باس جو پکے دنیاوی مال و ثروت ہے اس سے بو تو جی پیدا ہوجاتی ہوا انجام وسیح ہیں تو در ایس معروف ہوتے ہیں اور تو اس سے معاملات انجام وسیح ہیں تو وسیح ہیں اور تو بالسام نے ارشاد فرمایا: "انسما بھی المقالوب موق تصعب و موق تسہل " ول تو ایس کو تحضرت کی خدمت ہیں عرض کی نام اللہ کے درول! ہمیں امام طیر السلام نے فرمایا: حضرت ہی جو تی ہیں اس کے بعد اس کی بعد اس کے بعد اس کو نے بیان ان کی خدمت میں عرض کی نام اللہ کے درول! ہمیں اور وزنے ہیں اور اسے گمروں میں اپنی اور اسے وقت ہوتی ہے جب ہمی کی میں اور اسے گمروں میں اپنی اولا داور اہل وعیال وعیال وی سے اس کے موروں میں اپنی اور اور اس وقت ہوتی ہے جب ہمی ہوتے ہیں اور اسے گمروں میں اپنی اور اور اس ای اور اور اس میں اور اس کے موروں میں اور اس کی اور اس کو بیا کو میں کے بعد ہمی کو بیا کے موروں میں اپنی اور اس کی اور اس کی اور اس کو میں اور اور اس کو میں اور اور اس کی اور اور اس کو میں اور اس کی میں اور اس کی اور اس کی اور اس کی اور اس کی اور اس کو میں اور اس کی اور اس کی اور اس کی اور اس کی میں کو میں کی سام کو اس کی ہو تا ہو جب ہمی کو میں کی سام کو میں کو میں کی سام کو اس کو میں اور اس کی میں کو میں کو میں کو میں کو اس کو میں کو میں کو کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو میں کو کو کو کو کو کو کو کو کو ک

کساتھ گل لل جاتے ہیں تو وہ دو مانی کینیت اور احساس جوآپی فدمت میں روکر پیدا ہوتا ہے باتی ٹیس رہتا بلک اس میں تبدیلی آجاتی ہو اور ایسا لگا ہے جسے ہم پر کوئی کینیت طاری بی ٹیس ہوئی تھی، تو کیا آپ کو ہمارے بارے میں نفات کا اندیشہ لاحق ہوتا ہے؟ حضرت رسول فدا صلی الله علیہ والرخر مایا: "کلا، ان هده خطوات المشیطان فیر خبکم فی اللدنیا، والله لو تدومون علی المحالة التی وصفتم انفسکم بھا لصافحت کم المملائکة ، ومشیتم علی المماء، ولو انکم تذہبون و تستغفرون الله تعالیٰ لخل خلق خلقاً حتی یدنبوا فیستغفروا الله تعالیٰ لخلق خلقاً حتی یدنبوا فیستغفروا الله تعالیٰ لخلق خلقاً حتی یدنبوا فیستغفروا الله تعالیٰ لنحل فیف فو وا الله عزوج لا: ان الله یحب المستعند وابسن ویسحب المستعند ولی الله عزوج لا: ان الله یحب التوابین ویسحب المستعند و الله عزوج لا: ان الله یحب دراصل یہ سب پی شیطان کی کارگزاری ہے، وہ تہارے دلوں میں دنیا کی طرف توجوالتفات کے جذبات پیدا کرتا رہتا دراصل یہ سب پی شیطان کی کارگزاری ہے، وہ تہارے دلوں میں دنیا کی طرف توجوالتفات کے جذبات پیدا کرتا رہتا ہو کہ آگراییان دراصل یہ سب پی شیطان کی کارگزاری ہے، وہ تہارے دلوں میں دنیا کی طرف توجوالتفات کے جذبات پیدا کرتا رہتا استفار کرتے اور خدا الیس معافی کردیا ، مؤمن سے کاہ مرتک ہو کرفدا سے مرتک ہو کر قدا اس کی مرتک ہو کر قدا اس کے مرتک ہو کر قدا سے کرائی ٹیس سنا: " اِن الله کی پیش الله کا الله کی کو گئر الله کی کو گئر الله کی کو کہ الله کی کو کہ اس کے موجوالتھ کے دروال کو دوست رکھا ہے اور فوال کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرایا ہے: " السّنَ تُحقی و الوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرایا ہے: " السّنَ تُحقی و الوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرایا ہے: " السّنَ تُحقی و الوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرایا ہے: " السّنَ تُحقی و الوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرایا ہے: " السّنَ تُحقی و الوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرایا ہے: " السّنَ تُحقی و الوں کو دوست رکھا ہے کہ اللہ کہ کو کیا ہی کہ کو الوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فرا الی ہو کر کے دولوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فراول کو دوست رکھا ہے ۔ " السّنَ تُحقی کے دولوں کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فراول کو دوست رکھا ہے ) اور خدا نے فراول کو دولوں کو دولوں کیا کے دولوں کو دولوں کو دولوں کو دولوں کو دولوں کو دولوں کو دولوں ک

(كتاب اصول كانى جلد ٢ صغه ٣٢٣)

اس کی ما تدعیاثی نے اپنی تغییر میں ایک روایت ذکر کی ہے،

ندکورہ بالا روایت میں آنخضرت کا ارشاد کرای (اگرتم اسی روحانی کیفیت پر باتی رہو .....) دراصل ولایت کے بلند پاییمقام کی طرف اشارہ ہے کہ جو دنیا سے روگردانی اور خداکی ابدی ولازوال نعتوں کی طرف توجہ کرنے سے عبارت ہے، اس سلسلہ میں سورہ بقرہ کی آیت ۱۵۱ (الَّنِیْنَ إِذَ ٓ اَصَابَتُهُم مُّصِیْبَةٌ) کی تغییر میں بعض مطالب ذکر ہو عجے ہیں۔

 دیگرآیات کی تغییر کے ذیل میں مربوط مطالب پیش کے جائیں ہے،

اورروایت پی فرکوریالفاظ: (کیا تونے خداو ثد عالم کا بیار شادگرا می نیس سنا کہ اللہ تو بر کے والوں کو دوست رکھتا ہے اور پاک ہونے والوں کو دوست رکھتا ہے ) حضرت امام ابوجھٹر محمد باقر علیہ السلام کے ہیں جو آپ نے حمران بن اعین سے خاطب ہو کر فرمائے ، اس میں تو بہ اور تعلیم کی تغییر گنا ہوں کو ترک کر کے اللہ تعالیٰ کی طرف لوئن ، لوح نئس سے گنا مہوں کی گندگیوں کو مٹا ویا اور دل سے معاصی کی نجاستوں کو دور کرتا کی گئی ہے ، تغییر کا بیا نداز (است ف احقم سو السب السب معاصی کی نجاستوں کو دور کرتا کی گئی ہے ، تغییر کا بیا نداز (است ف احقم سو السب السب السب کے مسلم سے حکم سے حکم کے دیگر مرا تب کا استفادہ کرنے سے کہلاتا ہے (بید الکہ مخصوص طبی اصطلاح ہے ) اس کی ما نند ایک مخصوص جبتوں کی بناء پر کسی موضوع کا اثبات ہے ) اس کی ما نند سور و واقعہ کی آ ہے ہو کے (لگریک سُٹ آئے اللہ الم کی ایک ہیں ہورہ و کی ایک ہیں کہ کہ سے کا محل اہل بیت کے پاس ہے کہ و بی '' کا حقیقی مصداتی ہیں ، اور دومر اید کہ طہارت و وضو کے بغیر قرآن بھید کے الفاظ کو چھونا حرام ہے۔

جس طرح فلقت وآفریش فدائی نزانوں سے کسب فیض کر کے اپنے نزولی مراحل طے کرتی ہوئی تقدیروں کے جان (عالم المقادیر) تک بی جاتی ہے ۔۔۔۔جیسا کہ فداوئر عالم نے ارشاد فرمایا ہے" وَ اِنْ قِسْ شَیْءَ اِلَّاعِنْ نَا الله خَرْ آیت ۲۱) ۔۔۔۔۔ ای طرح تقدیروں کے احکام بھی مقائق کی منزلوں سے گزرکرا پنانزولی سنر طے کرتے ہیں (ان مطالب پراچھی طرح فورکریں)۔

اس سلسله بي مزيد وضاحت سورة آل عران آيت > (هُوَ الَّنِيَّ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ مِنْهُ النَّ مُّ مُعْكَلُتٌ .....) كاتغير من في كي جائري - مُعْكَلُتُ .....

ندکورہ بالا مطالب کے پیش نظروہ امر قرین صحت معلوم ہوتا ہے جس کی طرف اشارہ کیا جاچکا ہے کہ زیر بحث آیت مبار کہ بیس تو بداور تطبر سے (ظاہری الفاظ کو طوظ رکھتے ہوئے) پانی سے کی جانے والی طبارت مراد ہے جو کہ بدن سے نجاست کو دور کرنے کے ذریعے اسے اللہ تعالی کی طرف لوٹانے سے عبارت ہے (تطبریینی پانی سے بدن پر کلی ہوئی نجاست کو دور کرنا اور تو بہ لیمنی یاک ہوکر خداکی طرف لوٹ آتا)۔

ان مطالب سے اس روایت کامعنی بھی واضح ہوجاتا ہے جوتنسیر تی کے حوالہ سے ذکر کی جا چکی ہے ، اس میں بیان کیا تھا کہ امام علیہ السلام نے فرمایا: خداوند عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام پرصنیفیت نازل فرمائی ، اس سے مراو '' طہارت'' ہے ، اور وہ دس چیزیں ہیں: پانچ سر میں اور پانچ بدن میں ہیں، وہ پانچ جن کا تعلق سرسے ہے وہ یہ ہیں: موفی پیل نان ، داڑھی رکھنا ، بالوں کی کاٹ چھانٹ ، مسواک کرنا اور دائتوں میں خلال کرنا ، بدن سے تعلق رکھنے والی پانچ

چزیں یہ ہیں۔ بدن کے بال کا ٹا، خت کرنا، ناخن کا ٹا، خسل جنا بت کرنا اور پائی سے طہارت (استجاء وغیره) کرنا، یکی وہ پاکے رہ صنیفیت .....مقدس آکین .... ہے جے ابراہیم علیہ السلام لائے اور وہ آکین منسوخ ٹیس ہوا اور نہ بی قیامت تک منسوخ ہوگا .....اصل عہارت طاحظہ ہو: (انسزل السلم علی ابسراهیم المحنیفیة وهی الطهارة، وهی عشرة اشیاء: خمسة فی الرأس و خمسة فی البدن، فاما التی فی الرأس، فاخذ الشارب، واعفاء اللحی، وطم الشعر، والسواک والسخلال، واما فی البدن، فاخذ الشعر من البدن، والختان، وقلم الساظفار، والفسل من المجنابة والطهور بالماء، وهی الحنیفیة الطاهرة التی جاء بھا ابراهیم فلم تنسخ ولا تنسخ الی یوم القیامة .....) اس روایت ش نہ کوراشیاء وامور ک' طہارت' کے باب سے ہوئے ک باب متعددروایات موجود ہیں اوران روایات میں نہ کور شیاء وامور ک' (نورہ پاک کرنے والا ہے) باب متعددروایات موجود ہیں اوران روایات میں نہ کورے: ''ان النورة طهور'' (نورہ پاک کرنے والا ہے)

## امام رضاً كاارشاد كرامي

تغیر الحیاقی میں ' نیسا و گئم حرث تگئم ........ ' کاتغیر میں معمر بن خلاد کے والہ سے روایت ذکر کائی ہے کہ حضرت امام علی رضاعلیہ السلام نے فر مایا: تم لوگ' وطبی فی المد ہو ' (عورتوں کے ساتھ دبر میں جماع کرنے) کی بابت کیا عقیدہ رکھتے ہو؟ راوی (معمر بن خلاد) نے کہا: میں نے امام کی خدمت میں عرض کی کہ جمعے معلوم ہوا ہے کہ الل مدینہ اسے معیوب نمیں جمعتے ۔ اسے جائز قر اردیتے ہیں ....، امام علیہ السلام نے فر مایا: یہودی کہتے ہے کہ اگر مردا پی نوجہ سے اس کی دبر میں جماع کر ہے تھے کہ اگر مردا پی نوجہ سے اس کی دبر میں جماع کر ہے تو اس کا بچہ بھیٹا بیدا ہوگا، تو خداوند عالم نے آ بت نازل فر مائی جس میں یہود ہوں کے عقیدہ کے برکس محم دیا گیا ہے، ارشاد خداوندی ہے' نیسا و گئم حرث تگئم من آئے گئم من آئے گئم من ترین تم اپنی کھیتی میں جہاں سے چا ہوآ سکتے ہو) ۔ لیخی خواہ بیجھے سے خواہ آگے ہے۔

ای کتاب میں حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے زیر نظر آیت مبار کہ کی تغییر میں منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا "ا فرمایا "اُنی شِنْدُنْم" سے مرادیہ ہے کہ حورت کے مخصوص مقام سے مباشرت کریں خواہ اس کے سامنے کی طرف سے اور خواہ پشت کی طرف سے کریں۔ ( نہ کورہ یا لاحوالہ )

### امام جعفرصادق كافرمان

تفیر اِلْعَاثِی بی میں ابوبسیر کے حوالہ سے منقول ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے اس فض کے بارے میں بوچھا جوائی بیوی سے اس کی دہر میں جماع کرتا ہے تو امام نے اسے تا پندفر مایا اور کہا:
''وایا کہم و محاش النساء''میں کورتوں کی دہر سے مباشرت کرنے سے اجتناب کرنا چاہے اور فرمایا کہ آیت مبارکہ میں''نیسا وُکم مَرْثُ کُمُم مَا اُنْ اَنْ اَلَٰ اُلْمَ مَا اُنْ اَنْ اَلْمُ اَنْ اَنْ اِلْمَا اِلْمَ اَنْ اِلْمَ اِلْمَ اِلْمِ اِلْمَ اِلْمَ اِلْمَ اِلْمَ اللّٰ اِلْمَ اللّٰهِ اللّٰمَ اللّٰ اللّٰ

ای تغییریں فتح بن بزید جرجانی سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ میں نے اس طرح کا سوال حضرت امام علی رضا علی رضا علی را اللہ میں خدمت میں لکھ کر جیجا تو جواب موصول ہوا کہ آپ نے اس فض کے بارے میں سوال کیا ہے جس نے اپنی کنیر کے ساتھ اس کی و بر میں مباشرت کی (توجہیں معلوم ہونا چاہیے کہ) عورت کی مثال ایک تعلونا جیسی ہے اسے ہر گز تکلیف نہیں و بی چاہیے اسے خداوند عالم نے دو تھیتی ' قرار ویا ہے۔

اس طرح کی روایات آئمہ اہل بیت علیم السلام کی طرف سے کثرت کے ساتھ وارد ہوئی ہیں اور وہ کافی،
تہذیب، تغیر العیافی، تغیر فی وغیرہ میں موجود ہیں، ان تمام روایات سے اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ آیت مبارکہ
(نِسَا وُ کُمْ حَرْثُ لَکُمْ سُولُولُ مُ اَ کُیْ شِکْتُم الله بن ابی یعقور کے حوالہ سے حضرت امام جعفرصا دق علیہ
السلام کا جوارشا دگرامی ذکر کیا گیا ہے اس سے بہی معنی مرادلیا جائے ..... کہ صرف مخصوص مقام سے مباشرت روا ہے ....
اس روایت میں اس طرح بیان ہوا ہے کہ ابن ابی یعقور نے کہا: میں نے امام علید السلام سے حورتوں کے ساتھ پشت سے
مباشرت کرنے کے بارے میں یو چھا تو امام نے فرمایا: '' اساب اس' ..... کوئی حرج نہیں ..... کھرامام نے بیآ یت شریفہ
مباشرت کرنے کے بارے میں یو چھا تو امام نے مانی شنتم ''۔

یں جھتا ہوں کہ' الاتیان فی اعجاز ھن'' .....عورتوں سے ان کی پشت سے مباشرت کرنے .... بظاہر ان کی پیٹھ سے ان کے مخصوص مقام سے جنسی طاپ کرتا مراد ہے اور اس مطلب پر آیت مبار کہ سے استدلال کیا جا سکتا ہے جیسا کہ عمر بن خلاد کی روایت میں بھی اس کی تا ئید پائی جاتی ہے۔

#### جابر بن عبدالله كابيان

تغیر دورمنٹور علی ابن عسا کر کے والد سے جابر بن عبدالله کی روایت ذکر کی گئی ہے انہوں نے کہا: افسارا پی عورتوں کے ساتھ پہلو کے بل لیٹ کرجنی طاپ کرتے تھے جبکہ قریش کونا کوں طریقوں سے بیمل انجام دیتے تھے ۔ قریش کے ایک فض نے افسار کی ایک خاتون سے شادی کی اور جب اس کے ساتھ جنسی طاپ کرنا چاہا تو اس نے کہا کہ مرف اس طرح مباشرت ہوگی جس طرح ہمارے ہاں رائج ہے اس کے علاوہ نہیں ، اس بات کی اطلاع حضرت پیٹیمرا سلام کودی گئی تو سیرت بنازل ہوئی (فَا نُتُوا حَرُثُ کُمُ اَنْی شِنْدُمُ ) لیتی عورتوں سے مہاشرت کرو کھڑے ہوئے ، اور لیٹے ہوئے ، بیرطیکہ ایک بی مقام سے ہو۔

#### (تغییر درمنثورجلدا ص۲۷۱)

اس مطلب پر بنی متعدد دوایات محابر کرام کی طرف ہے آیت میاد کہ کے شان نزول کی بابت وارد ہوئی ہیں،
اس سلسلہ بیں ایک دوایت حضرت امام علی دخنا علیہ السلام کے حوالہ ہے بھی ذکر کی جا چک ہے، اور جہلہ "بشرطیہ ایک مقام ہے ہو، مرف جضوص مقام ہے مباشرت کرنے کا کنایہ ہے کیونکہ اہل سنت ہی کی کتب بیں ان کے اپنے معتبر داویوں کے حوالہ ہے کیونکہ اہل سنت ہی کی کتب بیں ان کے اپنے معتبر داویوں کے حوالہ ہے کیونکہ اہل البیت علیم السلام کے فرمودات کے حوالہ ہے کا کتابیہ ہم السلام کے فرمودات دوایات محابر کرام کے اساد مصرح ہے تو بیراسلام ہے متقول ہیں اور جہاں تک آئے تما مل البیت علیم السلام کے فرمودات کا تعدل ہے گا تھا ہی کہ السلام کے فرمودات کے ساتھ بیان کیا گیا ہے لیکن انہوں نے اس سلسلہ بیں آیت مباد کہ (ذِسَا وَ کُمُ مَوْثُ لَکُمْ مُوْثُ اَوْدُ اَحْدُ وَ لُکُمْ اَلَیْ شِکْنُمْ اَی شِکْمُ الله الله علی الله الله ہم الوں نے فرمایا: " فَالَ هَوْکُولَ وَ بَلُونَ اِنْ کُنْدُمُ الله فَی جَدُول کروائی جَبُول الله بی جا ہوا) حضرت لوط نے اپنے مبالوں کی ابی خصوص بیٹوں ( قوم کُل بیٹوں ) کی طرف تو جدمیذول کروائی جبکہ وہ جانتے تھے کہ وہ لوگ ان (جورتوں) سے ان کے خصوص بیٹوں کے مباشرت کے مباشرت کی اللی میں المورت کی الله ہم الوں سے کہ در ہے تھے کہ اگرتم و بر سے مباشرت کی الله ہم الله ہم الوں سے کہ در ہے تھے کہ اگرتم و بر سے مباشرت کے دواہاں بوتوا پی حورت سے ایسا کر اورائی جبکہ وہ جانتے تھے کہ وہ لوگ ان (جورتوں) سے اس خواہاں بوتوا پی حورتوں سے ایسا کر اورائی جبکہ وہ جانے تھے کہ وہ لوگ ان (جورتوں) سے ایسا کر اورائی جبکہ وہ جانے تھے کہ وہ لوگ ان (جورتوں) سے اس کے دورتوں کو دورتوں کے دورتوں کو دورتوں کے دورتوں کے

اس کے باوجود سے مروی ہے کہ وہ ایسا کر ام کی روایات میں مثنق علینیں ہے، چنانچ عبداللہ بن عمر، مالک بن انس اور ابوسعید خدری وغیرہ سے مروی ہے کہ وہ ایسا کرنے میں کوئی حرج نہیں جھتے تھے اور وہ اس کے جواز پر ای آیت (نِسَا وُ کُمُّ حَدْثُ لَکُمْ .....) سے استدلال کرتے تھے بلکہ ابن عمر سے میں مثقول ہے کہ بیآیت ای عمل کے جواز کے بارے میں

نافع کے علاوہ ویکرکیرحوالوں سے ابن عمر کا بید بیان ذکر کیا گیا ہے اور ابن عبد البر سے معقول ہے انہوں نے کہا کہ ابن عمر کی بیدروایت مسجح اور معروف ومشہور ہے ..... کدانہوں نے وطی فی الدبر کے جواز پر آبیت مبارکہ (نِسَا وُ گُمُّ حُرْثٌ لَّكُمْ اللهِ عَمْ اَلْ اللهِ عَمْدُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَمْدُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

'' درمنور' بی ش ابن را بوید، ابویعلی ، ابن جریر کے حوالہ سے ، اور طحاوی سے مشکل الآ فارش اور ابن مردویہ کے اساد سے ابوسعید خدری سے روایت کی گئی ہے کہ ایک فض نے اپنی بوی کے ساتھ اس کی دبر سے مجامعت کی تو لوگوں نے اس کی سخت ندمت کی ، اس وقت یہ آیت نازل ہوئی۔ نِسَاۤ وُ گُدْرَ صَرُ ثُلُّ لُدُرٌ مَا تُوا صَرَ ثُلُمُ اَنُّ اِسْ وَقَتْ یہ آیت نازل ہوئی۔ نِسَاۤ وُ گُدْرَ صَرُ ثُلُّ اَ اُوا کُور مَا تُور درمنور جلدا ص ۲۲۲)

ای کتاب میں خطیب کے والدے ایوسلیمان جوز جانی سے مفول ہے کہ میں نے مالک بن انس سے عورتوں کے ساتھ وطی فی الد بر کے بارے میں پوچھا تو انہوں نے جواب دیا کہ میں ای عمل کے بعد عسل کر کے ابھی فارغ ہوا موں۔(فرکرہ بالاحوالہ)

ای کاب (درمنثور) میں طحادی سے اصنی بن فرج کے حوالہ سے عبداللہ بن قاسم کی روایت ذکر کی گئی ہے کہ انہوں نے کہا: میں دینی امور میں جن حضرات کی پیردی کرتا ہوں ان میں سے میں نے کس کواس عمل (وطی فی الدیر) کے جواز کی بابت شک کرتے نہیں دیکھا (اس کے بعد) عبداللہ نے بیا ہت پڑھی'' نِسَا وُ کُمْ حَرَّثُ لَکُمْ مُ فَالْتُوَّا حَرُثُ لُکُمْ اَلَٰ شِارِدمنثور جلدا ص ۲۱۱) اَلَیْ شِلْتُمْ مُ اَدُیْ اِللَٰ ہو سکتی ہے؟ (تغییر درمنثور جلدا ص ۲۲۱)

" سنن ابی داؤد" میں ابن عباس سے مروی ہے انہوں نے کہا کہ ابن عمر سساللہ اسے معاف کرے سے نظام نہی کا شکار ہوئے ہیں، صورت حال کچھاس طرح ہے کہ انصار کا ایک گروہ جو کہ

اہل کتاب ہیں کے ساتھ معاشرت رکھتے تھے اور اپنے اوپر ان کی علی برتری کا گمان کر کے اپنے کیر افعال میں ان کی پیروی کرتے تھے اور اہل کتاب کا طریقہ کاریہ تھا کہ وہ اپنی مورق سے صرف ایک ہی روش کے ساتھ جنسی ملاپ کرتے تھے اور وہ پوشدہ ترین طرز عمل سے معاشرت کرنے سسسے عبارت ہے ، افسار کے اس گروہ نے جو یہود یوں کے ساتھ کیل جول و معاشرت رکھتا تھا ای روش کو اپنایا جبکہ اس کے برعس قریش کا ایک قبیلہ (گروہ) مورقوں سے جنس ملاپ کی بابت و سعت و آزادی کا قائل تھا اور وہ لوگ مباشرت میں ہرا نداز افقیار کرتے (سامنے سے، پیشر یچھے سے، سیر حالیث کر اول ایک فائل تھا اور وہ لوگ مباشرت میں ہرا نداز افقیار کرتے (سامنے سے، پیشر یچھے سے، سیر حالیث کر اول ایک فائل تھا اور وہ لوگ مباشرت میں ملاپ کرتے تھے)۔ جب مہاج بن مدید مورہ آتے تو ان میں سے ایک مختص نے انصار کی ایک خاتوں سے جنسی ملاپ کرنے میں ملاپ کرنے میں تو بعنی ملاپ کریں ور نہ جس اس نے انکار کردیا اور کہا کہ ہمارے ہاں ایک بی روش رائی ہے اگر آپ اس روش کو اپنا کیس تو بعنی ملاپ کریں ور نہ جس مبارکہ نازل ہوئی (نیسکا وُ گُمْ کُرُثُ گُرُمْ مَا مُن گُرُمْ ہوئے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ صرف مخصوص مقام سے مباشرت کی جائے خواہ جس سامنے سے یا چیٹھ سے یا چیٹھ سے یا چیٹ لٹا ہے ہوئے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ صرف مخصوص مقام سے مباشرت کی جائے خواہ جس سامنے سے یا چیٹھ سے انگر ہوگی نہ ہو ہو ایک ہوئے۔ اس سے مراد یہ ہے کہ صرف مخصوص مقام سے مباشرت کی جائے خواہ جس

اس روایت کوسیوطی نے'' درمنثور'' میں دیگراسنا دسے مجاہدا ورابن عباس کے حوالہ سے ذکر کیا ہے۔

ای کتاب میں ابن عبدالحکم سے منقول ہے کہ شافعی نے محمہ بن حسن سے اس موضوع پر بحث ومناظرہ کیا، محمہ بن حسن نے اس طرح استدلال پیش کیا کہ ..... خداوند عالم نے عورت کو کھیتی قرار دیا ہے اور ..... کھیتی ہونامخصوص مقام سے مباشرت کرنے سے درست قرار پاتا ہے، شافعی نے کہا کہ اس کا مطلب سے ہے کہ اس کے علاوہ ..... دوسرے مقام سے مباشرت کرنا ..... حرام ہونا چاہیے، محمہ بن حسن نے شافعی کی بات کو تسلیم کرلیا، شافعی نے کہا: اگر مرد اس کی پیڈلیوں کے مباشرت کرنا چاہیے، محمہ بن حسن نے شافعی کے بااس میں بھی کھیتی ہے؟ (کیا اسے بھی '' حرث' (کھیتی) کہا جائے گا)، محمہ بن حسن نے کہا۔ نو پھر جس چز کے قائل بی نہیں بن حسن نے کہا۔ نو پھر جس چز کے قائل بی نہیں بن حسن نے کہا۔ نو پھر جس چز کے قائل بی نہیں بواس سے استدلال کیوں کرتے ہو؟ (تفسیر درمنثو رجلدا ص ۲۹۲)

ای کتاب یس ائن جریراورائی افی حاتم کے حوالہ سے سعید بن جیر سے منقول ہے انہوں نے کہا کہ یش اور بجاہد،
ابن عباس کے پاس بیٹے ہوئے تھے کہ ایک فض آ گیا اس نے کہا: کیا جھے آیة الحیض کے بارے یس وضاحت کے ساتھ
بتا تا پند کریں گے؟ ابن عباس نے جواب دیا: کیوں نہیں! اس فض نے آیت مبارکہ کی طاوت کی: ''و بَیسَنَّکُونَکُ عَنِ
الْهَجِیْضِ '' (مِنْ حَیْثُ اَمَرَکُمُ اللّٰهُ تک آیت کو پڑھا) ابن عباس نے کہا: جس مقام سے خون حیض آتا ہے اس سے

مباشرت كرنے كاتهم ديا كيا ہے۔ اس فض نے كہا: تواس آيت كا مطلب كيا ہے ' نِسَا وَ كُمْ حَرْثُ لَكُمْ " فَانْوَاحَرثُ كُلُمْ اللّه الله كيا ہے ' نِسَا وَ كُمْ حَرْثُ لَكُمْ " فَانْوَاحَرثُ كُلُمْ اللّه الله على الله الله على

جیما کرآپ نے ملاحظہ کیا کہ ابن عماس کا استدلال درست نہیں کونکہ آیت الحیض سے مرف بیر ٹابت ہوتا ہے کہ حیث کے ایام عین خون حیش کے ایام عین خون حیش کے ایام عین خون حیش کے ایام عین خون حیث الدیر کا جواز ٹابت ہوتا تو ان (آیة الحیض اور آیة الحرث) کے در میان تافی ک تنگٹم می اُلٹے می کا اُلٹے ہوتا تو ان (آیة الحیض اور آیة الحرث، آیة الحیش کے کم کومنوٹ کر نبیت (ایک دومر کونئی کرنے کی نبیت کی نبیت کی بنیاد پر آیة الحرث، آیة الحیش کے کم کومنوٹ کر سکے، اس کے ساتھ ساتھ آپ اس مطلب سے بھی آگاہ ہو تھے ہیں کہ آیة الحرث - جیسا کہ ان لوگوں نے خیال کیا ہے۔ سے وطی فی الدیر کا جواز ٹابت نہیں ہوتا ، البتہ این عباس سے مروی بعض روایات سے بیٹا بہت ہوتا ہے کہ انہوں نے جملہ من کونئی خون حیث کا الدیر کی حرمت پر استدلال کیا ہے؟ اور اس سلسلہ بی ہم وضاحت کے ساتھ بیان کر چکے ہیں کہ وہ استدلال نہا ہے تا درست (افسد الاستدلال) ہے اور آیت مبار کہ سے مرف بیٹا بہت ہوتا ہے کہ خوابت نیں ماتھ بیان کر چکے ہیں کہ وہ استدلال نہا ہے تا درست (افسد الاستدلال) ہے اور آیت مبار کہ سے مرف بیٹا بیت ہوتا ہے کہ جس سے جس انداز ہیں چاہیں ہوتا اور آیت ہوتا ہا کہ جس سے جس انداز ہیں چاہیں ہوتا ہو کی خوابت نیں موتا ہو کی خوابت نیں کہ خورٹ گئٹم ہے کورٹ کی گئتی ہوتا ٹا بہ ہوتا ہے کہ جس سے جس انداز ہیں چاہیں کہ کہ گیات سے کہ کا کام لے سکتے ہیں ۔ بہر حال بیا کی فقتی مسئلہ ہے اور ہم نے صرف اس مدیک اس بحث ہیں حصر لیا ہے کہ آیات سے کہا ٹابت ہوتا ہے؟ (جو کہ تغیر سے مراب کو کہ آیات سے کہا ٹابت ہوتا ہے؟ (جو کہ تغیر سے مراب کو کہ آیات سے کہا ٹابت ہوتا ہے؟ (جو کہ تغیر سے مراب کو کہ کیا گیا تا مدیک اس بحث ہیں حصر لیا ہیں کہا گیا تا سے کہا ٹابت ہوتا ہے؟ (جو کہ تغیر سے مراب کو کہا ہے)۔

#### آیات ۲۲۲ تا ۲۲۲

وَلاتَجْعَلُوااللهَ عُرْضَةً لِآيْهَانِكُمُ آنْتَكَرُّوْاوَتَتَّقُوْاوَتُصُلِحُوْابَيْنَ النَّاسِ لَ

لايُؤَاخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّغْوِنِ آيْمَانِكُمُ وَلكِن يُّوَاخِذُ كُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمُ وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيْمٌ ﴿ وَاللهُ عَفُورٌ حَلِيْمٌ ﴿

لِكَنِيْنَ يُؤُلُونَ مِنْ نِسَا بِهِمْ تَرَبُّصُ أَنْ بَعَةِ أَشُهُمٍ عَوَانَ فَا ءُوْفَانَ اللهَ عَفُونٌ لَلَّهُ عَفُونٌ صَاحِيْمٌ اللهَ عَفُونٌ صَالِمَ عَلَمْ اللهَ عَفُونٌ صَالِمَ عَلَمْ اللهَ عَفُونُ اللهَ عَفُونُ اللهَ عَفُونُ اللهَ عَفُونُ اللهَ عَفُونُ اللهَ عَلَمْ اللهَ عَلَمْ اللهَ عَلَمُ اللهَ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عِلَمُ عَلَمُ عَلَ

وَإِنْ عَزَ مُواالطَّلَاقَ فَإِنَّ اللهَ سَبِيعٌ عَلِيْمٌ ١٠

#### تزجمه

O '' اورتم الله کواپنی قسموں میں نہ لاؤ ( ڈھال قرار نہ دو) اور وہ یوں کہ نیکی کرنے، تقویل اختیار کرنے اور لوگوں کے درمیان مصالحت کے عمل میں خدا کی قسمیں کھاتے پھرو ....اییانہ کرو ....، الله سننے والا اور جاننے والا ہے''

(rrr)

ن در تهاری بر رباستهی کمانے پرتمهارا مواخذه نه کرے گالیکن وه تمهارے والا دول کی کارگزاری پرضرور تمهارا مواخذه وباز پری کرے گا، الله معاف کرنے والا نهایت بردباری'

(rra)

O ''جولوگ اپنی عورتوں سے مباشرت نہ کرنے کی متم کھاتے ہیں وہ چار مہینے انظار کریں، اگر رجوع کرلیں تو خدامعاف کرنے والا، نہایت مبربان ہے''

(rry)

° ' اوروه اگرطلاق کا پخته اراده کرلیس تو خداسننے والا ،سب پچمه جاننے والا ہے'' (۲۲۷)

# تفبيروبيان

## ا بی قسموں میں خدا کوڈ ھال بنانے کی ممانعت

أُولَاتَجْعَلُواالله عُرُضَةً لِآيُهَانِكُمْ اَنْ تَبَرُّواً ......
 (اورتم الله کواپی قسموں میں و حال نہ بناؤ کداس طرح اپنی برائت کرو.....)

"العرضة" (عين پر پيش كے ساتھ) "غرض" سے مشتق ہے، اس كامعنى كى چيز كوكى دوسرى چيز كے ساسف لانا، پيش كرنا، دكھانا اور معرض بيل قرار دينا ہے تاكداس كے" مقصود" و" مراد" سے موزوں وشائستہ ہونے كا اظہار ہوسكے بيل كوئى مال، يبح كے افر مكان، رہائش كے لئے اور غذا، كھانے كے لئے پیش كى جاتى ہے، اى مناسبت سے اس "فائن" كو" عرض" كہتے ہيں جو تيرا ندازى بيل معين كيا جاتا ہے اور اس دوشيزه كو" عرض" كہتے ہيں جو تكاح كے قابل ہو (عرضة للنكاح)، اور اس سوارى كو جوسفر كے لئے تيار ومبياكى جائے اسے" عرضة للنظاح)، اور اس سوارى كو جوسفر كے لئے تيار ومبياكى جائے اسے" عرضة للنظر" كہتے ہيں۔

یہ ہے'' عرضہ'' کا اصل معنی ، اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ'' راستہ میں کھڑی کی گئی رکاوٹ'' کو عرضہ کہتے ہیں اور اس چیز کو'' عرضہ'' کہتے ہیں جو کس جگہنصب کی جائے تا کہ ایک طرح کی'' رکاوٹ'' کا کام وے جیسے تیروں کے لئے ہدف کے طور پرککڑی وغیرہ کا تختہ نصب کر دیا جاتا ہے اور اس پر لگنے والے تیروں کی کشرت وغیرہ کا اندازہ لگایا جاتا ہے تو اس طرح کے معانی کو'' استعالی معانی'' کہا جاتا ہے کہ جن کا اصل معنی سے المحق وربط نہیں ہوتا بلکہ اصل معنی سے المحق معانی کہلاتے ہیں۔

" ایمان ' (الف پرزبر کے ساتھ ) بیتن کی جمع کا صیغہ ہے جس کامعنی حلف وقتم ہے۔ بیلفظ " بیمین ' سے اخذ کیا عمیا ہے جس کامعنی وایاں ہاتھ ہے کیونکہ عام طور پرقتم ،عہد و بیان اور بیعت وغیرہ میں اس سے استفادہ کیا جاتا ہے ، در حقیقت عمل کے آلہ (ہاتھ) کواصل عمل کا نام دے دیا عمیا کیونکہ ان کے درمیان لازم وطروم کی نسبت پائی جاتی ہے جیسا کہ اس کے برعکس عمل کوآلہ عمل کا نام دیا جاتا ہے مثلاً درمیانی انگلی (سبابہ) کوگالی دینے کے اشارہ کے طور پر استعال کیا جاتا ہے،

بہرحال آیت مبارکہ کامعنی (والله اعلم) بیہوگا: خداکوا پئی قسموں بیں ندلاؤلینی جبتم قتم کھاتے ہوکہ نیکی نہ کروگے، تقوی افتیار نہ کروگے اورلوگوں کے درمیان اصلاح کاعمل انجام نددو گے تو ان قسموں بیں خداکو ندلاؤ کیونکہ خداوند عالم ہرگز اس بات کو پیندئیس کرتا کہ اس کا اسم مبارک نیکی ، تقوی اورلوگوں کے درمیان اصلاح کے عمل سے باز رہنے جیسے اعمال میں ذریعہ قرار پائے کیونکہ اس نے تو ان چیزوں کے انجام دینے کا حکم دیا ہے۔ اس معنی کی تائیدان روایات سے ہوتی ہے جواس آیت شریفہ کے شان نزول کی بابت نازل ہوئی ہیں کہ انہیں ہم عنقریب ذکر کریں گے انشاء الله،

بنابرای جمله ان تنکووا .... اولی کاظ سے بیات عام استعال میں آئی ہے کہ حرف ان 'نجب معدد قرار پائے تواس کے بعد حف ان 'نجب معدد قرار پائے تواس کے بعد حف ان 'نجب معدد قرار پائے تواس کے بعد حف ان 'نجب معدد قرار پائے تواس کے بعد حف ان 'نکر من کیا جاتا ہے (مقدر وتصور ہوتا ہے) جیسا کہ سورہ نما آئی ہے کہ ایس ارشا دہوا: '' پُکپین اللّٰهُ لَکُمْ اَن تَضِلُوا .... 'ن فدا این احکام تمبار ہے لئے واضح طور پر بیان کرتا ہے تاکہ م مراہ نہ ہو)، اگر چہ جمله 'آن تَضِلُوا ''کا تفیلو است '' خدا این اولی کا ظ سے حرف 'آن '' کے بعد حرف نی ''لا' کا اضافہ فرض کر کے معنی کیا جائے تو جملہ یوں ہوگا ''ان کا تضلوا ''کتن '' یہ کہ م مراہ نہ و '' کی تاکہ م مراہ ہو، یہ کی ممکن ہے کہ جائی ورست ہواور وہ یوں کہ جملہ 'آن تکہ وُو اُن کا تحلق جملہ '' وَلا تَجْعَدُوا .....'' کے معنی ومراد سے ہو، اس صورت میں آ ہے کا معنی یوں کیا جائے گا: خدا تمہیں اس طرح کی قشمیں کھانے سے نمی فرما تا ہے یا استعم کو بیان کرتا ہے تا کہ تم نکی کرو، تقوی کی افتیار کرواور لوگوں کے درمیان اصلاح کا ممل کرو،

ایک اختال ہے کہ ''عسر صند'' کا متی زیادہ پیش کی جانے والی چیز ہو،اس صورت میں آیت کا متی ہوگا کہ الله تعالیٰ کی زیادہ تشمیں کھانے سے نبی کی گئی ہے بینی تقصود ہے ہے کہ خدا کی تشمیں زیادہ نہ کھاؤ کیونکہ اگرتم ایسا کرو گے تو کئی کرنے ، تقویل اختیار کرنے اور لوگوں کے درمیان اصلاح کاعمل انجام دینے کو ترک کرنے لگو کے کیونکہ زیادہ تشمیں کھانے سے اس چیز کا احترام ختم یا کم ہوجاتا ہے جس کی تتم کھائی جائے اور تشمیں کھانے مادت ہوجاتی ہے اور رفتہ رفتہ جھوٹی قشم کھانے سے بھی در لیخ نہیں کیا جاتا اور نہ بی اسے معبوب سمجھا جاتا ہے ، زیادہ تشمیں کھانے والاخود اعتادی کی فعمت سے محروم ہوجاتا ہے، بی تو ہے زیادہ تشمیں کھانے والے کی ذاتی حالت و کیفیت ،اس کے ساتھ ساتھ وہ لوگوں کی نظروں

یں بھی گرجا تا ہے کیونکہ لوگ اس کے بارے میں بیعقیدہ ونظریہ قائم کر لیتے ہیں کہ اس مخض سے بچے بولنے کی امیدوتو تع نہیں کی جاسکتی اور وہ خود بھی اپنے بارے میں لوگوں کے عدم اعتاد کا لیقین کر لیتا ہے کہ وہ اس کی کی بات کوصدافت پر بٹی نہیں سجھتے ہیں، لہذا وہ قسموں کا سہارالیتا ہے، وہ اپنی اس حالت کے ساتھ '' کا مصدا تی بن جا تا ہے جس کے بارے میں خداوند عالم نے سوہ القلم آپ یت ۱۰ میں ارشاد فر مایا ہے '' وَ لَا تُطِّاعُ كُلَّ حَلَّا فِ مَّیِهِیْنِ '' (اور تم ہر حلاف .....زیادہ فتمیں کھانے والے ..... پست و بے وقعت محفی کی اطاعت نہ کرو)،

# بمعنى فتميس كهانے كاعدم مواخذه

'' لغو' افعال میں سے اس قطل کو کہتے ہیں جس کا کوئی فائدہ نہ ہو، کسی چیز کا فائدہ داثر اس سے مربوط جہات اور متعلقہ پہلوؤں کے مختلف ہونے کی بناء پر مختلف ہوتا ہے، بنا براین تنم اگر لفظ ہوتو اس کا اپنا مخصوص اثر ہوگا اور اگر عقد ہوتو اس کا اثر و فائدہ اس سے موزوں و مخصوص ہوگا اور تنم اس کا اثر و فائدہ اس سے موزوں و مخصوص ہوگا اور تنم کے لئے ہوتو اس کا اثر و فائدہ اس سے موزوں و مخصوص ہوگا اور تنم کے لئے ہوتو اس کا اثر و فائدہ اس سے موزوں محصوص ہوگا اور تنم کے لئے ہوتو اس کا اثر و فائدہ اس سے موزوں محصوص ہوگا اور تنم کے لئے ہوتو اس کا اثر و نائدہ اس کے فوائد کے انہ کے اور اس کی خلاف ورزی کرنے کا اثر و نتیجہ کے کھا ور ہوگا ۔ اور جہاں تک زیر نظر آئے ہے مہار کہ کا تعلق ہوتو اس میں جو

آیت مبارکہ میں ' پیکا گسکبت گاؤ دیگئے'' کے الفاظ ذکر ہوئے ہیں '' کسب '' کالفظی مینی کمائی ہے ، صنعت وحرف و فیرہ کے ذریعے منفعت حاصل کرنے کو کسب کہتے ہیں ، عام طور پراس کا اصل استعال مادی منفعتوں و فوائد ہیں ہوتا ہے کہ جن سے انسان کی جسمانی ضرور تیں پوری کی جاتی ہیں لیکن استعارہ ہر تیک و برے کام سے حاصل ہونے والے تنائج کے لئے بھی استعال کیا جاتا ہے مثلا ایجھا خلاق اور ہمنوع افراد کی خدمت کے ذریعے نیک نامی اورا چھا تذکرہ کمانا اور پاکیزہ صفات و بلند پاید اوصاف ، علم و فضیلتوں و کمالات کا ان کے موزوں اعمال کے ذریعے حاصل کرنا ، ای طرح کرے اعمال و معاصی کے ارتکاب سے رسوائی ، بدنامی ، ذلت اور لعن وطعن کا کسب کرنا ، تو یہ سب کسب و اکتساب مسلمانے استعارہ استعارہ استعال کے جاتے ہیں ، بعض اہل نظر کا کہنا ہے کہ ان ورنوں (کسب واکتساب) ہیں فرق ہے ، اکتساب کا معنی اپنی قامت کے لئے کی نفع کا حاصل کرنا ہے جبکہ کسب ہیں اپنواور کیل ورسروں کے لئے قائدہ حاصل کرنا ہے معالی کے سب سیکمائی ۔۔۔۔۔کرنا اوروکیل کا مؤکل کے لئے سب کسب و کمائی کی ۔۔۔۔۔۔کرنا اوروکیل کا مؤکل کے لئے سب کسب و کمائی کرنا۔ بہرحال کا سب (کسب کا مؤکل کے لئے ۔۔۔۔۔کمائی کرنا۔ بہرحال کا سب (کسب کا مؤکل کے لئے ۔۔۔۔۔۔کمائی کرنا۔ بہرحال کا سب (کسب کرنے والا) کا اطلاق صرف انسان پر ہوتا ہے غیرانسان پر ٹین ۔۔

# قرآن مجيدين قلب (ول) كامعنى

کسب واکتیاب کے معانی کی ندکورہ وضاحت کو پیش نظرر کھتے ہوئے پیر حقیقت واضح ہوجاتی ہے بلکہ اس امر کی محوائی ہے بلکہ اس امر کی محوائی ہے بلکہ اس امر کی محوائی ہے اور تعقل میں ملتی ہے کہ جملہ ' بیما گسبکٹ ڈائو بگٹم'' میں قلب سے مرادانسان ہے جو کہ روح و بدن کا مجموعہ ہے اور تعقل میں محب و بغض ...... دوستی و دشمنی ..... اور خوف و ڈراوراس طرح کے امور کی نبیت اگر چہدل کی طرف دی جاتی ہے کیونکہ دل بی انسانی بدن میں ایک ایساعضو ہے جوقوت اوراک رکھتا ہے (العضو المدرک) .....عام خیال ونظریہ کی بنیاد پر ....، جیسا

که سننے کی نبیت کان کی طرف، دیکھنے کی نبیت آگھ کی طرف اور چکھنے کی نبیت زبان کی طرف وی جاتی ہے، لیکن کسب و اکتساب کی نبیت انسان کے علاوہ کسی کی طرف ٹیس دی جاسکتی ، زیزنظر آیت مبارکہ کی مانندسور و بقرہ آیت ۲۸۳ ہے جس میں ارشاد ہوا: ''وَجَاّ عَ بِقَالْبِ میں ارشاد ہوا: کی ساتھ آیا)۔

بیامرواضح ہے کہ انسان جب اپنی ذات اور دیگرا صنافی جیوان پرنظر ڈالٹا ہے اور خور و گرکرتا ہے تو اس حقیقت سے آگاہ ہوجا تا ہے کہ بعض عوال مثلاً بیہوش ، دیواگی یا سوداومرگ ، وغیرہ کی وجہ ہے بھی شعور وادراک کی تو تیں با تر ہو جاتی جی یا بالکل ختم ہوجاتی ہیں جبکہ زندگی جو کہ حرکت قلب و نبش کے ذریعے جانی و پیچانی جاتی ہو تی ہے ، اوراگر دل کام کرنا چھوڈ دیتو زندگی ختم ہوجاتی ہے ۔ اس سے انسان کو یقین حاصل ہوجاتا ہے کہ مبداً وسر چشمہ وحیات ، قلب ہے بینی بدل جس دوح کا تعلق سب سے پہلے دل سے قائم ہوتا ہے اور پھرای کے ذریعے دوسر سے اعتماء ۔ سیکہ بین زندگی بوتا ہے ، بنا پر ایس دوحائی آٹار و خواص مثلاً وجدانی احساست جیسے شعور ، پائی جاتی ہے ۔ اس سے سے سے اس (روح) کا تعلق قائم ہوتا ہے ، بنا پر ایس دوحائی آٹار و خواص مثلاً وجدانی احساست جیسے شعور ، ادارہ ، دوسی و مجبت ، وختی و بغض ، امید ، خوف اور اس طرح کے دیگر امور کا تعلق دل سے ہوتا ہے کوئکہ بدن میں روح کے تعلق کی سب سے پہلی مزل و بی ہے ، اس سے دیگر اعضاء بدن کے سرچشمہ کو افعال ہونے کی نفی بھی ٹیس ہو کتی لینی قلب کا سرچشمہ کو اور اس کا سب سے پہلے روح سے تعلق پذیر یہونا دیگر اعضاء کی طرف منسوب کئے جانے والے افعال سرچشمہ کو اور اس کی ور کی اور اس کا سرچشمہ کو الا سے دیکر اعضاء بدن ، تو بیسب ان آلات کی ما تند ہیں کے لئے ، کان سننے کے لئے اور اس طرح دیگر اعضاء بدن ، تو بیسب ان آلات کی ما تند ہیں جن کے ذریعے انسان اسے خصوص فعل کے حوالہ سے اس کا سرچشمہ کولاتا ہے جیسے دماغ سوچنے کے لئے ، آگو دیکھنے کی لئے ، کان سننے کے لئے اداران اسے خصوص فعل کے حوالہ سے اس کا سرچشمہ کولاتا ہے جیسے دماغ سوچنے کے لئے ، آگا کو دیکھنے کرنے اور اس کو انسان ان اسے خصوص فعل کے اور اس طرح دیگر اعضاء بدن ، تو بیسب ان آلات کی ما تند ہیں کے دیے ادر اس کے دیکر اعضاء بدن ، تو بیسب ان آلات کی ما تند ہیں جن کے ذریعے انسان اسے خصوص فعل کیا میں ہوئے گیا ہوئے کے اور اس طرح دیگر اعضاء بدن ، تو بیسب ان آلات کی ما تند ہیں ۔

ندکورہ بالانظریہ کی تائیدان علی تجارب سے ہوتی ہے جو پرندوں پر کئے گئے ہیں کہ وہ دماغ کی قوت سے محروم ہونے کے بعد بھی زندہ ہوتے ہیں چنانچہ تجر بہ گا ہوں میں بعض وسائل وآلات ادر علمی وعملی مراحل سے گزر کر پرندوں کو دماغ سے محروم کر دیا جاتا ہے اور وہ شعور وا دراک کی قوتیں کھو دیتے ہیں لیکن اس کے باوجو دان میں زندگی پائی جاتی ہے اور رفتہ رفتہ ،غذا کے ند طفے اور دل کی حرکت کے رک جانے سے مرجاتے ہیں۔

اس نظریہ کے درست ہونے کی تائید و تقدیق اس امر سے بھی ہوتی ہے کہ علوم طبیعیہ کی تحقیق بحق سے ابھی تک بی نتیجہ حاصل نہیں ہوسکا کہ انسانی جسم میں اعضاء بدن کی عملداری پرکون ٹی چیز حاکم ہے؟ لیننی وہ کون ٹی قوت ہے جو بدن ک ویگر قوتوں کو اپنے زیر فرمان رکھتی ہے اور تمام اعضاء اس کے اقتدار اعلیٰ کے سامیر میں اپنی کارگزاری کا نظام قائم رکھے ہوئے ہیں؟ کیونکہ یہ بات ہر طرح کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ بدن کے تمام اعضاء وجوارح اور فعال قوتیں اپنے اپنے

بظاہر یہی امراس بات کا سبب ہے کہ اور اک وشعور اور ادر اک سے تعلق رکھنے والے امور مثلاً حب وو و تی ، بغض ورحمنی ، رجاء وامید ، خوف و ڈر ، تصد وار اوہ ، حید ، عفت و پاکد امنی ، شجاعت ، جراً ت وغیرہ کو قلب سے نسبت دی جاتی ہے اور قلب سے وہی روح مراد ہے جو بدن سے بلا واسطہ یا بواسط ' قلب تعلق رکھتی ہے اور اسی بناء پرلوگ ان امور کو قلب سے اسی طرح منسوب کرتے ہیں جس طرح روح اور خووا پی طرف ان کی نسبت و سے ہیں چنا نچہ کہا جاتا ہے: قلال چیز کو مست رکھتی ہے ، میر ہے وجو ویس اس کی عبت گھر کرچکی ہے ، میر ادل اسے دوست رکھتا ہے ، اس بجازی استعال کی بناء پر قلب سے نفس وروح ..... جان ..... مراد کی جاتی ہے ، میران کا مجان کہ سینہ پر بھی اس کا اطلاق ہوتا ہے اور چونکہ اس میں دل ہوتا ہے لہذا اسے بھی ادر اک وافعال اور روحانی صفات کی آ ما جگاہ قرار و یا جاتا ہے ، اس کی گی استعالی مثالی مثالی

سوره انعام، آیت ۱۲۵:

0 ' کیشگر خصک کا کالاسلام ''

(اس کا سید، اسلام کے لئے کھول دیتا ہے)

سورہ جمر، آیت ہو:

0 ' اُنگ کیضین صُک کُ کُ ''

(تیراسین تک ہوجاتا ہے)

رسین تکی سے کنا ہے کے طور پر ہے۔

رسین تکی سے کنا ہے کے طور پر ہے۔

سوره احزاب، آیت ۱۰:

0. "وَبَكَعَتِ الْقُلُوبُ الْحَمَّاجِرَ"

(اور جب دل جمر وں کو پہنچ مکئے )

سوره ما نکره ، آیت ۲:

0 "إِنَّاللَّهُ عَلِيْمٌ بِنَاتِ الصُّدُونِ"

(خدادلوں کے رازوں سے بخوبی آگاہ ہے)

عین ممکن ہے کہ قرآن مجید کی فہ کورہ بالا آیات شریفہ سے سیداوردل کی مخصوص تعبیرات زیر بحث نظریہ کی صحت کا ثبوت قرار پائیں، تاہم اس سلسلہ میں واضح ویقینی اظہار خیال نہیں کیا جا سکتا، اور شیخ الفلاسفہ ابوطی بینانے بھی'' ادراک' کو قلب ہی سے وابستہ قرار دیا ہے کہ دماغ اس کے'' آلہ'' کی حیثیت رکھتا ہے، بنا برایں قلب کا کام ادراک اور دماغ کا کام اس کا وسیلہ و آلہ ہونا ہے۔

اب ہم زیرنظرآ یت مبارکہ پرتوجہ کرتے ہیں:

جملہ ''وللکِن یُّؤ اخِنُ کُرُپِما کسکت قُلُو بُکُمُ '' عازعقلی سے خالی دکھائی نہیں دیتا کیونکہ قتم کی بعض قسموں (لغوشم) پرمؤاخذہ نہ کرنے کے اظہار کے بعد بعض دیگر قسموں پرمواخذہ کا قانون لا گوہونا چاہئے تھا جبکہ اس کی بجائے لغو قتم کے تو ڈنے کے نتیجہ بیں عائد ہونے والے گناہ پرمؤاخذہ کا اظہار کیا گیا ہے جس سے اس امر کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ خداوند عالم کو صرف '' دل'' سے سروکار ہے چنانچے سورة بقرہ ، آیت ۲۸۳ میں ارشاد ہوا:

0 "إِنْ تُبْدُاوُامَا فِي اَنْفُسِكُمُ اَوْتُخْفُو لُا يُحَاسِبُكُمْ بِواللهُ"

(جو کچھتمارے دلول میں ہے خواہ اسے ظاہر کرویا چمپاؤ خداتم سے اس کا حساب لے گا)

اورسوره ج ،آيت ٤ سيس يول ارشاموا:

0 "وَالْكِنْ يَتَالُهُ التَّقُوٰى مِنْكُمْ"

(لیکن تمہاراتقو کی خدا تک پہنچتا ہے)

زیرنظرآ بت مبارکہ کے ذیل میں جملہ 'والله عَفْوُ مُ حَلِیْمٌ ' سے اس مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ انو فتم کھا نا مروہ و تا پہند بدہ عمل ہے کیونکہ اس طرح کے اعمال کا سرز دہونا کی مؤمن کوزیب نہیں دیتا ..... نغوہ بے مقصد کا م کا ارتکاب کمی مؤمن کے شایان شان نہیں .....، خداوند عالم نے مؤمنین کی صفات کے تذکرہ میں ارشاد فرمایا ہے کہ کامیاب ہو مجے ایمان والے ، وہ لغوہ بہودہ اور بے مقصد کا موں سے منہ پھیرنے والے ہیں (فَدُنَ اَفْلَحَ الْمُؤْوِمُنُونَ ..... وَالَّنِ يُنَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ) . . سورة المومنون ، آيت ٣ - . ،

## ايلاء كاشرى تكم

O ''لِلَّنِ يُنَ يُؤُلُونَ مِنْ لِسَا بِهِمْ .....الخ'' (ان لوگوں كے لئے جوا في بويوں سے ايلاء كرتے ہيں .....)

'' يُنُوُّلُوْنَ'' كامعدر'' ايسلاء'' (باب افعال) ہے جو'' الميسة'' سے ماخوذ ہے جس كامعنى تتم ہے، شريعت ميں اس سے مراد بيدليا جاتا ہے كہ شو ہرا ہى ہوى پر خصر كرتے ہوئے اور اسے ستانے كے لئے اس سے جنسى ملاپ ندكرنے كى تتم كھائے، يكي معنى زير نظر آيت مبارك ميں محل مراد ومتصود ہے۔

" تَرَبُّصُ" سے مرادا تظار كرنا اور " فَآءُو" كے معدر " في" كامنى رجوع كرنا، والى آنا ہے،

یہاں ایک اولی گفتہ قائل ذکر ہے کہ اس آیت مبارکہ ش' ایسلاء ''کا تعدیہ ترف' مسن ''کے ساتھ ہوا ہے (
یو لون من نسانہ م ) اس کی وجہ بظاہر اس میں ابتعا واور دوری افتیار کرنے کا معنی کا پایا جانا ہے جس سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ یہاں جنسی ملاپ سے اجتناب و دوری فتیار کرنے کہ تم کھانا مراو ہے اور اس کی مزید تا تید چار ماہ انتظار کرنے کے تھم سے بھی ہوتی ہے کو دکھ یہ دت (چار ماہ) جنسی ملاپ کے وجوب کی شرعی حد ہے (اس سے زیادہ دیر تک جنسی ملاپ سے اجتناب جا ترشیں )،

اور'' وَإِنْ عَنَهُ مُواالطَّلَاقَ '' مِن' عزم' سے مراد صرف ارادہ کرنانہیں بلکہ انجام دینا (طلاق دینا) مرا دے دے چنا نچہ و یلی جلد' فَاِنَّ اللَّهُ سَنِیهُ عَلَیْهُ '' مِن بھی ای مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کیونکہ سننا ، اصل طلاق دینے سے موزونیت رکھتا ہے نہ کہ اس کے عزم وارا وہ کرنے ہے،

اور جلاً 'فَإِنَّ اللهَ غَفُوْ مُّ مَّ حِيدُمُ ' سے اس امر کا جُوت ملا ہے کہ اگر ایلاء کے بعدر جو م کرلیا جائے تو ایلاء کے گناہ کی سزاختم ہوجائے گی البتداس کا کفارہ معافی ٹیس ہوگا کیونکہ وہ ایک شرعی تھم ہے جو قامل بخش ٹیس ہوتا، خداوند عالم نے واضح طور پراس سلسلہ میں ارشا وفر مایا ہے:

سوره ما نکره ۱۰ بیت ۹ ۸:

الاينواخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ آينانِكُمُ وَالْكِن يُتَوَاخِذُ كُمْ بِمَاعَقَالَ ثُمُ الاَيْمَانَ فَكَفَّا مَتُهَ إَطْعَامُر
 عَشَرَةٍ مَسْكِيْنَ "

(خدا تمهاری لفوقسموں پرتمہاری باز پرس نہیں کرے گالیکن تمہاری ان پختہ قسموں پرتمہارا موّا خذہ کرے گا (جوتم نے بحر پورارادہ کے ساتھ کھائی ہوں گی) تواس طرح کی قتم کا کفارہ دس مسکینوں کو کھانا کھلانا ہے)

بہر حال آیت مبارکہ کامعنی میہ ہے کہ جو مخص اپنی بیوی سے جنسی ملاپ نہ کرنے کی متم کھائے تو حاکم شریعت اسے چارہ ماہ کی مہلت دے گا، اگر وہ اس مدت کے دوران رجوع کرلے اور زوجہ کے مضوص حقوق ادا کرے (جنسی ملاپ کرے) اور کفارہ ادا کرے تو اس پرکوئی گناہ باتی نہ ہوگا اور اگر اسے طلاق دینے کا پیختہ اردہ کرے اور اسے طلاق دے دے تو وہ بھی مسئلے کا دوسراحل ہوگا، اللہ سننے والا اور جانے والا ہے۔

# روامات پرایک نظر

### قسمول میں خدا کوڈ ھال بنانے کامعنی

تفیرالعیاقی میں آیت مبارکہ''وکا تَجْعَلُواالله عُدُضَةً لِآئیمَانِکُمْ .....'' کی تفیریں حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: اس سے مرادکی شخص کا بیکہنا ہے: لا والله، بلنی والله، صادق علیه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشاد فرمایا: اس سے مرادکی شخص کا بیکہنا ہے: لا والله، بلنی والله،

ای کتاب میں فدکورہ بالا آیت شریفہ کی تغییر میں حضرت امام محمہ باقر اور حضرت امام جعفرصا وق علیجا السلام سے معقول ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ کوئی محف فتم کھائے کہ اپنے بھائی یا پنی ماں یا اس طرح کے افراد سے کلام نہیں کرےگا۔

کاتی میں حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے اس آیت کی تغییر میں ارشا دفر مایا: جب آپ کودوا فراد کے درمیان صلح دمصالحت کے لئے بلایا جائے توضم ندکھا تیں کہ میں ایسا ہر گر نہیں کروں گا۔ آپ کودوا فراد کے درمیان صلح دمصالحت کے لئے بلایا جائے توضم ندکھا تیں کہ میں ایسا ہر گر نہیں کروں گا۔ (کتاب اصول کا تی ، جلد ۲ صفحہ ۲۱۰) فدکورہ بالا تین روایات میں سے پہلی روایت، زیر نظر موضوع کے جو دو معانی ذکر کئے جا بچے ہیں ان میں سے ایک کی بناء پر آیت کی تغییر کرتی ہے، ان (دوسری اور تغییر کی روایت دیگر معنی کے ساتھ آیت کی تغییر کرتی ہے، ان (دوسری اور تغییر کی بناء پر آیت کی تغییر کرتی ہے، ان (دوسری اور تغییر کی بناء پر آیت کی بناء پر المعنی ایک روایت تغییر العیاشی میں حضرت امام محمد باقر اور حضرت امام جعفر صاوت علیجا السلام سے منقول ہے کہ انہوں نے فرمایا: آیت میں اس محض کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جو دوافر اور کے درمیان سلم کا اقد ام کرتا ہے اور ان دونوں کے درمیان پائے جانے والے گناہ کو اپنے سرلے لیتا ہے ۔۔۔۔۔، (تغییر العیاشی ، جلد اص ۱۱۲)۔ اس روایت سے مراد بدلیا جا سکتا ہے کہ کی محض کو شم نمیں کھانی جا ہے بلکہ اسے چا ہے کہ اصلاح کرے اور گناہ اپنے سرلے لے کہ خدامعاف کردینے والا ہے، اس صورت میں وہ آیت پڑکل کرنے والا ہوگا۔

### لغوسے کیا مرادہ؟

كافى بى آيت مبارك (كايُوَّاخِنُ كُمُ اللَّهُ بِاللَّغُوفِيُّ آيْمَانِكُمُ "كَاتْبِير بى معده كوالدس امام جعفر مادق عليه السلام سے روایت كگئ ہے آپ نے ارشاوفر مایا: "نفو "سے مرادیہ ہے كہ كوئی فض" ناوالله "اور" بالى والله" كه كرفتم كھائے جبكه اس كا پخته اراده اس بي شامل نه بور (كافي ، جلد ك صفحه ٢٣٣)

اسی معنی پر بنی ایک روایت کافی میں مسعدہ کے علاوہ کسی دوسری سند سے حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے منقول ہے، اور تفییر '' مجمع البیان'' میں بھی امام محمد ہاقر علیہ السلام اور حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے اسی طرح کی روایت ذکر کی گئی ہے۔ (ملاحظہ ہو: تغییر مجمع البیان ج ۲ ص ۲ س)

### ایلاء سے مراد کیا ہے؟

کاتی ہی میں حضرت امام محمہ باقر اور امام جعفر صادق طیما السلام سے مردی ہے کہ انہوں نے فرمایا: جب کوئی شخص اپنی ہوی سے جنسی ملاپ نہ کرنے کی ضم کھالے تو چار ماہ تک اس مورت کا اس شخص پر کوئی حق نہ ہوگا اور نہ ہی مردمبا شرت کے ترک پر گنا ہگا رہوگا ، اور چار مہینے گزرجائے کے بعد اگر عورت خاموش اور راضی رہے تو مرد پر کوئی گناہ عائد نہ ہوگا لیکن اگروہ حاکم کے پاس شکایت کر ہے تو مرد سے کہا جائے گا کہ یا رجوع کر کے جنسی ملاپ کرویا اسے طلاق دو، طلاق کا عزم کرنے سے مراد یہ ہے کہ اس سے دوری اختیار کرے اور جب وہ حیض سے پاک ہوجائے تو اسے طلاق دے سکتا ہے اور طلاق کے بعد عدت ختم ہونے سے پہلے رجوع کا حق رکھتا ہے، کتاب خدا اور سنت رسول اللہ شن '' ایلاء'' کا بھی معنی اور طلاق کے بعد عدت ختم ہونے سے پہلے رجوع کا حق رکھتا ہے، کتاب خدا اور سنت رسول اللہ شن'' ایلاء'' کا بھی معنی

ہ۔

(كتابكافي جلد٢ ص١٦١)

کاتی ہی میں حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے ایک حدیث بیان کی گئی ہے، آپ نے ارشادفر مایا: ایلاء سے مراد بیہ ہے کہ مرد بیدالفاظ کے کہ واللہ میں تھے سے ہمستری نہیں کروں گا، یا کہے: خدا کی تنم انتھے ستاؤں گا، اور پھراسے ستائے، ( نذکور بالاحوالہ )

'' ایلاء'' کی تفصیلات اوراس سے متعلقہ امور میں شیعہ وسٹی علاء کے درمیان اختلاف رائے پایا جاتا ہے، فقہی کتب میں اس موضوع پرتفصیلی بحث موجود ہے۔

#### آیات ۲۲۸ تا ۲۳۲

اَلطَّلَاقُ مَرَّضِ عَلِمُسَاكُ بِمَعُرُوفِ اَوْتَسُو يُحْبِاحْسَانِ وَلا يَحِلُّ لَكُمُ اَنُ تَأْخُدُو اللهِ عَلَاقُ مَرَّضَ فَإِلَى اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَيْهِمَ الْحَلَا اللهِ عَلَا اللهِ عَلَيْهِمَ اللهِ عَلَيْهُمَ اللهُ اللهُ وَ مَنْ يَتَعَلَّهُ حُدُو وَ اللهِ فَا وَلَيْكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَمَنْ يَتَعَلَّمُ مُلُودُ وَاللهِ فَا وَلَيْكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَمَنْ يَتَعَلَّمُ مُلُودُ وَاللهِ فَا وَلَيْكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَمَنْ يَتَعَلَّمُ مُلُودُ وَاللهِ فَا وَلَيْكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿ وَمَنْ يَتَعَلَّمُ مُلُودُ وَاللهِ فَا وَلَيْكَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿

فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَتُكِحَ زَوْجُاغَيْرَ لَا فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَ آنَ تَتَرَاجَعَ آ إِنْ ظَنَّا آنَ يُقِيمًا حُدُو دَاللهِ \* وَتِلْكُ حُدُو دُاللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ۞

وَإِذَاطَلَقُتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُ نَّ فَامْسِكُوهُ فَيْ بِمَعْرُونِ اَوْسَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُونِ اَوْسَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُونِ وَلاَتُمْسِكُوهُ فَي ضِرَامً النِّتَعْتَدُوا وَمَن يَفْعَلَ ذَٰ لِكَ فَقَلُ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَتُتَّخُرُونِ وَلاَتَتَّخُرُونَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَمَا اَنْ وَلَا تَتَّخُرُونَ اللهِ عَلَيْكُمُ وَمَا اَنْ وَلَا تَتَّخُونُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَمَا اَنْ وَلَا تَتَّخُونُ اللهِ عَلَيْكُمُ وَمَا اللهِ عَلَيْكُمُ مِن اللهِ عَلَيْكُمُ مِن اللهِ عَلَيْكُمُ مِن اللهِ عَلَيْكُمُ مِن اللهُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاعْلَمُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمَا اللهُ وَاللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَ

وَإِذَا طَلَّقُتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُ تَ فَلَا تَعْضُلُوْهُنَ اَنْ يَنْكِفَ اَزُوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْ ابَيْنَهُمْ بِالْمَعُرُوفِ فَإِلْكَيُوعَظُيهِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ فَلِكُمُ اَذْ كَى لَكُمُ وَاظْهَرُ وَاللّٰهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لا تَعْلَمُونَ اللّٰهِ عَلَمُ وَالْمُ

وَالَّذِيْنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمُ وَيَنَ مُوْنَ أَزُوَاجًا يَّتَرَبَّصُنَ بِٱنْفُسِهِنَّ آمُ بَعَةَ اَشُهُدٍ وَّعَشُرُّا ۚ فَإِذَا بَلَغُنَ اَجَلَهُ نَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْبِا فَعَلْنَ فِي ٱنْفُسِهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ \* وَاللَّهُ بِمَاتَعُمَلُونَ خَبِيْرُ ﴿

وَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَاعَ رَّضْتُمْ بِهِمِنْ خِطْبَةِ النِّسَآءَ اَوْا كُنْنُتُمْ فِيَ اَنْفُسِكُمْ لَم عَلِمَ اللهُ اَنَّكُمْ سَتَنَى كُرُوْ نَهُنَّ وَلَكِنَ لَا تُواعِدُ وْهُنَّ سِرًّا إِلَّا إِنْ تَغُوْلُوْ اَتُولًا مَّعُرُوْفًا أَوْلا تَعُوْمُوا عُقْدَةَ النِّكَاجِ حَتَّى يَبْلُغُ الْكِتْبُ اَجَلَهُ وَاعْلَمُوا اَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي اَنْفُسِكُمْ فَاحْدَنُ رُوهُ وَاعْلَمُوا اَنَّ اللهَ عَفُونٌ حَلِيْمٌ هَ لاجُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَالَمُ تَكَسُّوُ هُنَّ اَوْ تَفُوضُوا لَهُنَّ فَرِيْضَةً ۚ وَمَتَّعُوْ هُنَّ ۚ عَلَى الْمُوسِعِ قَلَ مُ الْمُقَالِدِ قَلَ مُ الْمُقَالِدِ قَلَ مُ الْمُعَلَّ الْمُعُرُوفِ \* حَقًا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ۞

وَإِنَّ طَلَّقُتُمُوْهُ تَكِمِنُ قَبُلِ أَنُ تَكَسُّوُهُنَّ وَقَنْ فَرَضَٰتُمْ لَهُنَّ فَرِيْضَةً فَرَصُفُ مَا فَرَضْتُمْ إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُواالَّنِي بِيهِ عُقْدَةُ النِّكَاجِ وَأَنْ تَعْفُوا اَقْرَبُ لِلتَّقُوٰى ۚ وَلاتَنْسُو الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ ۚ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ۚ

خفِظُوُاعَكَ الصَّلَوْتِ وَالصَّلْوِةِ الْوُسْطَى وَقُومُوَا بِلَّهِ فَيْتِينَ ١

فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْسُ كَبَانًا فَإِذَ آامِنْتُمُ فَاذْ كُرُوااللهَ كَمَاعَلَّمُكُمْ مَّالَمُ تَكُونُوْا تَعْلَبُونَ

وَالَّنِيْنَ يُتَوَقَّوْنَ مِنْكُمُ وَيَنَ مُوْنَ اَزُوَاجُا ۚ وَصِيَّةً لِآزُوا جِهِمُ مَّتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخُرَاجٍ ۚ فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَاجُنَا مَ عَلَيْكُمْ فِي مَا فَعَلْنَ فِي ٱلْفُسِهِنَّ مِنْ مَّعُرُونٍ ۚ وَاللَّهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ۞

وَلِلْمُطَلَّقْتِ مَتَاعٌ بِالْمَعْرُ وْفِ حَقَّاعَلَى الْمُتَقِينَ ﴿

كَذَٰ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْيَهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿

#### تر جمہ

O ''جن عورتوں کوطلاق دی گئی ہو وہ تین بار پاک ہونے کا انظار کریں (تین دفعہ ماہواری آنے کے بعد تک)، اگروہ خدااور قیامت کے دن پرایمان رکھتی ہیں توان کے لئے جائز نہیں کہ جو پچھ خدانے ان کے ارحام میں پیدا کیا ہے اسے چھپائیں، اگروہ آپس میں مصالحت چاہیں تو ان کے شوہراس مدت میں دوسروں کی نسبت زیادہ حقد ار ہیں، اورعورتوں پر جوفرائف عائد کئے گئے ہیں اس کے ماند انہیں حقوق دیے گئے ہیں اور مردوں کا ان پر اضافی حق مقرر کیا گیا ہے (ان ذمہ دار یوں کی بناء پر جوان پر عائد ہوئی ہیں) اور خدا توت وغلبہ والا، دانا ہے''۔

O '' طلاق دومرتبہ ہوسکتی ہے (رجعی)، یاضیح ودرست طور پرساتھ رہیں یا استھے طریقہ سے ایک دوسرے سے الگ ہوجائیں، اور تمہارے لئے جائز نہیں ہے کہ جو پھیتم نے انہیں (اپنی بیویوں) وے دیاہے وہ ان سے واپس لوگریہ کہ دونوں (میاں بیوی) کو خدا کے قوانین و احکام کی پاسداری نہ کرنے کا اندیشہ لاحق ہو، اگر تمہیں اس بات کا اندیشہ لاحق ہو کہ وہ دونوں خدا کے مقرر کردہ احکام پر قائم نہ رہیں گے تو پھر ان پر کوئی گناہ نہ ہوگا کہ عورت فدید دے ۔۔۔۔۔ اور اس کے عوض طلاق لے ۔۔۔۔، بی خدا کی مقررہ عدود وقانونی سرحدیں ہیں ان سے تجاوز نہ کرو، جو شخص خدائی حدود سے تجاوز کر بے تو ایسے لوگ بی ظالم ہیں''۔

(۲۲۹)

O '' پھر اگر وہ اسے طلاق دے دے تو وہ عورت اس پر حلال نہ ہوگی ، البتہ اگر وہ دوسرے شوہر سے نکاح کرے اور پھر وہ اسے طلاق دے دے تو اس صورت میں وہ دونوں ایک دوسرے کی طرف رجوع کر سکتے ہیں (دوبارہ نکاح کر سکتے ہیں) بشرطیکہ انہیں خدائی احکام پر قائم رہنے کی امید ہو، یہ خداکی مقرر کردہ صدود وقوانین ہیں جووہ علم

(rm+)

ر کھنے والے لوگوں سے بیان کرتا ہے''۔

O " اور جبتم عورتوں کوطلاق دے دواور وہ طلاق کی عدت پوری کرلیں تو یاتم صحح طور پر انہیں پاس رکھو یا اجھے طریقہ سے ان سے الگ ہو جاؤ، اور انہیں ستانے اور زیاد قلی کرنے کی غرض سے انہیں اپنے ساتھ رکھنے کا فیصلہ نہ کرو، جو اس طرح کرے گویا اس نے اپنے او پر ظلم کیا، تم خدا کی آیات کا نداق ندا ڈاؤ اور اپنے او پر نازل ہونے والی خدا کی تعت کو یا دکر واور اسے بھی یا دکر و کہ اس نے تم پر کتاب نازل کی اور حکمت عطا کی جس کے ذریعے وہ تمہیں تھیمت کرتا ہے، اور تم تقوائے الی اختیار کرواور آگاہ رہو کہ خدا ہر چیز کو بہتر جاشے والا ہے "۔

O '' اور جبتم عورتوں کوطلاق دواور ان کی عدت پوری ہو جائے تو آئیں اس بات سے نہ روکو کہ وہ باہمی رضا مندی کے ساتھ اچھے انداز میں فیصلہ کریں کہ اپنے از واج کے ساتھ انکاح کریں ، بیتھم اس مخص کے لئے ہے کہ جوتم میں سے الله اور آخرت کے دن پر ایمان رکھتا ہو، بیا حکام تہا رے لئے پاکیزگی کشس اور باطنی طہارت کا موجب ہیں، الله بہت جائے والا ہے جبکہ تم آگا ہی نہیں رکھتے''۔

0 '' ماؤل پرلازم ہے کہ اپنے بچوں کو پورے دوسال تک دودھ پلائیں، بیتھم اس کے ہے جو کمل دودھ پلانے کا ارادہ رکھے، اور بچہ کے باپ پر ماؤں کو دودھ پلانے کی مت میں بچھ ومناسب طور پرخوراک اورلباس مہیا کرنا ضروری ہے، کسی پراس کی طاقت واستعداد سے زیادہ ذمہ داری عائد نہیں کی جاتی ، مال کو اس کے بچہ کی وجہ سے تکلیف دی جائے گی اور نہ باپ کو اس کے بچہ کی وجہ سے ستایا جا سکتا ہے، اور وارث پر بھی اس کے ما نشر تھم ہے، اگر دونوں (میاں بیوی) با ہمی رضا مندی اور مشورہ سے سدو وسال سے پہلے سدودھ چھڑ وادیں تو ان پرکوئی گناہ نہیں ، اورا گرتم اپنی اولا دکودودھ پلانے سے پہلے سدودھ چھڑ وادیں تو ان پرکوئی گناہ نہ ہوگا بشر طیکہ جو بچھ بھی دواجھ و

باوقارطور پردو، اورتم تقوائے اللی اختیار کرواور آگاہ رہوکہ تم جو پچھانجام دیتے ہوخدا اسے اچھی طرح دیکھنے ولائے'۔

O '' اورتم میں سے جولوگ فوت ہوجائیں اورا پی بیویاں چھوڑ جائیں تو ان بیویوں کو چا رہم میں سے جولوگ فوت ہوجا کیں اور اپنی عدت کی مدت پوری کرلیں تو وہ جو چا رہے اور جب اپنی عدت کی مدت پوری کرلیں تو وہ جو فیصلہ اپنے بارے میں کریں اس کاتم پر کوئی گناہ نہیں اور اللہ تمہارے اعمال سے بخو بی آگاہے''۔

O '' تم پراس میں کوئی گناہ نہیں کہتم اشارہ و کنایہ سے عورتوں سے خواستگاری کا اظہار کرویا اپنے دلوں میں اس کو پوشیدہ رکھو، خدا جانتا ہے کہتم انہیں یا در کھو گے، لیکن ان سے چھپ چھپ کرعبد نہ کرو گریہ کہ نیک واچھی اچھی ہا تیں کرو، اور مقررہ وقت سے پہلے عقد نکاح کا پختہ اقدام نہ کرو، اور آگاہ رہو کہ اللہ تمہارے دلوں کے رازوں کوجا نتا ہے لہذا اس کی نافر مانی سے فیچ کر رہو، اور جان لو کہ اللہ معاف کرنے والا، نہایت برد بار ہے''۔

0'' اگرتم جنسی ملاپ اور حق مہر معین کرنے سے پہلے عور توں کو طلاق دے دو تو تم پر کوئی گناہ نہیں ، انہیں بہرہ مند کرو ( کچھ مال وغیرہ دو) امیر آ دمی پر اس کی استطاعت کے مطابق اور تک دست پر اس کی مالی حیثیت کے مطابق نیکی کے ساتھ دینا ضروری ہے، مطابق اور بیا کی اور فریضہ قرار دیا گیا ہے''۔

اور بیا نیک لوگوں پر حق اور فریضہ قرار دیا گیا ہے''۔

0 '' اور اگرتم انہیں مہاشرت وجنسی طاپ کرنے سے پہلے طلاق وے دو جبکہ تم حق مہر معین کر بچے ہوتو معین شدہ کا نصف ادا کرتا ضروری ہے، گریہ کہ وہ خود معاف کردیں یا وہ مخض معاف کردے جوعقد نکاح کا اختیار رکھتا ہو، اگرتم خود درگزر کروتو ہے کام تقویٰ سے زیادہ نزدیک ہے، تم آپس میں ایک دوسرے پر بہتری کرنے کو ہرگز فراموش نہ

#### کرو، خدا تبہارے اعمال کواچھی طرح دیکھنے والاہے''۔ (۲۳۷)

O " نمازوں کی ادائیگی کی بحر پور پاسداری کرد بالخصوص درمیانی نماز کی بجا آوری کی، اور نہایت اکساری و کمل اطاعت کے ساتھ خدا کے لئے قیام کرد .....فرائض ادا کرد ......"۔

کرد ......"۔

0 اگرتم خوفز ده ہوتو پیدل چلتے ہوئے پاسواری پر .....نماز ادا کرو .....، اور جب تمہارا خوف دور ہوجائے تو خدا کواس طرح یا دکروجس طرح اس نے تمہیں ان چیزوں کاعلم عطا کیا جن سے تم نا آگاہ تھے'۔

O '' تم میں سے جولوگ بستر مرگ پر ہوں اور اپنی ہویاں چھوڑ کر جائیں تو ان کے لئے وصیت کریں کہ ایک سال تک انہیں نکال باہر کئے بغیر نان ونفقہ دیا جائے ، اور اگروہ خود چلی جائیں اور اپنے بارے میں جو اچھا فیصلہ کریں تو اس میں تم پر کوئی گناہ نہ ہوگا۔ خدا توت وغلبہ والا ، دانا ہے''۔

O '' جن عورتوں کو طلاق دی گئی ہو انہیں نیکی کے ساتھ کچھ دینا چاہیئے، اینا کرنا پر ہیز گارلوگوں پر ضروری ..... حق ..... قرار دیا گیاہے''۔ (۲۴۱)

 اس طرح الله اپنی آیات .....واحکام ..... تمهار بسامنے بیان کرتا ہے کہ شاید تم غور وفکر سے کام لؤ'۔

# تفسيرو بيإن

ز مرِنظر آیات شریفه بیل طلاق ،عدت اور مطلقه عورت کی اپنے بچہ کورضاعت ( دود هدپلانے ) کے احکام اور اس کے خمن میں نماز کے بعض احکام بیان کئے گئے ہیں۔

## طلاق اورعدت و مهركے احكام

O '' وَالْمُطَلَّقْتُ يَتَرَبَّصُنَ بِالْفُسِهِنَّ ثَلْثَةَ قُرُ وَّءً''
(اورمطاقة عورتس اللهِ آپ کوتن دفعه پاک بونے تک روے رکیس)

لفط' طلاق' کامعنی اصل میں رہائی وچینکارا (قیدو بندسے آزادی) ہے، پھراسے استعارہ کے طور پرعورت کو نکاح کی رہی اور زوجیت کی قیدسے آزاد کرنے کے معنی میں استعال کیا گیا ہے اور کثر ت استعال سے یہی اس کا حقیقی معنی ہوگیا،

'' تربعی''کامعنی انظار کرنا اور رکنا ہے، آیت مبار کہیں''نسو بھی''کو' پِاکَفُیسِهِنَّ''کے ساتھ مقید کرکے ذکر کیا گیا ہے تاکہ بیٹا بت ہو کہ یہاں' تربعی'' سے مرادیہ ہے کہ وہ اپنے آپ کومردوں کی جنسی دسترس سے روکے رکھیں، اور اسے ہی عدت لین عدت طلاق کہتے ہیں، اس سے مقصد بیہ وتا ہے کہ ورت اس مدت میں جنسی ملاپ سے دوری اختیار کرے (اپنے آپ کوروکے رکھے) تاکہ حاملہ ہونے کی صورت میں بچہ کے مسئلہ میں غلط نہی پیدا نہ ہو ۔۔۔۔ کہ آیا بچہ بہلے شو ہر سے سے یا دوسرے شو ہر سے ۔۔۔۔

اس جملہ 'یکو بھن با آنفسیوں ''میں عدت کے شرق تھم کے ساتھ ساتھ اس کی وجہ و حکمت کی طرف اشارہ بھی مات ہے کہ بچہ کی بابت غلط بھی نہ ہونے پائے اورنس بیل خرابی پیدانہ ہو .....،البتہ کی حکمت کا تمام موارد میں پایاجانا

ضروری نہیں ہوتا کیونکہ قانون سازی اور عم صاور کرنے ہیں متعلقہ امر سے مر پوط صرف بھاری بجر کم فوا کد وصلحین بلوظ ہوتی ہیں نہ کہ عمومی وکی صلحین ، بنا برایں جملہ ' یَتَرَبَّصْنَ بِا نَفْسِهِیْ ' ایسے ہے جیسے ہم کہیں کہ: مطلقہ عورتیں بچہ کی بابت غلط بھی سے نچنے اور نسل کی صحح نسبت کے شخفظ کے لئے عدت میں بیٹی ہیں (اس مدت میں اپنے آپ کومردوں کی جنسی وسترس سے دور رکھتی ہیں) ، یہ جملہ ' یَتَرَبَّصْنَ بِا نَفْسِهِیْ ' ' خبر کی صورت میں ہے اور اس سے مراد انشاء (حم صاور کرنا) ہے ، انشاء کو خبر کی صورت میں ذکر کرنے کا مقصد عدت کے حم کی تاکید ہے ، یا در ہے کہ انشاء کو خبر کی صورت میں ذکر کرنے کا مقصد عدت کے حم کی تاکید ہے ، یا در ہے کہ انشاء کو خبر کی صورت میں نائے ، کرنا کے دور کھٹی با نیف میں نائے کہ کرنا کے دور کھٹی با نیف کی بائے کہ آ ہے سبت سنا و ، یوں کہتا ہے : تم نے آ ہے سبت سنا تاہے ، اس طرح جملہ ' بیکٹر بیٹ نائے کو برکی صورت میں ذکر کیا گیا ہے۔ اس طرح جملہ ' بیکٹر بیٹ نیٹ کو نشاء کو خبر کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے۔ اس کوروکیں ، تو تھم کے انشاء کو خبر کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے۔ اس کوروکیں ، تو تھم کے انشاء کو خبر کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے۔

'' قُرُ وَ ﴿ ' جَعَ كا صِغد ہے اس كا مفرو' قسوء''ہے، بيلفظ، يش اوراس ہے پاک ہونے، دونوں معنوں بيل استعال ہوتا ہے، اس كى بابت كہا گيا ہے كہوہ ان الفاظ بيل ہے ہو'' اضداد'' كہلاتے ہيں (لينى وہ الفاظ جن كے دو مشاو معانی ہيں) البتہ لغت بيل مادة'' قرء'' كا معنی جع وا كھا كرنا يا اكھا ہونا ہے كين ہر جع اور اكھا كرنے يا اكھا ہونے كے لئے لفظ'' قرء'' استعال ہيں كيا جا تا بلكہ اس جع اور اكھا كرنے كے لئے استعال ہوتا ہے جس كے بعد چيل جا نا اور منتشر ہو جا نا بھی ہو، اس معنی كی بناء پر'' قرء'' كا معنی'' طهر'' ہونا زيادہ مناسب دكھائی ديتا ہے كيونكہ جیش سے پاک ہونے كے دنوں بيس فون جع ہوتا ہے اس لئے اس حالت كو'' قرء'' سے موسوم كيا جا تا ہے اور پھر اس لفظ كوچش كے معنی بيل استعال كيا ہوئى ہو ان ايام بيل خون منتشر ہو جا تا ہے اور باہر لكل جا تا ہے، اس مناسبت كے پيش نظر حروف كو اكھا كرنے اور انہيں اداكر نے كے معنی كے لئے اس لفظ سے استفادہ كرتے ہوئے لفظ'' قراً نہ'' اختيار كيا عميا، قراً تت كن پڑ ھنا، حروف و كلمات كو اكھا كرنے سے داكر نا ، اہل لغت نے صراحت كے ساتھ بيان كيا ہے كہ لفظ' قراً تہ'' اختيار كيا عمل كرنے ہوئے تھا ہو : كا معنی خع و المحل معنی خع و الكھا كرنا ہو با ہر كل میں موجود ہیں، ملا حظہ ہو :

سوره قيامت، آيت ۱۸:

٥ ' 'لا تُحرِّ كُبِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلِبِهِ أَنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرُ إِنَهُ فَا إِذَا قَرَ أَنْهُ فَالَّبِعُ قُرُ إِنَهُ"

(اسے جلدی جلدی پڑھنے کے لئے اپٹی زبان کوحرکت نہ دو، اس کا جمع کرنا اور اس کا پڑھنا ہمارے ذمہ ہے اور

جب ہم اسے پڑھ لیں تو اس کی پیروی کرو)

سوره بنی اسرائیل ۱۰ پیت ۲۰۱:

O ' وَقُرُ النَّافَرَقُلُهُ لِتَقْمَ الْأَعَلَى النَّاسِ عَلَى مُكَثْرٍ .....'

(اورہم نے قرآن کوجدا جدا کر کے ؛ زل کیا تا کہ آپ اسے تھبر تھبر کرلوگوں کے سامنے پڑھیں .....) ان دوآ بیوں میں لفظ'' قرآن' اختیار کیا گیا ہے، لفظ'' کتاب'' یا لفظ'' فرقان' یا ان جیسے الفاظ استعال نہیں کے گئے اور اس بناء پرقرآن لینی کلام اللی کو'' قرآن ،، سے موسوم کیا گیا ہے۔

مشہور و معروف ماہر لفت، راغب اصفہانی نے اپنی شہرہ آفاق کتاب المفردات میں لکھا ہے کہ لفظ'' قرء''
در حقیقت طہر (پاک ہونے کی حالت) سے چیف کی حالت میں آنے کے معنی رکھتا ہے اور چونکہ وہ لفظ طہر اور چیف دونوں
حالتوں کا نام ہے لہذا اسے ان دونوں میں سے ہرایک حالت کے لئے الگ الگ بھی استعال کیا جاتا ہے کوئکہ جونام دو
چیزوں کے لئے اکٹھا بتایا گیا ہوا سے ان میں سے ایک کے لئے الگ بھی استعال کیا جاسکتا ہے مثلاً لفظ' ہاکہ ' دستر خوان ورغذا کے مجموعہ کا نام ہے، اسے ان میں سے ہرایک کے لئے الگ بھی استعال کیا جاتا ہے یعنی صرف دستر خوان کو بھی
اورغذا کے مجموعہ کا نام ہے، اسے ان میں سے ہرایک کے لئے الگ الگ بھی استعال کیا جاتا ہے یعنی صرف دستر خوان کو بھی
'' ماکمہ'' کہا جاتا ہے اور'' غذا'' کو بھی'' ماکمہ'' کہتے ہیں، لفظ'' قرء'' بھی صرف طہر یا صرف چیف کا نام نہیں کیونکہ جس
عورت کو بھی خون چیف نہ آتا ہوا سے'' ذات فسرء'' نہیں کہا جاتا اور نہ بی اس عورت کو '' ذات فسرء'' (قرءوالی) کہا
جاتا ہے جے ہمیشہ خون حیض نہ آتا ہوا سے'' ذات فسرء'' نہیں کہا جاتا اور نہ بی اس عورت کو '' ذات فسرء'' (قرءوالی) کہا

## مطلقة عورتول كيعض احكام

O '' وَلا يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُنتُمْنَ مَاخَلَقَ اللهُ فِي ٓ أَنْ حَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُوُمِنَّ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ'' (اوربیجا تزنیس کروه اس چیزکوچمپائیس جوخدانے ان کے رحوں میں پیدا کی ہے اگروه الله اور آخرت کے دن پرایمان رکھتی ہیں)

اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ مطلقہ عورت پرحرام ہے کہ وہ اپنے حائفہہ ہونے یا حاملہ ہونے کواس لئے پوشیدہ رکھے کہ عدت کی مدت کے خاتمہ کا جلدا ظہار کرسکے یا شوہر کوستائے تا کہ وہ رجوع نہ کرسکے، اوراس طرح کے دیگرا مورکی بناء پر اپنی اندرونی حالت کوظا ہرنہ کرے توبیسب پچھاس پرحرام قرار دیا گیا ہے۔

جملہ' اِن کُن یُوْمِنَ بِاللّٰهِ وَالْمَیوْمِرالْاٰخِدِ'' (بشرطیکہ وہ الله اور آخرت کے دن پر ایمان رکمتی ہوں) اندرونی حالت کے مخفی رکھنے کی حرمت کی شرط کے طور پر ذکر ہوا ہے، جبکہ عدت کے اصل تھم کوایمان کے ساتھ مشروط نہیں کیا عیا تواس کی وجاس کے سوا پی خین ہوسکتی کہ اس تھم پر عمل کرنے کی ترغیب دلائی گئی ہے اور اس پر قائم رہنے کی تاکید کی گئی ہے کہ اور دوز قیامت پر ایمان کہ جس پر شریعت اسلامید کی ہیں گئی ہے کہ بیتھم، خدا اور دوز قیامت پر ایمان کہ جس پر شریعت اسلامید کی بنیاد قائم ہے کا لاز می حصہ جو جزء ہے، لبندا اسلام کے دائرہ میں رہ کر اس تھم سے بے نیازی قائل تصور نہیں، ہمارے دو زمرہ کے عام محاوروں میں اس طرح کی قیدوشرط کے ساتھ بات کرنے کی مثالیس کثرت سے پائی جاتی ہیں مثلاً یوں کہا جاتا ہے:
اگر اپنے لئے بہتری چا ہے ہوتو لوگوں کے ساتھ حسن معاشرت اپناؤ، یاکسی نیارسے کہا جاتا ہے: اگر شفاوت ندرس چا ہے ہوتو تو گوگوں کے ساتھ حسن معاشرت اپناؤ، یاکسی نیارسے کہا جاتا ہے: اگر شفاوت ندرس چا ہے ہوتو تو پر ہیز سے کام لو۔

## طلاق کے بعدر جوع کرنے کا بیان

و بُعُوْ لَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَ فَى ذٰلِكَ إِنْ أَسَادُ وَ الصلاحًا"
 (اوران كيشو برانبين والسلا نے كازيادہ حق ركھتے ہيں اگروہ اصلاح كے خواہشمند ہوں)

"بعولة" بعلى كى جمع كاصيف به جس كامعنى شو جرب البند بيلفظ رشد زوجيت كے باتى ہونے تك اس معنى ميں قابل استعال ہوتا ہے ، اس معنى كے حوالہ سے اسے برترى، قوت و تو انمندى اور خيوں و دشوار بوں ميں ثابت قدى جيسے معانى ميں استعال كيا جانا رواسم جما جاتا ہے كيونكه مردكو عورت كے مقابلہ ميں بيخ صوصيات حاصل ہيں ، اس معنى كى مناسبت سے ويگر الفاظ كے اهتقاق ميں اس لفظ (بعل) كو اصل قرار ديا گيا ہے ، بنا برايں گھوڑا يا اون فيره كے سواركو " بعل الدابة" كہا جاتا ہے ، اسى طرح او فيح زمين ، بت اور كھجور كے بلند درخت كو " بعل " كہتے ہيں -

'' بُعُوْ لَتُهُنَّ '' میں شمیر '' هن'' کی بازگشت '' لسله مطلقات'' کی طرف ہے، البتہ یہاں'' مطلقات'' سے مرادصرف وہ خواتین ہیں جنہیں طلاق رجعی دی گئی ہو، طلاق بائن والی خواتین اس تھم میں شامل نہیں ( یعنی وہ خواتین جنہیں طلاق رجعی دی گئی ہوان کے شوہروں کورجوع کرنے کاحق حاصل ہے )۔

حرف ﴿ فَالِكَ ''كاشارہ ' فسوبص '' يعنى عدت كى طرف ہے، اورائے ' إِنَّ أَسَادُ وَّ الصَلَاحَ ا' كَساتَهِ مشروط ومقيد كرنے كا مطلب اس امركا اثبات ہے كدرجوع كرنا صرف اصلاح كى غرض سے ہو، ضرر پہنچانے اورستانے و تكليف دينے كے لئے مذہو كيونكداس كے بعد والى آيت (٢٣١) ميں واضح طور پر اشارہ ہوا ہے: '' وَ لَا تُنْسِيكُوْهُنَّ تَكُليفَ وَيَعَدُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ

ضِوَا مَالِّتَعْتَكُواْ " (اورتم انهين تكيف دين اورزيا دتى كرنے كے لئے مت اپنے ياس ركھو)\_

لفظ' آ کی ' اسم تفضیل کا صیغہ ہے اس کا معنی' زیادہ حقد از' ہے، اصولی طور پر اسم تفضیل، تقابلی مورد میں استعال کیا جاتا ہے بینی جہاں دوافر ادکا تقابل ہواوران میں سے ایک کم اور ایک زیادہ حق رکھتا ہووہاں اسم تفضیل کے صیغہ کے ذریعے زیادہ حق رکھتا ہووہاں اسم تفضیل کے صیغہ کے ذریعے زیادہ حق رکھنے والے کا اظہار مقصود ہوتا ہے، تقابل میں بدامر بھیشہ کھی ظاہوت ہے کہ طرفین میں کی اور زیادہ ہونے کی نسبت برقر ار ہو، بہاں پہلے شو ہر کے زیادہ حقد ار ہونے کے حوالہ سے دوسرے افراد کے کم حقد ار ہونے کا ثبوت ملت ہونے کی نسبت برقر ار ہو، بہاں پہلے شو ہر کے زیادہ حقد ار ہونے کا بابت پہلاشو ہر، دوسرے خواستگاروں کی نسبت رشتہ زوجیت قائم کرنے ملت ہے بہلے شو ہر کا دوبارہ نکاح کرنے میں دوسروں کی کا زیادہ حقد ار ہوناس کے میں البتہ ' رجوع' ، ( کہ کا زیادہ حقد ار ہوناس کے سابقہ رشتہ کہ زوجیت کی وجہ سے ہے جبکہ دیگر افراداس سے محروم ہیں ، البتہ ' رجوع' ، ( کہ خیست زیادہ حقد ار بوناس کے سابقہ رشتہ کہ وجبت کی وجہ سے جبکہ دیگر افراداس سے محروم ہیں ، البتہ ' رہوع' ، ( کہ خیست زیادہ حقد ار بوناس کے سابقہ رشتہ کی درست نہ ہوگا۔ اور پہلے شو ہر کی نسبت سے حجم ہوگا کیونکہ ' واپسی ' میں ' رد ) کا اطلاق درست نہ ہوگا۔ اور پہلے شو ہر کور جوع کرنے کے لئے نے عقد کی ضرورت میں جور نہ لفظ ' واپسی ' رد ) کا اطلاق درست نہ ہوگا۔ اور پہلے شو ہر کورجوع کرنے کے لئے نے عقد کی ضرورت میں جور نہ لفظ ' واپسی ' کی کے خواستگا دوں کو خقد جد بید لازی ہے۔

ندکورہ بالا مطالب سے بیامر ظاہر ہوتا ہے کہ اس آیت مبار کہ ہیں معنی کے لاظ سے ایک نہایت لطیف مفہوم
پوشیدہ ہے جس کی بناء پرآیت کا اس طرح معنی کیا جائے گا: ''وبعولتھ ن احق بھن من غیر ھیم ''اوران کے شوہر،
ووسروں کی نسبت ان کے زیادہ حقدار ہیں'' اور بیری (اور زیادہ حقدار ہونا) اسی صورت میں حاصل ہوسکتا ہے کہ وہ
(شوہر) عدت کے ایام میں ان کی طرف رجوع کریں، البتہ یہ بات واضح ہے کہ رجوع کرنے اور واپسی کا حقدار ہونا،
رجعی طلاق ہی میں ممکن ہے بائن طلاق میں نہیں، اوراک سے ثابت ہوتا ہے کہ اس سم کا تعلق ان عورتوں سے ہے جنہیں
رجعی طلاق دی گئی ہو (کہ ان کے شوہر عدت کے دنوں میں رجوع کرنے کا دوسروں کی نسبت زیادہ جن رکھتے ہیں)، لہذا
رجعی طلاق دی گئی ہو (کہ ان کے شوہر عدت کے دنوں میں رجوع کرنے کا دوسروں کی نسبت زیادہ جن رکھتے ہیں)، لہذا

آیت مبارکہ میں ندکورہ تھم (وَ بُعُوْ لَتُهُنَّ اَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ) سے بدامر بھی معلوم ہوتا ہے کہ یہاں''مطلقات'' سے صرف وہی عورتیں مراد ہیں جن کے ساتھ مباشرت وجنسی ملاپ ہو چکا ہواوروہ حاکفیہ ہوں اور حاملہ ند ہوں ، اور جہاں تک ان عورتوں کے احکام کا تعلق ہے جن سے جنسی ملاپ ند ہو چکا ہویا یا کستہ ہوں یا ابھی سن بلوغ کونہ پیٹی ہوں یا حاملہ ہوں تو وہ دیگرآیات میں ذکر کئے جاکیں عے۔

# حقوق وفرائض كاعا دلا نه نظام اور تخلیقی درجه بندی

O '' وَ لَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعُرُ وْفِ '' وَلِلدِّ جَالِ عَلَيْهِنَّ دَىَ جَدُّ '' (اوران پر جوفرائض عائد کئے گئے ہیں اس کے مانندانہیں حقوق دیئے گئے ہیں اور مردوں کا ان پراضافی حق مقرر کیا گیاہے)

"معروف" اس حقیقت کا نام ہے جے لوگ اپنے ہمنوع افراد کے درمیان رائج معاشرتی زندگی کے مخصوص ذوق کے ذریعے پہچانے ہیں (جس کالفظی ترجمہ ' پہچانی ہوئی چیز' ہے )، زیر نظر سلسلہ آیات مبار کہ میں خداوند عالم نے اس لفظ کو بار بار ذکر کیا ہے چنانچہ بارہ مقامات میں لفظ ' معروف' آیا ہے، اسے مکرر ذکر کرنے کا مقصد اس مطلب کی ابھیت کا اظہار ہے کہ بیگل لیعنی طلاق اور اس سے متعلقہ امور فطرت سلیمہ کے مقدس اصدلوں اور پاکیزہ بنیا دوں پر استوار ہوں، بنا برایں '' معروف' ' یعنی نیک و اچھا کام اور ستحن طرزعمل وہ ہے جوعقلی ہدایت و رہنمائی ، قانون شرع ، پاکیزہ اخلاقی فضیلت اور اصول اوب کی نعمتوں سے بہرہ ورہو۔

عورت کے مقابلہ میں بلند ہوتا ہے (مرد کی عورت پر برتری یا مقام ومنزلت کی بلندی، وجودی لحاظ سے نہیں بلکہ معاشرتی و عائلی ذ مہداریوں کی بناء پر ہے )۔

اس بیان سے بیامرواضی ہوجاتا ہے کہ جملہ 'وَلِلرِّ جَالِ عَلَیْهِ تَ دَیَرَجَةٌ ' دراصل اپنے سابق جملہ کی پیمیل کرتا ہے اور دونوں سے ایک ہی معنی مراد ہے اور وہ یہ کہ ' خدا نے مردا ورعورت ۔۔ یا مطلقہ عورت ۔۔ کے درمیان مساوات قرار دی ہے اس کے باوجود مرد کواضافی ذمہ داریوں کی بنیاد پراضافی حقوق ومزلت کو بھی کمحوظ رکھا ہے اورعورت کواس کی معاشرتی وعائلی ذمہ داریوں کے عین مطابق مقام ومزلت اور حقوق عطافر مائے ہیں ، اس موضوع کی بابت تفصیلی طور پر ' علمی بحث' کے ذیل میں مطالب ذکر کے جائیں گے ، انشاء الله۔

# دو با رطلاق کی گنجائش کا شری ضابطه

' اَلطَّلَاقُ مَرَّتُنِ " فَإَمْسَاكُ بِمَعْرُوْنٍ أَوْتَشُرِيْحُ بِإِحْسَانٍ ''
 (طلاق دومر تبہ ہے: پھر نیکی کے ساتھ رو کنا ہے یا اچھائی کے ساتھ چھوڑ دیتا ہے )

لفظ'' مرتان'' تثنيه كاصيغه باس كامفرد'' مرق'' ب جس كامعن '' ايك بار' ب، بي' مرور' سے مشتق ب جس كامعن'' محرّ رنا'' ب اورصرف ايك بارا نجام دينے كامعن ديتا ہے، ديگر الفاظ: '' دف عد، كو ة اور نولة'' بحى '' موة'' كے ہم وزن، ہم معنی اور ہم پلہ ہیں۔

'' تسرت' کالفوی معن'' مویشیوں کو چرنے کے لئے چراگاہ میں چھوڑنا'' ہے، اور یہ' سرح '' سے مشتق ہے، سرح ، بے کا نثوں کے ایک میوہ وار درخت کا نام ہے جے اونٹ کھاتے ہیں، چنا نچہ کہا جاتا ہے: مسرحت المبابل (میں نے اونٹ کو سرح کھانے کے لئے آزاد چھوڑ دیا ہے )، مطلقہ عورت کی بابت بیانفظ استعار ہ استعال ہوا ہے اس سے مراد عدت کے دوران اس کی طرف رجوع نہ کرنا اور عدت کے ایام پورے ہونے تک اس سے دوری اختیار کرنا ہے۔ اس کی تفصیلات عقریب ذکر کی جائیں گی۔

جملہ' اَلطَّلَاقُ مَرَّتُنِ'' یُس طلاق سے مراو، رجعی طلاق ہے کہ جس میں عدت کے دوران، شوہر رجوع کرسکتا ہے ای لئے اس جملہ کے فوراً بعد ارشاد ہوا: '' فَالْمُسَاكَ بِمَعْرُونِ اَوْتَسُرِیْ ﴿ بِالْحَسَانِ '' (یا اسے نیکی کے ساتھ روکے یا نیک طریقہ سے چھوڑ دے ) اور تیسری مرتبہ طلاق کہ جس کے بعدر جوع نہیں ہوسکتا اسے جملہ'' فَانُ طَلَّقَهَا فَلَا

تَحِلُّ لَدُونُ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحُ زَوْجًا غَيْرَةً" مِن وَكُرِيا كيا بـ

جملہ' اُو تَسُرِیَ عَبِاِ حُسَانٍ '' مِن ترق سے بظاہر بیمراد ہے کہ اسے ساتھ رہنے اور ہمیشہ جدا ہونے کا فیصلہ کرنے میں آزادی دی جائے۔۔ طلاق رجعی اور طلاق بائن کی درمیانی مدت میں اس کی طرف رجوع نہ کیا جائے۔۔ اور دوطلاقوں کے بعد عدت نتم ہونے تک اسے اس کے حال پر چھوڑ دیا جائے (دوطلاقوں کے بعد عدت پوری ہونے تک اس کی طرف رجوع نہ کیا جائے )، اور اس سے زیادہ واضح وظاہرا حمال ہے ہے کہ اس سے مراد تیسری طلاق ہے چنا نچہ اس کی طرف رجوع نہ کیا جائے )، اور اس سے زیادہ واضح وظاہرا حمال ہے ہے کہ اس سے مراد تیسری طلاق ہے چنا نچہ اس احمال کی تائید اس سے بہلے جملہ' فَوافَ طلاق ہے نہ کی ہوتی ہے، بنا ہرایں آ بیمبار کہ' فَوافَ طلاق ہے فیات تکھی افلا تک کے اجمال میان کے بعد تفصیلی بیان کی حیثیت رکھتی ہے۔

### ایک اد بی نکته

آیت مبارکہ میں ایک نہایت اطیف نکتہ کی طرف اشارہ بھی پایا جا تا ہے اوروہ یہ کہ امساک کو معروف اور تشریب گئے و احسان کے ساتھ مقید کر کے ذکر کیا گیا ہے ، اس کی بنیا دی حکمت ہے ہے کہ گا ہے ایما ہوتا ہے کہ طلاق کے بعد رجوع کرنا اور عورت کو دوبارہ رشتہ نو وجیت میں لانا اسے ستانے و تکلیف دینے کی غرض سے ہوتا ہے تو ایما عمل ''مسنکو '' اور خسلاف معروف '' ہے اس لئے خداو نوعالم نے '' امساک '' یعنی دومر تبطلاق کے بعد دوبارہ رشتہ نو وجیت میر قرارر کھنے کو '' مسعووف '' ہے اس لئے خداو نوعالم نے '' امساک '' یعنی دومر تبطلاق کے بعد دوبارہ رشتہ نووجیت کر اور کھنے کو '' کے ساتھ مقید کر کے ذکر فر مایا ہے ، اس کی مثال ہے ہے کہ کوئی شخص اپنی بیوی کو طلاق دے اس سے علیمدگی اختیار کر لے اور پھر جو ں بی اس کی عدت تمام ہونے کو ہوتو رجوع کر لے ، اس طرح پھر اسے طلاق دے اور پھر رجوع کر لے ، اور بیسب پھوا سے افریت و آزار پہنچانے کے لئے ہو، تو اس کا بار بار ایسا کرنا شریعت اسلا میہ کی رو سے '' مکر' (کاف پر زبر کے ساتھ) کہلاتا ہے جو کہ'' معروف ''کا تقطۂ مقائل ہے اور اسلام نے اسے حرام قرار دیا ہے ہیں جو خداو نوعالم نے مرداور حورت کے درمیان قرار دیا ہی ہی ہی دو اداری ، انس وجبت اور اس گائی گیا ہے اس سے باہی رواداری ، انس وجبت اور اس گائی سکون کا سامان ہوتا ہے جو خداو نوعالم نے مرداور حورت کے درمیان قرار دیا ہے۔

یہ ہے امساک بالمعروف کی وضاحت، ای طرح عین ممکن ہے کہ تسریح بھی '' مکر'' (کاف پر زبر کے ساتھ)
اور '' خلاف و معروف'' طور پر انجام پائے کہ اس میں دشمنی و غصہ کے واٹل کا رفر ما ہوں اور انقا می صورت پیدا ہو جائے،
بنابرایں شریعت مقدسہ اسلامیہ میں تسریح کی جس شم کوضیح و جائز قر اردیا گیا ہے وہ اس طرز عمل سے عبارت ہے جے لوگ
موزوں ومنا سب سمجیس اور عقلی معیاروں پر پورا اثرتا ہواور شریعت کی تگاہ میں بھی'' مکر'' ندہو، اس کی طرف اشارہ کرتے
ہوئے خداو ندعا کم نے ارشاوفر مایا ہے: '' فسامسکو ھن بسمعروف او سرحوھن بمعروف''اس آیت میں

" اساك" اور" تسريح" دونول كے ساتھ" معروف" كى قيدلگائى كئى ہے جبكه زير نظرة بت مباركه ميں ارشاد ہوا: " أَوْ تَسُرِينَ ﴿ بِإِحْسَانٍ ''، ترت كو' معروف' كى بجائے' احمان' كى قيد كے ساتھ ذكر كيا ميا ہے كيونكه ' احمان' ميں '' معروف'' کی نسبت زیادہ اچھائی کامعنی پایا جا تا ہے اور اس کی تائید و تا کید بعدوالے جملہ سے بھی ہوتی ہے جس میں یوں ارشاد موا: " وَ لَا يَحِلُّ لَكُمُ أَنْ تَأْخُذُو المِسَّا التَيْتُنُو هُنَّ شَيئًا" (تم جر كم انيس دے يح مواس سے كه والى لينا تمہارے لئے جائز نہیں ) ان الفاظ سے'' احسان'' کے معنی کی مجر پوروضاحت ہوتی ہےاور'' تسریح'' کو'' احسان'' کی قید کے ساتھ ذکر کرنے کی حکمت بھی معلوم ہو جاتی ہے، تاہم اس کی مزید وضاحت بدہے کہ بنیا دی طور پر'' معروف''اور " احسان" كى قيود ذكركرنے كامقصديہ ہے كەلوگ شرى تكم سے ناجائز فائدہ ندا شاسكيں اور رجوع كاحق ياكركسي كوتكليف و نقصان ند پہنچاسکیں ، بنابرایں آپیمبار کہ میں ستانے اور نقصان پہنچانے کی غرض سے رشتہ زوجیت کی بحالی کی ممانعت کی گئی ب چنا نچدارشاد موا: " و كَا تُنْسِكُو هُنَ ضِدَ الرَّالِتَعْتَكُواْ" (اورتم انبين اس كئے ندروكوكستا واورزياتي كرو)،اور " تسرت " میں شو ہرکوئ مہر کی رقم ..... جو کہ وہ اپنی بیوی کود سے چکا ہے .... سے کچھے واپس لینے سے ممانعت کی گئی ہے کیونکہ ممکن ہے وہ حق مہر کی رقم ادا کئے بغیرا سے چھوڑ دے،للذا'' تسریح'' کے ساتھ'' معروف'' کی قید کا فی نہیں اس لئے اسے '' احسان'' کی قید کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے کیونکہ عین ممکن ہے کہ کسی معاشرہ میں حق مہر کی رقم ادا کئے بغیر ہیوی سے جدا ہو جانے کومعیوب نہ سمجھا جائے اور اسے'' منکر'' وخلاف معروف قرار نہ دیا جائے ، ( تسریح میں'' معروف'' کے ساتھ "احمان" كى اضافى قيدلكا كرعورت كے حقوق كا تحفظ واحترام المحوظ ركھا مميا ہے) اى لئے جمله" وَلا يَحِلَّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُو امِمَّا النَّيْتُدُو هُنَّ شَيْئًا "كوزيعاس صدمه كالله كاكوشش كا مي عجس عورت اين عائلى زندكى اور رشترز وجيت ك وشيخ سے دوج ار موئى ہے، اگر يہال بھي "فسسو حوهن بمعروف" كى طرح "او تسسويح بمعسروف "كہاجاتاتو مسمدمه كى تلافى كى غرض سے جوتكم صادركيا كيا سياس كى تكيمان مصلحت مفقو د موجاتى اور .... '' احسان'' کی قید میں پوشیدہ اہم تکتہ ہے اثر ہو جاتا جس کے نتیجہ میں عورت کے حقوق کوٹھیں پہنچتی .... جبکہ شریعت اسلامیہ میں ہرلحاظ سے عورت کومعاشرتی احترام اور حقوتی تحفظ دیا حمیا ہے اوراس کی عائلی ذمہ داریوں اور معاشرتی مقام کے عین مطابق وسيع حقوق عطا كے ملئے ہيں جس سے اسلام كے عادلا شحقوقى نظام كا ثبوت ملتا ہے ....م،

> خدائی احکام کی عدم پاسداری کاخوف O '' اِلَّا اَنْ یَّخَافَا اَلَا یُقِیْمَا حُدُودَاللهِ'' (محربیک انہیں بیاندیشدلاق ہو کہ وہ اللہ کے قوانین کی باسداری نہ کرسیس کے )

یہاں'' خوف'' سے مراداند بیشہ اور سے قوی امکان و سے غالب گمان ہے، لینی اگر میاں ہوی کو غالب گمان ہو
کہ وہ خدا کے مقررہ قوانین اوراحکام پر پورا نہ اتریں گے اور علی طور پران کی پاسداری نہ کر پائیں گے، آیت مبارکہ پس
'' حدو داللہ'' سے مراد خدا و نیز عالم کی طرف سے صاور ہونے والے اوامرونو اہی اور دینی واجبات ومحر مات ہیں، حدو داللی کے اقامہ نہ کرنے لینی خدا کے اوامرونو اہی کی عملی پاسداری نہ کرنے سے یہاں مرادیہ ہے کہ وہ ایک دوسرے کے ساتھ اخلاقی طور پر کھل نا ہم آ ہنگی کا شکار ہوں ، ایک دوسرے کی بنیا دی ضروریات کے تقاضوں کو پوراکرنے میں ناکام ہوں اور نینجاً ایک دوسرے کی بابت دشمنی وعداوت کا احساس پیدا کریں۔

#### فديه كاشرى جواز

° فَاِنُ خِفْتُمْ اَلَّا يُقِيبُهَا حُـُدُوْ دَاللهِ لِّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِهَا ...... '' (پس اگر تنهيں ڈر موکه وه دونوں توانين واحکام خداوندی کی عملی پاسداری نه کرپائيس گےتوان پر کوئی گناه نہيں کہ وہ ......)

اس جملہ میں تثنیہ کی بجائے جمع کا صیغہ' خِفْتُہُ '' ذکر کیا گیا ہے ، ممکن ہے اس میں یہ بات کھوظ و مقصود ہو کہ حدود اللہ کی پاسداری نہ کر سکنے کے خوف واندیشہ میں ضروری ہے کہ اس طرح کی کیفیت کوعرف عام میں اور عاد تا خوف واندیشہ بی کہاا ور سمجھا جائے نہ یہ کہ کو کی شخص ؛ پی نفسانی خواہشات کے غلبہ وہوس پرسی یا وسوسوں کا شکار ہو کر اس طرح کے اندیشہ کا اظہار وا دعاء کرے ، اس وجہ سے'' فَانُ خِفْتُہُ '' کے بعد' ذٰلِك '' کی بجائے'' اَلَّا یُقِینُہا کُووُ وَالله '' دو بارہ ذکر ہوا ہے تا کہ کی طرح کی غلافہی پیدا نہ ہو، (بیسب تا کیدات ورحقیقت خدائی قوانین و وستورات کی پاسداری کی اہمیت اور اس کے معاشرتی زندگی اور عائلی حقوق پر متر تب ہونے والے دوررس نتائج و آثار کی بنیا د پر ہیں تا کہ افرا و بشر بالخصوص خواتین کے حقوق اور مقام ومنزلت کا احترام و تحفظ عادلا نہ اصولوں کے مطابق ممکن ہو، م)

یہاں ایک بیک تقابل توجہ ہے کہ جملہ 'فلا جُنَاحَ عَلَیْهِما' کے ذریعے دونوں (میاں، یوی) ہے حرمت کانی کی ہے جبداس سے پہلے جملہ میں 'ولا یَجِلُ لَکُمْ اَنْ تَا خُنُو اَصِدَّا اِتَیْنَتُو هُنَّ شَیْتًا' میں صرف مرد (شوہر) کو کا طب کیا گیا تھا، اس کی وجہ یہ ہے کہ جس طرح شوہر پرحق مہر کی رقم واپس لینا حرام ہوگا کیونکہ واپس کرنا، واپس لینے کے گناہ میں مدد کرنے کے برابر ہے (واپس لینے کی حرمت، واپس کرنے کی حرمت کا سبب بنتی ہے ) سوائے طلاق خلع کے، کہ اس میں فریقین کی باہمی رضا مندی سے یہ بات جائز بنتی ہے کہ حصول کی حرمت کا سبب بنتی ہے ) سوائے طلاق خلع کے، کہ اس میں فریقین کی باہمی رضا مندی سے یہ بات جائز بنتی ہے کہ حصول

طلاق کے لئے ہوی، شوہر کو کچھ مال فدید کے طور پر دی تو اس صورت میں لینے اور دینے دونوں میں کوئی حرج نہیں، للذا '' فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَافِيْهَمَافَيْهَ کَافَتَکَ تُ بِهِ '' کے بمصداق، طلاق خلع میں شوہراور ہوی میں سے کوئی بھی فدیہ وعوض لینے اور دینے میں گنامگارند ہوگا،

## حدو دالہی سے تجاوز کرناظلم ہے

اَنْ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا تَتَعْتَدُ وَهَا آوَ مَنْ يَتَعَدَّ حُدُودُ وَاللهِ . . . . ''
 ( و وقوا نين خداوندى بين تم ان سے تجاوز نه كرو ، اور جو محض الله كو قوا نين سے تجاوز كا مرتكب مو . . . )

عنمیر''نلک'' ہےان معارف کی طرف اشارہ کیا گیا ہے جوان دوآ بیوں (۲۲۸\_۲۲۹) میں بیان کئے گئے ہیں ،ان میں فقہی احکام ،اخلاقی مسائل وعلمی معارف شامل ہیں جو بنیا دی حقائق پر مبنی ہیں۔

" فکلاتغنگ و کا استداء "اور" یتعد "کا مصدر تون کا مصدر تون کام اور اخلاقی اصولوں میں کوئی فرق نین اور انہیں اس آیہ مبار کہ سے بیا ہم ولطیف کلتہ واضح ہوتا ہے کہ فقہی احکام اور اخلاقی اصولوں میں کوئی فرق نین اور انہیں ایک دوسرے سے جدانہیں کیا جا سکتا اونہ ہی ممل کے میدان میں صرف فقہی احکام اور ظاہری مسائل کو بنیا دینا یا جا سکتا ہے کیونکہ اس طرح کرنے سے شرعی تا نون سازی کی پاکیزہ مسلحتوں و مقاصد سے محروم ہونے کی راہ ہموار ہوگی اور دینی افعارت کی مقدس اغراض کی نجیل کا خواب شرمندہ تعبیر نہ ہوگا اور نہ بی انسانی زندگی سعاوت وخوش بختی سے بہرہ مند ہوگی کیونکہ بار ہااس حقیقت کا ذکر ہوچکا ہے کہ اسلام کر دار کا دین ہے گفتار کا نہیں ، اور اس کی شریعت (احکام و وستورات) ممل کی شریعت ہے صرف فرائض و واجبات جانے و بیان کرئے کی نہیں ، سلمانوں کی پسماندگی و بدحالی کی بنیا دی وجداس کی کی شریعت ہے صرف فرائض و واجبات جانے و بیان کرئے کی نہیں ، سلمانوں کی پسماندگی و بدحالی کی بنیا دی وجداس کے موت اس سلمائہ آیات کی اسلام کی نیا دی موروں پر اکتفاء کی اور ان کی روح اور باطنی حقیقت سے مدموڑا، اس کا جوت اس سلمائہ آیات کی اسلام ویں آئے ہوئی گفت کی ذلاک فقت کی فلکم کو کی سے ناجائز جوت ای سلمائہ آیات کی اس نے اسے آپ پر ظلم کیا) ......ین جس نے طلاق کے احکام اور رجوع کرنے کے حق سے ناجائز فلک کا کہ داور اور جوع کرنے کے حق سے ناجائز باکس کی انہ واق کے احکام اور رجوع کرنے کے حق سے ناجائز فلک کیا کہ داور افعالے کی روہ تا و پر ظلم کیا .....،

زبرنظرآ يدمباركه مل كى بارخطاب كالهجة تبديل مواب يعنى جح كصيف سمفرداورمفرد كصيف ي كاصيف

بدل كرخطاب كيا كيا ب مثلاً ' وَلَا يَحِلُّ لَكُمْ ' اور' فَإِنْ خِفْتُمْ ' .....ميغة مند بحق .... ب ' تِلْكَ حُدُو دُاللهِ ' .....ميغة مفرد .... ( تلك ) اختيار كيا كيا اور اي طرح ' فَلَا تَعْتَدُ وُهَا ' ميس مفرد كالبجه چهو لركر جمع كالبجه اپنايا كيا اور اى طرح ' فَلُا تَعْتَدُ وُهَا ' ميس مفرد كالبجه چهو لركر جمع كالبجه اپنايا كيا اور اى طرح ' فَلُا وَلَيْكَ هُمُ الظّلِكُونَ ' ميس بهي روش اپنائي كئي ، اس طرح خطاب كے لبجه كى تبديلى كواد بى اصطلاح مين ' التفات ' كها جاتا ہے ، اس كا فائده ، مخاطب كے ذبن كوتر و تازه ركھنا اور اسے مطالب كے مجمع فہم وادر اك كے لئے بيدار ركھنا ہے تاكہ ايك ، ى انداز خن ساعت بر بھارى ند ہو۔

#### تیسری طلاق کے بعد نکاح کابیان

O '' فَانُ طَلَّقَهَا فَلَا تَجَلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنَكِّحَ زَوْجًا غَيْرَ لَا .....''
(پس آگرده اسے طلاق دے دے تو دہ اس کے لئے طلال نہ ہوگی یہاں تک کہ اس کے علاوہ شو ہرسے نکاح
کرے.....)

اس آیت پیس تیسری طلاق کا تھم بیان کیا گیا ہے کہ جس کے بعداس عورت سے نکاح حرام ہوجا تا ہے جب تک کہ دوہ کسی دوسرے شوہر سے نکاح نہ کرے اور پھراس سے بھی طلاق ہوجائے تواس کی عدت ختم ہونے کے بعد پہلاشو ہراس سے دوبارہ نکاح کرسکا ہے، آیت پیس عدم حلیت کی نسبت خود عورت کی طرف دی گئی ہے اور 'فکا تَحِلُ لَذُ '' کے الفاظ سے ''عورت کا حرام'' ہوتا بیان کیا ہے جبکہ حقیقت پیس اس سے نکاح کرنا یاجنسی ملاپ کرنا حرام ہے، توابیااس لئے کیا گیا تا کہ نکاح کرنے اور جنسی ملاپ کرنا حرام ہے، توابیااس لئے کیا گیا تا کہ نکاح کرنے اور جنسی ملاپ کرنے ، دونوں کی حرمت کو یکھا بیان کیا جائے چنا نچہ جملہ' حَتَّی تَنَذِی ہُو جُاغَیْر کُون '' سے دونوں امور سے نکاح اور نہ جنسی ملاپ کرسکا ہے اور نہ جنسی ملاپ کرسکا ہے، اور اگر دوسرا شوہر طلاق دے دے تو ان دونوں (عورت اور پہلا شوہر) کو دوبارہ رشتہ زوجیت قائم کرنے کی اجازت ہے اور دوبرا شوہر طلاق دے دے تو ان دونوں (عورت اور پہلا شوہر) کو دوبارہ رشتہ زوجیت قائم کرنے کی اجازت ہے اور دوبرا شوہر طلاق دے دے تو ان دونوں (عورت اور پہلا شوہر) کو دوبارہ رشتہ زوجیت قائم کرنے کی اجازت ہے اور دوبرا شوہر طلاق دے دوبر سے کی طرف رجوع کرکے نکاح کر سکتے ہیں،

'' یُتکرَاجَعاً'' سے دونوں کی طرف سے رضا مندی کے ساتھ رجوع کرنا مراد ہے اور یہ (رجوع کرنا) پہلی اور دوسری طلاق کے بعدر جوع کرنا صرف مردکا حق ہے جبکہ دوسری طلاق کے بعدر جوع کرنا صرف مردکا حق ہے جبکہ تیسری طلاق کے بعد طرفین کی رضا مندی شرط اور طرفین کا برابر حق ہے اور یہی'' اِنْ ظَلْنَا آنَ یُلِی یُسَمَا اُحْدُوْ دَاللهِ''کا

معنی ہے،اس کے بعد جملہ ' نِنْكَ حُـ لُوْدُ اللهِ .....، ' میں ضمیر کی بجائے اسم ظاہر (حدود الله) ذکر کیا گیا ہے تو اس سے وہ '' حدود الله' مراونیں جو پہلے ذکر ہو چکی ہیں بلکہ مربوط جملہ میں فدکور موضوع کی'' حدود'' .....واحکام ....مراد ہیں۔

زیرنظر آبیمبار کہ میں جو آسان طرز تخن اپنایا گیا ہے اس کی نظیر نہیں ملتی اوراس مخصوص انداز بیان نے عقل انسانی کو ورطہ حیرت میں ڈال دیا ہے کیونکہ اس مختفر کلام میں لمی جو دہ ضمیریں کیے بعد دیگر نے ذکر ہوئی ہیں اوران ضمیروں کی بازگشت مختلف امور کی طرف ہونے کے باوجو دان کا ملا جلا ہونا کلام میں پیچیدگی کا باعث نہیں اور نہ ہی معانی ومطالب نے ہم میں شار گات ہے ، اس طرح اس آبت اور اس سے ما قبل آبت میں متعدد اساء نکرہ اور کنایات موجود ہیں لیکن اس کے میں ضلل پیدا کرتا ہے ، اس طرح اس آبیت اور اس کے فصاحت کے عظیم مرتبہ میں کوئی کی آئی ہے مثلاً:

" فَإِمْسَاكُ بِمَعْرُونِ أَوْتَسُرِيْحُ بِإِحْسَانٍ "اس فقر جلد من جاراساء عره ذكر موت بين:

(ا ـ امساك ، ۲ ـ معروف ، ۳ ـ تسریح ، ۳ ـ احسان )

جله '' مِمَّا التَيْتُنُو هُنَّ شَيْئًا '' حَق مرسى كنابيب

جملہ '' فَإِنْ خِفْتُمُ'' اس بات سے کنامیہ ہے کہ عرف عام میں اور عاد تا جس کیفیت کو'' خوف'' کہااور سمجھا جاتا ہے یہاں وہی مراد لینا چاہیے۔

جمله "فييماً افْتَكَتْ بِهِ" الله السكاناييب جوطلاق طلع من عورت ويقب \_\_

جله " فَإِنْ طَلَّقَهَا " تيرى طلاق سے كنابي بـ

جله "فَلاَتَحِلُ لَهُ" سے تکاح اور مباشرت (جنسی ملاپ) کی حرمت مراوب۔

جمله " حَتَّى تَنْكِحَ زُوْجًا غَيْرَ" سے عقد تكاح اور مباشرت دونوں يجامراد بيں اور بينهايت مؤد بانه كنابيه

اور جمله " أَنْ يَتَكُرُ اجْعَاً" ووباره عقد كرنے سے كنابيہ ي

اس كے علاوہ ان دوآ يتول ش حسن تقامل كى نہايت عمره صورت يائى جاتى ہے مثلاً:

(۱) امساك اورتسرت كانقابل،

(٢) جَمَلُهُ 'أَنْ يَتَّخَافَا اللَّهِ يُعَلِيما حُدُودَ اللهِ ' ' اور جَمَلُهُ ' إِنْ ظَلَّا اَنْ يُقِيما حُدُودَ اللهِ ' كا تقامل،

(٣) " فَلَا تَعْتَدُوهَا" اور " وَمَن يَتَعَلَّ " كَافَى تَقَامل، .... تعدوا، باب " افتعال " اور " يَتَعَلَّ "

باب تفعل سے ہے جبکہ دونوں کامعنی ایک ہے لین حدود سے تجاوز کرنا .....،

# عدت ختم ہونے کے بعد شرعی حکم

( وَإِذَا طَالَقَتُ مُ اللِّسَاءَ فَبَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ ..... ''
 ( اور جب تم عورتوں كوطلاق دے دو پھروہ اپنى مدت كو بي جائيں ..... )

''بلغن''کا مصدر' بلوغ''ہے، بہاں اس کا معنی ، پنجنا ، نزدیک ہونا ہے، ''فَبَکَغُنَ اَجَلَهُنَّ ''سے مراْ و سے کہ جب وہ عدت خم ہونے کو پہنچ جا ئیں ، کیونکہ لفظ'' بلوغ''جس طرح مقصد تک چنچنے کے معنی میں استعال ہوتا ہے اس طرح مقصد سے قریب تر ہونے کے معنی میں بھی استعال کیا جا تا ہے ، اس کا جُوت ان دوآ بھوں سے ملتا ہے:

O''فاَ مُسِکُو هُنَّ بِمَعُرُوْ فِ اَوْ سَرِّ حُوْ هُنَّ بِمَعُرُوْ فِ ''، سے کوئکہ'' امساک' اور'' ترت ''عدت کی مدت خم ہونے کے بعد بِمعنی ہیں ، اس کے بعد عورت خود بخو در وجیت کی قید سے آزاد ہو جاتی ہے ۔۔۔۔۔،

O''وَلَا تُنْہُسِکُوْ هُنَّ فِصَرَا مَا لِنَّ تَعْمَدُوْ اَ ''اس میں ضرر پہنچا نے اور ستانے کی غرض سے رو کے رکھنے کی مما نعت کی گئی ہے۔ جیسا کہ طلاق ضلع کے علاوہ ، جن مہر کی پچھر قم لے کر آزاد کردینے ( ترت کی ) سے نمی کی گئی ہے۔

## نقصان پہنچانے کی غرض سے رجوع کرنا

"وَمَنْ يَّفُعَلَ ذَٰلِكَ فَقَلُ ظَلَمَ نَفْسَهُ ....."
 (اور جوفض ایسا کرے تو گویا اس نے اپنے او پر زیادتی کی .....)

سے جملہ ستانے اور نقصان پنچانے .....اذیت و آزار دیے .... کی غرض سے حورتوں کورو کے رکھنے کی ممانعت کی بنیا دی حکست کو بیان کرتا ہے کیونکہ ازواجی رشتہ قائم کرنے کا اصل مقصد، زندگی کی سعاوت وخوش بختی فی خوشحالی و کامرانی ..... کی جمیل ہے اور یہ اسی صورت میں حاصل ہوسکتا ہے کہ دونوں (میاں بیوی) ایک دوسرے کے لئے سکون و خوشی کا باعث ہوں اور نقسانی بنچانے خوشی کا باعث ہوں اور نقسانی بنچانے کی خرض سے ہرگز مطابقت نہیں رکھتی، بالخصوص ''امساک'' کی بابت، کیونکہ اس سے مراد وصل و وصال اور فراق و جدائی

اور علیحد گی کے بعد دوبارہ ملاپ ہے اور اس میں بھرنے کے بعد اکٹھا ہونے کامعنی پایا جاتا ہے، تو اسے'' ستانے کے ارادہ سے رجوع کرنے''سے کیوکر تعبیر کیا جاسکتا ہے ؟

بنابرای ، آیت کامعنی بیروگا: (فسمن یفعل ذالک ای اهسک صوراً افقد ظلم نفسه) جس بندای این کیا گیا ، گونگداس کا اینا کرنا فطرت سلیم کی این این ستانے اور نقصان پینچانے کے لئے روکا گویا اس نے اپنا او پرظم کیا ، گونگداس کا اینا کرنا فطرت سلیم کی بتا ہے ہوئ راستہ سے دوری وانحراف کی عملی صورت ہا اور اس کے ساتھ ساتھ آیات الہی کا فراق اڑانے کے برابر ہا خداوند عالم نے بنی نوع بشر کے لئے جواحکام و دستورات صادر فر مائے ہیں ان میں کی طرح کا فکری عملی جو دئیں پایا جاتا اور اخذ واعطاء اور 'امساک' و'' تسری 'وغیرہ میں چشم بستہ آمثال مطلوب نہیں بلکہ خداوند عالم نے اپنے تمام احکامات کو عملی قرار دیا جن سے معاشرتی خرابیاں دور ہوں اور افراد بشر سعاد تمند زندگی سے بہرہ ور ہوسکیں ، ان احکامات کو پاکیزہ اظل ق سے آمیختہ کردیا جوز کی تفس و پاکیزگی روح کا سامان فرا ہم کریں اور تو حیدو ولایت سمیت تمام احکامات کو پاکیزہ افران کی ستورات کی ظاہری صورتوں پر اکتفاء کرے اور ان کی اعتفادی بنیا دول کی پینٹی و کمال کا سب ہوں ، بنا برایں جو خض دینی دستورات کی ظاہری صورتوں پر اکتفاء کرے اور ان کی اصل روح کو پس پشت ڈال دیے تو گویا اس نے آیات الہیکا فداتی اڑایا ۔۔۔۔۔ اور خدا کے احکامات کو نہا یت معمولی و سطحی نگاہ اس روح کو پس پشت ڈال دیو تو گویا اس نے آیات الہیکا فداتی اڑایا ۔۔۔۔۔ اور خدا کے احکامات کو نہا یت معمولی و سطحی نگاہ ۔۔۔۔ و کھا ۔۔۔۔۔ و کھا ۔۔۔۔۔۔۔

جمله 'وَاذْ كُرُوْانِعْمَتَ اللّهِ عَكَيْكُمْ '' مِن ' نعمت سے دین یا آس کی اصل حقیقت ہے کہ جود بی تعلیمات پرمل کرنے کے نتیجہ میں حاصل ہونے والی سعادت سے عبارت ہے مثلاً میاں ہوی کے درمیان انس و محبت کے مملی مظاہرے سے حاصل ہونے والی سعادت ، .....ازوا تی زندگی میں کا میا بی وخوشخی .....، خداوندِ عالم نے دینی سعاد تمندی کو'' نعمت'' سے تعبیر کیا ہے چنا نیے قرآن مجید میں متعدد مقامات پراسے ذکر فرما یا مثلاً:

سوره ما نده ، آیت سا:

0 ''وَٱتْسَبُتُ عَلَيْكُمْ نِعْسَىٰ ''

(اور میں نے تم پراپی نعمت پوری کردی)

سوره ما کده ۱۰ پیت ۲:

0 ''وَلِيُتِمَّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ''

(تا كدائي نعت تم ير پوري كرے)

سوره آل عمران ، آیت ۱۰۳:

O " فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا"

#### ( پيرتم اس كي نعمت كي وجهات آپس ميس بعائي بعائي بن كي )

## سابقه شوہرے دوبارہ رشتہءاز دواج قائم کرنے کا مسکلہ

O''وَإِذَاطَلَّقُتُمُ النِّسَآءَفَبَكَغُنَ اَجَلَهُ قَلَا تَعْضُلُوْهُنَّ اَنْ يَنْكِحْنَ اَزْوَاجَهُنَّ إِذَاتَرَاضُوْ ابَيْنَهُمُ بِالْمَعُرُوْفِ'''

(اور جبتم اپنی عورتوں کوطلاق دو پھروہ اپنی مدت پوری کرلیں تو ان کواس سے ندرو کو کہ وہ اپنے شوہروں سے دوبارہ نکاح کریں جبکہ وہ آپس میں نیکی کے ساتھ راضی ہوں)

عضل (مصدر'' فَلَا تَعُضُلُوْهُنَّ '') کامعنی منع کرنا، روکنا ہے۔ بظاہر'' فَلَا تَعُضُلُوْهُنَّ '' کے خاطب، مطلقہ عورتوں کے سر پرست یاان جیسے وہ افراد ہیں جن کے نیطے کی خلاف ورزی کرنا ان عورتوں کے لئے آسان کا منہیں، یہاں '' ازواجهن '' سے ان کے وہ شو ہر مراد ہیں کہ طلاق سے پہلے جن سے رشتہ زوجیت قائم تھا، اس آیہ مبارکہ سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ مطلقہ تورتوں کے سر پرست یاان کے ہم پلدافر ادکواس بات کی مما نعت کی

گئی ہے کہ وہ خصہ و نارائسکی یا ضد کی وجہ سے ان مورتوں کو عدت کی مدت ختم ہونے کے بعد اپنے سابقہ شوہروں سے دوبارہ رشت کے بغیر مقتر توجیت قائم کرنے سے روکیں جیسا کہ عام طور پر ایسا ہوتا ہے ، اس آیت سے بیٹا بہت نہیں ہوتا کہ ولی وسر پرست کے بغیر مقتر شح نہیں کو کہ اگر جملا ' فکل تخصلُو فکن '' کا مخالم و اس بھی ہوتا تو اس کا موثر ہونا مجی فابت نہیں ہوتا تو اس کا موثر ہونا مجی فابل توجہ ہے کہ ' فکلا تغضلُو فکن '' کا مخالمب (ط پر زبر کے موثر ہونا مجی فابل توجہ ہے کہ ' فکلا تغضلُو فکن '' کا مخالمب (ط پر زبر کے ساتھ ) صرف ، سر پرست حضرات نہیں بلکہ ان کے علاوہ ان کے ہم پلہ افر اوجی مخالمب قبل اور جملہ ' فکلا تغضلُو فکن '' میں نہی ارشادی (خیر خوا ہا نہ ونا صحافہ ) ہے تا کہ سر پرست حضرات یاان کے ہم پلہ افر اور مطلقہ مورتوں کو ان کا سابقہ شوہروں کی طرف اشادہ کرتے ہوئے خداونہ عالم نے ارشاد فر بایا: '' خلک از کلی لکھ واطلهو '' ، (بیہ بات تمہار کے سابقہ شوہروں کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداونہ عالم نے ارشاد فر بایا: '' خلک از کلی لکھ واطلہو '' ، (بیہ بات تمہار کے لئے زیادہ پاکٹر مورات نے کہا ہے کہ ' فکلا تغضلُو فکن '' میں سے حضرات یاان کے ہم پلہ افر اور سے حفوظ رکھنے والی ہے ۔ ۔۔۔۔ ، معللہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداونہ عالم نے ارشاد فر بایا: '' خلک از کلی ان کو گیوں سے تفوظ رکھنے والی ہے ۔۔۔۔۔ ، معللہ سے مستقبل میں تمہیں ہر طرح کی آلود گیوں سے تفوظ رکھنے والی ہے ۔۔۔۔ ، میں سر پرست حضرات یاان کے ہم پلہ افر اور سے خوال ہے جب ہم پلہ اس کا خاطب ان خوا تین کے قوہروں ہے فوہروں نے فیل ہو ہوگا ہوئی ہو بات کو آئیں اس سے مستدرو کی مدت دروکہ کہ وہ کی سے شادی میں میں کا وٹ نہ بنو ) اوروہ اس طرح کہ طلاق کو ان سے پوشیدہ رکھوتا کہ عدت کی مدت طویل ہونے کے خال سے وہ کی سے شادی نہ کرکئیں ۔ (ایساکرنا ورست نہیں)

بدرائے، جلد' اُنْ تَیْنُکِحْنَ اُزْ وَاجَهُنَ ''سے ہرگز موزونیت نیس رکھتی کیونکداگر یہاں' اُزْ وَاجَهُنَّ ''سے مرادسابقہ شوہر نہ ہوتے تواس طرح کہاجاتا:'' اَنْ یَنْنُکِحْنَ ''(یہ کدوہ نکاح کریں)یا'' ان ینکحن ازواجاً ''(وہ کسی سے شادی کریں) البدا بظاہر بیمعلوم ہوتا ہے کہ ''اُزْ وَاجَهُنَّ ''سے مرادان کے سابقہ شوہر ہیں۔

'' فَبَكُغُنَ أَجَلَهُنَّ '' سے مرا دعدت كا پورا ہوجانا ہے كونك عدت خم ہونے سے پہلے مر پرست حفرات اور نہ ہى ان كے ہم پلدا فرا دكويہ فل حاصل ہے كہ حورت كور جوع كرنے سے روكيں ، اور جملہ '' و بعولتهن '' احق بودهن فى خلک سے مرتح طور پر سابقہ شو ہر كا دوسروں سے مقدم ہونا ثابت ہوتا ہے اس كے علاوہ جملہ ''ان يد بحدن '' سے نكاح كرنے كا حق ثابت ہوتا ہے ان كر جوع كرنے كا اثبات مقصود ہوتا تو '' ان يو جعن '' كہا جاتا۔

# احکام اللی ، اہل ایمان کی بھلائی کے لیے ہیں

O '' ذٰلِكَ يُوْعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِدِ'' (اس كَيْ هَعِت كى جات جوتم من سے الله اور قيامت كے دن پر ايمان ركھتا ہو)

اسلام توحیدی دین ہے جس کی اصل واساس اتحاد دیججتی پر قائم ہے اور اس کی تعلیمات میں اس کی وعوت دی گئ ہے نہ کہ افتر ات وجدائی کی ، دین وصل کا تھم و فیصلہ کرتا ہے نصل وفر اق کانہیں۔

اس جمله 'فلِك يُوْعَظُهِمَ كَانَ مِنْكُمْ يُوْمِنْ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاَخِهِ الْمَالِيَ عَلَى وصورتيں بالى جاتى بيں ايك بيك بيك بيك بيك على وصورتيں بيك مفرد اور دوسرى بيك مفرد كے ميغد سے جمع كا صيفد اختيار كيا ميا ہے (خطابى لهجه ك اس تبديلى كواد بى اصطلاح مين 'النفات' كها جاتا ہے) جبكداس ميں اصل خطاب مفرت بي فيمرا سلام صلى الله عليه و آله وسلم اور آپ كى امت دولوں سے ہے ليكن گا ہے ايما بھى ہوتا ہے كہ خطاب صرف آئخضرت سے ہوتا ہے اور يدا نهى آيات ميں ہوتا ہے جو براہ راست محم بر بنى نہ ہوں جيئے '' يَلْكَ حُدُودُ دُاللّٰهِ فَلَا لَكُتْ بُدُوهَا' ، '' فَا ولَيْكَ هُمُ الظّٰلِمُونَ' ، ميں ہوتا ہے جو براہ راست محم بر بنى نہ ہوں جيئے '' يَلْكَ حُدُدُ وُ دُاللّٰهِ فَلَا لَكُتْ بُدُوهَا' ، '' فَا وليّ لَكُهُمُ الظّٰلِمُونَ' ، '' وَبعولته ن احق بودهن في ذلك '' ، '' وَلِكَ يُوعَظُمِهُمَ كَانَ مِنْكُمْ يُؤُمِنُ بِاللّٰهِ وَالْيَوْمِ الْالْحِور '' ۔ اس کی وجہ آئخضرت کے عظیم مقام ومنزلت کا احرّام اور ان کی ذاتی عظمت کی پاسداری ہے کیونکہ تمام آیات انہی پر نازل ہو کين اور وہی کلام الی کے بلا واسطہ خل طب بیں ۔ جبکہ دوسرے افراد آئخضرت کے واسطہ سے آیات کے خلطب قرار مورسی اور وہی کلام الی کے بلا واسطہ خلطب بیں ۔ جبکہ دوسرے افراد آئخضرت کے واسطہ سے آیات کے خلطب قرار

پاتے ہیں، البتہ جو جملے براہ راست تھم پر ہنی ہیں ان سب میں جمع کا انداز خطاب اپنایا گیا ہے، ورحقیقت اس طرح کے خطا بی'' الثفات'' کی وجہ خطاب کے دائرہ کا وسیع ونگ ہونا ہے۔ (مزیدغورکریں )

## خدائی ضابطے دلوں کی یا کیزگی کے ضامن ہیں

O ' ذٰلِكُمْ أَذْ كِلْ لَكُمْ وَ أَطْهَرُ ''
(يتهار ك لئة زياده پاكيزگل اورزياده پاك مونے كاسب ب)

" زكوة " بجوك" ازكى " كامعدر باس كاصل منى نمو يا نا اور مناسب و ياكيزه برهنا بـ - " في المرة برهنا بـ - " طبارة " جوك" المحر " كامعدر باس كامنى يهل ذكر بوچكا بـ ،

صنمیر'' ذلکم'' کا اشارہ مطلقہ عورتوں کا اپنے سابقہ شو ہروں سے دوبارہ رشتہ ءز وجیت قائم کرنے سے ممانعت نہ کرنا ، یا'' ان سے رشتہ ءز وجیت قائم کرنا'' کی طرف ہے، البتہ دونوں کا مقصد ایک ہے۔

سابقہ شوہروں سے دوبارہ رشتہ و زوجیت کی بحالی کا مناسب و پاکیزہ ہونا اس حوالہ سے ہے کہ اس میں جدائی و علیمہ گئے کے بعد وصال و ملاپ پایا جاتا ہے اور داوں میں توحید کے پاکیزہ احساس کی تقویت کا سامان ہوتا ہے کہ جس کی بناء پرتمام دینی فضیلتوں کے نمو پانے اور بڑھنے کی راہ ہموار ہوتی ہے، اور اس کے ساتھ ساتھ ان خواتین میں عفت و پاکدامنی اور شرم وحیا کی پاکیزہ صفات کی بنیاد میں مغبوط ہوتی ہیں اور یہ بات ان کے لئے نہایت پاکیزہ صورت کی حال ہے کہ ان کے نفوس پاکیزہ صفات کی بنیاد میں مغبوط ہوتی ہیں اور یہ بات ان کے لئے نہایت پاکیزہ صورت کی حال ہے کہ ان کے نفوس پاکیز کی کے ساتھ حفظ وا مان کی نعتوں سے مالا مال ہوجاتے ہیں ، اس کے طاوہ سام ہم کی قائل توجہ ہے کہ ان کے دلوں میں ..... دوسرے انجان افراد سے دلوں میں ..... دوسرے انجان افراد سے مہر نے تعلق کا ممئلہ پیدا ہوسکتا ہے! ..... بنا پر ایس سابقہ شوہروں کی طرف رجوع کرنے اور ان سے رشتہ و وجیت کی بحالی ہوجاتے ہیں ، تو کہ کہ نا کہ منا ہو ہوتی کی ووت ملتی ہے کہ نکہ اسلام ، ذکو ۃ (پاکیزہ نمو پانا) اور طہارت و پاکیز کی اور علم ووائش کا وین وائے کی دورت میں جینا نے ارشاد ہوا:

سوره آل عمران ، آیت ۱۲۳:

0 "وَيُزَكِّيهِمُ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ"

(اوروه ان كاتزكيه ونفس كرتا ہے اور انہيں كتاب و حكمت كَى تعليم ديتا ہے) اور سورة ما كده، آيت ٢ ميں ارشا وجوا: ٥ ' وَ لَا لِكُنْ يُنْوِيْدُ لِيُعَلِقِهَ كُمُّ '' (ليكن وه چاہتا ہے كہ تمہيں پاك ركھے)

#### خدا آگاه ، جبکه لوگ نا آگاه بین

° وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَ اَنْتُمُ لا تَعْلَمُونَ '' (اورالله جانتا ہے جَبَمِتُم نہیں جانتے)

جملہ '' وَ أَنْتُمْ لَا تَعْلَمُوْنَ '' (جَبَدِمَ عَلَمْ نِين ركعتے ) سے مراديہ ہے كہ جو پچھوہ تہيں تعليم ويتا ہے اس سے زيادہ يااس كے علاوہ تم پچھنيں جانتے ، جيسا كہ سورة آل عمران ، آيت ١٦٣ ميں ارشاد فرمايا:

٥ ''وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَوَالْحِكْمَةَ ''

(اوروہ انہیں کتاب وحکمت کی تعلیم دیتاہے)

اورسورهٔ بقره آیت ۲۵۵ میں ارشا دموا:

0 ' ' وَلا يُحِيْطُونَ بِشَقْءِ مِّنْ عِلْمِهَ إِلَّا بِمَاشَاءَ ' '

(اورلوگ اس کے علم سے پچریجی نہیں پاسکتے سوائے اس کے کدوہ جو پچھ جا ہے)

ینا برای اس جملہ (وَ لَا یُجِیُطُوْنَ بِشَیْ عِلِیہ ہے .....) اور آیت ' تِلْكَ حُدُوْ دُاللّٰهِ یُبَیِّینَهُ القَوْمِر یَعْلَمُوْنَ ''
ریہ مدودوقوا نین الی ہیں وہ انہیں علم رکھنے والے لوگوں کو بیان کرتا ہے، ان کی وضاحت کرتا ہے ) کے درمیان تنافی (ایک
دوسرے کی نفی کا پہلو) موجو دہیں کیونکہ ' یَعْلَمُوْنَ '' سے مراویہ ہے کہوہ خدا کی طرف سے تعلیم دیج جانے کی وجہ سے علم
رکھتے ہیں۔

# بچوں کے دورھ پلانے کا حکم ومدت کابیان

الْوَالْوَالِلْتُ يُرْضِعْنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَاٰمِلَيْنِ لِمَنْ أَمَادَ أَنْ يُرْتِمَّ الرَّضَاعَة ''
(اور ما كين اپن اولا دكو پورے دوسال دودھ پلاكين، يكم اس كے لئے ہے جودودھ پلائى كى مت كو پورا
كرناچا ہتا ہو)

''وَالِلاَتُ '' صراو ''امهات '' یتی ما کین بیال لفظ''امهات '' کی بجائے''والمدات ''اس کے استعال کیا عمیا کہ یہ لفظ گفتی و غیر حقیقی و ثوں کے جیسا کہ والد اور ولد بحقیقی باپ اور حقیقی بیٹا کے لئے مخصوص الفاظ بیل جبکہ''اب''اور''ابن نا پاپ اور اولا و سے ہال لئے استعال ہوتے ہیں ، اس آیۃ مبار کہ ہیں جو حکم بیان کیا عمیا ہے اس کالعلق صرف حقیقی ماں باپ اور اولا و سے ہال لئے ''والمسدات ''اور''اولسد '' کے الفاظ استعال کئے گئے ہیں ، اور باپ کے لئے لفظ''والمسد '' کی بجائے ''مولو ولد بحس کے لئے بچہ پیدا ہوا ) اس سے اس امر کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ چونکہ بچو کہ بیک باپ کے لئے بیدا ہوتا ہے اور زندگی کے ہیں اس سے کمتی ومنوب اور وابستہ ہوتا ہے (زندگی کے ہمامور بچر، باپ کے لئے بیدا ہوتا ) بلکہ اکثر اور اہم امور میں اس سے کمتی ومنوب ہوتا ہے ، اس لئے باپ پر ضرور کی تر اردیا گیا ہے کہ اپنے والے کے اور اس سے تعلق رکھنے والے ہمامور کی بابت اقد امات بجالا ہے اور اس سے تعلق رکھنے والے مسائل کے حل کا مناسب اہتمام کرے (اس سلسلہ میں سورہ نیاء کی آتیر می کی قلیر میں تفیق اور فقد اور غذا ولباس ، اور دور وردی اقد امات بجالا نالازی ہے ان میں سے بچہ کی ماں کا نان ونفقہ اور غذا ولباس ، اور وور پیشون کی بیٹ کے ان ماروں کا میں ونفقہ اور غذا ولباس ، اور وور کی بابت والمد پر خرور کی افر وردی اقد امات بجالا نالازی ہے کہ کی ماں کا نان ونفقہ اور غذا ولباس ، اور ورد سے بیل کی اس کا خراجات وغیرہ شامل ہیں ، اور بچر کی ماں پہنے ۔

#### ایک اظهارخیال اوراس کاجواب

" والد" کو" مولودلہ" سے موسوم کرنے کی وجہ بیان کرتے ہوئے بعض مفسرین نے عجیب اظہار خیال کیا ہے کہ بیاس لئے ہے تاکہ معلوم ہوجائے کہ ماں ، بچہ کواس کے باپ کے لئے جنتی ہے کیونکہ اولا و، باپ ہی کی ہوتی ہے اور انہی سے منسوب ہوتی ہے ماں کی طرف منسوب نہیں ہوتی ، چنانچہ مامون این رشید عباس نے اس مطلب کوشعر میں یوں بیان کیا ہے:

وانها امهات الناس او عية مستودعات وللآباء ابناء (ما كين ظرف وبرتن بين جن كوني ميرد كئ جات بين اور بينة ، باپ ك لئ بين )

مویا اس منسر نے آیت مبارکہ کے صدر و ذیل سے خفلت کا جموت دیا ہے کیونکہ دونوں مقامات میں اولاد کی نسبت ماؤں کی طرف دی گئے ہے: '' اُوَلاَدُهُنَّ ''،'' بولسدها'' (ضمیر'' حن' اور'' حا'' کی بازگشت' والسدات' (ماں) کی طرف ہے، اور جہاں تک مامون عباسی کے شعر سے استدلال کرنے کا تعلق ہے تو بینہایت غیر معقول کام ہے کہ مامون اور اس جسے افراد کے کلام سے خدا کے کلام پر استدلال کیا جائے، خدا وندِ عالم کی ذات گرامی اس سے بالاتر اور پاک ہے۔

افسوس کی بات ہے کہ اکثر علاء ادب نے لغت کے معانی و مسائل کوشریعت ، معاشرہ اور تکویٹی امور سے مخلوط کر دیا ہے اس بناء پر انہوں نے متعدد موارد میں کسی معاشرتی مسئلہ یا تکویٹی حقیقت کے اثبات کے لئے لغت سے استشہاد واستدلال پیش کیا ہے ۔۔۔۔۔۔ جبکہ بیصر تی خلطی ہے کیونکہ لغت کا تعلق صرف الفاظ کی وضع و بناوٹ سے ہے جو کہ تکویٹی حقائق یا معاشرتی موضوعات کے تابع نہیں ہوتی ، اس لئے اسے لفظ کے ظاہری معنی کے فہم تک محدود رکھنا ہی صحیح ہے اس سے تجاوز کرنا معانی و مفاجیم کے ادراک میں خلل بیدا کر سکتا ہے ۔۔۔۔۔،

'' اُوْلاَدَ'' کی بابت خلاصۂ کلام ہے ہے کہ تکویٹی وتخلیقی طور پراولا د، ماں باپ دونوں سے کمتی ومنسوب ہوتی ہے کیونکہ اس کا وجودان دونوں سے وابستہ ہوتا ہے، البتہ معاشر تی طور پراس سلسلہ میں مختلف معیار پائے جاتے ہیں اور مختلف قومیں اس حوالہ سے مختلف آراء رکھتی ہیں چنانچہ بعض معاشروں میں اولا دکو ماں کے ساتھ کمتی ومنسوب کیا جاتا ہے اور بعض قومیں اولا دکو باپ سے محتی ومنسوب کرتی ہیں، زیر نظر آیتہ مبار کہ میں'' الْبَوْلُو دِلَئے'' کے الفاظ سے ثابت ہوتا ہے کہ اسلامی نقطۂ نظر سے (احکام وحقق تی کے حوالہ سے ) اولا د، باپ سے کمتی ومنسوب ہوتی ہے۔

"يوضعن" (باب افعال سے ہے) "ارضاع" كامصدررضاعت اورضع ہے جس كامعنى اپتان چوس كر

دودھ پینا ہے۔

''حَوْلَيْنِ''(دوسال) حثنيكا صيفه باس كامفرد' حول' بيعن ايكسال، عربي زبان ميں سال وُ' سنه' بھی كہتے ہيں، اسے' حول' سے موسوم كرنے كا وجربيہ كه اس ميں تحويل اور آنے جانے كامعتی پايا جاتا ہے۔
''حَوْلَيْنِ''كُو' كَاٰ هِكِيْنِ ''كو' كَاٰ هِكِيْنِ ''كو متعددا جزاء كا مجموعه ہواس كے بعض اجزاء كو بھی ..... بطور مسامح ..... كامل وكمل مهينوں وغيره) كا مجموعه ہوتا ہے اور جو چيز متعددا جزاء كا مجموعه ہواس كے بعض اجزاء كو بھی ..... بطور مسامح ..... كامل وكمل مجموعه كان مربيا جاتا ہے چنا خچمام طور پر كہا جاتا ہے كہ ميں فلاں جگہ ايك سال يا دوسال قيام پذير رہا جبكہ قيام كى مدت ، كی موز كم ہوتی ہے ، بنابرايں آبيم مباركه ميں' حَوْلَيْنِ'' (دوسال) كے ساتھ' كا هِمِلَيْنِ'' كى قيد ذكر كرنے ساس طرح كے مساحات كی طرف تو جدولا كی گئی ہے۔

جملہ ' لیکن اُ کا اُد اُن یُتِ مَّ الرَّضَاعَة '' سے ثابت ہوتا ہے کہ حضا نت و دایہ گری اور دودھ پلائی کا معاملہ صرف ماں کے افتیار میں ہے کہ جے طلاق دی گئی ہے اور اس سلسلہ میں ہر طرح کا فیصلہ کرنا اس کا حق ہے لین اگروہ چاہے کہ ایخے کو پورے دوسال تک دودھ پلائے تو ایبا کرنا اس کی مرضی پرموقوف ہے اور اگر اس سے پہلے کی بھی وقت دودھ پلانا چھوڑ دے تو اس کا افتیار بھی اسے ہی حاصل ہے ، دودھ پلائی کی مدت (دوسال) پوری کرنے یا نہ کرنے کی بایت شو ہرکوکی طرح کا کوئی حق حاصل ہیں البتہ اگر پچہ کی ماں اس کے باپ کی رائے سے موافق ہو ۔۔۔۔۔۔۔کہ دوسال پورے ہونے سے پہلے چھوڑ دے یا دوسال کھل کرے ۔۔۔۔۔تو دونوں کی با ہمی رضایت کی صورت پیدا ہوجائے گی جس کی طرف جملہ مون آنادہ کیا گیا ہے۔۔

' فَوَانُ اَ کَا اَذَا فِصَالًا '' میں اشارہ کیا گیا ہے۔۔

# نان ونفقه كاحكم

الْمَوْلُوْ دِلَةُ بِهِ أَنْ فُهُنَّ وَ كِسُو تُهُنَّ بِالْمَعْرُ وْفِ " لَا تُكَلَّفُ نَفْسَ إِلَّا وُسْعَهَا"
(اور پچہ کے باپ پراس کی ماں کا نان ونفقہ اور ان کا لباس اچھائی کے ساتھ مہیا کر ناوا جب ہے ، کسی فخض کو کوئی ذمہ داری نہیں دی جائے گی مگر اس کی طاقت کے مطابق!)

"الْنَوْلُودِ لَهُ" (جس كے لئے بچہ پداكيا كيا ہے) سے مرادوالد ب جيماك بہلے اسسلمين وضاحت كى جا

چکی ہے۔

" رزق "اور" سوق " سے مراد" نان ونفقہ "اور" لباس " ہے، اور" بالمعروف" کی قید سے مرادیہ ہے کہ نان و نفقہ "اور" لباس " ہے، اور" بالمعروف " کی قید سے مرادیہ ہے کہ نان و نفقہ اور لباس ان دونوں (میاں بیوی) کی مالی حیثیت کے شایان شان اور معمول کے معیار کے مطابق ہو چنا نچہ خدا وندعا لم نفقہ اور ایس کے طاقت وصلاحیت نے اسے ایسے موسی قانون کے دائر ہ شمن آر ارپائے گاؤ کو گرکرتے ہوئے ارشا دفر ما یا کہ سی مخص کو اس کی طاقت و استعداد کے سے زیادہ تکلیف ( قرمہ داری ) نہیں دی جاسمت ' کو گئے گئے گئے گئے گئے گئے ہیں :

(۱) دایہ گری و پرورش اور دود مے پلانے کاحق ماں سے مخصوص ہے اس بیس شو ہر کوکوئی حق واختیار حاصل نہیں این وہ ماں اور اس کے بچہ کے درمیان کسی بھی صورت بیس حائل نہیں ہوسکتا اور اسے بچہ کی پرورش و دایہ گری یا اسے مطنے وغیرہ سے ہرگز نہیں روک سکتا۔ کیونکہ ایسا کرناماں کوستانے اور تنگ کرنے سے عبارت ہے جو کہ ہرگز جا تزنہیں۔

(۲) بچری ماں کوروانہیں کہ بچری وجہ سے اس کے باپ کونقصان کہنچائے ، ستائے اور تکلیف دے لین اسے یہ حق حاصل نہیں کہ بچہ کو اس کے باپ سے طفے نہ دے اور اسے دیکھنے سے مانع ہو، چنانچہ اُس مطلب کو جملہ ' لا تُضَاَنَّ وَالدَنَّا اِسْ عَلَا لَهُ وَالدَنَّا اِسْ عَلَا لَهُ مِنْ اللَّهُ اِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللهِ اللهُ الل



## نهابيت علمي وا د بي نكته

کے ذریعے اس تناقض کو دور کر دیا گیا اور بچہ کی والد کی طرف نسبت کو ..... آیت کے الفاظ میں ..... محفوظ کیا گیا ہے ...... بنا برای اس جملہ میں تشریعی اور تکویٹی دونوں حوالوں کا تحفظ ہوا کیونکہ تکویٹی وتخلیقی طور پر بچے، ماں باپ دونوں کی طرف منسوب ہوتا ہے (اس بناء پر آیت میں ایک بار'' ہولدھا'' اورا یک بار'' ہولدہ'' ذکر ہوا ہے ) ، اور تشریعی .....وقانونی طور پر ...... بچہ کی نسبت باپ کی طرف ہوتی ہے ، اس بناء پر باپ کو'' مولو دلہ'' کہا گیا ہے۔

#### وارثول پرنان ونفقه کی ذیمه داری

( وعَلَى الْوَائِ ثِيثِ مِثْلُ ذٰلِكَ ..... )
 ( اوروارث بهجی اس كی طرح ہے ..... )

اس آبیه مبارکہ کا بظاہر میمعنی ہے کہ نان ونفقہ اور لباس کہ جو والد کے ذمہ ہے اگر وہ فوت ہو جائے تو ہے ذمہ داری اس کے وارثوں پر عائد ہوگی ، اس کے علاوہ آبیت کے دیگر مختلف معانی ذکر کئے گئے ہیں جو ظاہر آبیت سے مطابقت مہیں رکھتے ہم ان معانی کو یہا ہی ذکر کرنا ضروری نہیں بچھتے کیونکہ اس بحث کا تعلق فقہ سے ہے لہٰذا اس موضوع کی تفصیلات کے لئے فقہی کتب کی طرف رجوع کیا جائے ، اور ہم نے آبیت کا جومعنی ذکر کیا ہے وہی آئمہ الل بیت علیم السلام کے نمہ ہب ومسلک کے مطابق ہے اور ان معصوم رہنماؤں کی طرف سے جوروایات ہم تک پیٹی ہیں ان میں ای معنی کی تائید ملتی ہے ، اور وہ ظاہر آبیت سے بھی مطابقت رکھتا ہے۔

## دودھ چھڑ وانے میں با ہمی رضایت کا حکم

O "فَانُ أَنَا اَهَ افِصَالًا عَنْ تَتَوَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُسٍ ....."

"فصال" سعراد " دوده چروانا" اور "نَشَاوُي " سعراد" ايك دوسرے سے مثوره كرنا" ب-اس

جملہ کا تعلق عورت کے لئے مقرر کئے محضوص حق اوراس کی ازدوا جی وعائلی زندگی میں ہرطرح کی تکلیف ومشقت کی نفی کے عکم سے ہے، بنا ہرایں بچہ کی دیچہ بھال اور دودھ پلانا اس پرایک نا قابل تبدیلی واجب فریضہ نہیں بلکہ اس کا مخصوص حق ہے جمیح ترک کرنے کا اختیار اسے حاصل ہے اور اس سلسلہ میں اسے مجبور نہیں کیا جاسکا، البتہ میاں بیوی با ہمی مشورہ سے دودھ چھڑوا نے کا فیصلہ کرنے کا حق رکھتے ہیں کہ اگر دونوں اس پراتفاق کرلیں تو آئیس کوئی گناہ نہ ہوگا، اور یہ بھی جائز ہے کہ اگر حقیق ماں بچہ کو دودھ پلانے سے انکار کردے یا اس کا دودھ خشک ہوجائے یا بیاری وغیرہ کی وجہ سے دودھ نہ پلاسکے تو بچہ کا والد کسی داید وغیرہ سے بچہ کو دودھ پلوانے کا انتظام کرے بشرطیکہ ماں کے حقوق پامال نہ ہونے پائیس اور معمول کے مطابق جس قدراس کا حق بنا ہوا ہے نکی وضیح طور پرادا کیا جائے ، اس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشاد ہوا: ''و اِنْ اَسَدُ تُنْہُ مَا اَنْدَیْتُہُ مِالْمَعُورُ وَنِ '' (اگرتم چا ہو کہ بچہ کو دودھ پلانے کے میرد کروتو اس میں کوئی حرج نہیں بشرطیکہ ماں کاحق. ۔ نکی وضیح طور پرادا کرو)

#### تقویا ختیار کرنے کی تاکید

O' وَاتَّقُوااللَّهَ وَاعْلَمُوَّا أَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ بَصِيدٌ " " (اورتم تقوائے الی اختیار کرواور جان لوکہ الله تمہارے اومال سے بخوبی آگاہ ہے )

اس جملہ میں تقوا سے الی افتیار کرنے کا تھم (تاکید) ہے، اس سے مرادیہ ہے کہ ازدوا جی امور میں جواحکا مات صادر کیے گئے ہیں ان پر عمل کرنے میں ظاہری بہتر انداز اپناؤ کیونکہ بیدا مورظاہری صورتوں پر بنی ہیں، ای بناء پر خداویو عالم نے تقویٰ کی تاکید فرمانے کے بعد ارشاد فرمایا: ' وَاعْلَمُ اُنَّ اللّٰهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِدیْوْ'' (جان لو کہ خدا تہمار سے عالم نے تقویٰ کی تاکید فرمانے کے بعد ارشاد فرمایا: ' وَاعْلَمُ اللّٰهِ اللّٰهِ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِدیْوْ'' (جان لو کہ خدا تہمار سے اعمال کو بخوبی دیکھنے ہی جبکہ آست مبارکہ ' وَ اِذَا طَلَقْتُ مُّ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰه

## عدت وفات كاحكم

الْوَالْمَانِ ثَنَ يُتَوَفَّوْنَ مِنْكُمْ وَيَنَ مُرُونَ اَزْوَاجًا يَّتَرَبَّضَى ...... "
 (اورتم میں سے جولوگ فوت ہوجا کیں اور اپنی ازواج چھوڑ جا کیں تو وہ ازواج اپنے آپ کورو کے رکھیں )

"التوفى" بين جان لينا ..... پوراكرنا ..... موت دينا ، اك بناء پركها جاتا ہے: "توفاہ الله" (خدانے اسے موت دينا ، اك بناء پركها جاتا ہے: "توفاہ الله" (خدانے اسے موت دى) ـ مرنے والے كو "متوفى" كتابي اسم مفول كا صيغہ ہے ..... وفات پانے والا فخص .....،)
"يسلاون" "ديد عون" كے ماند ہے، بيدونوں فخل مضارع كے صيغ بين ان سے ماضى كا صيغه بين آتا ، بيد "يسلاون" كامنى و يينة بين (وہ چھوڑتے بين)،

''عشراً''ت' دل دن' مراوب،ال كساته لفظ'' ايام' وكرنيس كيا كيا كيونكه سياق كلام سي مجماجاتا ع كُهُ أَنْ بَعَدَةَ أَشْهُرٍ '' (چارميني) كے بعد' عشراً''سے دل دن مراد بيں۔

#### عدت بوری ہونے کا بیان

O '' فَإِذَا بَلَغُنَ أَجَلَهُنَّ فَلَاجُنَا حَعَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلْنَ فِيَّ ٱلْفُسِهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ'' (پس جبوه اپنی مت کوکُنی جا کیس توتم پرکوئی گناه نیس اس چیزگی بابت جوده اپنے بارے پس فیصلہ کریں اچھائی کے ساتھ!)

یبال' بلوغ اجل' سے مرادعدت کی مدت کا پورا ہوتا ہے، اور جملہ' فکلا جُنَاحَ عَکَیْکُمْ ..... ' سے مرادیہ ہے کہ عورتوں کو بیا افتیا رحاصل ہے کہ عدت کی مدت گا ہونے کے بعد اپنے از دوا بی متعقبل کے بارے بیل خود فیصلہ کریں کہ اگر کسی مرد کے ساتھ رشتہ زوجیت قائم کرتا جا ہیں تو بیان کا حق ہے اور سابقہ شو ہر کے رشتہ دار اور دیگر افراد خاندان اپنے جا بلا نہ معاشرتی وقبائلی رسم ورواج کی بناء پر یا حسد و کینداوراس طرح کے امور کی وجہ سے اسے اپنے بارے میں فیصلہ کرنے سے روک نہیں سکتے کیونکہ خداو ترعالم نے انہیں میری عطاکر دیا ہے اور اسے' المعروف ' سے تعبیر کیا ہے البذاکی

كوئ عاصل نيس كه جوكام شريعت اسلاميه يلي "المعمووف" (نيك، شاكسته موزون، مناسب) قرارديا كيا بواس بيس ركاوت بين ـ

تاریخی شواہر سے معلوم ہوتا ہے کہ گذشتہ زمانہ میں قومیں ان عورتوں کی بابت جن کے شوہر نوت ہوجاتے تھے مخلف آراء ونظریات رکھتی تھیں:

بعض قوموں کا عقیدہ بیتھا کہان زندہ عورتوں کو ان کے مردہ شوہروں کے ساتھ جلا دیا جائے یا اکٹھا دفن کر دیا

بعض قومیں، زندگی بحرانہیں شادی کرنے کی اجازت نہیں دیتی تھیں جیسے نصاری ۔

بعض قوموں کا بینظر بیرتھا کہ وہ شوہر کے مرنے کے بعد ایک سال تک مردوں سے دوری اختیار کریں ، جیسے عربوں کے جاہل قبائل۔

بعض ترتی یا فتہ قو میں عورت کونو مہینے یا اس کے لگ بھگ مردوں سے دوری اختیار کرنا ضروری قرار دیتی تھیں۔ بعض قبائل بیعقیدہ رکھتے تھے کہ مرنے والے شوہر کا بیوی پر اس قدر تق ہے کہ وہ اس کے احترام میں پھھ عرصہ تک شادی نہ کرے، لیکن وہ مدت کالقین نہیں کرتے تھے۔

 تقریباً تیسرے حصہ (۱/۳) کے برابرقرار دی، یعنی چارمہینے دی دن۔

# خدا ہر مل سے بخوبی آگاہ ہے

أُواللهُ يِمَاتَعُمَلُونَ خَمِيْرٌ ''
 (اورالله تهارے اعمال نے بخوبی آگاہ ہے)

سے جملہ چونکہ وفات کی عدمت کے تعین اور عدت کے ختم ہوجانے کے بعد عورت کوشا دی کرنے کے بارے میں کمل افتیار پر بنی حق .....کہ جس کے حجے استعال کے موارد کی نشا ندہی ، خدائی آگا ہی سے وابسۃ ہے .....کہ جس کے بیان کے بعد ذکر ہوا ہے لہذا لفظ<sup>دد خ</sup>بیر' ہی اس مقام پر موز وزیت کا حامل ہے اور اس بناء پر آیت کا مفہوم سے ہوگا کہ چونکہ خدا ہر حمل کی تمام جہات سے بخو بی آگاہ ہے اور جائز و نا جائز موارد کی نشا ندہی کا حق ، صلاحیت اور اختیار کھتا ہے اس لئے اس کے احکامات بہات سے بخو بی آگاہ ہو ہوئے ، بیوہ عور توں کو جن موارد میں شادی کرنے کی اجازت دی گئی ہے ان میں وہ اپنے ارادہ و اختیار کے بمات سے فیصلہ کریں اور جن موارد میں آئیس من کیا گیا ہے ان میں کی اقد ام سے اجتناب کریں ، ....کہ ای میں ان کی بہتری کا راز پوشیدہ ہے کیونکہ خدا ان کے اعمال سے بخو بی آگاہ ہے (وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَدِیْرٌ)۔

#### خواستگاری کے مخصوص احکام

الْ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضْتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءَ اَوْ اَكْنَنْتُمْ فِي اَنْفُسِكُمْ "
 (تم پرکوئی گناه نیس اس میں جوتم عورتوں سے خواستگاری کرویا اسے اپنے دلوں میں چھیائے رکھو)

" عُرَّفْتُهُ" كامعدرتريض بجو" عسوض " عشق باسكامعن" كى دوسر يردُ حال كى بات

''خِطْبَةِ''(خ کے نیچزر کے ساتھ) خطب سے شتق ہے جس کامعنی بات کرنا، گفتگو کرنا ہے، خواستگاری کی بات کرنا، گفتگو کرنا ہے، خواستگاری بابت کہا جاتا ہے: حسطب المصورة خسطبة، (اس نے عورت سے شادی کرنے کی خوابش کا اظہار کیا ۔۔۔۔۔ خواستگاری کی ۔۔۔۔۔) خواستگاری کرنے والے کو'' خاطب'' کہا جاتا ہے لیکن'' خطیب'' نہیں کہا جاتا، لوگوں سے خطاب (تقریر) کرنے والے کے بارے میں یوں کہا جاتا ہے: ''خسطب المقوم خطبة'' (خ پہیں کے ساتھ) یعنی اس نے لوگوں سے خطاب کیا ۔۔۔۔ نخط ہے ۔ ' خطاب اور'' خاطب'' اور'' خاطب'' کی جمع کا صیغہ ' خطاب کیا ۔۔۔۔ نظاب کی جمع کا صیغہ ' خطاب' اور'' خطیب'' اور'' خطیب'' کی جمع کا صیغہ ' خطباء'' ہے۔۔

''اَکُنَنْتُمْ ''کامصدر''اکنان ''(بابانعال) ہے جو''کن ''(کاف پرزبراورن پرشدہ کے ساتھ) سے مشتق ہے جس کامعنی چھپانا، پوشیدہ وفخف کرنا ہے،''اکنان ''(الف کے ینچ زیر سببابانعال سے سسس) صرف دل اور باطن میں کھے چھپانے کے مقامات میں استعال ہوتا ہے چنانچہ خداونر عالم نے ارشاد فرمایا ہے: '' اَکُنَنْتُمْ فِنَ اَنْفُسِکُمْ '' اور '' کے سن ''صندوق، کیڑایا کرہ وگھروغیرہ میں چھپانے کے موارد میں استعال ہوتا ہے چنانچہاس کی قرآنی مثالیں یہ بین:

سوره صافات ، آیت ۹ س:

0 ''گَانَّهُنَّ بَيْضٌ مَّكُنُونٌ''

(گویاوه چھے ہوئے انڈوں .....کی طرح ..... ہیں)

سوره واقعه، آيت ۲۳:

0 "كَامَثَالِ اللَّوْلُوَّالْمَكُنُوْنِ"

(چھپے ہوئے سفید موتوں کی طرح).

زیر بحث آیت مبارکہ سے مرادیہ ہے کہ خواسٹگاری بیل تعریفی انداز بحن اپنا نایا اپنے ارادہ کودل بیل چھپا ناجائز و روا ہے اور اس بیل کوئی حرج نہیں ، .....اشارہ و کنا ہی سے یاول کی بات دل بیل رکھ کرخواسٹگاری کرنے بیل شرعی طور پر کوئی مما نعت نہیں .....،

## ایک فطری امرکی طرف تو جه

° عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمُ سَتَنَّ كُرُونَهُنَّ '' (خداجا نتاہے كرتم انہيں ياد كروكے)

یہ جملہ، پہلے جملہ (لاجُنَاحَ عَلَیْکُمْ فِیْمَاعَرَّضْتُمْ بِهِمِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءَ اَوْ اَکْنَنْتُمْ فِیَ اَنْفُسِکُمْ ) کے بنیادی سب وعلت کے طور پر ہے اوراس امرکو بیان کرتا ہے کہ خواستگاری اوراس میں تعریفی انداز خن اپنانا کیوں روا ہے؟ لہذا اس کا بیمعنی کیا جائے گا کہ تمہار اخوا تین کو یاد کرتا ایک فطری امر ہے کہ جو تمہاری طبع وجود میں ودیعت کیا گیا ہے اور خدا حمیہ سے اسے نظر انداز نہیں کیا جاسکا اور خدمی اس نے حمین فطری امر سے ہرگز نہیں روکتا اور جو چیز تمہاری طبع وجود کا حصہ ہے اسے نظر انداز نہیں کیا جاسکا اور خدمی اس نے ممانعت کی جاسکتی ہے بلکہ خدا نے اسے تمہارے لئے جائز وروا قرار دیا ہے اور اس سے اسلام کے وین فطرت ہونے کا شوت ماتا ہے۔

## رشتہءز وجیت قائم کرنے کی زمانی شرط

وَ لَا تَعْنُو مُواعُقُهُ فَا اللِّكَاحِ حَتَّى يَبُلُغُ الْكِتْبُ أَجَلَهُ "
 (اورتم عقد نکاح کاعملی اقدام اس وقت تک نه کروجب تک که مقرره وقت نه آجائے)

'' عزم ، ، یعنی کسی کام کے انجام دینے کا پختہ ارادہ ، کہ جس کے بعد کسی طرح کی ستی کا گمان نہ ہواور نہ ہی اس کی اثر گزاری میں کسی پہلو سے کی ہونے پائے ، سوائے اس کے کہ اصل ارادہ ہی باتی نہ رہے ، (جب تک اصل ارادہ باتی ہو اس کی اثر گزاری میں خلل بیدانہ ہو سکے )

اس کے تمام مصداق مراد وطحوظ میں مثلاً الانسان، الخلق) چونکہ زیر نظر آیت میں عدت والی عورتوں کا ذکر ہو چکا ہے لہذا '' النسآء'' سے مرادو ہی عورتیں ہیں اور الف ولام انہی کی طرف اشارہ کے لئے ہے۔

#### خدا دلول کے راز جانتا ہے

0 ' وَاعْلَنُوَ النَّالِيَعْلَمُ مَا فِي اَنْفُسِكُمْ ..... ''
(اورتم آگاه ربوكه خدااس ست آگاه ب جوتمبارے دلوں میں ہے ....)

اس مقام پر خداوند عالم کی مخصوص صفات: علم ومعرفت اور حلم کا ذکراس امرکی دلیل ہے کہ زیر نظر دو آیوں میں جن امور کا تذکرہ کیا گیا ہے لین عدت میں پیٹی ہوئی عورتوں سے خواستگاری اور اس میں تعریفی انداز تخن اپنانا اور ان سے مخفیا نہ طور پر وعدے کرنا ، ان میں بھنگنے ، پھسلنے اور حق وعدل کی راہ سے بے راہ ہو جانے کہ جس کا نتیجہ اخروی جابی و بلاکت ہے کا اندیشہ لاحق ہوتا ہے ، اس بناء پر خداو نمیر عالم ان کی بابت ہرگز راضی نہیں ، البنتہ ان میں سے بعض کی اجازت وی ہے ۔۔۔۔ اور اس حوالہ سے اپنی مخصوص صفات میں سے مغفرت و ہر دباری کی یا دد بانی بھی کروا دی ہے ۔۔۔۔،

# حق مہرکے بارے میں ایک تھم

الْ جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِنَ طَلَّقَتُ مُ النِّسَاءَ مَا لَمْ تَمَسُّوْ هُنَّ اَ وَتَفُرِ ضُوْا لَهُنَّ فَرِيْضَةً ''
 (تم پرکوئی گناه نہیں اگرتم عورتوں کو طلاق دو کہ تم نے ابھی انہیں چھوانہ ہویاان کے لئے کوئی حق مہر معین کیا ہو)

'' تَکَسُّوْ هُنَّ '' کامصدر''مسس ''ہے جس کالفظی معن'' چھونا''ہے یہاں کنایة مباشرت وجنسی طاپ کے معنی میں ذکر ہواہے۔

'' تَكُو ضُواْ لَهُنَّ فَو يُضَةً '' سے مرادی مهمعین کرنا ہے، بنابرای آیت کامعی بیہوگا: مباشرت وجنس ملاپ ندکرنا اوری مهمعین ندکرنا طلاق وینے میں رکاوٹ نہیں ہوسکتا، (اگر کسی نے بیوی سے مباشرت ندکی ہواوری مهر بھی معین

کیا ہووہ طلاق وینا چاہے تو اس میں کوئی حرج نہیں اوروہ گنا ہگا رنہ ہوگا )\_

## حق مبرمعین نہ ہونے کی صورت میں شرعی حکم

"و قَمَتِنْعُو هُنَ عَلَى الْمُوسِعِ قَلَ مُن لَا وَعَلَى الْمُقْتِدِ قَلَ مُن لَا عَمَنَاعًا بِالْمَعْرُ وَفِ "
 ( اورتم ان سے استمتاع کرو، وسعت والے پر اس کی استطاعت کے مطابق اور تنگدست پر اس کی استطاعت

کےمطابق نیکی کےساتھ ادا کرنا واجب ہے)

'' مَتِّعُوْ هُنَّ '' کا مصدر تمتی ہے جس کا معنی فائدہ ولذت پہنچا تا ہے '' متاع'' اور'' متعہ'' سے مرادوہ شے ہے جس سے فائدہ ولذت اٹھائی جائے ، اور آیت میں ' متساعا ' فعل ' مَتِّعُو هُنَّ '' کا مفعول مطلق ہے اور جملہ' علی الْمُوسِعِ قَلَ مُن کَا وَ عَلَی الْمُقَرِّرِ قَلَ مُن کَا ور مفعول مطلق کے در میان واقع ہوا ہے ۔۔۔۔۔اسے جملہ معرضہ کہا جاتا ہے ۔۔۔۔۔' موسع '' اور'' مقتر ''اسم فاعل کے صیغے ہیں ،'' او سع '' (فعل ماضی)'' یوسع '' (فعل مفارع) اسی طرح اقتر (فعل ماضی) اور یہ قتر '' ہے ،'' موسع '' کا منی فل مفارع) اسی طرح اقتر (فعل ماضی) اور یہ قتر (فعل مفارع) سے اسم فاعل ''موسع '' اور'' مقتر '' کے '' موسع '' کا منی نگ دست ہے ، یہ دونوں (او سع ، اقتر ) اصل میں ان متعدی افعال میں سے ہیں جن فراخ دست اور'' مقتدی اور نشد افتا اسے کہتے ہیں اور دفتہ رفتہ اپنے اصل معنی کو فاہت کرتے ہیں اور ' متعدی افعال '' ہو جاتے ہیں ، (متعدی فعل اسے کہتے ہیں جس کے لئے اپنے فاعل کے علاوہ مفعول ہی ضروری ہواور سے '' لازم افعال میں فعل و فاعل کا فی ہوتے ہیں مفعول کی ضرورت نہیں ہوتی )۔۔

'' قلدر'' دال پرز براور جزم، دونوں صورتوں میں ایک ہی معنی رکھتا ہے (اندازہ، مقدار، حیثیت وغیرہ) بنا برایں آیت کامعنی بیر ہے کہتم پر واجب ہے کہ جن مطلقہ عورتوں کاحق مبرمین نہیں کیا انہیں اچھا فائدہ پہنچاؤ، فرا خدست اور تنگدست پراپنی اپنی مالی حیثیت کے مطابق وینا واجب ہے، بیتھم صرف اس مطلقہ عورت سے تعلق رکھتا ہے جس سے مباشرت کی گئی ہوگر حق مبرمین نہ کیا ممیان نہ کیا ممیان نہ کیا مجاب و چنا نچہ اس کا ثبوت بعد والی آیت میں نہ کور حکم سے ملتا ہے، کہ اس میں

مباشرت سے قبل طلاق کا تھم بیان کیا گیا ہے۔ احسان و نیکی کرنے کا بیان

O '' حَقَّاعَلَى الْمُحْسِنِيْنَ'' (نيك لوگوں پرحق (فريضه) قرار ديا كياہے)

اس جملہ سے مرادیہ ہے کہ آیت میں جو تھم ذکر کیا گیا ہے وہ حقیقاً احسان و نیکی کرنے والوں پر ثابت تن ہے،
غاہری الفاظ سے یوں لگنا ہے کہ احسان و نیکی کرنا ، اصل تھم میں وخیل ہے (گویا تھم کے ثبوت کی شرط ہے) جبکہ اصل احسان
و نیکی کرنا وا جب نہیں ..... بلکہ مستحب ہے ..... لبندا اس تھم کو بھی استحباب پر محمول کرنا ہوگانہ کہ وجوب پر ، لیکن حضرات آئمہ
اہل البیت علیم السلام کی طرف سے وار وہونے والی روایات شریفہ میں اس تھم کی تغییر ' وجوب' کے ساتھ کی گئی ہے شاید
اس کی وجہ یہ ہوکہ آیت ' اُلطّالا تُی مُرتَّن ' فیل مسال اُیہ مَعْدُوْ فِ اَوْ تَسْدِیْ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اِللّٰ اللّٰ کو واجب قرار دیا گیا
ہے اس لئے یہاں ' حقاً عَلَی الْمُحْسِنِیْن ' میں بھی اسے واجب سے تعبیر کیا گیا ہے۔ (مسرحون ( تسری کرنے والے )
پین مطلقون (طلاق دینے والے ) دراصل ' محسنون' (احسان و نیکی کرنے والے ) ہیں۔ واللہ اعلم ،

# نصف مبردينے كاحكم

O ' و إِن طَلَقَتُ مُوهُنَّ مِن قَبُلِ أَنْ تَمَسُّوهُنَّ ..... ''
(اورا كُرْمُ الْبِين ان سے مباشرت كرنے سے پہلے طلاق دے دو....)

اس جملہ سے مراویہ ہے کہ اگرتم مباشرت وجنس ملاپ سے پہلے عورتوں کوطلاق وے دوجبکہ ان کاحق مبر معین کر چکے ہوتو تم پر داجب ہے کہ معین مقد ارکا نصف اداکرو، لیکن اگروہ خودیا ان کے ولی وسر پرست .....یعن وہ خض کہ جس کے ہاتھ میں عقد نکاح کا اختیار تھا ..... حق مہر معاف کر دے اور (نصف مقد ارکی ادائیگی سے ) درگز رکرے تو تم پر پچھے دینا واجب نہیں ، یا خودشو ہر درگز رکرتے ہوئے ..... پوراحق مہر ..... اداکرے کیونکہ عقد نکاح کا اختیار اسے بھی حاصل ہے، کہ

اگر شو ہر درگز رہے کام لے اور جو تق مہرا داکر چکا ہے طلاق کی صورت میں اس کے نصف کی والیسی کا مطالبہ نہ کرے تو زوجہ مطلقہ پروہ رقم والیس کرنا واجب نہیں جو وصول کر چکا ہے ، بہر حال عنو و درگز رکرنا ہر صورت میں بہتر اور تقویٰ سے قریب تر ہے کیونکہ جو مختص اپنے مسلم شرع حق سے درگز رکرے تو جن امور میں اسے کوئی حق حاصل نہیں جیسے محر مات الہید (وہ کام جو خداوندِ عالم نے حرام وممنوع قرار دیتے ہیں ) ان میں درگز رکرنے پرزیا دہ قاور اور باا ختیار ہوگا۔

#### نضيلت كيحصول كى ترغيب كامخصوص انداز

O '' وَلَا تَنْسَوُ الْفَضْلَ بَيْنَكُمْ .....''
(اورتم آپس میں ایک دوسرے پر اچھائی کرنے کو نہ بھلاؤ.....)

عربی زبان میں '' فضل' اور '' فضول' دونوں کا معنی'' اضافہ' وزیادہ ہے، البتہ ان دونوں کے درمیان فرق کے بارے میں کہا گیا ہے کہ'' فضل' پاکیزہ صفات اور قابل تحریف امور میں جبکہ '' فضول' تا پہندیدہ اضافہ کے موارد میں استعال ہوتا ہے، اس مقام پر'' فضل' کہ جس کی ترغیب دلائی گئی ہے کہ انسان معاشرتی زندگی میں اسے اپنائے اور اس کے سبب دیگر جموع افراد پر برتری دفشیلت پائے اس سے مرادیہ ہے کہ احسان و نیکی کے جذبہ کے ساتھ اپنے مسلمہ حقوق سبب دیگر جموع افراد پر برتری دفشیلت پائے اس سے مرادیہ ہے کہ احسان و نیکی کے جذبہ کے ساتھ اپنے مسلمہ حقوق سبب دیگر جموع درگرز راورا پیا کر کے دوسرے پر سبقت لینے اور فضیلت پانے سے عبارت ہے،

اور جملہ 'ان الله على كل شبى بصير '' ين جس اہم كنتى كاطرف اشاره كيا گيا ہوه آبيمباركه ' وَ الْوَالِلْ تُنْ يُرْضِعُنَ أَوْلاَ دَهُنَّ ……' كونيل ميں بيان كة مُسَانِة بى كمشابہ ہے۔

نمازوں اور درمیان والی نماز کا تا کیدی تھم ° ' خفِظُوُاعَلَى الصَّلَوْتِ ......'' (نمازوں کی حفاظت کرو ..... '' خفِظُواْ'' حفظ سے مشتق ہے جس کا مغیٰ کسی چیز کو ضائع ہونے سے بچانا، حفاظت و نگہبانی کرنا، کسی کام پر مداومت کرنا اور زبانی یا دکرنا ہے، بیلفظ اکثر و بیشتر آخری معنی: یا در کھنے .....زبانی یا دکرنے ..... پیس استعال ہوتا ہے لیتیٰ ذہن میں مطالب کوحفظ ... محفوظ ... کرنا۔

وسطیٰ ، اوسط (درمیانہ) سے مؤنث کا صیغہ ہے''الصَّلُو قَالُو سُطیٰ '(درمیانی نماز) نمازوں کے درمیان والی نماز، قرآنی آیات میں اس کے تعین کی بابت کوئی دلیل موجود نہیں، صرف روایات مشریفہ سے اس کے بارے میں وضاحت ملتی ہے، انشاء الله'' روایات پرایک نظر'' کے عنوان سے آنے والی بحث میں ان روایات کوذکر کیا جائے گا۔

جملہ' وَقُوْمُوْالِلّٰهِ فَلْنِیْتِنَ ''میں '' للّٰه '' کا لام ،غرض دغایت اور مقصد کے لیے ہے (اسے اصطلاح میں لام عایت کہاجا تاہے ) اور قیام کرنے کا تھم ( تو موا ) انجام دینے اور اداکرنے سے کنایہ کے طور پر ہے۔

'' فینیدین '' میں'' قسنسوت '' سے مرادا طاعت وفر ما نیرداری کرتے ہوئے خضوع کرنا ہے، چنانچے سور وَ بقر ہ آیت کا ایس ارشاد ہوا:

٥"كُلُّ لَدُفْتِتُونَ"

(سبھی اس کے لئے خضوع کرتے ہیں )

اورسورة الاحزاب، آيت ا ٣ ين ارشاد موا:

٥ " وَمَنْ يَتَقُنُتُ مِنْكُنَّ بِيلَّهِ وَ مَسُولِهِ "

(تم میں سے جوالله اوراس کے رسول کے لئے خضوع ....اطاعت وفر ماں برداری ....کر ہے ...)۔

جملہ '' وَقُوْمُوْالِلّٰهِ فَنِیْتِیْنَ '' کامعنی ایہ ہے کہ خدا کی اطاعت میں کھڑے ہوجاؤ۔ کمربستہ ہوجاؤ۔ اور خالصتاً اس کے لئے سرتسلیم ٹم کردو۔

## خوف کی حالت میں نماز ادا کرنے کا طریقہ

O' فَانُ خِفْتُمُ فَرِجَالًا أَوْرُ كُبَانًا ..... ' فَانُ خِفْتُمُ فَرِجَالًا أَوْرُ كُبَانًا ..... '

اس جمله شرطید (فَانَ خِفْتُمْ) کوسابقه جمله کی طرف عطف کیا گیا ہے اس سے بیمطلب ثابت ہوتا ہے کہ یہاں ایک شرط محذوف ہے، لین مقصود یہ ہے: ''حساف ظروا ان لسم تسخداف وا ، وان خفتم فقدر واللہ حافظة بقدر ما یک شرط محذوف ہے، لین مقصود یہ ہے: ''حساف ظروا ان لسم تسخداف وا ، وان خفتم فقدر واللہ حافظة بقدر ما یہ محکن من الصلاة راجلین وقوفاً او مشیاً او راکبی ن' (اگرخوف نہ ہوتو نمازوں کی مظافرت کرو سیمل طور پر ادا کرو سیمل خوف لاحق ہوتو جس قدر ممکن ہونماز کوادا کرنے کی مجر پورکوشش کرو، کھڑے ہوکر یا پیاوہ ، یا راہ چلتے ہوئے یا سواری پر سے جس طرح میسر ہونماز اواکرو سے ) اسے نمازخوف (صلاۃ الخوف) کہتے ہیں۔

یہاں' رجال' راجل (پاپیاوہ) کی جمع اور' رکبان' راکب کی جمع کا صیغہ ہے اور' فَانَ خِفْتُمْ ' ' ہیں حرف فا ، تفریع کے لئے ہے (فاء تفریع سے اس مطلب کی طرف اشارہ مقصود ہوتا ہے کہ اس کے بعد جو بات کی جا رہی ہے وہ سابقہ موضوع کی فرع ہے اس سے مربوط تھم ہے ) لہذا معنی یوں ہوگا کہ نماز کی محافظت (ادائیگی کی بھر پور کوشش) کا فریعنہ ساقط نہیں ہوتا بلکہ تھم یہ ہے کہ اگر تمہیں کسی قسم کا خوف نہ ہوتو معمول کے مطابق نماز اداکر نا واجب ہے اور تمہیں اوراگر خوف کی وجہ سے ممل اداکر نا مشکل ہوتو جس قدر تہارے لئے ممکن ہونماز اداکر واور جب خوف ٹل جائے اور تمہیں امن واطمینان حاصل ہوجائے تو تم پر واجب ہے کہ معمول کے مطابق خداکو یا دکرو۔ … نماز اداکرو۔ …،

جملہ'' گیا عَلَیْکُمْ'' میں کاف تشبید کے لئے ہاور جملہ'' صَّالَمْ تَکُونُوْاتَعْلَمُوْنَ'' خاص کی جگہ عام کو ذکر
کرنے کے علمی انداز کی ایک صورت ہے (اسے اصطلاح میں'' و صنع المعام موضع المخاص'' کہا جاتا ہے، اس سے
مراویہ ہے کہ سلسلۂ کلام میں زیر نظر موضوع سے مربوط مطلب کی جگہ عام اور کلی مطلب و کرکر دیا جائے اور مخاطب کواس کی
طرف توجہ دلائی جائے ) یہاں مقصدیہ ہے کہ تعتیں عطا کرنے کی وسعت اور علم کی دولت سے مالا مال کرنے کے احسان کی
یاد آوری ہو، بنا برایں آیت کا معنی یہ ہے: خدا کو اس طرح یا دکرو جیسے اس نے تمہیں امن کی حالت میں فریضہ نماز ادا
کرنے کی تعلیم دی ہے اور دینی احکام وفر اکفن کی تعلیم کے میں اس سے فرید کی نادا نیکی کا تھم بیان کردیا ہے۔

وصیت کے بعض احکام

النَّذِيْنَ يُتَنَوَّقُونَ مِنْكُمُ وَيَنَ مُرُونَ أَذُواجًا الْقَصِيَّةَ لِآذُوا جِهِمْ ''
 (اورتم میں سے جوفوت ہوجا ئیں اور اپنی از واج چھوڑ جا ئیں تو اپنی از واج کے لئے وصیت کریں )

اس آیت مین "وَصِیبَةً"، علم تحوی اصطلاح کے مطابق" مفعول مطلق" ہے اس کا فعل ، لفظول میں حذف کر

دیا گیا ہے البذااس کامعتیٰ اس طرح کیا جائے گا: ''لیسو صسو ا و صیسة ''لینی تم میں سے جولوگ و فات پائیں جبکہ ان کی بیویاں بھی موجود ہوں کہ جنہیں وہ اپنے بعد چھوڑ رہے ہوں تو انہیں چاہیئے کہ موت سے پہلے بچھے مال کی وصیت اپنی بیویوں کے لیے کریں جس سے وہ ایک سال تک اپناگز راوقات کرسکیں اور کسی دشواری سے دوجار نہ ہوں ،

وصیت کا بیتھم سورۂ بقرہ کی آیت • ۱۸ میں نہ کورتھم کی مانند ہے جس میں خداوندِ عالم نے اس پخض کو جو بستر مرگ پر ہوتا کیدفر مائی ہے کہ وہ اپنے والدین اور قربیوں کے لئے اچھی وصیت کر ہے:

٥ "كُتِبَعَلَيْكُمْ إِذَاحَضَمَ أَحَدَ كُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْرٌ "أَ الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْا تُورِيْنَ
 بِالْمَعُرُ وُفِ "حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِيْنَ"

لینی جوشخص بستر مرگ پر ہواس پر واجب قر ار دیا گیا ہے کہ جواچھی چیز چھوڑ ہے تو والدین اور قریبیوں کے لئے اچھی وصیت کرے، یہ پر ہیز گاروں پرحق (واجب) ہے ۔۔۔۔،

ہمارے سابقہ بیانات سے ثابت ہوتا ہے کہ بیآیت (۱۸۰)، وفات کی عدت کا تھم صادر ہونے اور ترکہ میں والدین اور بیوی کے حصول کے تعین پر بنی آیت سے پہلے نازل ہوئی ہے اور ان دوآ بنول (عدت کے تھم والی آیت اور میراث کے تعین والی آیت کے تعین میراث کے تعین والی آیت کی وجہ سے بیآیت منسوخ ہوگئی ہے ۔۔۔۔ کیونکہ میراث کی آیت میں بیوی کا ۱/۱ یا ۱/۸ میراث میں شرا کط معین کردیا گیا ہے۔

#### مطلقه عورتو ل كومدييد ينا

O '' وَلِلْهُ طَالَقْتِ مَتَاعٌ بِالْمَعُرُ وَفِ لَحَقَّاعَلَى الْمُتَّقِيْنَ'' (مطلقہ عورتوں کو نیکی کے ساتھ کچھ مال دینامتی لوگوں پرلازمی ہے)

یہ آبت تمام طلاق شدہ عورتوں کے بارے میں شرع تھم پر مبنی ہے، اور اس میں حق مسیحتم سیکوتقو کی کی صفت سے متصف لوگوں پر ثابت قرار دیا گیا ہے جس سے اس کے متحب ہونے کا اشارہ ملتا ہے سسیعنی متح لوگوں پر مستحب ہے کہ مطلقہ عورتوں کو ہدیئة کچھ دیں ۔۔۔۔،

## احکام کے بیان کرنے کی غرض

د گذالِك يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ اليَّهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ "
 (ای طرح الله تهمیں اپنی آیات واضح طور بیان کرتا ہے تالہ تم اچھی طرح سجھ سکو)

'' عقل'' کا لغوی معنی بر و دُالنا، با ندهنا، رو کنا ہے، اسی مناسبت سے انسان کے ادراک کوعقل سے تجبیر کیا جاتا ہے اوراس سے جس چیز کو وہ درک کرے اسے عقل کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے، اسی طرح وہ قوت جے انسان کی وجو دی قوتوں میں شار کیا جاتا ہے اوراس کے ذریعے خیر وشراور حق و باطل کے درمیان تمیز کی جاتے '' عقل'' کہتے ہیں کہ اس کے مقابل جنون و دیوائل بی سفاہت و بے دو قونی اور جافت و جہالت، مختلف حوالوں سے استعال ہونے والی صفات ہیں، قرآن مجید میں '' ادراک'' کی مختلف قسموں کے لئے جوالفاظ استعال کئے ہیں ان کی تعداد ہیں کے لگ جمگ ہوں ان کی تعداد ہیں کے لگ جمگ ہوں ان کی تعداد ہیں کے لگ جمگ ہے مثلاً: (ا) ظن، (۲) حبیان، (۳) شعور، (۳) ذکر، (۵) عرفان، (۲) شہم، (ک) فقہ، (۸) درایت، (۹) یقین، (۱۰) فکر، (۱۱) رای، (۱۲) تولی، (۱۳) مفیر، (۱۲) محمت، (۱۵) خبرہ، (۱۲) شہادت، (۱۵) عقل، اوران سے ملحق الفاظ یہ ہیں: (۱۸) تولی، (۱۹) فنونی، (۲۰) بصیرت۔

'' ظن''، اردوزبان میں اس کا ترجمہ'' گمان'' کیاجا تا ہے، اس سے مرادکسی چیز کی ایسی تعدیق ہے جو یقین کی حد تک نہ پیٹی ہو، لفظ'' حبان' بھی استعال ہوتا ہے البتداسے'' ظنی ادراک' کے معنی میں استعال کیا جاتا ہے جیسے لفظ'' عد'' (شار کرنا، گننا) '' ظن'' کے معنی میں استعار کا استعال ہوتا ہے چنانچہ عام طور پر کہا جاتا ہے: عد ذیدا میں السامل و حسبه منهم، (اس نے زید کو طاقتور بہا دروں میں شار کیا اور اسے ان میں سے گمان کیا ) یعنی گنتی وحساب میں ان کے ساتھ کمی کیا۔

''شعور''،نہایت وقیق ادراک کو کہتے ہیں ، بیلفظ'' شعر'' بٹی پر زبر کے ساتھ . (بال ) سے مشتق ہے اس میں بال کی بار کمی طحوظ ہے ، عام طور پر اسے صرف حسی ادرا کات (محسوسات ) (جن کاتعلق حسی قو توں سے ہو) میں استعمال کیا جاتا ہے ، اس وجہ سے حواس خمسہ کو'' المشاعر'' کہا جاتا ہے۔

'' ذکر'' (یا دکرنا) لیمنی ذہن میں موجود صورت کو سیجو کدا دراک سے غائب ہو چکی تھی۔ دوبارہ حاضر کرنا، یا استے ادراک میں محفوظ کرنا تا کہ غائب نہونے یائے۔

''عرفان،معرفت''، (پیچانٹا) جوصورت ادراک میں آئے اسے ذہن میں موجود ومخر ون صورت سے مطابقت کرنا،اسی بناء پراسے'' ادراک بعد علم سابق'' (جانئے کے بعد پنچانٹا) کہا گیا ہے۔

"فنم" (سجمنا) لین ذان سے باہر کی چیز کا ذائن پرنقش موجانا۔

'' فقه' ' یعنی ذبن میں نقش ہوجانے والی صورت کا لورِ علم پر ثبت ہونا۔

'' درایت'' لینی لورِ علم پر جبت ہو جانے والی صورت کا لوح فکر ونظر پر جبت ہونا تا کہ اس کی خصوصیات اور مخصوص صفات سے آگا ہی حاصل ہو جائے ، اس وجہ سے کسی موضوع کی اہمیت وعظمت کے اظہار کے لئے اسے استعال کیا جاتا ہے ، خداوند عالم نے سور ۃ الحاقة آیات ، ۲ ، ۳ میں یوں ارشا وفر مایا :

O "ٱلْمَا قَنُهُ أَمَاالُهَا قَنُهُ ﴿ وَمَا آدُلُى لِكُمَاالُهَا قَنُهُ"

(وه دن جو برحق ہے، وه برحق دن کیا ہے، آپ کو کیامعلوم کہ وہ برحق دن کیا ہے؟)

اورسورة القدرآيات ٢٠١ مين ارشاد موا:

O " إِنَّا آنْزَلْنُهُ فِي لَيْكَةِ الْقَدْىِ أَوْمَا اَدْلُى كَمَا لَيْكَةُ الْقَدْمِ "

(ہم نے اسے (قرآن کو) شب قدر میں نازل کیا، اور آپ کو کیامعلوم کہ شب قدر کیا ہے؟)

ان آیات مبارکہ میں قیامت کے دن کی اہمیت و ہزرگی اور شب قدر کی عظمت کے اظہار کی فرض سے جملہ 'وَ مَا َ اَدُلُ مك '' ذکر کیا گیا ہے۔

'' یقین'' لیعنی ذہنی ادراک کی قوت وشدت ، کہ جس میں زوال وضعف کی گنجائش نہ پائی جائے ، (پختہ اعتقاد ، ٹھوس نظریہ ، زوال پذیر نہ ہونے والا ادراک )۔

'' فکر'' اردوزبان میں اسے''غور وفکر' یا'' فکر ونظر' سے تعییر کیا جاتا ہے۔۔۔۔ اس سے مرادیہ ہے کہ موجودہ معلومات پرنظر ڈالنا تا کہ ان (معلومات) کے ذریعے ان مجبول و نامعلوم امور سے آگاہی حاصل کی جائے جن کا ان (معلومات) سے لازم والمزوم جیسا رشتہ ہے، (معلوم سے مجبول کی آگاہی حاصل کرنے کے لئے فکری قوت کو کام میں لانا)۔

'' زعم'' اردوزبان میں اس کا ترجمہ'' مفروضہ'' کیا جاسکتا ہے بعنی ذہن میں کسی چیز کا تصوراوراس کا وجو دفرض کرنا،اس میں سے بات ضروری نہیں ہوتی کہوہ پختہ یقین کی حد تک پنچے یا'' غالب گمان'' کہلائے،

'' علم'' اس کے بارے میں پہلے ذکر ہو چکا ہے کہ اس سے مرادوہ ادراک ہے جس میں منفی پہلو کی ہرگز گنجائش نہ پائی جائے۔

'' حفظ''،کسی معلوم چیز کواس طرح یا دکر لیتا ( ذہن میں محفوظ کرنا ) کہاس میں کسی طرح کی تبدیلی ومحو ہوجانے کی تمام را ہیں بند ہوجا کیں۔

" حكمت " (واناكى ) محكم و پخته علم كوهكت كها جاتا ہے ۔

'' خبرہ''، (کامل وکمل علم) بینی علمی مقام ومنزلت کی وہ بلندی کہ جس سے صاحب علم ، جس چیز کے بارے میں علم

ر کھتا ہواس کے آثار دنتائج اس پر آشکار وہویدا ہوں ، ....اور کوئی متعلقہ پہلواس سے نفی و پوشیدہ نہ ہو۔

''شہادہ'' ( گواہی ) بینی کسی چیز کی اصل ذات کا ادراک ،خواہ طاہری حواس کے ذریعے ہو جیسے محسوسات میں ہوتا ہے پاباطنی قوت احساس کے ذریعے ہو جیسے وجدانی امور کا ادراک ،مثلاً علم ،ارادہ ، دوسی ، دشمنی وغیرہ ۔

ندکورہ بالا الفاظ کے جو معانی ذکر کئے گئے ہیں ان کے مطابق ان میں سے پانچ کے علاوہ ویگرتمام ماوہ ،حرکت اور تغیر سے تعلق رکھنے والے امور کے لئے استعال ہوتے ہیں ، اور جو پانچ الفاظ خداوند عالم کے لئے قابلِ استعال ہیں وہ یہ ہیں ، علم ، حفظ ، حکمت ، خبرہ ، شہاوت ، بنا برایں '' خطن' '' '' خطن ''' ' فقہ' وغیرہ کی نسبت خداوند عالم کی طرف قطعی درست نہیں یعنی ہرگزیوں نہیں کہا جا سکتا کہ ' خدا گمان کرتا ہے' خدا سجھتا ہے ، خدا غور کرتا ہے ، وغیرہ اور خدا کی بابت ان پانچ الفاظ کا استعال اس لئے درست ہے کہ ان میں نقص اور کی کا پہلوئیں پایا جاتا ، ان کی قرآنی مثالیں ملاحظہ

علم کی مثال

سوره نساء، آیت ۲ که :

0 "وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ "،

(اورالله ہر چیز کا بخو بی علم رکھتا ہے)

حفظ کی مثال

سوره سباء، آبیت ۲۱:

٥ '' وَمَ ابُّكَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ حَفِيظٌ ''،

(اور تیرا پروردگار ہر چیز کی حفاظت کرنے والا ہے)

خبره کی مثال

سوره بقره ، آیت ۲۳۳:

0" وَاللَّهُ بِمَالَتُعْمَلُونَ خَبِيْرٌ"،

(اورالله تمهار علمام اعمال سے بخولی آگاہ ہے)

تحمت كي مثال

سوره پوسف، آیت ۸۳:

0" هُوَالْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ"،

 (وہ علم رکھنے والا ،حکست والا ہے) شہارة کی مثال

سوره فعلت ، آیت ۵۳:

٥'' ٱنَّهُ عَلَّى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْكٌ''،

(یقیناً وہ ہر چیز پر گواہ ہے)

الفاظ کی مختصر تشریح اور مربوط جہات کی وضاحت کے بعداب ہم اصل موضوع کی طرف او منت ہیں:

لفظ " عقل" كو" ادراك" بهي كهاجاتا بي جبياكة بيسالية وكرشده مطالب بين اس سے آگاه مو يك بين ....اس کی وجہ یہ ہے کہ اور اک میں بھی کسی چیز ہے آگا ہی کاتعلق ول سے اس کی وابشگی سے ہوتا ہے ....عقد القلب، ول سے گرہ باندھنا، ....، كيونكه خداوند عالم نے انسان كوفطرة ايباخلق كيا ہے كه وہ نظريات واعتقادات ميں حق و باطل ك بیجان اور عملی امور میں خیروشراور نفخ ونقصان کی تمیز کرسکتا ہے۔خدانے انبان کی تخلیق اس طرح کی ہے کہ وہ سب سے پہلے ا بيئ آب كو بيجاني ، اوراس ظاهري حواس (حواس خسد ) وباطني قوتول سے مالا مال كرديا تا كم موجودات عالم كى ظاهرى حیثیت ہے آ گا ہی حاصل کرنے کے ساتھ ساتھ ان کی حقیقتوں اور روحانی جبتوں کو درک کرے کہ جن سے اشیاء کی طاہری حيثيتوں كا دراك اوران سے تعلق كاعمل وابسته ہوتا ہے مثلاً ارا دہ، حب دبغض، ..... دوىتى ورثنني ..... اميد، خوف وغيره، پھران تو توں میں تصرف کرتے ہوئے ان کی ترتیب ،تمیز شخصیص وقعیم کرے یعنی ان میں سے ہرایک کواس کے سیح و بجامقام برقر ار دے، ان کی ایک دوسرے سے الگ حیثیت کا تعین کرتے ان کے دائر وعمل کی خاص ۔۔ ومخصوص ..... اور عام ..... ووسیع .... جہات وحدود متعین کر ہے، اور پھران میں اعتقا دی ونظریاتی موضوعات کی بابت فکری اور عملی موارد میں ان کےموز وں ومناسب فیصلے کریے .....وہ امور کہ جن کاتعلق فکر ونظر اوراعتقاد سے ہےان میں ان کےمناسب اور جن امور کا تعلق عمل سے ہان میں ان کے موزوں فیصلے کرے ..... میرسب کچھا نسانی فطرت کے مقررہ اصول ونظام پراستوار ہوتا ہے اور یہی عقل ہے ،کیکن گا ہے ایبا ہوتا ہے کہا نسان کی بعض وجو دی قوتیں مثلاً شہوت وغصہ وغیرہ دوسری قو تو ں پر غالب آ کرانسان پراپنا تسلط جمالیتی ہیں اور دوسری قوتوں کی عمل داری کا راستہ روک دیتی ہیں یا انہیں کمزور کردیتی ہیں جس کے نتیجہ میں وہ اعتدال کی راہ سے دور ہو کر افراط وتفریط کے راستہ پرگامزن ہوجا تا ہے اور پھراس کی قوت عقل درست عمل نہیں کریاتی تکویا وہ اس قاضی کی مانند ہو جاتی ہے جوجموٹی شہا دتوں وجعلی تحریروں .... اسناد و مدارک .... کی وجہ سے غلط فيصله كرليتا بي جبكه وه عمد أابيانيس كرتا اورنه بي ناحق فيصله كرنا اس كامقصود بهوتا بي كيونكه قاضي ايك لحاظ سے قاضي بوتا ب اورایک لحاظ سے قاضی نہیں ہوتا، ..... برحق فیصلہ کرنے کے حوالے سے قاضی ہوتا ہے کین جموٹی شہادتوں اورجعلی تحریروں ک

وجہ سے دھوکہ میں آنے کی بنا پرضجے فیصلہ نہیں کر پاتا ہے۔ بہی حال انسان کا ہے کہ وہ گا ہے غلط معلو مات کی بناء پر غلط فیصلہ کرتا ہے۔ اور پھرا سے مسوب ہوتا کہ نام سے موسوم کرتا ہے۔ اپنے فیصلہ کوعقل سے منسوب کرتا ہے۔ جبکہ اس کا فیصلہ عظی معیاروں پر استوار نہیں ہوتا کیونکہ وہ فطرت سلیمہ کی سیحے روش اور درست اصولوں و روایات سے کوسوں دور جاچکا ہوتا ہے، چنا نچے قرآن مجید میں انہی حقائق کی بنیاد پر عقل کو ایکی قوت قرار دیا عمیا ہے جس سے راسان اپنے دینی امور میں استفادہ کرتا ہے اور معارف وحقائق سے آشانی واعمال صالحہ سے آگا ہی کی راہ پاتا ہے، لیکن السان اپنے دینی امور میں استفادہ کرتا ہے اور معارف وحقائق سے آشانی واعمال صالحہ سے آگا ہی کی راہ پاتا ہے، لیکن اگروہ اس معیار پر پورا نہ اتر ہے تو اسے دعقل' سے موسوم نہیں کیا جائے گا خواہ دنیا وی امور میں خیر وشرکی تمیز کا کام اس سے لیا جائے ، خداو ندیا وی امور میں خیر وشرکی تمیز کا کام اس

O ' 'وَقَالُوالوَ كُنَّانَسْمَعُ اوْنَعْقِلُ مَا كُنَّافِي ٓ اَصْحٰبِ السَّعِيْدِ '

(انہوں نے کہااگرہم سنتے یاعقل سے کام لیتے تو ہم جہنم والوں میں قرار نہ پاتے )

اورسورهٔ حج ، آیت ۲ ۴ ش ارشاد موا:

٥ '` أَ فَلَمْ يَسِيْرُوا فِي الْأَنْ مِن فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا آوا ذَانَ يَسْمَعُونَ بِهَا قَوانَّهَا لا تَعْمَى الْاسْمُ وَلَا تَعْمَى الْعُلُوبُ اللَّهِ فِي الصُّدُوبِ '' ،
 الْا بُصَارُ وَ لَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُوبِ '' ،

آیا وہ زمین میں گھومتے پھرتے نہیں کہ دلوں سے حقائق کا ادراک کرسکیس یا کا نوں سے حق کی آوا زس سکیں کیونکہ آئکھیں اندھی نہیں ہونٹیں لیکن سینوں میں موجو دول نابیغا ہوجاتے ہیں )

ان آیات مبار کہ میں لفظ '' معقل'' اس علم کے لئے استعال ہوا ہے جس سے انسان پراہ راست استفادہ کرتا ہے اور لفظ '' سمع'' اس ادراک کے لئے استعال ہوا ہے جس سے بالواسطہ استفادہ کرتا ہے بشرطیکہ ان دونوں میں فطرت سلیمہ کا لحاظ برقر ارہو، خداوندِ عالم نے سور ہُ بقرہ آیت • ۱۳۰ میں یوں ارشا دفر مایا:

O "وَمَن يَرْغَبُ عَنْ مِلَةِ إِبْرَاهِمَ إِلَّا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ"،

(اورکون ہے جودین و آئین ابراہیمی ہے روگر دانی کر ہے سوائے اس کے کہ جس نے اپنے آپ کو بے وقوف بنا لیاہو)

اس آیت کے بارے میں پہلے بیان ہو چکا ہے کہ یہ آیت مبارکہ، اس صدیث شریف ' السعقل ما عبد به الموحمان '' (عقل و ، قوت ہے جس کے ذریعے خداکی عبادت کی جائے ) کی نسبت ، عکس تقیمن کی طرح ہے،

ندکورہ بالاتمام مطالب سے بیامرواضح ہوگیا کہ کلام اللی میں لفظ' عقل' سے مرا دوہ قوت ا دراک ہے جوفطرت سلیمہ کے ساتھ انسان کو حاصل ہوتی ہے ، بنابرای آیت مبارکہ' کُنْ لِكَ یُبَیِّنُ اللّٰهُ لَکُمُّ الْیَّبِ لَعَلَّکُمُّ اَیْجِهِ لَعَلَّکُمُّ اَیْجِهِ لَعَلَیْکُمُ اَیْجِهِ لَعَلَیْکُمُ اَیْجِهِ لَعَلَیْکُمُ اَیْجِهِ لَعَلَیْکُمُ اَیْجِهِ لَعَلَیْ مُعْلَمِ ہوجا تا ہے کیونکہ بیان و وضاحت ،علم کے کمال کا ذریعہ ہے اور علم ،عقل کی نسبت مقدمہ و وسیلہ کی حیثیت رکھتا ہے

جیسا کہ خداوندِ عالم نے سورۃ العنکبوت آیت ۳۳ میں ارشا دفر مایا ہے: O '' وَتِلْكَ الْاَ مُثَالُ نَضْرِ بُهَالِلنَّالِسِ \* وَ مَا يَعْقِلُهَاۤ اِلَّا الْعُلِبُوْنَ ''، (اورہم بیمثالیں لوگوں کے سامنے بیان کرتے ہیں لیکن انہیں علم والوں کے سواکو کی ٹہیں سجھ سکتا)

## روایات پرایک نظر

عدت كالبهلائكم

ایوداؤ دکی کتاب'' اسنن' میں اساء بنت پزید بن سکن الا نصاریہ سے روایت کی گئی ہے کہ (اس نے کہا): مجھے حضرت رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم کے زمانہ میں طلاق دی گئی ابھی طلاق کی عدت واجب نہیں ہوئی تھی لیکن انہی ایام میں عدت کی آیت نازل ہوئی:'' وَالْمُطَلَّقُتُ یَا یَکُونِ اَنْفُیسِمِنَ ثَلَاثَةَ قُرُ وَّ اَیْمُ کا الله قانون میں وقعہ پاک ہونے میں عدت کی آیت نازل ہوئی: '' والمُطلَّقُتُ یُ فاتون ہیں جن پرعدت کے تعم کا اطلاق ہوا۔
تک اپنے آپ کورو کے رکھیں )، کو یا اساء وہ پہلی خاتون ہیں جن پرعدت کے تعم کا اطلاق ہوا۔
( کتاب سنن ابوداود جلد ۲ حدیث ۲۲۸۱)

### " قرء "سے کیامرادہ؟

تفسیرا لعیاتی میں آیت مبارکہ' وَالْمُطَلَّقْتُ یَتَرَبَّصْنَ ..... '' کے ذیل میں زرارہ سے روایت کی گئی ہے (انہوں نے کہا) کہ میں نے ربیعہ سے سنا ہے وہ کہدر ہے تھے کہ میر سے خیال میں لفظ'' قروء'' کامعنی حیض نہیں بلکہ دو دفعہ حیف کے درمیان طہر یعنی پاک ہونا ہے،

(زرارہ نے کہا) پھر میں حضرت امام محمد ہا قر علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور جو کچھ رہیعہ سے سنا تھا آنجنا ہے کوش گزار کیا،

ا ما ٹم نے فر مایا: رہیدنے یہ بات اپنی طرف سے نہیں کی بلکہ یہ حضرت علیٰ کا فر مان ہے جواس تک پہنچا ہے، میں نے عرض کی: خدا آپ کا بھلا کرے، آیا حضرت امیر الموشین علیٰ نے یہی فر مایا ہے؟ ا ما ٹانے فر مایا: ہاں، وہ ارشا دفر ماتے تھے کہ'' قرء'' سے مراد'' طہر'' ہے، انہی ایا م میں خون اس کے رحم میں جح ہوجا تا ہے اور حیض کے دنوں میں وہ اسے نکال دیتی ہے۔

میں نے عرض کی: خدا آپ کا بھلا کرے، بیفر ماہیۓ کہ جو محض دوعا دل گوا ہوں کی شہا دت کی بناء پراپنی بیوی کو طہر کی حالت میں طلاق دیے تو اس کے لئے کیا تھم ہے؟

ا ما ٹم نے فر مایا: جب عورت کوتیسری مرتبہ حیض آئے تو گو بااس کی عدت پوری ہوگئی اور وہ شادی کرسکتی ہے۔ (تفسیر العیاشی ،جلد ا \_صفحہ ۱۱۴)

تجزبيه وتحقيق

اس مضمون کی روایات حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام کے حوالہ سے مختلف اسناد سے منقول ہیں، جہاں تک زرارہ کے اس سوال کا تعلق ہے کہ آیا حضرت امیرالموشین علی نے بہی فر ما یا ہے؟ جبکہ امام نے واضح طور پر بیان کردیا تھا کہ ربیعہ نے جو پچھ کہا ہے وہ حضرت علی کا فر مان ہے، تو اس کی وجہ بہہ کہ اہل سنت کے ہاں یہ بات مشہور ہو چکی تھی کہ حضرت علی فر ماتے ہیں کہ ''قر وَ' بین شافعی کے حوالہ سے نہ کور علی فر ماتے ہیں کہ ''قر وَ' بین شافعی کے حوالہ سے نہ کور کے درمنثور ' میں شافعی کے حوالہ سے نہ کور درمنثور جا ص ۲۷۵) اور عبد الرزاق، عبد بن حید اور بہتی سے منقول ہے کہ حضرت علی نے فر مایا: مطلقہ عورت جب تک تیسرافنسل چین نہ کرلے کہ جس کے بعد کسی مرد سے شادی کاحق اسے حاصل ہو جا تا ہے، اس کا شو ہرر جوع کر سکتا ہے، کسی حضرت علی نے لیمن حضرت علی نے اس کی تقد این نہیں فر مائی بلکہ اس کی تکذیب کرتے ہوئے بیان کیا ہے کہ حضرت علی نے در بین خابت ہے مطلا دیو بین خاب ہو باتا ہے، اہل سنت کے علاء و محد ثین نے اس قول کی نسبت حضرت علی کے علاوہ چند دیکر صحابہ کرام کی طرف بھی دی ہے مثلاً زید بن خابت، عبداللہ بن عمراور حضرت عائش، اور اس سلسلہ ہیں ان سے منقول روایات ذکر کی ہیں ۔

## عورت برتا كيدي عكم

تفیر'' مجمع البیان' میں آیت مبارکہ '' وَ لَا یَحِلُّ لَهُنَّ اَنْ یَکْتُنُنَ مَاخَلَقَ اللَّهُ فِیْ آَنْ حَامِهِنَّ'' کی تفییر میں حضرت امام جعفرصا وق علیه السلام سے روایت کی گئی ہے آپ نے ارشا دفر مایا: اس سے مراوحمل اور چیف ہے ، (لیمن عورت کے لئے جائز نہیں کہ اپنے حاملہ ہونے اور چیف سے ہونے کو چیپائے )، (تفییر مجمع البیان جلد ۲ صفحہ ۲۲۲) تغییر قتی میں ندکور ہے کہ خداوندِ عالم نے تین چیزوں کا معاملہ عورت پر چھوڑ دیا ہے، طہر، حیض، حمل، (تغییر قتی، جلداص ۲۰۷۰)

(عورت کو چاہے کہ حیض (ماہواری) کے شروع ہونے اور ختم ہو جانے کے بارے میں ، اور ای طرح حاملہ ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں ، اور ای طرح حاملہ ہونے یا نہ ہونے کے بارے میں درست خبر دے کیونکہ بیا مور اس کے اندرونی حالات سے تعلق رکھتے ہیں اور ان میں اس کی بات قائل قبول ہے ، اگر وہ حاملہ ہوتو اسے اپنا حمل چھپاتے ہوئے بیہ کہنا جائز نہیں کہ ابھی چیف کے ایام پورے نہیں ہوئے کیونکہ اس سے عدت کی مدت میں فرق پیدا ہوجائے گا)۔

#### مردا درعورت کے حقوق کا حوالہ

تفیرتی میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے آیت مبارکہ '' وَلِلرِّ جَالِ عَلَیْهِنَّ دَ مَ جَدُّ'' کی تفییر میں ارشاد فرمایا: مردوں کوعورتوں پرجوحقوق دیئے گئے ہیں وہ ان حقوق سے زیادہ ہیں جوعورتوں کومردوں پرعطا کئے میں ۔ ( ندکورہ بالاحوالہ )

اس بیان سے عورتوں اور مردوں کے درمیان حقوق کی برابری کی نفی نہیں ہوتی ، جیسا کہ پہلے وضاحت کی جا چکی ہے کہ دونوں کے حقوق ان کی وجودی اور فطری حیثیت و ذمہ دار بوں کے عین مطابق مقرر کئے گئے ہیں لہٰذا آیت مبارکہ میں جس برتری کا ذکر ہوا ہے وہ حقوق میں برابری کے مسلمہ اصول کے منافی نہیں ۔

## دومرتبه طلاق كانحكم

تفیر عیافی میں آیہ مبارکہ' اَلطَّلاقُ مَرَّتُنِ ' فَامْسَاكُ بِمَعْرُوْفِ اَوْتَسُوِیْ عَبِاحْسَانِ '' کَ تغیر میں منقول ہے کہ حضرت امام ابوجعفر مجمد باقر علیہ السلام نے ارشاد فر مایا: خدا فرما تا ہے کہ طلاق دومرتبہ ہے اس کے بعد عورت کو نیک اور اجھے طریقہ سے گھر میں رکھیں یا اجھے انداز میں اسے جانے ویں '' تَسُوِیْ اِلْحُسَانِ '' سے مراد تغیری مرتبہ طلاق دیتا ہے۔ (تفیر العیاشی ، جلد میں ۱۱۲)

#### شرعى طلاق

تہذیب میں حضرت امام ابوجعفر محمہ باقر علیہ السلام سے مروی ہے آپ نے فرمایا: شرعی طلاق بیہ ہے کہ مرد،
عورت کو طبر (ما مواری سے پاک) حالت میں جبکہ اس سے اس حالت میں ہمبستری نہ کر چکا ہو، دوگوا ہوں کے سامنے طلاق
دے اور پھر اس سے دوری اختیار کرے تا کہ وہ طلاق کی عدت پوری کرے، جب وہ عدت پوری کرلے تو وہ اس کی
زوجیت سے خارج ہوجائے گی، اور اب اس مرد کی حیثیت نامحرم جیسی ہوگی کہ اگر وہ اس سے دوبارہ خواستگاری کرنے تو
اس کا فیصلہ مورت خود کرے گی، ما بی شو ہرسے نکاح کرنے یا نہ کرنے کا اختیار اسے ہی حاصل ہے، اگر شو ہر طلاق دینے
کے بعدر جوع کرنا چا ہے تو عدت کی مدت پوری ہونے سے پہلے ایسا کرنے کا حق اسے حاصل ہے اور اس طرح وہ صرف
ایک طلاق کے بعد اس کی بیوی ہوگی۔

(كتاب التهذيب، جلد ٨ صفحه ٢٥)

#### دوبارہ نکاح کرنے کے احکام کا فلفہ

ا ورخوا تنین کی عزت نفس کو یا مال کرنے کا حق کسی کوحاصل نہیں ۔

(كتاب من لا يحضره الفقيه ، جلد ١٥٤٠)

يخقيقي نظريه

آئدائل بیت علیم السلام نے طلاق کے بارے بین فرمایا ہے کہ ایک ہی لفظ کے ساتھ یا ایک ہی مجلس بیں جو طلاق دی جائے وہ ایک طلاق دی جائے ہی خواہ میغہ طلاق دی جائے ہی جائے ہ



حضرت يبغمبراسلام كأعمل

ابوداؤ دکی کتاب " السنن" میں ابن عباس سے مروی ہے انہول نے کہا گدرکا نہ کے باب " عبد بن بزید" نے

رکانہ کی والدہ کوطلاق دی اور قبیلہ ' مریفہ' کی ایک خاتون سے شادی کر لی ، وہ خاتون حضرت پیغیبراسلام کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا کہ میں اس مخص سے مطمئن نہیں سے میر سے لئے صرف اتنا فائدہ مند ہے جتنا سرکا ایک بال دوسر سے بال کے لئے مفید ہے (اس عورت نے اپنے سرکا بال نکال کر بیا الفاظ کہے) لہذا جھے اس سے الگ کر دیں ، حضرت پیغیبر اسلام غضب ناک ہوئے اور رکا نہ اور اس کے بھائی کو بلوایا اور حاضرین مجلس سے فر مایا: تم دیکھ رہے ہو کہ فلال مخض سے مشابہ (ہم شکل) ہے! حاضرین نے جواب ویا: تی ہاں! آئے ضرت نے عبد بن یزید سے فر مایا: اس عورت کو طلاق دو ، اس نے آپ کے تھم پر عمل کرتے ہوئے طلاق جاری کر دی ، پھر آپ نے فر مایا: اپنی بیوی لیخی رکانہ کی والدہ کی طلاق دو ، اس نے آپ کے تھم پر عمل کرتے ہوئے طلاق جاری کر دی ، پھر آپ نے فر مایا: اپنی بیوی لیخی رکانہ کی والدہ کی طرف رجوع کرو ، عبد بن یزید نے عرض کی: اے اللہ کے رسول ! میں نے اسے تین طلاقیں دے دی ہیں ، آئخضرت نے اس آبت مبارکہ کی طاوت فر مائی:

0''یَاکَیُّهَاالنَّبِیُّ اِذَاطَلَقُتُمُالنِّسَاءَ فَطَلِّقُوْهُیَّ لِحِدَّ نِهِنَّ '' ....سورهَ طلاق، آیت ۲ ..... (۱ سے بی! جب تم عورتوں کوطلاق دینا چاہوتو عدت کے دوران طلاق دو ..... )۔

## ا يك مجلس ميں تين طلاقوں كا حكم

تفیر'' درمنثور'' میں بیبتی کے حوالہ سے ابن عباس کی روایت ذکر کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ رکانہ نے ایک ہی مجلس میں اپنی بیوی کو تین طلاقیں دیں اوراس کے بعد سخت مملکین ہوا، حضرت پیفیمراسلام نے اس سے پوچھا کہتم نے اس کس طرح طلاق دی ہے؟ اس نے عرض کی میں نے اسے ایک ہی مجلس میں تین طلاقیں دیں ۔ آنخضرت نے ارشا دفر مایا: یہ تو ایک طلاق ہے، اگر چاہیے ہوتو رجوع کر لوچنا نچہاس نے رجوع کر لیا، بنا برایں ابن عباس اس بات کے قائل تھے کہ قوایک طلاق ہم طهر میں وین چاہی دستور خداوندی اور تھم اللی ہے چنا نچہارشا دہوا: '' فَصَلِقُوْ هُنَّ لِحِنَّ تِنِقِنَ '' (ورمنثور علاق ہم طهر میں وینی چاہی دستور خداوندی اور تھم اللی ہے چنا نچہارشا دہوا: '' فَصَلِقُوْ هُنَّ لِحِنَّ تِنِقِنَ '' (ورمنثور علاق ہم طهر میں وینی چاہی دستور خداوندی اور تھم اللی ہے چنا نچہارشا دہوا: '' فَصَلِقُوْ هُنَّ لِحِنَّ تِنِقِنَ '' (ورمنثور علاق ہم طهر میں وینی چاہیے کہ بچی دستور خداوندی اور تھم اللی ہے چنا نچہارشا دہوا: '' فَصَلِقُوْ هُنَّ لِحِنَّ تِنِقِنَ '' (ورمنثور علاق ہم طهر میں وین کی جا

بیمطلب دیگرروایات میں بھی ذکر کیا گیا ہے ، اورخلیفه عمر نے ایک ہی مجلس میں تین طلاقیں جاری کرنے کی جو '' اجازت'' دی تو وہ صعۃ الج کی ہابت جومطالب ذکر کئے جا چکے ہیں ان سے مشابہت رکھتی ہے ،

ایک بی لفظ سے تین طلاقیں انجام نہ پانے کی ایک دلیل یہ پیش کی گئی ہے کہ آیت مبارکہ'' السط الاق موتسان'' میں دو بارطلاق کا ذکر ہے کیونکہ لفظ'' مرتان'' (دومرتبہ) سے تین مرتبہ مراد لیناقطعی درست نہیں جیسا کہ تمام اہل اسلام کی متفقہ رائے کے مطابق ،مسئلہ لعان میں بھی یہی تھم ہے۔

#### تسری باحسان سے کیا مراد ہے؟

تفسیر'' مجمع البیان' میں' اُوْ تَسُرِیْ پیارٹسکانِ'' کی تغییر میں نہ کور ہے کہ اس میں دوقول ہیں: ایک میہ کہ اس سے مراو تیسری طلاق ہے اور دوسرا میہ کہ اس سے مراویہ ہے کہ جوعورت عدت کی حالت میں ہے عدت ختم ہونے تک اس سے دوری اختیار کریں، بیدوسرا قول سدی اور ضحاک سے منقول ہے اور حضرت امام ابوجعفر محمہ باقر علیہ السلام اور امام جعفر صادق علیہ السلام سے بھی مروی ہے،

(مجمع البيان جلد اصفيه ٣٢٩) بهر حال اس جمله (أوْتَسُورِيْ عَلَيْ إِلْحُسَانٍ) كَيْفِيرِ مِن وارد جونے والى روايات مختلف بين،

#### طلاق خلع کی وضاحت

تفیرتی میں آیت مبارکہ 'و کلایو گُلگُم اُن تا خُنُو اوسی آئینیٹر کھن شینگا اِلّا اَن یَخافَ آلَا یُقینکا حُدود کا می مرادس نے سے سے شو ہر سے بیا الفاظ کے: میں تیرے ساتھ کی عہد کو پورا نہ کروں گی ، تیری اجازت کے بغیر گھر سے باہر جاؤں گی ، تیرے بستر پرکی دوسرے مخص کوسلاؤں گی ، اور تھے سے جنسی ملاپ کا شمل (غسل جنابت) نہیں کروں گی ، .... (تھے سے جنسی ملاپ نہیں کروں گی ) ، است با بوں کے: جب تک جھے طلاق نہ دو میں تبہاراکوئی کہنا نہیں ما توں گی ، اگر وہ بیا لغاظ کے جو شوہر کے لئے جائز ہے کہ وہ جو بچھا سے دے چکا ہے اس سے واپس لے لے اور جو بچھو وہ (حورت) اسے (طلاق دینے کوش) دے وہ لے اور اگر طرفین اس معاملہ پر راضی ہوں تو مرد کو چاہیے کہ اسے طہر کی حالت میں دو گواہوں کے سانے طلاق دے تو اس طرح وہ مورت ایک ہی طلاق کے ذریعے اس سے جدا ہوجائے گی اور شرقی طور پر اس کی زوجہ نہیں کرسانی ، اس کے بعد اگر وہ اس کے جو بچھ کی اور شرقی مورت ایک ہونے کے بعد رجوع نہیں کرسانی ، اس کے بعد اگر وہ اس کی حوالی اور شرو ہرکو چاہیے کی کا مل اے بی حاصل ہوگا ، اور آگر اس سے شادی کر نے قاس کے ماتھ درشر وہ برطلاق کی گئوائش باقی ہوگھ اور آگر اسے دالی لے لے تو میں تیرے ساتھ درشر زوجیت قائم کی اس کے ساتھ درشر طرط کے کہ جو بچھ کھ میں نے جھے دیا ہے آگر اسے دالی لے لے تو میں تیرے ساتھ درشت زوجیت قائم

رکھوں گا، امام علیہ السلام نے ارشا دفر ما یا کہ: '' خلع ومبارات اور تخیر صرف اسی صورت میں صحیح ہیں جب اس طہر کی حالت میں طلاق دی جائے کہ مرد نے جنسی ملاپ نہ کیا ہوا ورصیغہ عطلاق دو عادل گواہوں کی موجودگی میں جاری کیا گیا ہوا ورجس عورت کو طلاق خلع دی گئی ہے جب وہ دو مرسے شوہر سے شادی کر ہے اور وہ (دو مراشو ہر) اسے طلاق دے تب پہلاشو ہر اس سے نکاح کرسکتا ہے''، (امامؓ نے فرمایا) طلاق خلع اور طلاق مبارات کے بعد شوہر صرف اسی صورت میں رجوع کرسکتا ہے کہ مورت چشمان ہو (اور اس سے راضی ہو جائے) اور جو پھھاس (مرد) نے اس سے لیا ہے وہ اسے والیس کر ہے۔ ہے کہ مورت چشمان ہو (اور اس سے راضی ہو جائے) اور جو پھھاس (مرد) نے اس سے لیا ہے وہ اسے والیس کرے۔

#### طلاق خلع کے بعدر جوع کا مسکلہ

کتاب ' من لما بسحضرہ الفقیہ '' میں حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام سے مردی ہے آپ نے ارشا دفر مایا: جب عورت اپنے شوہر سے میہ کہ: میں تیرا کوئی تکم نمیں مانوں گی .....وہ اپنے اس جملہ کی وضاحت کر سے یا اسے مجمل رہنے دے، دونوں صورتوں میں شوہر کوئی حاصل ہوجائے گا کہ اس سے کچھ لے کر (طلاق خلع دے کر) جدا ہوجائے اور پھراس کی طرف رجوع نہیں کرسکا۔

( كتاب من لا محضره الفقيه ، جلد ساحديث ٣٨٢٣)

#### حبيبه بنت تهل كاواقعه

تفییر'' درمنثور'' میں ہے: احمد نے مہل بن ابی حتمہ سے روایت کی ہے کہ حبیبہ بنت مہل، ثابت بن قیس بن ثاس کی زوجہ تھیں، چونکہ ثابت بن قیس بدصورت شخص تھا لہذا حبیبہ اسے ناپند کرتی تھیں، ایک ون حضرت پیغیبر اسلام کی زوجہ تھیں، چونکہ ثابت بن قیس بدصورت شخص تھا لہذا حبیبہ اسے ناپند کرتی تھیں، ایک ون حضرت پیغیبر اسلام کی خدمت میں حاضر ہوئی اور عرض کیا کہ میں اسے دیکھنا گوارا نہیں کرتی اور اگر میر بے دل میں خدا کا خوف نہ ہوتا تو میں اس نے مخصر میں دیا تھا اسے واپس کروگی؟ اس نے عرض کیا:

مند پر تھوک دیتی، آنخصرت نے ارشا دفر مایا کہ جو باغ اس نے مخصر میں دیا تھا اسے واپس کروگی؟ اس نے عرض کیا:

مند پر تھوک دیتی، آنخصرت نے ارشا دفر مایا کہ جو باغ اس نے مخصرت نے انہیں ایک دسر سے سے میلی طلاق شاہ تھی جو اسلام میں جاری گی گئی۔

(تفییر درمنثور، جلدا صفحه ۲۸۱)

### كوژوں كى سزا

تفیرعیاشی میں فدکورہ کہ آیت مبارکہ' تِلْکَ صُدُودُاللّٰهِ فَلَا لَتُعَدَّدُوهَا'' کی وضاحت کرتے ہوئے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام نے ارشاوفر مایا: خداوندِ عالم نے زانی پراپنا غضب نازل فر مایا اوراس کی سزاایک سوکوڑے مقرر کئے ،لیکن اگر کوئی مخص اس پر غضبنا ک ہوکراس سے زیادہ کوڑے مارے تو میں اس سے اظہار برات کرتا ہوں کیونکہ خداوندِ عالم نے ارشاوفر مایا ہے: '' تِنْلَکَ صُدُودُ دُاللّٰهِ فَلَا تَعْتَدُاوْهَا'' کہ یہ الله کی مقرد کردہ حدود اور وستورات ہیں ان صحیح اوز نہ کرو۔

(تفييرالعياشي، جلدا ص١١٧)

## تین طلاقوں کے بعدوالیسی کاحکم

کافی میں ابوبھیر سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ وہ عورت جوابیخ پہلے شوہر سے اس وقت تک دوبارہ شادی نہیں کرسکتی جب تک کسی دوسر فی سے نکاح نہ کرلے ، اس سے مرادوہ عورت ہے جسے اس کا شوہر طلاق دے اور پھر رجوع کرے، پھر رجوع کرے، پھر رجوع کرے، ورجوع کا حق نہیں رکھتا اور اس سے رجوع کا حق نہیں رکھتا اور اس سے دوبارہ رشتہ زوجیت قائم نہیں کرسکتا گریہ کہ وہ عورت کسی دوسر فی سے نکاح کرے اور وہ اس سے جنسی ملاپ کرلے (ویدوق عسید ملتها) .....اوراس طلاق دے دے اور عدت ختم ہوجائے تواس صورت میں پہلا شوہراس سے نکاح کرسکتا ہے ۔....،

اس روایت میں لفظ '' عسلة '' ذکر گیا گیا ہے اس سے مرا دجنسی طاپ ہے، لغت کی مشہور کتاب '' صحاح اللغة '' میں فذکور ہے کہ جنسی طاپ کو شہد کے مٹھاس سے تشبید دے کر '' عسیلة '' کہا گیا ہے، عربی زبان میں شہد کو '' عسل ا اورا سے عام طور پرمؤنث کے متن میں استعمال کیا جاتا ہے اس کا اسم مصغر '' عسیلة '' ( ق کے ساتھ ) ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ '' عسیلیة '' عسلة سے اسم مصغر ہے۔ '' عسلسة '' کامعنی شہد کی تھوڑی مقدار ہے جیے'' ذھب '' سے '' ذھبیة '' کامعنی تھوڑا ساسونا (سونے کا کلاا) ہے۔

المام كافرمان ويدوق عسيسلتها " (اوروه اس كامناس حكم ) كوياحضرت بيغير اسلام سلى الله عليدوآله

وسلم کے ارشادگرامی سے اقتباس ہے جوآپ نے رفاعہ کے مسئلہ میں فر مایا تھا کہ' لیا، حتی تذوقی عسیلته، ویذوق عسیسلت ''اس سلسلہ میں تغییر' درمنثور' میں بزاز ،طبرانی اور بیبی کے حوالہ سے ذکور ہے کہ رفاعہ بن سموال نے اپنی بوی کوطلاق دی تو وہ خاتون حضرت پیغیبراسلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوئی اور عرض کی: یارسول اللہ! عبدالرحمٰن بیوی کوطلاق دی تو وہ خاتون حضرت پیغیبراسلام کی خدمی نہیں ، اس نے یہ کہہ کراپنے پلو (لبس کے سرے) کی فرف اشارہ کیا ، آنخضرت نے اس سے رخ موڑ لیا اور اس سے فر مایا: کیا تو رفاعہ کی طرف واپس جانا چاہتی ہے؟ نہیں ، طرف اشارہ کیا ، آنخضرت نے اس سے رخ موڑ لیا اور اس حسیلة ) نہ چکھ لے ،

(تفبير درمنثو رجلد اص۲۸۲)

سیمشہورروایات میں سے ایک ہے، اسے متعدد راویوں اور بزرگ محدثین اہل سنت (مؤلفین صحاح ستہ) اور بعض شیعہ علماء نے بھی اپنی کتب میں ذکر کیا ہے اگر چدان سب کی عبار تیں مختلف ہیں لیکن ان میں سے اکثر میں یہ جملہ (لساحتی تنذو قبی عنسیلته، ویلدوق عسیلتک) موجود ہے۔

### نكاح متعه بمحلل نبيس موسكتا

کتاب تہذیب بیل میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ کیا نکاح متعہ محلل ہوسکتا ہے؟

(جب پہلا شوہر طلاق دے اور تیسری دفعہ بھی طلاق کی عدت پوری ہوجائے اور وہ پھر رشتہ زوجیت قائم کرنا چاہے تو کیا عورت کی دوسرے مردسے نکاح متعہ کر کے اور پھر اس سے طلاق ہونے کے بعد پہلے شوہر سے رشتہ زوجیت قائم کرسکتی ہے؟) امام نے فرمایا: نہیں، کیونکہ خداوند عالم نے ارشاد فرمایا ہے: '' فَیانُ طَلَّقَهَا فَلَا تَحِلُّ لَا جُنگا حَلَیْهِمَا اَنْ یَا تَکُورُ اَکُورِ وَلا قرور وہ اس وقت تک اس سے دوبارہ نکاح نہیں کرسکتی جب تک کسی دوسرے مردسے نکاح نہ کرے اور جب وہ دوسرا شوہر بھی اسے طلاق دے دے تو پھروہ دونوں فریس کرسکتی جب تک کسی دوسرے مردسے نکاح نہ کرے اور جب وہ دوسرا شوہر بھی اسے طلاق دے دے تو پھروہ دونوں (پہلا شوہر اور وہ عورت) دوبارہ رشتہ ء زوجیت قائم کرسکتے ہیں) اور نکاح متعہ میں طلاق نہیں ہوتی۔

(كتاب تبذيب جلد ٢ صفحه ٣٣)

اس كتاب ميس محمد بن مضارب سے روایت كى مئى ہے كه انہوں نے كہا ميں نے حضرت امام رضا عليه السلام سے پوچھا كه آيا خواجيمرامحلل بن سكتا ہے؟ امام نے فر مايا: نہيں، (فدكورہ بالاحوالہ)

#### رجوع کرنے کی شرط

تفیرتی میں آیت مبارکہ' وَإِذَاطَلَقَتُ مُ النِّسَآ ءَفَبَلَغُنَ اَجَلَهُ نَّ سَوَ وَلَا تُنْسِكُوهُ نَ ضِرَامًا لِتَعْتَدُوْا سَوْنَ مِن آیت مبارکہ' وَإِذَاطَلَقَتُ مُ النِّسَآ ءَفَبَلَغُنَ اَجَلَهُ نَ سَوْدُ مِن اللّهِ عَلَى اللّهُ عَل

(تفبيرتي جلداصفحه ٧٧)

ضرار کامعنی؟

کتاب '' مین لما یعصوہ الفقیہ '' میں حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے آپ نے ارشا دفر مایا ، کسی شخص کوحق حاصل نہیں کہ بیوی کوطلاق دینے کے بعد بلا وجہ رجوع کرے اور پھر طلاق دے ، کہ ایسا کرنا '' ضرار'' ہے کہ جس سے خداوندِ عالم نے منع فر مایا ہے البتہ اگر دوبارہ ساتھ رہنے کا ارادہ ہوتو رجوع کرنا جائز ہے ، '' ضرار'' ہے کہ جس سے خداوندِ عالم نے منع فر مایا ہے البتہ اگر دوبارہ ساتھ رہنے کا ارادہ ہوتو رجوع کرنا جائز ہے ، '' ضرار' ' ہے کہ جس سے خداوندِ عالم ہے منع فر مایا ہے البتہ اگر دوبارہ ساتھ رہنے کا ارادہ ہوتو رجوع کرنا جائز ہے ، ''

#### آيات خداوندي كانداق اژانا

تفیرعیا فی میں آیہ مبارکہ' وَ لَا تَتَخِذُ وَ الْایْتِ اللهِ هُزُواً''کے ذیل میں عمر بن جیج سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے حضرت امیر المومین علی علیہ السلام کے حوالہ سے بیان کیا کہ امام نے ایک حدیث میں ارشا دفر مایا ، جو محض قرآن کی علاوت کرے اور پھر جہنمی قرار پائے تو اسے ان لوگوں میں شارکرنا چاہیئے جنہوں نے آیات خداوندی کا نداق اڑایا۔ (آیات خداوندی کا فداق اڑایا جہنمی بناویتا ہے)

### صحح بخاری کی روایت

صحى بخارى مين آيت مباركة و إذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُ نَّ ..... " كَاتْفير مِن ذكر كياميا ب

کہ معقل بن بیار کی بہن کواس کے شوہر نے طلاق دی اورعدت پوری ہونے کے بعد دوبارہ اس سے خواستگاری کی لیکن معقل نے اٹکار کر دیا،اس وقت ہے آیت نازل ہوئی،'' فکلا تَغْضُلُوْ هُنَّ اَنَّ بَیْنَکِخْنَ اَذْ وَاجَهُنَّ .....''(تم انہیں مت روکو اس سے کہ وہ اپنے پہلے شوہروں سے دوبارہ رشتہ زوجیت قائم کریں .....)

( كتاب صحح بخارى جلد ١٩ مديث ٨٠٥ ٣)

سیوطی نے تغییر'' درمنثور'' میں اس مطلب کو بخاری اور اہل سنت کے بزرگ محدثین (اصحاب الصحاح) مثلا: نسائی، ابن ماجہ، ترندی، ابوداؤداورد بگر حضرات کے حوالہ سے ذکر کیا ہے۔

#### جابرین عبدالله انصاری کے بارے میں!

''درمَنوْر'' على سدى سے روایت كى گئى ہے كہ يہ آیت (وَإِذَا طَلَقْتُ مُ النِّسَاء ......) جابرابن عبدالله انسارى كے بارے ميں نازل بوئى ، اس كى پچازاد ببن كواس كے شوہر نے ایک بارطلاق دى اورعدت پورى بونے كے بعداس كی طرف رجوع كرنا چاہا مگر جابر نے الكاركر ديا اوركہا كم نے ہارى پچازاد ببن كوطلاق دى ہے اوراب پھراس سے شادى كرنا چاہتے ہو؟ جبدوه عورت خودراض تى كه اس سے دوباره رشتہ زوجیت قائم كرے ، اس وقت به آیت تازل بوئى: ''و إِذَا طَلَقَتُ مُ النِّسَاءَ فَبَكَغُنَ اَ جَلَهُ قَنَ فَلا تَعْضُلُو هُنَّ اَنْ يَنْكِحْنَ اَزْ وَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضُوابَيْنَهُمْ بِالْبَعُرُ وَفِ الْخِلْ وَاللهُ اللهِ وَاللهُ يَعْلَمُ وَ اَللهُ يَعْلَمُ وَ اَلْهُ وَ اَللهُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَ اللهُ وَاللّهُ وَ اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ اللهُ اللّهِ وَ اللهُ اللهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَ اللهُ وَاللّهُ وَلِللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَال

#### (تفییر درمنثو رجلد ا ص ۲۸۷)

ند جب آئمہ اہل بیت علیم السلام کی روسے حقیق بھائی اور پچازاد بھائی کواپٹی بہن اور پچازاد پرشری ولایت و اختیار حاصل نہیں ، بنابرایں فہ کورہ بالا دوروا پچوں میں کسی کی صحت کو تتلیم بھی کرلیا جائے تو آیت میں جومما نعت اور نہی وارد ہوئی ہاس سے شری ولایت کی حدود کا نقین یا اس کی صحت وعدم صحت کا بیان متقمود نہیں بلکہ صرف اس بات سے آگاہ کرنا اور خیرخوا ہانہ رہنمائی مطلوب ہے کہ میاں بوی کے درمیان از دواجی زندگی کے فیصلہ میں حائل ہونا نہایت ناپندیدہ واقتیح عمل ہے یا بیکداس طرح کے رشتہ وزوجیت قائم ہونے میں رکاوٹ بنا مکروہ یا حرام ہے۔

## دودھ بلائی کاحکم

تفیرعیائی میں آیہ مبارکہ' وَالْوَالِلْ تُنْدُ ضِعْنَ اَوْلَا دَهُونَ کَوْلَدُنِ کَامِلَیْنِ ''کے ذیل میں روایت ذکری گئی ہے کہ حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام نے ارشا دفر مایا: پچکو دود دھ پینے کی مدت ختم ہونے تک ماں باپ دونوں سے ۔۔۔۔۔۔ حقوق وسر پرتی کے حوالہ سے ۔۔۔۔۔ برابر حیثیت حاصل ہے (دونوں اس کے سر پرست ہیں) اور جب مدت پوری ہو جائے تو باپ دوسر نے آرابتداروں کی نبیت زیادہ حقدار ہے مثلاً اگر باپ کسی دایہ کوچار درہم دے کر بچہ کی دودھ پلائی کا انظام کرے جبکہ بچہ کی ماں پانچ درہم سے کم لے کردودھ پلانے پر داخی نہ ہوتو باپ کوچی حاصل ہے کہ بچہ کو ماں سے لے اور کسی دایہ کے سرد کردے جواسے دودھ پلانے ، تا ہم بچہ کو ماں کے پاس تھیرانا اور اس سے دودھ پلوانا بچہ کی صحت و شدرتی اور بدنی طاقت و تو انائی کے لئے زیادہ بہتر و مفید ہے ۔۔۔۔ اور میاں بیوی کے درمیان انس و عبت کے رشتہ کے متحکم ہونے کا سبب بھی ہے ۔۔۔۔ ،

#### (تفبيرالعياشي جلدا ص٠١٢)

ای کتاب (تغیرعیاتی) میں آیت مبارکہ' لائشگآ گوالِدگائی'' کی تغیر میں حضرت ام جعفرصادق علیہ السلام سے مروی ہے آپ نے ارشاد فرمایا: جب مردجنسی ملاپ کرنا چاہتا تو عورت اپنے ہاتھ بلند کر کے کہتی تھی، میں تجھے ہمیستری خبیں کرنے دوں گی، جھے حاملہ ہونے کا خوف ہے''، اس طرح مردجی کہتا تھا: میں تیرے ساتھ مباشرت (جنسی ملاپ) نہیں کرتا ہوں، جھے اندیشہ ہے کہ تو حاملہ ہوجائے گی اور میرے بچہ کی جان خطرے میں پڑجائے گی .....گویا میں بچے کے تل کا سبب قرار پاؤں گا ..... اس بناء پر خدا ندِ عالم نے اس سے منع کیا کہ میاں بیوی ایک دوسرے کے لئے ضرر و تکلیف کا باعث بنیں، چنا نچہ ارشاد فرمایا: ''لائشکآ گروالی گا بچولی کا کو گھی الوری کے بچہ کی وجہ سے اور باعث ہیں کی کی وجہ سے اور باعث کی کہ کہتا تھا۔

اس کتاب میں آیت مبارکہ' وَعَلَی الْوَائِ ثِفْتُلْ ذٰلِكَ'' کی تغییر میں حضرت آمام محمد باقر" یا حضرت امام جعفر صادق" سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے فر مایا کہ اس کا تعلق نفقہ واخراجات سے ہے کہ جس طرح اور جس قدر ، باپ پر نفقہ دیٹاواجب ہے اس طرح اور اس قدر اس کے وارثوں پر واجب ہے کہ اداکریں ، ( نذکورہ بالا حوالہ )

تفیر عیاثی میں بی منقول ہے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے اس آیت (وَعَلَی الْوَاسِ ثِ مِثْلُ ذَٰلِكَ)
کی تفییر میں ارشاد فرمایا کہ اس سے مرادیہ ہے کہ وارث کو بھی روانہیں کہ بچہ کی ماں کوستاتے اور اس سے کہے: "میں اس
کے بچہ کواس کے پاس نہیں آنے دوں گا"۔ یا اگر بچہ کے پاس وارثوں کی کوئی چیز ہوتو جا تزنییں کہ وہ اسے نقصان پنجا کیں

اور بچہ پرختی کریں (اس کے ساتھ سخت رویہ اپنا کمیں )۔

ای کتاب میں جماد کے حوالہ سے روایت کی گئی ہے کہ امام جعفر صادق ٹے فرمایا: دودھ چھڑوائی کے بعد دودھ لیائی کا تھم نہیں (لمارضاع بعد فطام) ، جمادنے کہا: میں نے عرض کی کہ میں آپ پر قربان جاؤں فطام (دودھ چھڑوائی) سے کیا مراد ہے؟ امام نے فرمایا: وہی پورے دوسال کہ جن کے بارے میں خدانے تھم دیا ہے۔

ا مام كا ارشاد كراى آيت مباركه من لفظ " حولين كالصِلين" كى طرف اشاره ب (وَ الْوَالِلْتُ يُرْضِعُنَ اَوْلادَهُنَ حَوْلَيْنِ كَالْمِلَيْنِ) ـ الْوَلادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَالْمِلَيْنِ) ـ

#### ۱۳ ارشادات نبوی

تفییر'' درمنثور'' میں ہے کہ عبدالرزاق نے'' المصنف'' میں اور ابن عدی نے جابر بن عبداللہ سے روایت کی ہے کہ حضرت پنج براسلام نے فرمایا:

- ا۔ ''لا يتم بعد حلم'' بلوغ كے بعديتي نيس بوتى \_
- ٢- "لا رضاع بعد فصال" ووده چيروائي ك يعددوده بإلى كاعم نيس ـ
  - ٣- "لا صمت يوم الى الليل" ون بجرجي روزه جائز نيس ـ
- ۳۰- '' لسا و صسال فی الصیام '' روزوں میں اتصال جائز نہیں (پے درپے بغیرا فطاری کے دودن روز ہ رکھنا جائز نہیں )۔
  - ۵ ـ " لا ندر في المعصية " كناه ومعصيت من نذرومنت عا تزنيس \_
    - ٧- "لا نفقة في المعصية" كناه من تان ونفقة نيس وياجاسكتا\_
    - " لا يمين في قطيعة رحم" قطع رحى كالتم كما ناجا تزميس \_
    - ٨\_ " لا تعرب بعد الهجرة" جرت كے بعدوالسي بمعنى بـ
      - 9 . ''لا هجرة بعد الفتح'' فُرِّ ك بعد بجرت كيى؟
  - 10 "لا يمين لزوجة مع زوج" ميال بيوي كردميان مم كي كوئي حيثيت نبيل \_
    - اا "لا يمين لولد مع والد" بيااورباب كورميان تم بنتيج ب-
  - ١٢- ' لما يمين لمملوك مع سيده " غلام اورآ قاك درميان فتم باثر بـ

۱۳ ۔ '' لما طلاق قبل نکاح'' ثکارے پہلے طلاق نہیں ہوسکتی۔ ۱۳ ۔ '' لما عنق قبل المملک'' غلام کوآزاد کرنااس کا مالک ہونے سے پہلے جائز نہیں۔ ۱۳ ۔ '' لنعیر درمنثورج اص ۲۸۸)

#### عدت کی مت کے بارے میں!

تفیر عیافی میں ابو بکر حضری سے روایت کی گئی ہے کہ امام جعفر صادق "نے ارشاد فرمایا: جب یہ آیت نازل بوئی '' وَ الّٰ فِینِ مِنْ کُنْ مُونَ اَذْ وَاجًا یَّ تَوَ بَعْنَ بِالْفُوسِهِ قَ الْمُربَعَةَ اللهُ هُو وَ عَشُرًا'' وَ حورتیں مونی '' وَ الّٰ فِینِیْ اُور کُنِی اور کہا کہ ہم اتن دیرا نظار نہیں حضرت پیغیر اسلام کی خدمت میں حاضر ہوئیں اور عدت کی بابت آپ سے بحث کرنے لگیں اور کہا کہ ہم اتن دیرا نظار نہیں کرسکتیں ، حضرت پیغیر اسلام نے ان سے ارشاد فرمایا کہ اس سے پہلے جب تم میں سے کسی کا شو ہرفوت ہوتا تھا تو وہ اپنی تمام زیب و نہائٹ کو ترک کر کے ایک سال تک گوشہ شین ہوجاتی تھی اس کے بعد معمول کی زندگی میں لوٹ آتی اور زیب و آرائش کرتی اور اپنے کے دوسرار شتہ ء زوجیت قائم کرنے کا اقد ام کرتی تھی اور اب خداوندِ عالم نے آٹھ مہینے کم کرد کے ایک اور ترب کے ایک اس کے بعد معمول کی دیرا کردی ہے۔

(تفييرالعياثي جلدا ص١٢١)

## عدت کی مدت کا واضح بیان

کتاب تہذیب میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے آپ نے ارشاد فر مایا: جب کسی عورت کا شو ہر فوت ہو جائے تو اس پر چار مہینے دس دن عدت واجب ہے خواہ وہ آزاد ہو یا کنیز داگی نکاح ہو یا نکاح متعہ ہویا زرخرید کنیز ہی ہو، (ہرصورت میں عدت کی مدت کو پورا کرنا ضروری ہے )۔

(كتاب التهذيب جلد ٨ص١٥١)

#### عدت طلاق اورعدت وفات یش فرق کی وجه

تغییر عیاشی میں محمد بن مسلم سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے کہا: میں نے امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ میری جان آپ پر فدا ہو، یفر مایئے کہ طلاق کی عدت تین حیض یا تین مہینے اور وفات کی عدت جا رمینے وس

دن کیوں مقرر کی گئی ہے؟ امام نے فرمایا: طلاق کی عدت تین طہراس لئے ہے کہ رحم کا خالی ہوتا لیتی ہو جائے (بیام پورے طور پرواضح ہو جائے کہ عورت حا ملہ نہیں) اور و فات کی عدت چار مہینے وس دن ہو نااس بناء پر ہے کہ خدا و ندعالم نے (شوہرا وربیوی دونوں کے حقوق کو لمح ظرر کھتے ہوئے ایک نہایت عا دلانہ نظام قائم کیا ہے) بیوی کے لئے بعض خاص حقوق مقرر کے ہیں اور پھن احکام میں اسے ان سے محروم کیا ہے .....تا کہ توازن پر قرار رہے .....، جو خاص حق اسے عطا کیا ہے مقرر کے ہیں اور پھن احکام میں اسے ان سے محروم کیا ہے ....تا کہ توازن پر قرار رہے ....، ہو خاص حق اسے عطا کیا ہے اس کی بایت ارشاد فرمایا: ''لمللہ بین یو لون من نسانہ م تر بص اربعة اشہر'' بنابرای کسی مرد کے لئے جائز نہیں کہ چار ماہ کہ چار ماہ کہ جائز نہیں کہ جائز نہیں کے لئے جنسی طاپ نہ کرنے پر صبر کرنے کی آخری حد ہے (وجودی و گلیتی طور پر اس سے زیادہ و بر صبر کرنا اس کے لئے سے کہ خداوندِ عالم نے اسے کم اسے محروم کیا ہے وہ و فات کی عدت ہے کہ خداوندِ عالم نے اسے کم دیا کہ شوہر کی و فات پر چار مہینے دس دن عدت میں مرد سے شادی نہ کرے ) تواس طرح خدانے جو دیا کہ شوہر کی و فات پر چار مہینے دس دن عدت میں مرد سے شادی نہ کرے ) تواس طرح خدانے جو حق شوہر کی دفات پر چار مہینے دس دن عدت کے کورت کو ملاکیا دہ شوہر کی دفات پر چار مہینے دس دن عدت کے کورت کو ملی کے دفت ہور کی دفات پر جاس سے لیا۔

تفییرالعیاثی جلدا صفحہ ۱۲۲) یمی مطلب دیگراسنا دسے حضرت امام رضّاا ورحضرت امام محرتقیؓ سے بھی منقول ہے۔

## خواستگاری کی فتیج صورتوں سے اجتناب

تفیر عیاشی میں فدکور ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے آیۃ مبارکہ 'وکا جُنَّاحَ عَکَیْکُمْ فِیلَما عَرَّفُ تُنْم بِلِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَآءِ ''کَ تفیر میں ارشاد فر مایا: جو حورت عدت میں ہواس سے اجھے انداز میں بات کر وجس سے اس کے دل میں تنہاری بابت تو جدور غبت پیدا ہو، اس سے جنسی ملاپ کی نازیبا با تیں شکر داور جنسی ہوس پر بنی گفتگو سے بہیز کروکہ بیخوا سنگاری کی فیج صور تیں ہیں۔

(تفبيرالعياشي جلدا ص ١٣٣)

ایک روایت میں ہے کہ جب عورت عدت کے ایام میں ہوتو اس سے .... خوات گاری کی غرض سے .... یوں کہو: مجھے صرف تمہاری خوشی مطلوب ہے، میں تمہاری آ مودہ وخوشحال زندگی چاہتا ہوں، جب تمہاری عدت پوری ہو جائے تو انشاء اللہ مجھے .....رشتہ زوجیت قائم کرنے سے .....محروم نہ کروگی ، اور اپنے آپ کو تنہا نہ کروگی ، .... پر سب الفاظ جائز و روا ہیں کین عقد نکاح نہیں ہوسکا ، (جب تک عدت پوری نہ ہوجائے عقد جائز نہیں البتہ خواستگاری کے موڑوں انداز میں

کوئی حرج نہیں ) ،

ميرمطلب آئمه معمومين عليهم السلام سے منقول ديگرروايات ميں بھي ذكر كيا كيا ہے،

حق مهر کی مقدار؟

تفیر عیافی میں ہے کہ آیت مبارک (لا جُسَاحَ عَلَیْکُمْ اِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءَ ) کا تغیر میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فر مایا: جب کوئی شخص اپنی ہوی کوجئسی طلپ کرنے سے پہلے طلاق دے توحق مہر کا ۱/ احصہ اسے اداکرے (اگر پوراحق مہرا داکر چکا ہوتو صرف نصف اس سے واپس لے سکتا ہے ) اور اگر مہر معین نہ کیا ہوتو جو چھے عام طور پر دیا جاتا ہے (جے ''مہرا لمثل' 'کہا جاتا ہے اور اس سے مراد ہہ ہے کہ اس طرح کی خواتین کو معاشرہ میں عمواً جومہر دیا جاتا ہو) وہ اداکرے ، مالدار وفراخ دست اپنی حیثیت کے مطابق اور غریب و تنگدست اپنی استطاعت کے مطابق اوا کرے ، اس عورت پر عدت بھی واجب نہیں ہے لہذا طلاق کے فور آبعد کسی دوسرے شخص سے نکاح کرستی ہے۔ (تفییر کرے ، اس عورت پر عدت بھی واجب نہیں ہے لہذا طلاق کے فور آبعد کسی دوسرے شخص سے نکاح کرستی ہے۔ (تفییر کرے ، اس عورت پر عدت بھی واجب نہیں ہے لہذا طلاق کے فور آبعد کسی دوسرے شخص سے نکاح کرستی ہے۔ (تفییر الحیاحی جلدا ص ۱۲۳)

ميل كيات

مهرالثل اداكرنے كاتھم

کافی میں حضرت امام جعفرصا دق سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا جب کو کی شخص جنسی ملاپ سے پہلے اپنی بیوی کوطلاق و بے تو اگر مهر کی رقم معین کی ہوتو جس بہلے اپنی بیوی کوطلاق و بے تو اگر مهر کی رقم معین ند کی ہوتو جس قدراس طرح کی خواتین کوعمو ما مہر و یا جاتا ہو (مہرالمثل) وہ اواکر ہے۔

(كافى جلد ٢ صفحه ١٠٦)

اس روایت میں'' متاع بمعر وف'' کی تفییر کی گئی ہے۔

و کی عقد کامعنی

کافی ، تہذیب اور تغییر عیاشی اور دیگر کتب میں امام محمد باقر" اور امام جعفرصا دق" سے روایت کی گئی ہے انہوں

نے فرمایا کہ'' الَّنِی یُوبِینِ ہِ عُقُد کَا النِّکا ہے'' سے مراد ولی عقد ہے ( یعنی وہ مخص جے عقد اکاح کا اختیار حاصل مو)۔ (کافی ج۲ص۲۱ بنیرالعیاثی جاص۱۲۵)

اس مطلب کے اثبات میں کثرت سے روایات موجود ہیں ، بعض روایات میں اہل سنت والجماعة کے اساد سے حضرت پیفیبراسلام اور حضرت علی علیہ السلام کے ارشادات منقول ہیں کہ انہوں نے ارشادفر مایا: '' ان السلم یہ بیسد ہو عقد قالن کا اختیار حاصل ہے ) سے مرادشو ہر ہے۔

### ورمیانی نمازے کیامرادے؟

کافی، ''من لا یعصره الفقیه'' بتغیرعیاشی اورتغیرتی میں متعدداسنادسے روایت کی گئی ہے کہ حضرت امام محمد باقر اور حضرت امام محمد باقر اور حضرت امام جعفر صادق نے ارشا دفر مایا که ''الصّلوقِ الوُسُطٰی'' (درمیانی نماز) سے مرادنما زظہرہے۔
(من لا محضر ہ الفقیہ ، جلد احدیث ۲۰۰۰ ، کافی ، جلد ۳ ص ۲۷ ، تغییر العیاشی ، جلد اص ۱۲۷)

یہ مطلب آئمہ اہل ہیت علیم السلام سے منقول روایات میں بالا نفاق ای طرح نہ کور ہے کہ '' الصّلا ق و الوّ سُطٰی '' سے مراد نماز ظهر ہے ۔۔۔۔۔ البتہ بعض روایات میں اس سے نماز جعہ مراد لیا گئی ہے لیکن ان روایات کے سیاق و سیاق سے معلوم ہوتا ہے کہ نماز جعہ و نماز ظہر کوایک ہی نماز قرار دیا گیا ہے نہ کہ دو نمازیں، چنا نچہ اس سلسلہ میں کا فی اور تغییر عیاقی میں زرارہ کے حوالہ سے نہ کور ہے کہ حضرت اما م حمہ باقر علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: خداو نبر عالم نے فرمایا ہو در مایا نہر الصّلا و السّد فرمایا ہوتا ہے کہ الصّلا و آلو سُطٰی '' (نمازوں کی حفاظت کرو ۔۔۔۔۔ یا بندی و با قاعد گی کے ساتھ اوا کرو ۔۔۔۔۔ اور در میانی نمازی (حفاظت کرو) ۔۔۔۔۔، تو در میانی نماز سے مراد نماز ظهر ہے اوروہ کہ نماز ہے جے حضرت پیغیر اسلام نے اوا اس وقت ، ون کا در میانی وقت اور دو نمازوں لینی نمازی اور اور نمازوں میں ہے ، (امام نے فرمایا) ہی آ یت اس وقت نازل ہوئی جب حضرت پیغیر اسلام سفر میں ہے آپ نے اس میں تنو ت پڑھا اور اسے سفر و حفر دونوں حالتوں میں اسی وقت نازل ہوئی جب حضرت پیغیر اسلام سفر میں نہ ہو) کے لئے دور کھت کا اضافہ کر دیا اوروہ دور کعتیں جنہیں حضرت پیغیر اسلام نہ کو می استاد میں میں ہو میں اور کہ کہ میں اور کہ کا خور کی اور کہ کہ ایوں میں اور کہ کی میں اور کہ عمارت کی با جماعت اوا کر نے کا تھم ہور اور کوئی شعر مسافر ۔۔۔۔۔ تا ہم عبد کے دن نماز ظہر پغیر جماعت کے دان دوخطبوں کی جگدا ضافہ فر کیا یا ان کے با جماعت اوا کر نے کا تھم ہور کوئی شی جعہ کے دن نماز ظہر پغیر جماعت کے اور کہ دیا ور وہ دیگر ایا می کیا ماند اسے عیار دکھت اور کرکے کوئی خور کے دن نماز ظہر پغیر جماعت کے اور کرکے تو وہ دیگر ایا می کیا ماند اس کی با جماعت اور کرکے کوئی میں نماز کی کوئی کا میں کیا داکر نے کا تھم

جیبا کہ آپ ملاحظہ فرمارہے ہیں کہ اس روایت میں نماز جمعہ وظہر کو ایک نماز قرار دیا گیا ہے اور اسے ہی '' درمیانی نماز'' (الصَّلُو قِالُو سُطٰی) مرادلیا گیا ہے، کیکن ان میں سے اکثر روایت مقطوعة السند ہیں (ان کےسلسلہ اسناو میں کئی راویوں کے ناموں کو حذف کردیا گیا ہے )اور جوروایات کامل اسناد کے ساتھ ہیں جیسے کافی میں نہ کورروایت ، توان کے متن سے موضوع کا اثبات واضح نہیں ، اس کے باو جودان روایات میں زیر نظر آیت سے مطابقت کا پہلونظر نہیں آتا اور ان سے زیر نظر موضوع پر استدلال مشکل ہے (والله العالم)۔

تغیر'' درمنٹور'' پس احمد، ابن منج ، نسائی ، ابن جریر، شاخی اور ضیاء کے والہ سے زبر قان سے روایت کی گئی ہے کہ ایک و فعد کا واقعہ ہے کہ نئی قریش کے کچھلوگ بیٹے ہوئے سے کہ زید بن فابت کا وہاں سے گزر ہوا، بن قریش نے اپنے دولائے ان کے پاس بھیج تا کہ ان سے '' الصّلا قِ الوُسُطٰی '' ( درمیانی نماز ) کے بارے بس پوچیس ، زید نے ان سے کہا کہ اس سے مراد نماز ظہر ہے ، پھر وہ لڑکے اسامہ بن زید کے پاس آئے اور ان سے '' درمیانی نماز'' کے متعلق پوچھا تو انہوں نے بھی بھی کہا کہ اس سے مراد نماز ظہر اداکر رہ سے انہوں نے بھی بھی کہا کہ اس سے مراد نماز ظہر ہے ، حضرت پینی راسلام وہ پہر کے وقت بخت گری بین نماز ظہر اداکر رہ سے اور آپ کے پیچھا یک یا دوصف سے زیادہ نماز کی الصّلو قِ الوُسُطٰی فَو قُومُوا لِلّهِ قُنِیْرِیْنَ '' ( نماز وں کی حفاظت کرو اور آپ کے پیچھا ایک یا وصف سے زیادہ نماز کی الصّلو قِ الوُسُطٰی فَو قُومُوا لِلّهِ قُنِیْرِیْنَ '' ( نماز وں کی حفاظت کرو اور درمیانی نماز کی ( پینی یا قاعد گی وابھیت کے ساتھ اداکر و) اور خدا کے حضور خضوع وخثوع کے ساتھ کھڑے ہوجاؤ) ، اور درمیانی نماز کی ( پینی یا قاعد گی وابھیت کے ساتھ اداکر و) اور خدا کے حضور خضوع وخثوع کے ساتھ کھڑے ہوجاؤ) ، پینی براسلام نے فرمایا: لوگ اپنی ان عادتوں .....نماز کی ادائیگی بیس کوتا ہی و بے پرواہی کی روش ... ہو باز آ جا کیں ورنہ ان کے گھروں کونڈ رآ تش کردوں گا۔

یہ مطلب زید بن ثابت اور دیگر حضرات کی نسبت سے دوسرے اسناد و راویوں کے حوالہ سے بھی ذکر کیا گیا ہے، قار کین کرام اس مطلب کو مدنظر رکھیں کہ ''الصّلاح قالوُ سُطٰی'' (درمیانی نماز) کی تفییر میں مختلف اقوال پائے جاتے ہیں، ان کے مختلف ہونے کا سبب متعلقہ روایات کا مختلف ہونا ہے:

بعض روایات جوحضرت علی اور بعض صحابہ کرام کے حوالہ سے ذکر کی گئی ہیں ان کی بناء پر کہا گیا ہے کہ اس سے مراد نماز مہیج ہے،

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ اس سے مرا دنما زظہر ہے ، اس قول کو حضرت پیٹیبراسلام اور چند صحابہ کرام سے منقول روایات پر بنی قرار دیا گیا ہے ،

لبعض حفرات نے حفرت پیٹیبراسلام اور چندصحابہ کرام کے حوالہ سے کہا ہے کہ اس سے مرا دنما زعصر ہے چنانچہ سیوطی نے تغییر'' درمنثو ر'' میں اس سلسلہ میں بچاس سے زائدروایا ہے ذکر کی ہیں ،

بعض اہل نظرنے کہا ہے کہاس سے مراد، نما زمغرب ہے،

بعض حفزات نے کہا کہوہ (الصَّلُو قِالْوُسُطٰی) نمازوں میں ای طرح بوشیدہ ہے جس طرح راتوں میں شب

قدر،اس سلسلہ میں بھی بعض روایات محابہ کرام سے منقول ہیں، بعض حضرات نے کہا ہے کہاس سے مراد، نمازعشاء ہے اور بعض نے نماز جمعہ مراد لی ہے۔

### قنوت سے کیا مراد ہے؟

تفیر' بمجمع البیان' میں ہے کہ' قُومُواللهِ فَنِیتِیْنَ'' میں تنوت سے مرادوہ دعا ہے جونماز میں بحالت قیام پڑھی جاتی ہے، بیرمطلب حضرت امام محمد ہاقر" اور حضرت امام جعفرصا دق" ہے منقول ہے۔

(تفييرمجمع البيان، جلد اص ٣٣٣)

یا در ہے کہ یہی بات بعض سحاب کی طرف سے بھی منقول ہے۔

تفیرع التی میں اس آیت (قُوْمُوْالِلهِ فَنِیْنِیْنَ) کی تغییر میں حضرت امام جعفرصا دق علیه السلام کا ارشادگرای ذکر کیا گیا ہے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ انسان نماز کی ادائیگ کی طرف نہایت اہمیت کے ساتھ تو جدر کھے اور بروقت نماز ادا کرے تاکہ کوئی چیزیا کوئی کام نماز کی ادائیگی میں رکاوٹ نہیئے۔

(تغییرالعیاشی جلدا صغه ۱۳۷) خهکوره بالا دوروایتوں میں تنافی (ایک دوسرے کی نفی کا پہلو) موجودنہیں \_

#### صلاة الخوف كابيان

کافی میں حضرت امام جعفرصادق علیه السلام ہے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے آیة مبارکہ' فَاِنْ خِفْتُمُ فَرِ جَالًا اَ اَوْسُ کُبَانًا'' کی تغییر میں ارشاد فرمایا: جب کوئی فخص درندہ یا چوراورڈ اکووغیرہ سے خوفز دہ ہوتو تحبیر کے اوراشارہ سے نماز اواکرے۔

(كتابكاني، جلد ١٥ صفحه ١٥٥)

"من لما يعصصره الفقيه" من المام جعفرصادق سيمنقول م آب ني خرك كالت من يرحى جاني

والى نمازك بارك مين ارشا وفر ما ياكه و مصرف "كبير" (الله اكبر) اورتبليل" لا الله "الله "باسك بعدامام في يه يت الاوت فر ما في: " وَ فَانْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا أَوْسُ كُبَانًا ....." ، (من لا يحضر والفقيه ، جلدا حديث ١٣٨١)

ای کتاب میں انہی حفرت سے منقول ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا: جب تم کسی خوفناک علاقہ میں ہوا در تہمیں درندہ یا ڈاکو دغیرہ کا ڈر ہوتو اپنی واجب نما زکوا بی سواری پر پڑھلو۔ (مذکورہ بالاحوالہ، حدیث ۲ س۱۳)

ای کتاب میں حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے فرمایا: جس شخص کو ڈاکوؤں کا خوف ہووہ اپنی سواری ہی پراشارہ سے نماز اداکر ہے۔ ( ندکورہ بالاحوالہ حدیث ۱۳۳۳) نوٹ: اس سلسلہ میں کثر ت کے ساتھ روایات موجود ہیں۔

## بیوہ کے خرچہ کی بابت شرعی تھم

تفیر عیاشی میں ابوبھیرے روایت کی گئے ہانہوں نے کہا میں نے امام سے آیہ مبارکہ 'وَالَّ نِیْنَ یُتُوفُونَ مِنْکُمْ وَ یَکُنُ رُولَ اِلْ اِلْمَالِیَ اِلْمَالُولُ اِلْمَالُولُ اِلْمَالُولُ اِلْمَالُولُ الْمَالُولُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

(تغييرالعياشي مجلدا مفحه ١٢٩)

اسی کتاب میں معاویہ بن عمارے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے اسی آیت کے بارے میں امام سے دریا فت کیا توالہ) وریا فت کیا توالہ ا

#### ہربیدو سینے کا استحبا **ب**

کافی اورتفسیرعیاشی میں ندکور ہے کہ حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام سے پوچھا گیا کہ جوشخص اپنی ہوی کوطلاق دے قو ضروری ہے کہ اسے کچھ دے؟ امام نے ارشا دفر مایا: ہاں، کیا وہ نہیں چا ہتا کہ اس کا شار' محسنین' میں ہو؟ کیا وہ نہیں

جا ہتا کہاس کا شار'' متقین'' میں ہو؟ <sub>۔</sub>

(تغییرالعیاشی، جلد اصفحه ۱۲۴، کافی ، جلد ۲ صفحه ۱۰۳)

## ایک علمی بحث

ہوا کی واضح واشک واضح واشک میں اور سے ہوئے توانیں اور دستورالعمل ہائے زندگی کی طرح تجربات پر مبی نہیں لیکن خداوندِ عالم نے کی ہے، وہ لوگوں کے بنائے ہوئے توانیں اور دستورالعمل ہائے زندگی کی طرح تجربات پر مبی نہیں لیکن اسلام کے اعلی وارفع توانین واحکام کی عظمتوں و حقائی سے آشائی حاصل کرنے اور انہیں عقل کی کموٹی پر پر کھنے کے لئے ظہور اسلام سے قبل اور بعد کے معاشروں میں رائج و نا فذالعمل توانین سے آگاہی حاصل کرنا ضروری ہے تا کہ انسانی سعادت کے حوالہ سے ان تمام توانین اور اسلامی احکام کے درمیان مواز نہ کرنے کے بعد صحیح سبت کے تعین کا مسئلہ آسان ہوجائے اور بیحقیقت بھی واضح ہوجائے کہ ان میں سے کونسا معاشرتی وحقوتی نظام روحانی اقد ارکا حامل اور فطری عظمتوں کا مسئلہ آسان ویاسدار اور سعاوت وخوجتی کا ضامن ہے، بنا پر ایس ضروری ہے کہ سابقہ امتوں کی توارخ کی ورق گروانی کریں اور این پر حاکم توانین کا تجرباتی جائزہ لیں اور پر عمر حاضر میں رائج نظام ہوائے زندگی کے بنیا دی خطوط پر نگاہ کریں اور ان کی صوصیات اور اقوام عالم کے طرزعمل کو تحقیق نظام کے آئیہ میں دیکھیں۔

اس سلسلہ بحث سے درست متیجہ حاصل کرنے کے لئے یہ جاننا ضروری ہے کہ اسلام کے مقدس آئین میں عورت کی بابت ورج ذیل جارموار دمیں کیا مؤقف اختیار کیا میا ہے:

ا۔ عورت کی شخصیت ،اوراس کے اور مردی شخصیت کے درمیان موازند۔

۲۔ عورت کا معاشرتی مقام ومنزلت اورانسانی معاشرہ میں اس کے وجودی دائر ہاٹرات وفوائد کی وسعت \_

س۔ عورت کے لئے مقررہ حقوق واحکام اورمخصوص قوانین ۔

س- محورت سے مربوط احکام کی حقیقی اصل واساس۔

للندا ضروری ہے کہ ہم طلوع اسلام سے پہلے عورت کی معاشرتی زندگی کی تاریخ کا مطالعہ کریں اور غیرمسلم اقوام خواہ متمدن ہوں یا غیرمتمدن ، کے عورت کے ساتھ اب تک روار کھے جانے والے سلوک ہے آگاہ ہوں ، اگر چہاس سلسلہ میں وسیع و جامع تذکرہ اس کتاب کے وائز ہ بحث ہے خارج ہے لیکن اس کا پچھے حصہ یہاں ذکر کرنا ضروری سیجھتے ہیں اور

موضوع سے مربوط چند کوشے تذرقار کین کرتے ہیں:

## (۱) غیرمتمدن قو موں میںعورت کی زندگی!

تہذیب وتدن سے عاری اقوام و قبائل مثلاً افریقہ، اسٹریلیا، او قیانوی جزائر، لاطبیٰ امریکہ وغیرہ کی وحثی زندگی کے عادی لوگ عورتوں کومردوں کے مقابلہ میں نہایت بے قدرو قیمت مقام دیتے تنے اور انہیں حیوانات اور پالتو جانوروں سے زیادہ کوئی اہمیت نہیں دیتے تنے بلکہ انسانی زندگی سے سراسرمحروم رکھ کرچو پایوں جیسی زندگی کا سزاوار سیجھتے تنے۔

چونکہ انسان طبعی طور پردوسروں سے خدمت لینے کے جذبہ واحساس کا حامل ہے اس لئے اپنے آپ کو اس بات کا حقدار بہت ہے کہ چو پایوں اور پالتو جانوروں پر مالکا نہ اختیارات کے ساتھ ان سے بحر پوراستفادہ کرے اور جب، جس طرح اور جباں بھی چاہے ان سے کام لے، ان کی جسمانی قو توں کے ساتھ ساتھ ان کے بالوں، پٹم، گوشت، ہڈیوں، خون، کھال، دودھ و فیرہ سے فاکدہ اٹھانے اور حفاظت و تکہبانی، پارواری، کھتی پاڑی، شکار، افزائش نسل و دیگر بے ٹار مقاصد کے لئے آئیں استعال کرے، اور اس بے زبان گلوق ..... جوانات .... کواپی زندگی اور وجودی آسائشوں کے لئے فرراک، رہائش، آرام، جنی ملاپ و فیرہ کے حوالہ سے صرف وہ تی پیچھ حاصل ہوتا ہے جے انسان اس کے لئے فراہم کروے، کو یاان کی وجودی ضرورتوں کی تعییل انسان کی مرضی اور اس کے رحم و کرم سے وابعۃ و مخصر ہے تا ہم انسان ان کو حکودی ضرورتوں کی تعییل انسان کی مرضی اور اس کے رحم و کرم سے وابعۃ و مخصر ہے تا ہم انسان ان ان کروے، کو یا ان کی وجودی ضرورتوں کی تعییل انسان کی مرضی اور اس کے رحم و کرم سے وابعۃ و تخصر ہے تا ہم انسان ان ان ان محدود مقدار و تو ہو یہ تا ہم و کہ مہیان ہیں کرتا جس سے اس کی اپنی زندگی کے مفادات پورے ہو کسیل اور حکوانات سے استفادہ کرنے کی حدتک ہوتا ہم انسان ان جو پایوں کے لئے جو پھوان کی وجودی ضرورتوں کے جاتا ہے اس خوالہ کی بایت فراہم کرتا ہو وہ صرف اپنے مقاصد کے حصول میں ان سے استفادہ کرنے کی حدتک ہوتا ہم اس سے تو کسی محتاف ہوتی مشل قررہ بر مرفطی محتاف ہوتی کی صدید ہوتا ہم کرنے والا اس سے قطبی محتاف ہوتی میں شائی و بیا ہوں کو اپنی سفا کی و بیا ہوں کو اپنی سفا کی و بیا وہ کرکی کا نشانہ مار پینے ہوتی ہوتی ہے کہ دہ اپنے مقالہ شریع پایوں کو اپنی سفا کی و بیا ہوتی کو ان کی فریاؤٹیں سفا کی و بیا ہوری کا نشانہ میں اور سے بیں اور سے بیں اور بیوری کا خاس ہوتا ہو بیا کہی طرح کے جاتا ہے اور بے زبان چو بایوں کو اپنی سفا کی و بیا وہ بی کا نشانہ میں وہ بوتے ہیں اور

و جودی لذتوں سے بھر پور استفاوہ کرتے ہیں مثلا' وہ نرحیوان جےصرف افزائش نسل کے لئے مخصوص کر دیا جاتا ہے جبکہ بعض حیوان ناکردہ گنا ہوں کی سزا کے طور پر ہمیشہ تکلیف، زحت ومشقت اور دکھ میں مبتلا ہوتے ہیں مثلاً بارکش گدھااور کارخانہ و چکی میں جوتا جانے والا گھوڑا وغیرہ۔

بہر حال حیوان اپنی زندگی میں ان حقوق کے علاوہ کی چیز سے بہرہ ورٹیس ہوتا جو اس کا مالک انسان اس کے لئے مقاصد و مفادات مقرر کر دے اور انسان اس کے لئے اس حد تک حقوق و سہولتیں مقرر و فراہم کرتا ہے جن سے اس کے مقاصد و مفادات پورے ہوئیں ، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی شخص اس پرزیا دتی کرے اور اسے نقصان پہنچائے تو زیادتی کرنے والے کا مواخذہ بیسب پچھ سے گناہ چو پایہ پرزیادتی کرنے کی بناء پر نہیں ہوتا بلکہ مالک کی مملوکہ چیز کونقصان پہنچانے کی وجہ سے ہوتا ہے ، یہ سب پچھ اس کئے ہوتا ہے کہ انسان ، حیوان کے وجود کو ٹانوی و دوسرے درجہ کی مخلوق اور اپنے وجود سے وابستہ و مختاج سوتا ہے اور اس کی زندگی کو اپنی زندگی کی فرع قرار دیتا ہے گویا اسے اپنا طفیلی تصور کرتا ہے کہ جس کی وجود کی حیثیت پچھیٹیں ہوتی اور وہ اس کی زندگی کو اپنی زندگی کی فرع قرار دیتا ہے گویا اسے اپنا طفیلی تصور کرتا ہے کہ جس کی وجود کی حیثیت پچھیٹیں ہوتی اور وہ اسے '' اصل'' کے ساتھ ہونے کے علاوہ کوئی شخص نہیں رکھتا۔

وحثی وغیر متمدن قبائل عورت کی زندگی کومر د کے مقابلہ میں طفیلی .....وابستہ ، مختاج ، مجبور و بے اختیار .....قرار دیتے تھے، وہ اس بات کے قائل تھے کہ عورت کومر د کے لئے پیدا کیا گیا ہے اور اس کے علاوہ اس کی کوئی حیثیت نہیں ، اس کا وجود اور زندگی مرد کے تالیح ہے وہ اپنے تئیں کسی طرح کا اختیار واستقلال نہیں رکھتی ، شادی سے پہلے اس کے باپ کواور شادی کے بعد اس کے شوہر ہی کواس پرکمل ولایت واختیار حاصل ہے۔

وحثی و غیرمتدن قبائل و اقوام میں مردکو بیش حاصل تھا کہ وہ عورت کوجس کے ہاتھوں چاہے ہے دے یا تھہ میں دے دے دے یا اگر کوئی فخص جنسی ملاپ، اولا دپیدا کرنے یا کام کان وغیرہ کے لئے اسے مانٹے تو اسے قرض کے طور پر دے دے ، اسے بخت سے بخت سزائیں دے اور قل کر دے یا آزاد چھوڑ دے کہ وہ مر جائے یا زئدہ رہے، اسے بھیڑ بحری کی طرح ذرج کر دے اور اس کا گوشت کھائے بالخصوص قحط سالی اور مہما نداری کے وقت، اس کے تمام مالی حقوق جو تر ید و فرونت و دیگر معاملات میں اسے حاصل ہوں اس سے لے لے ، ..... اور عورت پر ضروری تھا کہ مرد کے بر حم کی فرماں برداری کر مے خواہ باپ حکم دے یا شوہر، خواہ وہ کام اسے پند ہو یا ناپند، چاہتے ہوئے یا نہ چاہتے ہوئے دونوں صورتوں برداری کر مے خواہ باپ حکم دے یا شوہر، خواہ وہ کام اسے پند ہو یا ناپند، چاہتے ہوئے یا نہ چاہتے ہوئے دونوں صورتوں میں مرد کے فرمان کی اطاعت ضروری تھی ، اسے کسی کام میں استقلالی حیثیت حاصل نہتی خواہ اس کام کا تعلق و فائدہ مرد کو ہو یا خود اسے ہو، اس پر بیفریضہ عائد تھا کہ تمام امور خانہ داری بچوں کی دیکھ بھال اور ان کے دیگر امور اور مرد کی تمام ضروریات زندگی کو پورا کرے، مشعت آ میز کا موں مثلاً بار برداری (بھاری چیزیں اٹھانے کا کام) زمین کھود نے کا کام فروریات زندگی کو پورا کرے، مشعت آ میز کا موں مثلاً بار برداری (بھاری چیزیں اٹھانے کا کام) زمین کو میں شامل تھی، اس و خیرہ اور صنعت وحرفہ میں سامل تھی، اس وقیرہ اور صنعت وحرفہ میں سے پست ترین اور بے قدرو قیت ترین اعمال انجام دینا اس کے فرائش میں شامل تھا، اس وحش

وغیرانسانی سلسلہ کی صورت حال بیہ ہو چکی تھی کہ عورت ، بچہ جننے کے فور آبعد گھر کے کا موں میں مشغول ہو جاتی تھی جبکہ مرد اس کے بستر پرمحواستراحت ہو جاتا تھا اور کئی دنوں تک بیسلسلہ جاری رہتا تھا کہ مرد بیاری کی صورت میں بستر پراپنا علاج خود کرتار ہتا تھا۔

غیر متمدن قوموں میں عورت کی زندگی کے حقوق وفرائفن کی اس مخضر تصویر کشی کے بعد اس امر کا تذکرہ بھی ضرور کی ہے کہ تہذیب و تمدن سے عاری قبائل واقوام اپنے علاقائی ومعاشرتی رسم ورواج کے مطابق دیگر متعدد ذمہ داریاں عورت پر عائد کرتے تھے اور اسلاف کی روایات کے مختلف ہونے کی وجہ سے ان کے سابی طور طریقوں میں بھی فرق پایا جاتا تھا چنا نچہ اس سلسلہ میں جو کتب تالیف کی گئی ہیں ان کے مطالعہ سے مزید معلومات حاصل کی جاسکتی ہیں۔

#### **(۲)**

# ظهوراسلام سے بہلے متمدن قوموں میں عورت کا مقام

ظہوراسلام سے پہلے متدن قوموں سے مراد، وہ قبائل واقوام ہیں جوئسی معین کتاب یا قانون کی پیروی کے بغیر صرف قو می وعلاقائی رسم ورواح اور عادات اور اپنے اسلاف کی سیرت و آ داب زندگی کوا پناتے ہوئے زندگی بسر کرتی مصر، ایران اوران کے مانندد مگرمما لک وخطہ ہائے ارضی میں بسنے والی قومیں۔

ان تمام قوموں میں عورت کے حوالہ سے ایک قدر مشترک پائی جاتی تھی اور وہ یہ کدان کے ہاں عورت کوکوئی ذاتی استقلال و آزادی حاصل نہتی ، وہ اپنا ارادہ وعمل میں نظری حریت سے محروم تھی ، بلکہ مرد بی اس کے ارادہ واختیار پر حاکم اور اس کے تمام امور کا ذمہ دار تھا ، وہ کوئی کام اپنی مرضی سے انجام نہ دیے سی تھی ، اسے اپنے نجی امور میں کسی طرح کا اختیار حاصل نہ تھا ، اور نہ بی محاشرہ کے سیاس و حکومتی اور قضائی دعدالتی امور میں مداخلت کاحق رکھی تھی ، اس پر فرض تھا کہ کام کاح اور زندگی کے تمام امور میں مرد کا ہاتھ بنائے ۔ اس کے ساتھ ساتھ امور خانہ داری ، اولاد کی د کھے بھال جیسے امور میں سے کہ کے دمہ تھے اور مرد کے تمام احکا مات کی اطاعت اور خواہشات کی تحمیل اس پر لازم تھی ۔

ان اقوام وقبائل کے ہاں عورت کا مقام غیر متمدن قوموں کی نسبت نہایت بہتر واعلیٰ تھا، یہ لوگ اسے قل نہیں کرتے تھے، اس کا گوشت نہیں کھاتے تھے اور اسے کلی طور پر مال وثروت سے محروم نہیں کرتے تھے بلکہ میراث اور شادی وغیرہ کے ذریعے وہ مالک بن سکتی تھی ، البتہ اسے اپنے اموال میں تفرف کرنے کامستقل وکامل اختیار حاصل نہ تھا۔ ان قوموں میں مردکولا تعدادشا دیاں کرنے کاحق حاصل تھا اسے اس سلسلہ میں کوئی پابندی نہتی اور نہ ہی عورتوں کی تعداد کی کوئی حدمقررتھی اور اسے حق حاصل تھا کہ ان میں سے جسے چا ہے طلاق دے دے مردکوعورت کے مرجانے کے بعد دوسری شادی کرنے وات کے بعد دوسری شادی کرے، اس عام طور پرگھرسے باہرلوگوں سے میل جول کی اجازت نہ ہوتی تھی۔

اس کے علاوہ ان میں سے ہرقوم کے مخصوص آ داب، رسم ورواج اور علا قائی و ملی طور طریقے تھے جیسا کہ طبقاتی اخیاز ات کی بناء پر ایران میں ' اعلیٰ طبقہ' کی خواتین کو امور مملکت داری ، اور حکومتی پاسلطنتی منصب پر فائز ہونے کا حق حاصل تھا یا ماں ، بہن ، بیٹی اور اس طرح کی دیگر محرم خواتین کے ساتھ شادی کرنا ان کی مخصوص رسوم و عادات میں شامل تھا ، چین میں شادی کو ایک کاروبار کی حیثیت حاصل تھی جس میں عورت کو خریدے ہوئے مال کی طرح سمجھا جاتا تھا کہ وہ اس کا ماک تھور کیا جاتا تھا ، چین معاشرہ میں عورت کو میراث سے محروم قرار دیا جاتا تھا اور اسے مردوں یہاں تک کہ اپنے بیٹوں کے ساتھ اکٹھا کھانے کا حق حاصل نہ تھا ، ایک عورت کے ساتھ کئی مردوں کا مشتر کہ شادی کرنا ان کا معمول تھا اور وہ سب اس سے جنسی ملا پ کرتے تھے جبکہ وہ عورت ان سب کی خدمت داری کرتی اور ان کے لئے کا م کرتی تھی اور مشتر کہ شادی سے جدیجہ پیدا ہوتا تھا اسے ان میں سے طاقتو وضی کی اولا دقر اردیا جاتا تھا۔

ہندوستان میں عورت کمل طور پرمرد کی آ مریت کا شکارتھی ، اور شوہر کی و فات کے بعد اسے دوسری شادی کرنے کا حق حاصل نہ تھا بلکہ اسے شوہر کے ساتھ زندہ در گور کر دیا جاتا تھا یا پھر ذلت بار زندگی بسر کرنے پرمجور کر دیا جاتا تھا، چین کے دنوں میں اسے نجس و پلید قرار دے کراس سے دوری اختیا رکرنا ضروری سمجھا جاتا تھا، اس طرح اس کالباس اور ہروہ چیز جواس کے بدن سے مس ہو جاتی اسے نجس و پلید قرار دے کراسے نا قابل استعال اور لازم الاجتناب سمجھتے تھے۔

خلاصہ کلام میہ کہ ان اقوام میں عورت کی حیثیت کے بارے میں میہ کہا جا سکتا ہے کہ اسے نہ انسان سمجما جاتا تھا اور نہ حیوان ، بلکہ ان دونوں کے بین بین ، نئیسری مخلوق کا درجہ دیا جاتا تھا ، اس سے اس متوسط و کمز ورانسان جیساسلوک کیا جاتا تھا جس کا کا م متوسط طبقہ کے افراد بشر کی خدمت گزاری ود کھے بھال کرنا ہوتا ہے جیسے نا بالغ بچہ اپنے و کی وسر پرست کیا جاتا تھا جس کا کا م متوسط طبقہ کے افراد بشر کی خدمت گزاری ود کھے بھال کرنا ہوتا ہے جیسے نا بالغ بچہ اپنے و کی وسر پرست کو اس کے سے نسبت رکھتا ہے لیکن عورت پر مرد کی حاکمیت وسر پرست دائی ہوتی تھی (جبکہ کم سن بچہ پر اس کے ولی وسر پرست کو اس کے بالغ وعاقل ہونے تک اختیار حاصل ہوتا ہے اس کے بعد وہ اپنے امور میں شرعی و قانونی طور پرخود مخار قرار یا تا ہے)۔

## (۳) چند دیگرمهذب قوموں میںعورت کا مقام

جن مہذب ومتدن قوموں کا تذکرہ ہو چکا ہے ان کے اکثر آ داب ورسومات صرف علا قائی ولمی عادات اور موروقی طورطریقوں وغیرہ پر بنی تنے اور بظاہر کسی کتاب یا قانون پرمتکی نہ تنے لیکن تاریخ کے صفحات پر پچھالی قوموں کا ذکر بھی ملتا ہے جن کا نظام زندگی کسی کتاب یا قانون کی بالا دستی کے یقین پر قائم تھا اور وہ لوگ اپنے تمام طورطریقوں اور طرز عمل کواسی ۔۔۔۔ کتاب یا معین قانون ۔۔۔ پر استوار کرتے تھے مثلاً کلد انی ، رومی اور ایونانی اقوام ۔

جہاں تک کلد انیوں اور آشور بوں کا تعلق ہے تو وہ'' حامورا بی'' آئین کے پیروکار تھے اس آئین کی روسے عورت، مرد کے تابع اورارادہ وعمل میں ہر طرح کے استقلال سے محروم تھی ، یہاں تک کداگر وہ اپنے شوہر کی فرماں برداری نہ کرتی یا اپنے ارا دہ واختیار سے کوئی کام انجام دیتی تو اس کے شوہر کوخت حاصل ہوتا تھا کہ اسے گھرسے نکال باہر کرے یا اس پرسوکن ڈال وے (دوسری عورت کے ساتھ شادی کرنے) اور پھراس کے ساتھ بے اختیار کنیزوں جیسا سلوک کرے، اگر امور خانہ داری میں اس سے کوئی غلطی سرز دہو جاتی لینی گھریلو اخراجات میں اسراف و کی بیشی ہو جاتی تو شوہر کوخت حاصل تھا کہ قاضی سے اس کی شکایت کرے اور جرم ثابت ہونے براسے دریا برد کردے۔

روی، معاشرتی قوانین کی تدوین کے حوالہ سے سب سے قدیم ترین قوم ہے، انہوں نے میلا دہتے سے تقریباً چار
سوسال پہلے بنیادی معاشرتی قوانین بنائے اور پھر رفتہ رفتہ ان کی پخیل کی ، روی قوانین میں ' گھر' اور ' خاندان' کواپنے
اندرونی امور میں ایک طرح کا استقلال حاصل تھا اور صاحب خانہ لینی شوہر اور بچوں کے باپ کو' رب' سمجما جاتا تھا اور
تمام افراد خانداس کی پوجا کرتے تھے اور وہ خود اپنے اسلاف آباء کی پوجا کرتا اور گھر بلوا مور میں ان کی پیرو کی کرتا تھا ، وہ
یوی اور بچوں سمیت تمام اہل خانہ پر بلاشرکت غیرے حاکم ہوتا تھا ، ان پر احکا مات صادر کرتا اور جو بچھ ، جب اور جس
طرح چا ہتا ان سے کام لیتا اور ان کے ساتھ بلاروک ٹوک روا و ناروا برتا و کرتا تھا بہاں تک کداگر اپنے تین بہتر بچستا تو ان
کوتل کرنے سے بھی در لیخ نہ کرتا تھا ، کسی کواس کے فیصلوں واقد امات پر اعتراض یار کا وث پیدا کرنے کا حق یا جرائت حاصل
خرت میں بیٹے بھی شامل تھے اور وہ سب خدا کے خانہ کے چشم بستہ فرمان ہر دار بھی تھے ان سے بھی پست درجہ بیل قرار دیا جاتا
جن میں بیٹے بھی شامل تھے اور وہ سب خدا کے خانہ کے چشم بستہ فرمان ہر دار بھی تھے ان سے بھی پست درجہ بیل قرار دیا جاتا
تھا گویا خورتوں کو معاشرہ کا حصہ بی نہیں سمجما جاتا تھا ، اگر انہیں کی سے شکا بیت ہوتی تو کوئی آئی شکا بیت سنتا اور ندان کے کی

معالمہ کو اہمیت دیتا تھا، وہ کسی بھی معاشرتی امر میں ذرہ بحریدا خلت نہ کرسکتی تھیں جبکہ گھر کے مردوں لینی بھائیوں، بیٹوں، یہاں تک کہ منہ بولے بیٹوں کو بھی خدائے خانہ کی اجازت کے ساتھ اپنی زندگی کے امور میں کوئی فیصلہ کرنے کا کھمل اختیار حاصل ہوتا تھا، یا در ہے کہ گود لینے، منہ بولے بیٹے بنانے اور بچہ کواس کے ختیقی باپ کے علاوہ کسی دوسرے سے المحق کرنے کی رسم ، رومیوں کے علاوہ بونان ، ایران اور عرب میں عام تھی۔

رومیوں کے ہاں عورت کو گھر کا بنیا دی واصلی فر دنہیں سمجھا جاتا تھا بلکہ صرف مردوں کو' دس گھر والا' قرار دیا جاتا تھا اور عور تنیں ان کے تابع فرمان ہوتی تھیں، معاشرتی و قانونی قرابتداری کہ جو میراث میں طحوظ ومؤثر ہوتی ہے وہ صرف مردوں کے درمیان قرار دی جاتی تھی اس طرح کی قرابتداری عورتوں مثلاً ماں کی بیٹی کے ساتھ اور بہن کی بہن کے ساتھ قابل تھور نہتی ، بلکہ ان کی مردوں کے ساتھ بھی اس طرح کی قرابت داری نہ ہوتی تھی چنا نچہ میاں بیوی، ماں بیٹا، بہن قابل تصور نہتی کی گھر ایک دوسرے کی میراث نہلی تھی بھائی اور باپ بیٹی کے درمیان رسی و قانونی قرابت داری کے نہ ہونے کی وجہ سے آئیں ایک دوسرے کی میراث نہلی تھی البت صرف وجودی قرابتداری کہ جس کی بناء پران کے درمیان تسبی تعلق قائم ہوتا تھا، باتی ہوتی ہے اور اس کا متیجہ واثر ،محرم کے ساتھ شادی اور بیس ظاہر ہوتا ہے۔

خلاصة کلام ہے کہ دومیوں میں عورت کے وجود کو طفیلی سمجھا جاتا تھا اور معاشرہ میں اس کی زندگی کا پورا نظام مرد کی

زندگی کے تالیح ہوتا تھا خواہ گھر کے باہر کے معاشرہ میں یا گھر کے اندر، ہر جگہ اسے ٹانوی حیثیت دی جاتی تھی، جب تک وہ

باپ کے گھر ہوتی (شادی سے پہلے) تو اس کے تمام امور کا اختیا رخدائے خانہ یعنی اس کے باپ کے ہاتھ میں ہوتا تھا اور

جب وہ شو ہر کے گھر میں آتی تو اس کی زندگی کا پورااختیا راس کے شوہر کو ٹل جاتا تھا وہ اس کے بارے میں ہر طرح کا فیصلہ

کرنے کا مجاز ہوتا تھا اور اسے جو تھم ویتا اور اس کے ساتھ جو ہر تاؤ کرتا وہ اس پرسر سلیم نم کرتی تھی، گا ہے ایسا بھی ہوتا تھا کہ

وہ اسے بی دیتا اور گا ہے اسے کی گور ہر ہن ویٹور کی اور ایک کے طور پر دے دیتا تھا، گا ہے جنسی ملاپ کے لئے کسی کو قرض کے طور پر دیتا اور گا ہے تو ض وغیرہ کی اور ایک کے طور پر اسے کسی کے سپر دکر دیتا تھا، سرا کے طور پر اسے مارتا پیٹیتا اور قل بھی کو دیتا تھا، اگر حق مہر یا ولی وسر پر ست کی اجاز ت سے کام کان کے ذریعے بچھیال اسے حاصل ہوتا تو اس کے تھرف کا کھمل اختیار مرد کو حاصل ہوتا تھا، میراث سے محروم قرار ویئے جانے کی وجہ سے وہ ترکہ میں سے پچھینہ یاتی تھی، اس کی شادی کا مکمل اختیار اس کے باپ یا خاندان کے کسی بر رگ خفس کو حاصل ہوتا تھا جبہ طلات کا اختیار صرف اس کے شوہر کے پاس ہوتا تھا۔

مکمل اختیار اس کے باپ یا خاندان کے کسی بر رگ خفس کو حاصل ہوتا تھا جبہ طلات کا اختیار صرف اس کے شوہر کے پاس ہوتا تھا۔

یونانیوں کے رسم ورواج اور معاشرتی آ داب زندگی، رومیوں سے زیادہ مختلف نہ ہتے، وہ بھی گریلو نظام اور عائلی سرپرتی و خدائے خانہ کے اختیاراتی امور میں رومیوں سے ہمرنگ ہتے، ان کے پاں بھی امور خانہ اور معاشرتی معالمات کی باگ ڈورصرف مرد کے ہاتھ میں ہوتی تھی، ادرعورتیں مردوں کے تابع ہوتی تھیں، انہیں اپنے ارادہ وعمل میں

جیبا کہ آپ نے ملاحظہ کیا کہ جس معاشرہ میں مردوں کو بنیادی حیثیت بلکہ اصل و اساس قرار دیا گیا اس میں صرف بیٹوں کو حیثیق طور پر'' اولا د' سمجھا گیا اوروہ لوگ بیٹھیدہ رکھنے پرمجبور تھے کہ بیٹوں ہی کوا پنی سل کی بقاء کا واحد ذریعہ سمجھیں ، اسی وجہ سے گود لینے اور منہ بولے بیٹے بنانے کاعمل ایک معاشر تی رسم واصول بن گیا کیونکہ اگر خدائے خانہ کے ہاں کوئی بیٹا نہ ہوتا تو اس کے گھر کو خرابہ و میرانہ قرار دیا جاتا اور اس خاندان کومقطوع النسل و بے اولا دسمجھا جاتا تھا لہٰذا ایسے لوگوں نے تا چاری ومجبوری کی بناء پر دوسروں کے بیٹوں کو اپنے بیٹے قرار دیے کراپنا نام زندہ رکھنے اور اپنی سائی کو باتی میں میٹوں کو بیٹوں کو اپنی بیٹوں کے حقوق عطا کے ، معاشرہ میں انہیں صبی بیٹوں کے حقوق عطا کے ، معاشرہ میں انہیں صبی بیٹوں کی حیثیت دی جاتی تھی چنانچہ وہ میراث میں حیثی بیٹوں کا حصہ باتے تھے اور اس کھر تان سے بھی بیٹوں میں انہیں صبی بیٹوں کر میٹوں کو بیٹوں کو بیٹوں کر سے تاکہ اس کے بیٹوں کو بیٹوں کر بیٹا پیدا ہواوروہ اسے اپنا بیٹا قرار دے جس وراث کی بیٹوں کی بیٹوں کی بیٹوں کی بیٹوں کی بیٹوں کہ بیٹوں کی بیٹوں کی بیٹوں کی بیٹوں کی بیٹوں کا حصہ باتے بیٹے اور اس کی بیٹوں میں میں میں انہیں میں کو بیٹا بیدا ہواوروہ وہ اس کی بیوی سے جنسی ملاپ کر سے تاکہ اس سے بیٹا پیدا ہواوروہ وہ اسے اپنا بیٹا قرار و سے جس سے اس کی نسل کو بیٹا عوام میں ہو۔

یونان میں شادی اور طلاق دونوں کے آ داب وقوا نین اور رسوم و عادات رومیوں سے ملتے جلتے تھے، وہ ایک سے زیادہ شادیاں کرنے کورواسجھتے تھے صرف اس فرق کے ساتھ کہ ان میں سے ایک عورت کو قانونی جبکہ ویکر کو قانونی

.....ومعاشرتی .....حیثیت حاصل نه هوتی تھی ۔

## (۳) عربوں میںعورت کی حالت! وہ زمانہ جب قرآن مجید نازل ہوا

شبہ جزیرۃ العرب آب وہوا کے لحاظ سے نہایت گرم اور خشک علاقہ ہے وہاں عرب قبائل آباد تھے، ان میں سے
اکثر خیموں میں زندگی بسر کرنے والے اور تہذیب وتدن وشہری زندگی سے عاری تھے، ان کا ذریعہ معاش لوٹ مارو ڈاکہ
زنی تھا، جغرافیا کی لحاظ سے ان کے ایک طرف ایران، دوسری طرف روم اور تیسری جانب جبش کے ممالک .....ایتھوپیا
وغیرہ ....اور سوڈ ان تھا، بنا برایں بربریت و وحشیا نہ طرزعمل ان کامعمول تھا اور بھی بھی رومیوں، ایرانیوں، ہندوستانیوں
اور مصریوں کی بعض عادات بھی ان میں دکھائی دیتی تھیں۔

عرب قبائل ،عورت کوزندگی میں کسی طرح کا استقلال نہیں دیتے تھے ۔۔۔ نظروارا دہ میں اور نظمل میں ۔۔۔، اور نہ ہی اس کی ذاتی عزت و شرمت اور شرافت کے قائل تھے بلکہ صرف گھر اور خاندان کی عزت و حرمت اور شرافت کے شمن میں اس کی عزت کرتے تھے ، میراث میں اس کا حصہ نہ تھا۔ عرب ایک سے زیادہ شادیاں کرنے میں یہود یوں کی طرح تعداد کی کسی حد کے قائل نہ تھے ، اس طرح طلاق میں بھی کسی قید و شرط کو ضروری قرار نہیں دیتے تھے ، بیٹیوں کوزندہ درگور کرتے تھے۔ اس عمل کی ابتداء قبیلہ بنی تیم نے اس وقت کی جب ایک واقعہ میں ۔۔۔ جو کہ تاریخ میں مشہور ہے ۔ نعمان ابن منذر نے ان کی چندلا کیوں کو گرفتا رکزلیا تو وہ اس واقعہ پر بخت غفینا ک ہوئے اور پھر ان لڑکیوں کوزندہ دفن کردیا ، اس کے بعد میا عمر بوں میں عام ہو گیا اور دیگر قبائل نے بھی اسے اپنالیا۔

جب کسی شخص کے ہاں لڑکی پیدا ہوتی تو وہ اسے اپنے لئے فال بدقر اردیتا اور اس کے وجود کو خاندان کے لئے علیہ وعار تیجھتے ہوئے اپنے آپ کولوگوں سے مخفی کر دیتا تھا تا کہ کوئی اسے طعنہ ندد بے لیکن بیٹے کی پیدائش پراظہار سرت و شاد مانی کرتا تھا خواہ بیٹوں کی تعداد جس قدر زیادہ کیوں نہ ہوتی اور خواہ دعا اور گود لینے کے ذریعے اضافہ کیوں نہ ہوا ہوتا تب بھی وہ اس پر میابات کرتا اور خوشی منا تا تھا، بلکہ اگر زناء محصنہ (شاوی شدہ عورت کے ساتھ میا شرت) کر کے بھی لڑکا پیدا ہوتا تب بھی وہ اس بیمی وہ اسے منہ بولا بیٹا قرار دیتے تھے اور گاہے ایسا ہوتا تھا کہ اس منہ بولے بیٹے (جوزناء محصنہ سے پیدا ہوتا

تھا) کے بارے میں کی افراد آپس میں نزاع کرتے اور بزرگان قوم و بااثر افرادا سے اپنے ساتھ کمحق کرنے میں اپنی تمام تر توانا ئیاں بروئے کار لاتے تھے، البتہ بعض خاندانوں میں اپنی عورتوں اور بالخصوص دو ثیر اوُں کو شادی کے معاملہ میں قدرے استقلال دیا جانے لگا تھا اور ان کی مرضی و نگاہ امتخاب کا خیال رکھا جاتا تھا، اور یہ اسی طرح تھا جیسے ایران کے اشرافی طبتہ کے لوگ اپنی عورتوں کو دوسروں کی عورتوں پر طبقاتی برتری دیتے تھے۔

بہر حال عربی کا عورتوں کے ساتھ سلوک ، ایران وروم کی مہذب و متمدن قو موں اور بربریت ووشی طرزعمل کے حامل قبائل کے آ داب ورسوم کی امتزاجی شکل تھی مثلاً وہ عورت کوارا دہ وعمل میں استقلال نہیں دیتے تھے اور اسے اپنے حقق ق کی بابت کوئی اختیار حاصل نہ تھا اور نہ ہی معاشرہ کے عمومی امور مثلاً حکومت واری و جنگ اور شادی کے معاملہ میں استثنائی موارد کے علاوہ اسے شریک کار ہونے یا رائے دینے کاحق حاصل تھا ، اسی طرح معاشرتی حقوق اور ارادہ واختیار سے محرومی ، خاندان کے بزرگوں کی اطاعت وفر ماں برداری اور خدائے خانہ کی برستش کے حوالہ سے نہیں ہوتی تھی بلکہ طاقتور کی کمزور بربالا وستی و فلبا ور اس کے استعمال واستعمار کی بنیا دیر ہوتی تھی۔

عربوں کی عبادت کی صورت حال بیتھی کہ وہ سب سسمر داور عورتیں سبت پرست سے اور وہ جن بتوں کی پوجا کرتے سے وہ صابحین لیمن سین سین سین سین سین اورگونا گوں خداؤں کی پوجا کرنے والوں کے بتوں کے مشابہ ہوتے سے البتہ ان کے بتوں کی امتیازی نشانیاں قبیلوں کے مختلف سلیقوں اور خواہشات ورجانات کا مظہر ہموتی تقیں چنانچہ جولوگ ستاروں اور فرشتوں کی پوجا کرتے سے وہ انہیں (فرشتوں کو) خدا کی بیٹیاں بچھتے سے اور اپنے خیالات ونظریات اور افکار واو حام کی بنیاد پران کی صورتیں و بت بناتے سے ، اور پھراس عمل میں ان کی بنیاد پران کی صورتیں متعین کر کے مختلف اشیاء مثلاً پھر دلکڑی سے ان کی مورتیں و بت بناتے سے ، اور پھراس عمل میں ان کی پیت نظری کا بیا تھا کہ قبیلہ بنی حنیفہ کے بارے میں بیان کیا گیا ہے کہ انہوں نے '' صیس'' سے ایک بت بنایا اور ایک طویل عرصہ تک اس کی پوجا کی اور شد ید قبط سالی میں اپنی بھوک مارنے کے لئے اسے نوش جان کرلیا ، ایک شاعر نے ان کے بارے میں یوں کہا:

اكسست جيفة ربهسا زمن التقحم والمجاعة لسم يسحند و المبعاعة لسم يسحند و المبعاعة لسم يسحند و التباعة المبعاعة المبعاء في المبعنة في ا

گاہے وہ کسی پھر کی پوجا کرتے اور جب اس سے بہتر پھر ملتا تو پہلے کوچپوڑ کراس کی پوجا کرنے لگتے تھے، جب پوجا کرنے کو کتھے نہ اس کے گرد پوجا کرنے کو پچھے نہ ہوتا تو مٹھی بھر خاک جمع کرتے اور کسی بھیڑ بکری کولا کراس پراس کا دودھے دو ہے تھے اور پھراس کے گرد طواف کرتے ہوئے اس کی پوجا کرتے تھے، ان کے اس فکری انحطاط ولیستی اور ذہنی شقاوت و بدیختی نے خواتین کی قوت فکر کومفلوج کر دیا اور ان کی لوح ذہن پر اوھام وخرافات کی الیی خوفا کے صورتیں نقش کر دیں کہ وہ مختلف حوادث و واقعات میں تو ہم پرستی کا شکار ہوکر خوفز د ہ ہوجاتی تھیں چنانچہ کتب تاریخ میں ان کے ان حالات کی تفصیلات موجود ہیں ،

یہ تھا انسانی معاشرہ کے مختلف ادوار میں ظہور اسلام سے قبل اور اعلان بعثت کے زمانہ میں عورت کی معاشرتی حالت وحیثیت کا اجمالی تذکرہ! ہم نے اس سلسلہ میں نہایت اختصار کو کھوظ رکھتے ہوئے مربوط مطالب ذکر کئے ہیں ، ان مطالب سے جومعلوماتی نتائج حاصل ہو سکتے ہیں وہ درج ذیل ہیں:

ا۔ عورت کوایک بے زبان جانوریا انسانی حوالہ سے کمزورونا تواں و پست درجہ فرد بشرسمجھا جاتا تھا کہ اگر مرد
کے تالع فر مان ہونے کی قید سے رہائی پائے اور اپنی زندگی میں حریت و آزادی سے بہرہ ور ہوتو اس کے شراور مفاسد و
مفزات سے امان حاصل نہ ہوگی ، پہلا نقلہ نظر ( کہ عورت ایک بے زبان جانور کی طرح ہے ) ہر ہریت ووحثیا نہ طرزعمل کی
حامل اقوام ، جبکہ دوسرامؤ قف ( کہ عورت کمزوروضعیف و پست درجہ فرد بشر ہے ) اپنے آپ کو تہذیب و تمدن کے زیور سے
آراستہ سجھنے والی قوموں کے عمل و کردار سے ہمرنگ دکھائی دیتا ہے۔

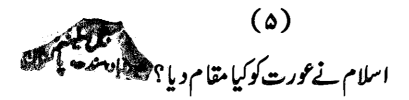
7۔ عورت کو انسانی معاشرہ کا فردنہیں سمجھا جاتا تھا اور اس کی معاشرتی حیثیت ان امورجیسی تھی جن کا وجود معاشرہ کی بنیا دی ضرور یات کو پورا کرنے کے لئے ناگزیر ہوتا ہے مثلاً مکان کہ جس سے رہائشی ضرورت کو پورا کرنے کے لئے استفادہ کیا جاتا ہے، یا اسے اس تیدی کی ما تند سمجھا جاتا تھا جو فاتح معاشرہ کے احکامات ومقررہ اصولوں اور معینہ ضابطوں پرعمل کرنے کا پابند ہوتا ہے کہ اس سے بحر پورکام لیا جاتا ہے لیکن اگروہ کسی دوسر سے مسلک کا پیروکار ہوتو اس پرکئی نظرر کھی جاتی ہے تا کہ کسی طرح دھو کہ وفریب ندو ہے سکے۔

سو۔ عورت کومعاشرہ کے عمومی حقوق سے محروم رکھا جاتا تھا لینی اسے وہ حقوق بھی حاصل نہ ہوتے تھے جن سے استفادہ کرنا اس کے لئے ممکن ہوتا تھا البتہ صرف انہی حقوق سے بہرہ مند ہوتی تھی جن سے استفادہ کرنا صرف ان مردوں کے اختیار میں یا ان حقوق کی بازگشت ان مردوں کی طرف ہوتی تھی جواس کے'' ذیمہ دار''اور اس کے امور کے مختار کل بنے ہوئے تھے۔

مہے عورت کے ساتھ اس طرح کا استحصالی سلوک کیا جاتا تھا جس طرح کوئی قوی و طاقتور، کسی ضعیف و کمزور کے ساتھ کرتا ہے۔ ساتھ کرتا ہے۔

می غیر متمدن قوموں کی روش الیکن'' مہذب ومتمدن'' اقوام کا طرزعمل اس سے پھے زیادہ تھا، وہ عورت کو ایک ضعیف الخلقت انسان بھے تھے کہ جے اپنے امور کی بابت استقلال حاصل ہے نہ وہ اپنے بارے میں خود فیصلہ کرنے کی مجاز

ہے اور ہر حال میں اس کے شرسے ڈرنا چاہئے کہ وہ کسی بھی وقت نقصان پہنچاسکتی ہے، گاہے ایسا بھی ہوتا تھا کہ متمدن اور غیر متمدن اقوام کے طرزعمل کی مخلوط صورتیں پیدا ہو جاتی تھی اور مختلف قبائل با نہی معاشرت کے نتیجہ میں ایک دوسرے ک روش زندگی کواپنا لیلتے تھے تا ہم بنیا دی اصولوں میں اشتر اک کے مظاہر عورت کی زندگی میں بخو بی دکھائی دیتے تھے۔



عورت کے بارے میں متدن و غیر متدن تو موں کے طرز عمل کی بابت جو مطالب ہم نے ذکر کے ہیں ان سے بخو بی معلوم ہوجا تا ہے کہ دنیا میں مجموعی طور پرعورت کو کوئی معاشرتی عزت واحر ام حاصل نہ تھا بلکدا ہے ذلت وخواری کے قید خانہ میں ڈال کراس کی فطری قدروں کو پا مال کرویا گیا تھا جس کے نتیجہ میں نا تو انی و بے بی اور ہجار گی کا احساس اس کی طبیعت میں رہے ہیں گیا تھا کو یا اس پراس کا گوشت پوست اور جسانی سا خت استوار تھی اور اس کی زندگی و موت اس سے وابستہ ہوگئی تھی بلکداس سے بالا تربیہ کہ نظا '' محورت'' اور لفظ'' نا تو انی و بے بی '' متراوف الفاظ شار ہونے گئے جبکہ ان میں سے ہر لفظ اصل بناوٹ کی بنیا و پر مستقل متنی رکھتا ہے جو دیگر الفاظ کے معانی سے مختلف ہے ۔۔۔۔۔۔گویا ذات وخواری اور نا تو انی و بے بی ،عورت کی بہچان و علا مت بن چکی تھی اور اس تلخ حقیقت کا ادر اک مردوں ہی ٹییس بلکہ خود مور تو ل کو بھی ہو چکا تھا چنا نے بچب کی بات ہے ہے کہ وہ بھی اس سلسلہ میں مردوں سے اتفاق رائے رکھتی تھیں ، تاریخ میں کوئی قوم خواہ متدن یا غیر متدن ایسی ٹیس متی جو سے کہ وہ بھی اس سلسلہ میں مردوں سے اتفاق رائے رکھتی تھیں ، تاریخ میں کوئی قوم خواہ متدن یا غیر متدن ایسی ٹیس میں تاریخ میں بیا وجود لفظ '' عورت' استعارہ و کنا ہے کھور پر ہو دل ہو اولی اور کی متر سار ، نا چیز ، ذلیل ، ستد یدہ اور بے قدر و قیمت کے لئے استعارہ و کنا ہے کھور پر ہو دل، کرورہ ڈر ہوک ، شرمسار ، نا چیز ، ذلیل ، ستد یدہ اور بے قدر و قیمت کے لئے استعال کیا جا تا ہے جیسا کہ ایک شاعر نے کہا :

وما ادری ولیت اخال ادری اقوم ال حصن ام نساء (جھےمعلوم نہیں اوراے کاش جھےمعلوم ہوجاتا کہ آیا آل حصن مرد ہیں یاعور قیں؟) اس طرح کی سینئٹروں بلکہ ہزاروں مثالیں ہرزبان کی نظم ونٹر میں ملتی ہیں، آسی سے ارباب فکر ونظر بخو بی آگاہ ہو سکتے ہیں کہانسانی معاشرہ میں عورت کو کیا ورجہ ومقام حاصل تھا؟ آگر چہاس سلسلہ میں سیرت و تاریخ کی کتب میں تنصیلات ندکور نیل جن سے اقوام عالم کے گونا گول ندا ہب و مسالک کے گورت کے بارے میں نقط نظر سے آگا ہی حاصل ہو سکے لیکن اس کی وجہ یہ ہے کہ عموماً ہر قوم و ملت کی روحی خصلتیں اور وجودی جہتیں اس قوم و ملت کی زبان و آ داب .... و عادات ..... ہی میں جلوہ گر ہوتی ہیں، چنا نچہ سابق امتوں کی تاریخ پر مشتمل کمی کتاب میں انکی طرف سے گورت کے احترام اور اس کے بارے میں اہتمام کا کوئی اشارہ نہیں ملتا سوائے تو رات میں ندکور بعض امور کے اور حضرت عیسیٰ میں مربیم کی مائے وہ سیتوں ہیں گری تاکید کے،!

جہاں گئے اسلام کا تعلق ہے تو اس مقدس و پاکیزہ وین وآئین میں کہ جس کے دستورات و تعلیمات کا مجموعہ آن اور وہ مجید ہے حورت کی بابت ایک ایسا مفر دو بلند پا پینظر سے بیش کیا گیا ہے جود نیا والوں کے لئے بالکل نیا اور عدیم النظیر تھا اور وہ اس سے پہلے اس طرح کے نقط کو نظر سے ہرگز آشائی ندر کھتے تھے، اسلام کا مؤقف سب سے مختلف ہے اس میں بنیا دی طور پر مورت کی ذات اور وجود کی عظمت کے حوالہ سے دیگر تمام مکا تب فکر کے اصولوں کی نئی پائی جاتی ہے کیونکہ دنیا والوں نے پہلے دن ہی سے عورت کی وجود کی شناخت کو ملیا میٹ کر دیا اور اس کی فطری قدروں کا نام ونشان تک مٹا دیا جبکہ اسلام نے عورت کی وجود کی شناخت کو اجا گر کرتے ہوئے اہل دنیا کے عورت کے بارے میں فکری تصورات و خیالات اور عملی رجانات کو مستر دونا قابل قبول قرار دیا۔

# (۲) عورت کی وجودی حیثیت

اسلام نے عورت کی وجودی حیثیت کے بارے میں نہایت وضاحت کی ہے کہ وہ بھی مرد کی طرح'' انسان' ہے اور ہرانسان خواہ مرد ہویا عورت اس کا وجود دوانسانوں لینی مرداور عورت کے ملاپ کا نتیجہ ہوتا ہے (اس کے ماد کہ ہتی و عضر وجود کی میں دوانسان شریک ہیں ) اور ان دوانسانوں میں سے کسی ایک کو دوسرے پر وجود کی برتری حاصل نہیں مگر تقوی کی کے حوالہ ہے! چنانچہ خداوند کریم نے ارشاد فرمایا:

سوره حجرات، آیت ۱۳:

٥ " يَا يُهَاالنَّاسُ اِنَّا خَلَقُنْكُمْ مِّنْ ذَكَرٍ وَّا أَنْ شَى وَجَعَلَنْكُمْ شُعُوبًا وَّقَا َ بِلَ لِتَعَامَ فُوا ۗ اِنَّا كُرَمَكُمُ عِنْدَاللهِ اَ تَقْلُمُ " عِنْدَاللهِ اَ تَقْلُكُمْ "

(اے لوگو! ہم نے تمہیں مرداور عورت سے پیدا کیا اور تمہیں شعبوں اور قبیلوں کی حیثیت دے دی تا کہتم ایک دوسرے کو پہچانو، یقیناً تم میں سے خدا کے نز دیک سب سے زیادہ عزت واحترام اسے حاصل ہے جوزیا دہ تقوی کی رکھتا ہو) اس آبیہ مہار کہ سے واضح طور برمعلوم ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے ہرانیان کو دوانیا نوں ، مرداور عورت کے

ان الد من الراد و المنظوق قرار دیا ہے لین وہ دونوں .....مرداور عورت ،.... وجود میں آنے والے انسان ملاپ کے نتیجہ میں وجود میں آنے والے انسان کے ماد کا تکوین کی مساوی بنیادیں ہیں، اور جوانسان وجود میں آیا ہے خواہ وہ مرد ہویا عورت، وہ ان دونوں کے ماد کا تولید کی مساوی ترکیب سے دجودیانے والا مجوعہ ہے۔

خداوندِ عالم نے اپنے مقدس کلام میں عورت کی بابت ہر کز ایسا نصور پیش نہیں کیا جوبعض شعراء کے کلام میں پایا جاتا ہے، ملاحظہ ہو:

ایک شاعرنے کہا:

". انما امهات الناس او عية"

(انسانوں کی مائیں صرف ظرف وہرتن ہیں)

اور دوسرے شاعرنے یوں کہا:

بنونابنوابنائنا وبنائنا بنوهن ابناء الرجال الاباعد

(ہمارے بیٹوں کے بیٹے ہمارے بیٹے ہیں اور ہماری بیٹیوں کے بیٹے دور کے مردوں کے بیٹے ہیں)

لیکن اس کے برعکس اسلام نے ہرفر دبشر کو سے خواہ مرد ہو یا عورت سے دونوں کے مادہ تولید کی آمیزش کا نتیجہ قرار دیا ہے، ہرانسان کی وجودی ساخت، دونوں سے ترکیب یافتہ ہے۔ بنابرایں تمام افراد انسان ایک جیسے ہیں، اس سلسلہ میں اس بیان سے زیادہ کامل و بلیغ بیان نہیں ہوسکتا، خداوندِ عالم نے مردوعورت کی وجودی وانسانی برابری کے بیان کے بعد تنوی کو برتری کا معیار قرار دیا۔

ايك مقام پريول ارشاد فق تعالی موا:

سوره آل عمران ، آیت ۱۹۵:

٥'' اَنِّىُ لاَ اُخِيهُ عَسَلَ عَامِلٍ مِّنْكُمْ مِِّنْ ذَكِ اَوْاُنْشَى ْ بَعْضُكُمْ مِِّنْ بَعْضِ '' ( مِسْتَم مِیں سے سی ممل کرنے والے کاعمل ضائع نہیں کرتا خواہ وہ مرد ہویا عورت ،تم میں سے بعض دوسر سے بعض سے ہیں۔ یتم ایک دوسرے سے پیدا ہوئے ہو۔۔، )

اس آید مبارکہ پی صراحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ خدا کے زویک کی کاعمل ضائع نہیں ہوتا اور نہ ہی اس کے ہاں کی کوشش بے نتیجہ ہوتی ہے، اس کی وجدوسب بدؤ کر کیا گیا کہ ' بعض کُم مِّے ثُم بعض '' تم ایک دوسرے سے پیدا ہوئے ہو، اس بی صرت طور پر آید مبارکہ '' انسا خلقنا کے من ذکو وانشی ..... '' کے علی نتیجہ کا تذکرہ ہے اوروہ بدکہ مرداور عورت دونوں ایک ہی نوع سے بیں انکی وجودی ساخت اور اصل خلقت کی بنیاد بی کوئی فرق نیس یا یا جاتا۔

وجودی عدم فرق کے بیان کے بعدان دونوں صنفوں کے اعمال کے بارے میں واضح طور پرارشا دفر مایا کہ ان میں سے کسی کاعمل خدا کے ہاں ضائع نہیں ہوگا اور نہ ہی کسی کاعمل دوسرے کو ملے گا، برخض اپنے کئے کا گروی ہے (اپنے اعمال کا خود ذمہ دارہے)، جبکہ زمانہ جا بلیت (زمانہ قبل از اسلام) میں لوگ یوں کہتے تھے: ''ان عسلیدن مسیشا تھین وجو دھن ''(عورتوں کی غلطیاں اور گناہ خودا نہی کے ذمہ بیں لیکن ان کی نیکیاں اور جودی منفحتیں مردوں کے لئے بیں (ان کاحق ہے) ۔۔۔۔) اس سلسلہ میں عنقریب مزید وضاحت پیش کی جائے گی،

بہر حال مورت کے بارے میں ارشا دات خداوندی سے بیٹا بہ ہوتا ہے کہ مرداور مورت دونوں انبانی حوالہ اور وجودی بنیاد پر برابر حیثیت رکھتے ہیں اور ان میں سے کی کو وجودی و ذاتی طور پر دوسر ہے پر برتری حاصل نہیں بلکہ ہر ایک کاعمل مساوی حیثیت رکھتا ہے خواہ وہ اچھاعمل ہو یا برا ، عمل کرنے والے کے حوالہ سے اس کی حیثیت برابر ہے اس میں مرداور مورت کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا ، ان کے درمیان فضیلت و برتری کا واحد معیار تقوئی ہے ، تو جب بیرواضح ہوگیا کہ تقوئی پر بی برتری کی بنیاد ہے ، اور تقوئی کی واضح صورت اخلاق فاضلہ (فضیلت پر بنی اوصاف) ہیں مثلاً ایمان اپنیا کوئا گول درجات کے ساتھ ، سود منطم و وائش ، پنتہ عمل وقع مورت اخلاق ، صبر اور حلم و برد باری ، البزا جو عورت ایمان کے بائد درجہ پر فائز ہو یا علم و وائش کی دولت سے مالا مال ہو ، یا عقل وقیم کی چھٹی سے آ راستہ ہو ، یا حسن اخلاق کے عالی درجہ فضیلت کی حامل ہو وہ اسلامی تقطہ نظر و معیار کے حوالہ سے اس مرد سے زیادہ احر ام وعزت اور مقام و مزد لت رکھتی ہو جو ان اوصاف میں اس کا ہم مقام و ہم پلہ نہ ہو خواہ وہ (مرد) کوئی ہی ہو (خواہ کی بھی معاشرتی جا و اور کمائی اوصاف میں ان کا ہم مقام و ہم پلہ نہ ہو خواہ وہ (مرد) کوئی ہی ہو (خواہ کی بھی معاشرتی جا وہ وہ الل و منصب کا حال کے بیان اور کمائی اور کمائی اور کمائی اور کمائی اور مقام وہم پلہ نہ ہو خواہ وہ ورخ کی درج ذیل آ یا تشراب واحل ہو ہیں ۔

مالیق الذکر آ یت کے ہم متی بلکہ اس سے زیادہ واضح ، درج ذیل آ یا تشریفہ ہیں :

سور ولحل ، آیت ۹۷:

٥ '' مَنْ عَبِلَ صَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ اوْ أَنْ لَى وَهُوَمُؤُمِنْ فَلَنْ عِينَا لَهُ عَلِيدَ لَا طَيِّبَةً ۚ وَلَنَجْزِينَا لَهُمُ اَجْرَهُمُ
 بِالْحَسَنِ مَا كَانُوْ ايَعْمَلُوْنَ ''

(جو شخض نیک عمل بجالائے خواہ وہ مر د ہویا عورت، جبکہ وہ مؤمن ہوتو ہم اسے پاک و پا کیزہ زندگی عطا کریں گےاور ہم ....۔ایسے لوگوں کو...۔۔ان کے نیک اعمال کی نہایت عمرہ جزاوا جردیں گے )۔

سورهمومن ، آیت • ۴:

٥ "وَمَنْعَسِلَصَالِحًا مِّنْ ذَكْرٍ اَوْ أُنْثَى وَهُوَمُؤُمِنْ فَأُ وَلَيْكَ يَدُخُلُونَ الْجَنَّةَ يُوزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ
 حِسَابٍ "

(اور جوفخص نیک عمل انجام دے، مرد ہو یاعورت، بشرطیکہ وہ مؤمن ہوتوا لیے لوگ بہشت میں جا ئیں کے اور وہاں انہیں بے حساب رزق دیا جائے گا)

سوره نساء، آیت ۱۲۴:

٥ " وَمَنَ يَعْمَلُ مِنَ الصَّلِحُتِ مِنُ ذَكَرٍ اَوْ أَنْثَى وَهُ وَمُؤْمِنٌ فَأُولِا لَيَدَ خُلُونَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَنُونَ نَقِيْرًا " وَمَنَ يَعْمَلُ مِنَ الْجَنَّةَ وَلَا يُظْلَنُونَ نَقِيْرًا "

(جو شخص نیک اعمال میں سے کوئی عمل نجام دے، مرد ہو یاعورت، بشرطیکہ مومن ہو، تو ایسے لوگ بہشت میں داخل ہول کے اور ان پر ذرہ برابرظلم وزیادتی نہ کی جائے گی )

ان آیات شریفه میں مرد اور عورت کی برابری کو واضح وصرت انداز میں بیان کیا گیا ہے، ان کے علاوہ دیگر آیات میں عورت کے ساتھ بے احترامی اور بے پروائی کی ندمت کی گئی ہے اور اسے حقارت و بے اہمیتی کی نظر ہے دیکھنے کو فتیج و براعمل قرار دیا گیا ہے، چنانچہ ارشاد خداوندی ہے:

سوره کل ، آیت ۸ ۹،۵۸:

٥ ''وَإِذَا بُشِّمَ اَحَدُهُمُ بِالْأُنْفَى ظَلَّ وَجُهُدُمُسُودًّا وَهُوَ كَظِيْمٌ ﴿ يَتَوَالَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوَّءِ مَا بُشِّمَ بِهِ ۖ اَيُسْئِدُ عَلَى هُوْنٍ اَمْ يَدُسُّ ذَقِ التُّرَابِ ۖ الاسَاّءِ مَا يَخْلُبُوْنَ ''

(اور جب ان میں سے کی کو بیٹی کے پیدا ہونے کی خوشخری دی جاتی تو اس کا چرہ سیاہ ہونے لگٹا تھا اور وہ خت عصر کی کی کو بیٹی کے پیدا ہونے کی خوشخری دی جاتا تھا اور سوچنے لگٹا تھا کہ ...... یا ذات برداشت کرے اس دی کی کردہ جاتا تھا کہ اس بیٹی کے ذات کی میں دفن کرد ہے ..... زندہ درگور کرد ہے ..... یا درکھو کہ ان لوگوں کا فیصلہ برا

(ح

یا در ہے کہ آیت مبار کہ میں بری خبر کے الفاظ سے ہرگز میر ادنہیں کہ اللہ تعالیٰ اسے بری خبر قرار دیتا ہے بلکہ می اس مخض کی زبان حال کا اشارہ ہے جے وہ خبر دی جاتی تھی اور وہ اسے اپنے لئے بری خبر سجھتا تھا۔۔،م۔

دراصل وہ لوگ بیٹی کی پیدائش کی خبر سن کراس لئے غصہ وشر مندگی کا شکار ہو جاتے تھے کہ ان کے ہاں بیٹی کا پیدا ہونا باپ کے لئے نگ و عار سمجھا جاتا تھا۔ ان کے اس غلا طرزِ تھرکی اصل وجہ بیتھی کہ وہ بیدخیال دل میں لا کرجل بھن جاتے تھے کہ بید نگی ہوکر دوسروں کے لئے متاع لذت بن جائے گی اور بیشو ہرکا ہوی پرجنس عمل میں ... ، کہس کا ذکر بی ناشا کسند ہے .....ایک طرح کا غلبہ و برتری ہے کہ جس کے معیوب و عار ہونے کی بازگشت عورت کے باپ اور خاندان کی طرف ہوتی ہے ..... (لوگ اس کے باپ اور خاندان کی خطرف ہوتی ہے ..... (لوگ اس کے باپ اور خاندان کو حقارت کی نظر سے دیکھتے ہیں )۔

عربوں کے ای غلط طرز تظرکے باعث ان کے ہاں عام رسم تھی کہ وہ بیٹیوں کو زندہ در کورکر دیتے تھے، ان کے اس فکری انحواف کا پہلاسب گذشتہ صفحات میں آپ ملاحظہ کر پچکے ہیں، خداوند عالم نے ان کے اس نہایت فتی عمل کی سخت مذمت کرتے ہوئے اپنے خصوص انداز میں اس کے انجام بدکے بارے میں یوں ارشا دفر مایا:

سوره تکویر، آیت ۹:

٥ "وَإِذَا الْمَوْعَدَةُ سُلِكَ أُنَّ بِأَيِّ ذَنَّكِ قُتِكَتُ"

(اور جب زندہ در گور کی جانے والی کے بارے میں پوچھاجائے گاہ اسے س گناہ کی وجہ سے قبل کیا گیا ہے؟)

افسوس ہے کہ ظہور اسلام کے بعد بھی یہ خرافاتی افکار اور طرزعمل مسلمانوں کے درمیان باتی رہا کہ بیرانہوں نے اسپنے اسلاف سے ورشی پایا یعنی بیر فلط وانحرافی افکار واعمال نسل درنسل ان میں عملی طور پر نشقل ہوتے چلے گئے اوران کے دلوں سے ان فلیظ افکار کی فلا ظت دور نہ ہوئی ، یک وجہ ہے کہ اگر کوئی مردکی عورت سے زنا کر بے تو اس فیجے فعل کا داغ اس عورت پر ہمیشہ باتی رکھتے ہیں خواہ وہ تو بہ بھی کر لے اور اپنے کئے پر پشیمان بھی ہولیکن زنا کرنے والے مرد کا دامن دافدار نہیں سمجھتے خواہ وہ تو بہ نہ کر اور اور زائی عورت دونوں برابر ہیں۔ مرتکب کو معصیت کا رقر اردیا ہے اور اس میں زانی مرد اور زائی عورت دونوں برابر ہیں۔

# (2) عورت کامعاشرتی مقام ومنزلت

اسلام نے عورت اور مرد کو معاشرتی زندگی کے امور کی تدبیر میں دونوں کے ارادہ وعمل سے استفادہ کے عوالہ سے برابر ومساوی قرار دیا ہے کیونکہ وہ دونوں وجودی وانسانی بنیا دوں میں بکساں ہیں اورا پنی زندگی کی بقاء وسلامتی کے ضروری و لازمی امور مثلاً کھانا، بینا وغیرہ میں ان کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا چنا نچہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا:

د' بَعْضُکُمْ قِسِی بَعْنِ فِی اُن کِی اِن میں ان کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا چنا نچہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا:

د' بَعْضُکُمْ قِسِی بَعْنِ اِن مِی اِن مِی اِن کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا چنا نچہ خداوند عالم نے ارشاد فر مایا:

ایک ہی جنس سے وجود میں آئے ہو) ۔۔۔۔، بنا برایں جس طرح مرد کو اپنے مستقل ارادہ وعمل اور ان کے نتائج وفوا کدسے استفادہ کرنے کاحق حاصل ہیں یعنی عورت بھی مرد کی طرح اپنے بارے میں خود فیصلہ کرنے کاحق حاصلہ ہیں یعنی عورت بھی مرد کی طرح اپنے بارے میں خود فیصلہ کرنے کا اختیار رکھتی ہے اور کام کاح کاحق رکھتی ہے اور اپنے گام کاح سے حاصلہ فوا کد بھی ای کی ملکبت ہیں، ان امور میں مرداور عورت کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا چنا نچہ ارشا و خداوندی ہے:

سوره بقره ، آیت ۲۸۶:

ن لَهَامَا كَسَبَتُوعَلَيْهَامَا كُتَسَبَتُ:

(اس کے لئے ہے جواس نے کام کیااوراسی پراس کی ڈمدواری ہے جواس نے انجام دیا ....اس کے اچھے کام کا فائدہ اس کو حاصل ہوگا اور برے کام کی سزاہمی اسے ہی طع گی .....)۔

اسلام نے جس چیز کو'' حق'' قرار دیا ہے اس میں مرداورعورت برابر حیثیت رکھتے ہیں ، اسلام کے عظیم تقطرُ نظر میں وہ دونوں مساوی مقام ومنزلت کے حامل ہیں ، خداو نیرِ عالم نے قرآن مجید میں حق کے بارے میں ارشا دفر مایا :

سوره شوری ، آیت ۲۴:

" وَيُحِقُّ الْحَقَّ بِكَلِيتِه "

( ..... اور خداح الواسع كلمات كؤريع البيت كرتا ب .... )

البيته اس نے عورت کے وجود میں تخلیقی طور پر دوخصوصیات قرار دی ہیں جن کی بناء پر وہ مرد سے امتیاز کی حیثیت

ر کھتی ہے:

(۱) نوع بشری وجودی ساخت ونشو و نما کے لئے اسے بھتی کے ماند قرار دیا گیا ہے تا کہ انسان کو وجودی مراحل کی بنتا کا کر داراس صدف جیسا ہوجو گو ہر کے تکویٹی مراحل طے کرنے کا ظرف ہوتا ہے، لہذا نوع انسانی کی بناء کا رازعورت کے وجود میں مضم ہے اور تمام افرا دیشر اس سلسلہ میں اس کا سہارا لیتے ہیں، اسے بھتی کے مانند قرار دینے کی بناء ران عورت کے وجود میں مضر ہے اور تمام افرا دیشر اس سلسلہ میں اس کا سہارا لیتے ہیں، اسے بیش نظر اس کے لئے مخصوص احکام براس کے لئے مخصوص احکام ہوتے ہیں اس کے لئے مخصوص احکام ہوتے ہیں اس طرح عورت کہ جونوع بشر کی بناء کی بھتی ہے کے لئے بھی مخصوص احکام مقرر کئے ملے ہیں) اس وجہ سے وہ مرد سے امتیاز رکھتی ہے۔

(۲) تخلیقی طور پراس کے وجود میں لطافت اور شعور واحساس کی نزاکت پائی جاتی ہے، بدن کی لطافت اور شعور کی نزاکت اس کے ذاتی امور واحوال اور معاشرتی فرائض و ذمه داریوں میں مؤثر کر دارا داکرتی ہیں۔ (جسمانی لطافت کی بناء پر معاشرتی واجتاعی ذمه داریوں کی ادائیگی میں اپنے کی بناء پر معاشرتی واجتاعی ذمه داریوں کی ادائیگی میں اپنے وجودی امنیازی کمالات ہیں )۔

تو یہ ہے عورت کی معاشرتی منزلت، اس سے مرد کا معاشرتی مقام بھی معلوم ہو جاتا ہے اور ان دونوں میں سے ہر ایک کے مخصوص احکام اور دونوں کے مشترک احکام کی بابت حقیقت الامرواضح ہو جاتی ہے اور اس سلسلہ میں کسی طرح کی غلط فہمی کی تنجائش باتی نہیں رہتی ، خداوند عالم کا ارشاد ہے :

سوره نساء، آیت ۲۳:

٥ ''وَلاتَتَمَنَّوُامَافَضَّ لَاللهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلى بَعْضٍ للِإِجَالِ نَصِيْبٌ قِمَّا اكْتَسَمُوًا وَلِلنِّسَاءِ نَصِيْبٌ قِمَّا اكْتَسَمُنَ وَسُئلُوا اللهَ مِنْ فَضُلِهِ لِإِنَّا اللهَ كَانَ بِكُلِّ شَيْءَ عَلِيْمًا "

( تم اس چیز کی ہرگزتمنا نہ کر وجوخدانے تم میں سے بعض کو بعض سے زیادہ عطا کی ہے، مردوں کے لئے وہی حصہ ہے جوانہوں نے کا م کیااورعورتوں کے لئے وہی حصہ ہے جوانہوں نے کا م کیا،اورتم الله سے اس کے فضل وعنایت کی طلب کرو، یقیناً خدا ہرچیز سے اچھی طرح آگاہ ہے )

اس آیت مبار کہ میں خداوندِ عالم نے اس امرے آگا بی دلائی ہے کہ مرداور عورت میں سے جو بھی معاشرہ میں کوئی خدمت سرانجام دے (کوئی عمل کرے) تو خداوندِ عالم اس کی بدولت اسے اپنی خاص عنایت سے ٹواز تاہے، ہرخض کو اس کے مطابق .....اوراس کی فرمدار ہوں کی بنیا دیر .....فضل وعنایت خداوندی حاصل ہوتی ہے، خدا کے اس فضل اس کے مطابق ....اوراس کی فرمدوں کو اور بعض وعنایت میں سے بعض بالخصوص ایک صنف کے حصہ میں آتا ہے اور بعض دوسری صنف کو ملتا ہے بینی بعض مردوں کو اور بعض

عورتوں کو حاصل ہوتا ہے مثلاً مرد کے لئے .....اس کی وسیح ذمد داریوں کی بناء پر .....میراث میں مورت ہے وگنا حصہ مقرر کیا گیا ہے تو اس حوالہ ہے اسے عورت پر فضیلت و برتری حاصل ہے اور عورت کو نان و ففقہ کی ذمد داری ہے مبراقر اردیے جانے کی بناء پر مرد پر برتری عطا کی گئی ہے، البذا ان میں ہے کی کو دوسرے کی برتری کے حصول کی تمنائیس کرنی چاہے (مرد کو بیس کہنا چاہئے کہ کاش بچھے نان و ففقہ کی ذمہ داری ہے مبراقر اردیا جاتا اور نہ ہی عورت کو میراث سے دگنا حصہ پانے کی خواہش کرنی چاہئے کہ کاش بچھے نان و ففقہ کی ذمہ داریوں کے حوالہ سے ہرایک کو خاص مقام و مزات عطافر مائی ہے اور بیاس کی عادل نہ تقسیم کاری سے مربوط امور ہیں)، خداو نبرعالم نے ان دونوں میں سے ایک کو دوسرے پر خصوص خورت، جو بھی اے انجام دے گا اسے دوسرے پر برتری حاصل ہوگی اور اس میں کی کے چاہئے اور نہ چاہئے کا برگز وخل عورت، جو بھی اے انجام دے گا اسے دوسرے پر برتری حاصل ہوگی اور اس میں کی کے چاہئے اور نہ چاہئے کا برگز وخل خورت، حکم مقل مقل اور ویکی دونوں میں ہے اور نہ چاہئے کا برگز وخل خورت کے حالا الله کوٹ فوٹ کے طور پر آ ہے عطافر ما تا ہے، اسی لئے اس نے ارشاوفر مایا: ''وَسَنَگُو االله کوٹ فَضُلُو الله کے فعل وعنا یہ کہ گئا رہو، اس سلیہ میں جو بچھ ذکر کیا جا چا جاس کی ولیل کے طور پر آ ہے مبار کہ '' کارتے جال قدفہ کُوٹ کی اللّی اللّی اللّی اللّی اللّی اللّی کُوٹ کی اللّی کُوٹ کی اللّی اللّی اللّی سے مبار کہ '' اللّی کُوٹ کی اللّی اللّی اللّی اللّی اللّی اللّی اللّی کے اس کی ولیل کے طور پر آ ہے مبار کہ '' اللّی کُوٹ کی اللّی اللّی اللّی اللّی کھیر عفر یہ کہ دوگی۔

(سورة اللما ع ما تھے میں می کہا چاہ کہا جاس کی ولیل کے طور پر آ ہے مبار کہ '' اللّی کُوٹ کی اللّی کُوٹ کی اللّی اللّی اللّی کے اس کی ولیل کے طور پر آ ہے مبار کہ '' اللّی کھیر فور کو کہا ہوں کی اللّی کوٹ کی اللّی کوٹ کی اللّی کوٹ کی کہا کہ کوٹ کی اللّی کوٹ کی اللّی کوٹ کی کی کیا کی کی کی کی کوٹ کی کی کوٹ کی کی کی کی کی کوٹ کوٹ کی کوٹ کی کوٹ کی کوٹ کی کوٹ کی کوٹ

# (۸) مردا درعورت کےمشترک اورمخصوص احکام

عورت، مرد کے ساتھ تمام عبادتی احکام اور معاشرتی حقوق میں برابر کی شریک ہے لہذا اسے بھی ان تمام امور میں استقلال حاصل ہے جن میں مرد کو استقلال حاصل ہے مثلاً میراث، کام کاج ، معاملات ، تعلیم وتعلم ، حصول و شحفط حقوق وغیرہ ، البتہ صرف انہی موارد میں مرد سے مختلف حقوق واحکام رکھتی ہے کہ اس کی طبع وجودی جن کی متقاضی ہے ، اس کے علاوہ کسی مورد میں اس کے اور مرد کے احکام میں فرق نہیں ، اس کی طبع وجود کی جن امور میں اس کے اور مرد کے احکام میں فرق کی متقاضی ہے ان میں سے اہم امور یہ ہیں: حکومت و اقتد از، قضاوت ، قال و جہاد (لیمنی عسکری و مسلحانہ عملی اقد امات اور حملے وغیرہ ، صرف میدان جنگ میں موجود ہو نا اور غیر عسکری امور میں معاونت اس سے مشکل ہے مثلاً زخمیوں کی تیارداری وغیرہ)، میراث میں مرد سے نصف حصہ، تجاب اورجہم کے پرکشش حصوں کوڈ ھاغینا، جنسی ملاپ اورد میران امور میں اسے جس میں شو ہر کی فرمان برداری اس سے وجودی وجسمانی استفادہ و بہرہ مندی سے تعلق رکھتے ہیں، ان تمام امور میں اسے جس محروی سے دو چار ہونا پڑتا ہے اس کی تلافی اس طرح کی گئی ہے کہ اس کا نان ونفقہ اور زندگی کے بنیادی ضروری اخراجات مرد کے ذمہ کردیے گئے ہیں: شادی سے پہلے باپ اورشادی کے بعد شو ہر کو ان ذمہ دار یوں کے پورا کرنے کا حکم دیا گیا ہے اور مرد پر واجب قرار دیا گیا ہے کہ وہ حتی الا مکان اس کے تمام امور کی گرانی اور اس کی عزت و حرمت کے دفاع میں ضروری اقد امات کرے، اس کے علاوہ اولاد کی تربیت و پرورش اور گہداری کے حقق ق بھی عورت کو عطا کئے گئے ہیں، ضروری اقد امات کرے، اس کے علاوہ اولاد کی تربیت و پرورش اور گہداری کے حقق ق بھی عورت کو عطا کئے ہیں سی خداون و عامیت ہر لیا ظ سے تحفظ عطا کیا گیا ہے یہاں تک خداون عالم نے عورت کو بیہ ہولت و رعایت دی ہے کہ اسے جان و ناموس سمیت ہر لیا ظ سے تحفظ عطا کیا گیا ہے یہاں تک کہ اس کی زبانی برائی کی اجازت بھی نہیں دی گئی بلکہ اس میں بھی مرد پراس کی بھر پور متا یت کا فریفہ عائم کیا گیا ہے، اس کا ماہواری کے دنوں اور بچر کی ولادت (نفاس) کے دنوں میں عبادت کے فرائض سے مستی قرار دیا گیا ہے، ہر حال میں اس ماہواری کے دنوں اور بچر کی ولادت (نفاس) کے دنوں میں عبادت کے فرائض سے مستی قرار دیا گیا ہے، ہر حال میں اس میں جو میت آئی میں اس کی دبور کی دنوں اور بچر کی ولادت (نفاس) کے دنوں میں عبادت کے فرائض سے مستی قرار دیا گیا ہے، ہر حال میں اس

فدكوره بالامطالب كاخلاصه بيب كه:

ا- حصول علم كے حوالدسے!

عورت پراصول ومعارف اعتقادا در فروع دین لیعنی عبادات کے احکام اور معاشرہ بیں نا فذو جاری قوانین کے علم سے زیادہ کسی علم کاحصول لا زمی فریضہ قرار نہیں دیا گیا۔

٢- عمل كے خواله سے!

عمل کے حوالہ سے وہ تمام دینی احکام اس پر لا گو ہوتے ہیں جو مرد پر ضروری قرار دیئے گئے ہیں ان ٹیں وہ دونوں مساوی حیثیت رکھتے ہیں۔

٣- فرمانبرداري كے حواله سے!

عورت پرضروری قرار دیا گیا ہے کہ جنسی ملاپ میں شو ہر کی فرمانبر داری کرے (ہر کام اور بات میں اس کی اطاعت واجب نہیں )

### ٣- في زندگي كے حواله ب

نجی زندگی کے امور کی ترتیب و تنظیم کے لئے کا م کاج اور صنعت و حرفت وغیرہ کا سیکھنا بھی اس پر واجب نہیں اور نہ ہی گھر کے اندرونی نظام کے لئے اس پر کوئی اضافی اقد امات کرنا ضروری ہے .... بلکہ بیرسب پچھٹو ہر کے ذمہ ہے یا دونوں کی مشترک کا دشوں سے اسے انجام دیا جا سکتا ہے ، اس مقصد کے لئے عورت کوکوئی پیشہ اختیار کرنے اور اپنے آپ کو مشقت میں ڈالنا ہر گز واجب نہیں .....،

### ۵۔ عمومی مسائل کے حوالہ ہے!

معاشرہ کے عمومی مسائل کوحل کرنے اور اس کے امور کی اصلاح کے لئے بیا اس کی مصلحتوں وفوا کد کے تحفظ کے لئے اعلیٰ تعلیم حاصل کرنا اور اہم ومفیر پیشوں کو اختیار کرنا بھی اس پر واجب نہیں خواہ وہ ان مقاصد کے لئے اپنی مقررہ شرعی حدود میں رہتے ہوئے اقتدامات کیوں نہ کرے۔

ندگورہ بالا امور کاعورت پرواجب نہ ہونا دراصل اس پر تکلین فر مددار یوں کا بو جونہ ڈالنے اور اسے اپنی وجودی حیثیت وشرف کا اعزاز عطا کرنے سے عبارت ہے لہٰذااگروہ ان تمام امور میں کروارا داکرنے کے لئے علم حاصل کرے یا کام کان کرے یا کوئی پیشہ وحرف اپنائے تو ایسا کرنا اس کی ذاتی فضیلت کہلائے گا اور اس کے لئے باعث فخر ومبابات ہوگا کہ اس نے معاشرہ کی بہتری کے لئے اپنی تو انائیاں بروئے کار لائی ہیں ، ان اقد امات پر اظہار فخر ومبابات کرنا اور اپنے ہم صنف افراد لینی فقط نظر سے جائز وروا ہے بلکہ اسلام صنف افراد لینی فقط نظر سے جائز وروا ہے بلکہ اسلام نفض افراد لینی فقط نظر سے جائز وروا ہے بلکہ اسلام نفسیات کو فلا ہر کرنا اسلامی فقط کے نظر سے جائز وروا ہے بلکہ اسلام نفسیات کو فلام کرنا اسلامی فقلید کریں اور اس طرح کے اس طرح کے اظہار کونہایت پندیدگی کی نگاہ سے دیکھا ہے ۔۔۔۔ تا کہ دیگر افراد اس کی محملی تقلید کریں اور اس طرح کے فضائل و کمالات کسب کر کے بلند مقام و منزلت پائیں ۔۔۔۔ جبکہ اس کے برعکس مردوں کو میدان جبک میں شجاعت و بہار دی کے کارنا ہے بیش کرنے پرا ظہار فخر ومبابات کے علاوہ دیگر امور میں ایسائر نے سے منع کیا گیا ہے۔۔

بہرحال عورت ان امور میں اپنے کامل و منتقل ارادہ سے جواقد امات کرے ان پراظہار مباہات اس کا تی ہے بنانچے سنت نبوی سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے ، اگر طول کلام کا اندیشہ نہ ہوتا تو یہاں حضرت پیغیبر اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کا اپنی زوجہ محتر مہ سیدہ خدیجہ الکبری سلام الله علیما اور اپنی جلیل القدر دختر سیدۃ النساء حضرت فاطمہ کر ہراء علیما السلام، کا اپنی زوجہ محتر مہ سیدہ خدیجہ الکبری سلام الله علیما اور اپنی وی سیدہ نور کی جاتیں اور آئے خفرت نے بھی مومی طور پرخوا تین کے جاتے عمومی طور پرخوا تین کے جاتے اور ان کی بابت تاکیدی فرا مین جاری کئے وہ سب یہاں بیان کے جاتے مومی طور پرخوا تین کے کہ جوارشا دات فرمائے اور ان کی علیم المرتبت خوا تین مثلاً حضرت زینہ بنت علی ، فاطمہ بنت الحسین ، اس کے ساتھ ساتھ آئمہ الل بیت علیم السلام اور ان کی عظیم المرتبت خوا تین مثلاً حضرت زینہ بنت علی ، فاطمہ بنت الحسین ، اس

وسکینہ بنت الحسین کے ان کارناموں کوذکر کرتے اور ان کے وہ نورانی ارشا دات وفراشن بھی پیش کئے جاتے جوخوا تین کے مقام ومنزلت کی بابت ان کے فضائل و کمالات کے حوالے سے منقول ہیں، عین ممکن ہے ہم سورہ نساء کی مربوطہ آیات کی تغییر میں'' روایات پرایک نظر'' کے عنوان سے پیش کی جانے والی روایات میں ان میں سے بعض کا ذکر کرنے کی سعادت و توفیق حاصل کریں افشاء اللہ، (اس سلسلہ میں ہماری کتاب کی دیگر جلدوں کا مطالعہ کیا جاسکتا ہے)

بہر حال ندکورہ احکام وحقوق کی اصل واساس، فطرت ہے، فطرت ہی پران تمام احکام کی بنیا دقائم واستوار ہے کہ جس کی بابت'' عورت کے معاشر تی مقام ومنزلت'' کے حوالہ سے مطالب پیش کئے جا بچکے ہیں، یہاں اس کی مزید وضاحت کے لئے عرض کرتے ہیں کہ:

معاشرہ اور اس سے مربوط احکام و امور کی بابت علمی بحث و تحقیق کرنے والے ارباب دانش (ماہرین علم الاجتماع) اس حقیقت میں کسی شک وشبہ کا شکارٹیس ہو سکتے کہ تمام معاشرتی ذمہ دار یوں اور ان سے تعلق رکھنے والے فر اکفل کا سلسلہ بالآ خرطبیعت (Nature) تک جا پہنچتا ہے اور اس طبع انسانی کی بنیادی خصوصیت نے انسان کو اپنے نوگ معاشرہ کی تفکیل کی راہ دکھائی جس کے نتیجہ میں کوئی دور ایسائیس پایا جاتا کہ جس میں اس طرح کا نوع انسانی پر شمتل معاشرہ وجود نہ رکھتا ہو (بلکہ ہرز مانہ میں اس کا وجود تاریخ کی تا قابل انکار حقیقت ہے )۔

البتہ اس امکان کور دنمیں کیا جاسکتا کہ طبعی نقاضوں کے عین مطابق تفکیل دیا جانے والا معاشرہ ایسے عوائل کا شکار ہوجائے جواسے محجے وسالم راستہ سے منحرف کرکے غلط وفاسدراہ پرلگا دیں جیسا کہ انسان کے طبعی بدن کی بابت ممکن ہوتا ہے کہ اسے! پسے عوامل آگیں جواس کی سلامتی اور طبعی کمال کو تباہ کر کے اسے ناقص الخلقت وجود میں تبدیل کر دیں لیعنی اس کے وجود کی اس قوت کوختم کر دیں جواسے ضلقعۂ حاصل تھی یا اسے بیاری وجسمانی نقص میں مبتلا کر دیں ،

بنابرای معاشره خواه نیک وصالح اور فضیلتوں کا حامل ہویا براو فاسداور پہتیوں کا شکار ہوا ہے تمام امور و مسائل میں بالآ خر' طبیعت' (Natur) ہی پرفتنی ہوتا ہے لیکن اس فرق کے ساتھ کہ برااور فاسد معاشرہ ایسے عوامل سے دو چار ہوا جس نے اس معاشرہ کی عمومی زندگی کو تباہی کے کنارے لاکھڑ اکیا اور اسے نیکیوں وضیلتوں سے بہرہ مند نہ ہونے ویا جبکہ نیک و صالح اور فضائل و خوبیوں کا حامل معاشرہ اس طرح کے عوامل سے محفوظ رہا، یہ ایسی حقیقت ہے جسے علم اللاجماع کے باہرین و محققین نے صراحنایا اشار تا اپنی بحثوں میں ذکر کیا ہے لیکن ان سے اور سب سے پہلے کتاب اللی نے نہایت واضح و روشن اور عمدہ ترین بیان کے ساتھ اس طرح ذکر کیا:

سوره م آيت • ۵:

٥ "الَّذِئَ آعُطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَة ثُمَّ هَلى"

( وہ کہ جس نے ہر چیز کوخلق کیا . اسے وجود کی نعمت عطا کی . . پھراس کی ہدایت کی ) سورہ اعلیٰ ، آیت ۳:

"الَّذِي خَلَقَ فَسَوْى شُ وَالَّذِي قَتَارَ الَّذِي قَالَ مَا فَهَاى "

(وہ کہ جس نے پیدا کیا پھر درست کیا ،اوروہ کہ جس نے تقدیر بنائی پھراس کی ہدایت کی ) سوری

سوره نمس ، آیت ۸ :

O "وَنَفْسٍوَّ مَاسَوِّ مِهَا أَيُّ فَالْهَمَهَافُجُوْ رَهَاوَتَقُوْلِهَا"

(اورنس کی تنم ،اوراس کی تنم جس سے اسے سنوارا، پھراس کا فجو ر (برائی) اور اس کا تقویٰ اسے الہام کیا)

ان کے علاوہ تقدیراللی پرمشمل دیگرآیات میں بھی اس مطلب کو بیان کیا گیا ہے۔

بہر حال انسان سمیت تمام موجودات عالم ہستی اپنے وجودوزندگی میں اپنے مقصدِ تخلیق تک پہنچنے کی راہ پاتی ہیں اور اسے حاصل کرنے کے لئے مناسب وموزوں اور کفایت کرنے والے جن وسائل وقو توں کی انہیں ضرورت ہوتی ہے وہ سب انہیں حظیقی طور پرعطا کر دی گئی ہیں تا کہ ان سے استفادہ کرتے ہوئے اپنے مقصود تک پہنچنے میں کامیا بی سے ہمکنار ہو سب انہیں حظیقی طور پرعطا کر دی گئی ہیں تا کہ ان سے استفادہ کرتے ہوئے اپنے مقصود تک پہنچنے میں کامیا بی سے ہمکنار ہو سب انہیں اور انسان کے لئے سعاد تمندزندگی صرف وہ بی ہے جس کے انمال خلقت و آفرینش اور فطرت سے ممل طور پر ہم آپئی و مطابقت رکھتے ہوں ، اور اس کے فرائف وواجہات بالآخر طبیعت و نیچر پرضیح طور سے ختبی ہوتے ہوں ، چنا نچہ اس مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ارشادی تو تعالی ہوا:

سوره روم ، آیت • سا:

٥ "فَأَقِمْ وَجُهَكَ لِللَّهِ يُنِ حَنِيْفًا "فِطْرَتَ اللّهِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا "لاتَبْدِيلَ لِحَلْقِ اللهِ " ذٰلِكَ النَّهِ " ذٰلِكَ "
 الرّبينُ الْقَيِّمُ"

( تو اپنارخ خالص دین ہی کی طرف قائم رکھ کہ یہی نطرت خداوند کی ہے جس پر اس نے انبانوں کو پیدا کیا ہے، خدا کی تخلیق میں ہرگز تبدیلی نہیں ہوتی یہی پختہ و معظم دین ہے )

# (۹) درآبادلیند آباد، بیزند نرم ۱۰۸ فطرت کے تقاضے

چوکہ تمام انسان ایک ہی بھری فطرت رکھتے ہیں البذاان کے درمیان معاشرتی حقق و فرائض مساوی ہیں اور کی کوکسی کا استحصال کرتے ہوئے دوسرے سے زیادہ حقوق پانے کی ہرگز اجازت نہیں یا بید کہ ایک طبقہ اپنے تمام حقوق سے بہرہ مند ہو جبکہ دوسرے سرے ہی سے محروم کر دیئے جا تمیں ، اس طرح کے طبقاتی فرق کی اسلام میں کو کی مخبائ نہیں پائی جاتی ، البتہ اس معاشر تی عدل پر بمنی مساوات اور حقوق و فرائض میں برابری کا مطلب ہرگز بیٹیں کہ معاشرہ کے تمام افراد معاشرہ کے دوسرے بالل و مزاوار ہیں اور ہرفض ہر مقام و عہدہ پر فائز ہوسکتا ہے ، ایسا کیوکٹر ممکن ہے کہ کوئی بچہاپنی ذمہ معاشرتی و مدوار کوئی سفیہ و بے وقوف ( کم عقل) مختص اپنی کم عقل و ناد آئی کے باوجود ایسے عہدہ پر فائز ہو یا ایک ذمہ داری سے عہدہ بر آ ہو جے ایک بالغ و حقوق کی و طاقتو رفض کے شایان شان ہوں؟ صالح اور غیر صالح یعنی اہل و نااہل کے درمیان برابری و دروات کا حق بی برابری کا سب ہے ، معاشرتی عدل جس بات کا متقاضی ہے اور جس کی بناء پر افراد معاشرہ کی برابری و دونوں کی جابی و جو ایس ہے مواثرہ کے افراد اور طبقات و گروہوں کے درمیان برابری کا مطلب بیہ ہے کہ ہر حقد اراد اس کے متایان شان مقام و میزات دی جائے ۔ بنا برائی معاشرہ کی افراد اور طبقات و گروہوں کے درمیان برابری کا مطلب بیہ ہے کہ ہر حقد اراد کیا گائی یا بال نہ ہو، ای کا کوئی حق دوسرے کے حق سے متعادم نہ ہونے پائے یادشنی وعناد کی بناء پر یا آ مرانہ و جارحانہ طور پر کی کا کوئی عال نہ ہو، ای مطلب کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداد نوعالم نے ارشاد فرمایا:

"وَلَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُ وْفِ" وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَمَجَةٌ ...."،

اسسلم میں وضاحت کے ساتھ بیان کیا جاچکا ہے اور آیت مبارکہ کے زیر نظر موضوع سے ربط وتعلق کے حوالہ سے معلوم ہو جاتا ہے کہ اس میں مردوں اور عور توں کے درمیان طبعی وجسمانی فرق کی تصدیق کے ساتھ ساتھ ان کے درمیان حقوق کی براتری کا واضح ذکر کیا حمیا ہے۔

اس کے علاوہ مردوں اور عور توں کا بنیا دی طور پروجودی نعتوں لیعنی قوت فکروا را دہ۔۔جو کہ سرچشمہ '' اختیار'' ہے۔۔کا حامل ہونا اس کا متقاضی ہے کہ عور تیں ،مردول کے ساتھ فکرو ارا دہ کی آزادی میں برابر حیثیت رکھتی ہوں اور انہیں انفرادی واجمّاعی زندگی کے تمام امور میں .....سوائے ان موارد کے کہ جن کی ممانعت برخاص دلیل قائم ہے. .. فکرو عمل کے حوالہ سے کمل استقلال حاصل ہونا جا ہے ، چنا نجیرا سلام نے اسے اس استقلال و آزادی فکروعمل سے بھر پورطور پر نوازا ب جبيها كرما بقه ذكر شده مطالب مين آپ اس امرے آگاه موسيكے ہيں،

بنابراي خداوند عالم كے عظيم احسانات ونعتوں كى بدولت عورت ذاتى استقلال كى حامل ہے اور اسے اپنے ارا دہ وعمل میں آ زا دی حاصل ہے جس کے نتیجہ میں فکری عملی طور پروہ مردوں کے زیر تسلطنہیں بلکہان کی حا کما نہ بالا دسی کی قید سے آ زاد ہے، جبکہ اسلام کے علاوہ دنیا کے کسی بھی نظام وآ کئین میں عورت کو اس عظمت وفضیلت سے نہیں نوازا گیا چنانچہ تاریخ کے اوراق سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ اسے ہر دوریش محرومیت وککومیت کی زنجیروں میں جکڑ کرر کھا گیالیکن خداوندِعالم نے اس کے بارے میں واضح طور پرارشا وفر مایا: r ( )

سوره بقره ، آیت ۲۳۳:

o " فَلَاجُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيْمَا فَعَلْنَ فِي الْمُعْرُوفِ" فَيَعَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

(تم پرکوئی گناه (وذ مه داری) نہیں اس کام کی بابت جووہ اینے لئے انجام دیں نیکی کےساتھ!)

لیکن وہ (عورتیں) مردوں کے ساتھ تمام تر وجودی عوامل میں برابری کے باوجود، دیگر جہتوں اور حوالوں سے مختلف حیثیت رکھتی ہیں، چنانچےفزیالو جی (علم وظا نف الاعضاء) میں واضح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ د ماغ ، دل ، رگیس ، اعصاب و جوڑ ، قند اوروزن وغیرہ بدن کی کمالی صفات وخصوصیات میں متوسط و درمیانی درجہ کی حامل عورت اسی درجہ کے حامل مر د ک نسبت کمتر ہوتی ہے اس وجہ سے وہ جسمانی طور برنرم ونازک ہوتی ہے جبکہ مردجسمانی طور بریخت ومضبوط اور طاقتور ہوتا ہے اسی طرح لطافت ونز اکت کے حامل احساسات مثلاً محبت ، نرم دلی ، زیب وزیبائش و جمال پیندی اورجسمانی تزئین و آرائش کی طرف رغبت وغیرہ بھی اس میں مرد کی نسبت زیادہ یائے جاتے ہیں جبکہ فکر ونظر کی قوت عورت کی نسبت مردمیں زیادہ ہوتی ہے، بنابرایںعورت کی زندگی احساسات سے مالا مال جبکہ مرد کی زندگی تعقل وتفکر سے آمیختہ و آراستہ ہوتی ہے ای وجہ سے نسوانی زندگی کوا حساساتی زندگی اور مردانی زندگی کوتعقلی زندگی سے موسوم کیا جاتا ہے ، اس بناء براسلام نے اجماعی ومعاشرتی ذ مددار بول میں کہ جن کاتعلق انبی دوامور یعنی تنقل اوراحیاسات میں سے سی ایک سے ہوتا ہے ان میں عورت اور مرد کے درمیان فرق قائم کیا ہے البذاجن امور میں فکر ونظرا ورتنقل وبھر پورٹفکر کی ضرورت ہوتی ہے مثلاً حکمرانی ، قضاوت ، جنگ وغیره ، وه مردول سے مخصوص ومختص کردی ہیں اور جن امور میں ا حساسات کا رفر ماہوتے ہیں و ہ عورتوں سے مخصوص کردیئے ہیں مثلاً اولا د کی تکہداشت و برورش وتربیت اورامور خانہ داری کی مّد ہیروتنظیم وغیرہ ، جبکہ گھر کے اخراجات ..... نان نفقہ ... کی ذرمہ داری مردوں برعا کدکر دی اور اس کے بدلے میں اسے میراث میں عورت کے

مقابلہ شرد کو اورا یک حصہ ور حقیقت اس طرح قرار پاتا ہے کہ گویا کل مال میراث کو و وصوں میں تنتیم کیا گیا ، ایک حصہ مرد کو اورا یک حصہ ورت کو دیا گیا گیر حورت کے صعب میں سے 113 صدم در کو تان و نفقہ کو فن ویا گیا ہو کے حصہ میں استفادہ کیا ، بنا برای اس تنتیم کی بنیاد پر مال و نیا ش سے 213 صدم دکو تنتیق ملکیت ہوئے اور 213 عورت کے حصہ میں آئے کہ اس میں اس نے 113 حصہ در کو دیے کراس کے بدلہ میں تان و نفقہ پایا ) .....اس کی مثال ہوں دی جاسمتی ہے کہ کل میراث کو 10 صول میں تنتیم کریں اس میں سے نسف یعنی و صدم دکودیں اور نسف یعنی و صدم دکودیں اور نسف یعنی و صدر کو دیں ، بیران کو 10 موس میں سے 1/1 صول میں تنتیم کریں اس میں سے نسخ مردکودیں ، اس طرح مردکودیں اور نسف یعنی و صدورت کو دیں ، کرم دکودیں اور نسف یعنی و صدورت کو دیں ، کرم دکودیں اور نسف یعنی استفادہ کیا جو اس سے لے کرم دکودیے گئے تھے ، نینجتا مرد کہ جس میں سے مورت نے 11 در نیز بایت عادلا نہ تشیم ہے ۔...، مردکوتان و نفقہ کی ذمہ داری سونپ کر اور مورت کے نان و نفقہ پاکھ اور نہ بنیجتا مرد کے 11 در کو دیں اس طرح مردکوتان و نفقہ کی ذمہ داری سونپ کر اور مورت کے اور مین بایا ہوں کہ مورت کی درداری سونپ کر اور مورت کے کہ در کی مالیا کر تین بنیادہ و لواف ایون تو تو تو تا مورت کے مورت کے مورت کے دورت کا دردندگی کی موری تد پر مردوں کا اور زندگی کی نوتوں و لذتوں سے کو الد سے مردول کی گئیر میں مزید و ضاحت کی جائے گی ، استفادہ و لواف ایون کی مورت کے النے دیگر گوتا گوں آسا نیاں اور ذمہ داریوں کے حوالہ سے زمیاں قرار دی ہیں جن کا ذکرا شار آگ ہو چکا ہے ۔

### ایک اہم سوال اوراس کا جواب

ممکن ہے قارئین کرام بیسوال کریں کہ اسلام نے خواتین کے لئے جوزمیاں، آسانیاں، سہولتیں اور معاشر تی ذمہ دار بوں سے مبرا ہونا وغیرہ قرار دیا ہے اس کے نتیجہ میں انسانی معاشرہ ان کی وجودی صلاحیتوں سے استفادہ کرنے سے محروم ہوجائے گا اوروہ عملی طور پر کی حیثیت کی حامل ندر ہیں گی بلکہ ان کا وجود بے سود، بے کار، با اثر اور بے فائدہ ہو جائے گا، زندگی کی بنیا دی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے خواتین کی وجودی صلاحیتوں کو ضائع کر کے مردوں پر ان کے افراجات کا بوجھ ڈال وینا وائشمندانہ تعلیم نیس کی ویکہ اس کا نتیجہ خواتین کو عملی زندگی ہیں کسی اہم کردار اواکرنے کے مواقع سے دورر کھنے کے سوا پہنی کی اس کے بعد ان میں کی بڑے کام کی انجام دہی کی آ مادگی نہیں پائی جائے گی اوروہ معاشر تی فضیلتوں سے محروم عضر سے زیادہ کسی ایمیت کی حامل ندر ہیں گی چنا نچہ تجربات سے اس امری شہادت ملتی ہے کہ صنف نازک

پر رحمہ لی ونرمی اور آ سانی وسہولت کے پش نظران کے اخراجات کا بو جھمر دوں کے کندھوں پرڈال کرانہیں معاشرہ کا بے کار عضر بنادیا گیا کہ پھروہ انسانی معاشرہ کی ترتی و کمال کے لئے کسی ٹھوس کر دارا دا کرنے سے محروم ہوئیں۔

اس سوال یا اعتراض کے جواب میں ہم کہتے ہیں کہ انسانی زعدگی کی بہتری کے لئے قانون سازی کا اصل عمل اور

پاکیزہ سیرت و کردار اور صالح و مفید و موثر و صحح تربیت کے ذریعے اس کا اجراء و نفاذ کہ جوافر ادِ معاشرہ کے نیک و صالح

ہونے کا سرچشمہ ہے، دوالگ مسئلے ہیں، چنانچہ اسلام نے انسانی معاشرہ کی بہتری و سربندی کے لئے جو تو انین وضع کے ان

کے نفاذ و عملی اجراء کے مرحلہ میں ناصالح افراو نے اپنی نا درست کا رکردگی اور منفی رجحانات پر بینی اقد امات کے ذریعے ان

گر شکل وصورت ہی بگاڑ دی، اس سلسلہ میں ماضی کی تاریخ کے سیاہ اور اق واضح ثبوت کی حیثیت رکھتے ہیں کہ اسلام کے

نام پر مسند اقتد ار پر براجمان ہونے والوں نے اسلام کے مقدس و سعادت بخش تو انین کے نفاذ میں الی روش افتیار کی

نام پر مسند اقتد ار پر براجمان ہونے والوں نے اسلام کے مقدس و سعادت بخش تو انین کے نفاذ میں الی روش افتیار کی

میں سے اسلامی اقد ار کے فروغ کا دھڑ ن تختہ ہوگیا اور دین فطرت کے عظمت آشنا احکام و دستورات اور تربی اصولوں

کے فلط اجراء سے مطلوبہ نتائج کے بالکل بر تکس صورت پیدا ہوگئی ، اور تربی و کمال کے زیور سے آراستہ ہونے کا روال سفر

میں اور انفراوی واجنی میں تو ان کا روئی کی میں ان کے نتائج کو پایال کر کے اسلام کی بگڑی ہوئی صورت الوگوں

کے سامنے پیش کی تئی ، علی تجربات سے واضح طور پر ہر حقیقت عیاں ہوتی ہے کہ کوئی نظر بیر وعقیدہ اس وقت تک اپنا صحح الزی کئیں مرزاجب تک صحح تبلغ اور مالے افراد کی طرف سے عمل و کر دار کے ذریے لیے لوح فکرو ذبین پر قبت نہ ہوجائے اور لوگ

وجودی میں رائخ نہ کرلیں چنا نچے صدر اسلام کی تاریخ کا مطالعہ کرنے سے بخو نی معلوم ہوجا تا ہے کہ ابتدائی دور کے نہایت قلیل عرصہ کے سوا اہلِ اسلام نے ارباب اقتدار اور مشد خلافت پر براجمان ہونے والے است واسلامیہ کی خیرخواہی کے دعویدار حکام سے علم وعمل پر بنی نیک وصالح تربیت کے کوئی آثار نہیں دکھیے اور نہ ہی ان کی عملی زندگی سے اسلام کی حقیق روح کا مشاہدہ کیا ، اس کی ایک واضح مثال معاویہ بن ابی سفیان کا وہ خطاب ہے جومندِ خلافت پر قابش ہونے کے بعد اس نے عراق کے منبر پر کیا جس میں اس نے کیا:

'' میں نےتم سے اس لئے جنگ نہیں کی کہتم نمازی بنویاروزہ دار بنو، یہتہاراا پنافیصلہ ہے کہتم نماز پڑھویا نہ پڑھوا ورروزہ رکھویا نہ رکھو، میں نے تو تم پر حکومت کرنے کے لئے جنگ کی ہے اس کے علاوہ میر اکوئی مقصد نہیں تھا اور میں اپنے مقصد میں کا میاب ہو گیا ہوں'''، اس کے علادہ بنی امید اور بنی عباس کے دیگر خلفاء و حکمرانوں نے بھی اسی طرح کے بیانات سے اپنے مخصوص مقاصد کا بر ملا اظهار کیا اور عملی طور پر بھی اس کا ثبوت فراہم کر دیا، حقیقت بیہ ہے کہ اگر دین اسلام کوخدائی نور کہ جو ہمیشہ تا بندہ ہے اور کبھی خاموش نہیں ہوسکتا، حاصل نہ ہوتا تو صدیوں پہلے ہی اسلام کا نام ونشان مٹ چکا ہوتا: ''و السلسد مسم نورہ و لو کومہ المکافوون ''(خداایٹ نورکوقائم رکھنے والا ہے خواہ کا فراسے تا پہند ہی کیوں نہ کریں)

#### (1.)

## مغربی تلدن میں عورت کی آ زادی!

اس میں کوئی شک وشہر نہیں پایا جاتا کہ اسلام ہی وہ مقدس دین وآئین حیات ہے جس نے سب سے پہلے صنف نازک کوقید و بند سے نجات دلا کرھیتی آزادی کی نعت سے نوازااوراسے ارادہ وعمل میں استقلال عطاکیا۔ جہاں تک مغربی دنیا کی خواتین کی آزادی کی بابت بھر پوراقد امات کا تعلق ہے تو اہل مغرب نے دراصل اس سلسلہ میں اسلام ہی کی تقلید کرتے ہوئے منصوبہ بندی کی لیکن انہوں نے تقلید کی صبح اور موزوں روش اختیار کرنے کے بجائے ایسافتی و براطر زعمل اپنایا جس کے متائج آئے ہیں انہوں نے تقلید کی صبح اور موزوں روش اختیار کرنے کے بجائے ایسافتی و مؤر سلسلہ اپنایا جس کے متائج آئے آئے کسی سے پوشیدہ نہیں ، جبکہ اس سلسلہ میں اسلامی نقط نظر اور عملی دستورات ایسے واضح ومؤر سلسلہ سے وابستہ اور اس پر استوار ہیں جو نہایت کامل اثرگز اری کے ساتھ صنف نازک کو معاشرتی عظمت وعزت کا موزوں و مناسب عاولا نہ مقام عطاکرتا ہے اور بیسلسلہ ان حلقہ ہائے زنجر کی مانشہ ہے جو باہمی پروشگی کے ساتھ اپنی وجودی حیثیت مناسب عاولا نہ مقام عطاکرتا ہے اور بیسلسلہ ان حلقہ ہائے زنجر کی مانشہ ہوتے استفادہ ممکن نہیں اور اس کے صدروزیل کے درمیان تقربی قرار تی خارج از امکان ہے۔

بہرحال اہل مغرب نے سالہا سال کی طویل کاوش وجدو جہد کے بعد اس سلسلہ میں مردوں اورعورتوں کے درمیان کامل مساوات اورحتوق کی برابری کو اپنے فکروعمل کی بنیاد قرار دیا اورصنف نازک کی وجودی توانائیوں و کمالی تو توں میں مردوں سے فرق کو ہر گڑ کھوظ نہ رکھا جبکہ اس سلسلہ میں ہم اجمالی تذکرہ کر پچے ہیں اور دونوں صنفوں کے وجودی کمال وقتص کی بابت بنیا دی مطالب آپ کے گوش گزار کردیتے ہیں۔

الل مغرب کی عمومی رائے ونظریہ ہیہ کہ رصنف نازک کا کمال وفضیلت میں مردوں کے برابر نہ ہونااس کی اس بری تربیت کا متیجہ ہے جس سے وہ صدیوں سے دوچا ررہی ہے اور ابھی تک اس کا شکار ہے اور شاید اس سلسلہ کا آغاز دنیائے بستی کی ابتداء سے ہوا جو کہ اب تک ہاتی ہے، جبکہ طبع وجودی کے حوالہ سے مردوں اور عورتوں کے درمیان کمل

برابری یائی جاتی ہے۔

ان کے اس نظریہ کو ترین صحت قرار نیس ویا جاسکا کیونکہ ان کے اپنے ہی اظہار واعتراف کے مطابق انسانی معاشرہ کی تھکیل کے ابتدائی دور بی سے موردوں اور عورتوں کے درمیان کال وقتص کے حوالہ سے فرق کیا جانے لگا اور وہ ایمی تک جوں کا توں ہے ، اس سے قابت ہوتا ہے کہ ان کے درمیان کال وقتص کے حوالہ سے فرق کیا جائے لگا اور وہ کور میان کال وقتص کے جان کے جسانی ساخت ایک جسی طبیعت وجودی مساوی ہوتی تو یقینا کی دورش خواہ چندروزی سی خرورفرق فاہر ہوتا اور ان کی جسمانی ساخت ایک جسی موجاتی ہی بنیا دی اعتصاء میں مما ملت پید ہوجاتی اور مردو مورت کے جسمانی اعتصاء کے درمیان پایا جائے والا اختیازی فرق خرق ہوجاتا ، چنا نچواس کی تا تدائل مغرب ہی کی روش د طرز عمل سے ہوتی ہے کہ سالہا سال کی طویل جدو جہداور ہر ممکن فرق خرق موجود ان دوصنفوں کے درمیان کا مل مساوات و ہرا ہری کا ان کا خواب شرمندہ تعییر نہیں ہو سکے ، انہوں نے اپنے تمام تر وسائل کر وہوت کی درمیان کا مساسلہ علی عالی ہوئے ان سے خاطر خواہ نتائ حاصل نہ کر سکے اور ہر کھا ظ سے ہرا ہری کا درائل کا موجوم ہوف میں موسلہ اس سلسلہ علی عالی سے بوتی ہو ہوں کا درائل کا موجوم ہوف محاصل نہ ہوسکا ، اس سلسلہ علی عالی سے خواب شرم دوں کو تقتر موثر تیت مطال نہ ہوسکا ، اس سلسلہ علی عالی سے خواب میں مردوں سے ہرا ہری حاصل نہ کر سکے ان میں سے مجوی کا دور ہور میں ہونی بلکہ بہت کم تعداد میں خواتین کی بہت میں خواتین کی بہت میں خواتین کی بہت متعقل تذکر کا ان امور میں ان مورش اہم فرمداد ہاں پا تھیں ، سستا ہم اہل مغرب کی طرف سے مرداور مورت کے درمیان مساوات و ہرا ہری کا خوات کی دورت کے درمیان مساوات و ہرا ہری کا خوات کی جو تھی گئر ہوں تھی ہوں تھی ہوں تھی ہوں تا ہو کہ کا دور میں ہو تھی ہوں تھی ہوں تھی کہ معاشر تی طور پر کیا فوائد کی اور میں مورت کی بیت مستقل تذکر کو کیا تھوں کی ہوتے کیاں کی بیت مستقل تذکر کو کہ ہو کے جاں تک محمل ہو جو اس کی مطال ہوتے ان کی بابت مستقل تذکر کو دورت کے دورتے جاں تک محمل ہو میاں مسامات کی معاشر تی طور پر کیا فوائد کیا تو ان کی بابت مستقل تذکر کورت کے دورتے جاں تک کی معاشر تی مورت کے دورت کے درمیان مسامات کیا ہوت کیا کہ کورت کے دورت کے درمیان معاشر تی مورت کے دورت کے دورت کے دورت کے دورت کے دورت کے دورت کیا ہوتو تھیا گئر کورت کے دورت کے دورت کی مورت کے دورت کی مورت کے دورت کی دورت کیا ہوتو

# دوسرى علمى بحث

نکاح وشادی انسانی معاشرہ کا ایک بنیادی عمل ہے جے بشر نے اپنے وجود میں آئے اور کش و وسعت پانے کے ابتدائی مرحلہ سے آج تک اپنایا ہوا ہے، اور اسے کسی بھی دور میں ترک نہیں کیا بلکہ بیاس کی زندگی کا بر والا بننگ ہو چکا ہے، چنا نچہ آپ آگاہ ہو چکے ہیں کہ اس طرح کے اٹھال ایک نظری دطبیقی اصل و اساس رکھتے ہیں کہ ان کی پازگشت ابتداء ایا نہایتا آپ کی طرف ہوتی ہے، چنا نچہ اسلام نے اس سلسلہ میں قانون سازی کاعمل، مردانہ اور زنانہ دونوں صنفوں کی وجودی سے جمائی سسساخت کے مین مطابق قرار دیا ہے اور مردانہ ونسوانی اعضاء کی تخلیقی بنیاد بی کو کھو ظر کھتے ہوئے ان

احتیاجات کو پورا کردیتا ہے اور پھرنتیجاً تمام ضروری امورانجام یا لیتے ہیں' اس مجموعی عملداری سے انسان کی معاشرتی زندگی سعاد تمندی سے ہمکنار ہوتی ہے اور پھر معاشرہ کی تشکیل کا بنیادی سبب اپنے حقیقی ہدف سے نز دیک ہوجا تا ہے کہ افراد کے با ہمی تعاون کے بغیراییا ہونا مشکل ہی نہیں بلکہ ناممکن ومحال ہے کہ ہر فر دتمام امور واعمال کوخو دانجام دے اور ہر کام احسن طور پر پورا ہوجائے ) ..... توبیہ ہے ایک فرد کا دوسر ہے فرد کے ساتھ ال کرزندگی کی ضرورتوں کو احسن طور پر پورا کرنے کے لئے معاشرہ کی تشکیل کی ضرورت ونا گذیری کا بیان' کہاس میں افراد کی ذاتی خصوصیات کھح ظنہیں ہوتیں بلکہاس سے مربوط کام کی نوعیت مرنظر قراریا تی ہے،لیکن عائلی واز دواجی زندگی ..... کہ جوا یک محدود معاشرہ سے عبارت ہے ..... کی تشکیل کا سبب ومقصد عموی زندگی کے لئے معاشرہ کی تھکیل کےسبب وہدف سے قطعی مختلف ہے اور اگراس کامحرک بھی وہی ہوجوعومی زندگی کا ہے تو اس سے راو فطرت سے انحراف کی عملی صورت پیدا ہوجائے گی اور از دواجی زندگی کی تفکیل کے حقیق و بنیا دی مقصد یعنی نوع انسانی کی افز اکش و بقاء اورجنسی میلان کے فطری تقاضوں کی پخیل کاطبیعی ہدف یورانہ ہوگا بلکه اس کے برعکس ا کیا ایما امر کموظ و مدِنظر قرار یائے گا جوطبع و جودی اور فطرت سلیمہ کے مطلوب و مدعا سے قطعی مختلف ہے کیونکہ اگراز دواجی زندگی کی تفکیل کا مقصدا یک دوسرے کی وجودی تو انائیوں سے استفادہ کرتے ہوئے معاشرتی امور کی بہتر انجام دہی ہوتا تو عموی معاشرہ اور عائلی مخصوص معاشرہ کے احکام بکساں ہوتے اور از دواجی زندگی کے مخصوص احکام کے بچائے شراکت و معاونت کے عام ضوابلہ ہی کافی ہوتے .....کہ جوایک تجارتی کمپنی کے لئے مقرر ہوتے ہیں۔اس طرح از دوا بی زندگی ایک شراکتی کمپنی سے زیادہ کسی حیثیت کی حامل نہ ہوتی ..... جبکہ اس کا نتیجہ عفت و پاکدامنی کی نضیلت و کمالی صفت کی سرے سے ہی ننی ،نسب و خاندان کے تشخص کا فقدان' میراث جیسے یا کیزہ قانون کا بطلان اور تمام فطری وطبعی نقاضوں اور جنسی میلان و وجودی جذبات واحساسات کا معدوم ہونا وغیرہ ہوتا جیسا کہ کمیونزم کے پیروکاروں کاعقیدہ ہے (اور پھرانسانی معاشرہ کا حشر وہی ہوتا جو کمیونسٹ معاشرہ کا ہوا ہے ) ہم اس سلسلہ میں مزید وضاحت اس کےموز وں ومناسب مقام پر پیش کریں مے،انثاءاللەتغالى\_

یہ ہے نکاح واز دواجی رشتہ قائم کرنے کی بابت اجمالی بیان جہاں تک طلاق کا تعلق ہے تو وہ بھی شریعت اسلامیہ کے مایہ ناز قوانین میں سے ایک ہے اور اس کا بنیادی جواز بھی فطرت ہی ہے وابستہ اور اس کی پاکیزہ حقیقت پر قائم و استوار ہے کیونکہ فطرت طلاق کے اصل جواز کی ہرگز ممانعت نہیں کرتی 'اور نہ ہی اس کی حرمت پرکوئی فطری دلیل موجود ہے 'قانون طلاق کی تفصیلی شرائط و قیود' مورہ طلاق کی تفصیل شرائط و قیود' مورہ طلاق کی تفصیل شرائط و قیود' مورہ طلاق کی تفصیل میں ذکر کی جا کیں گی انشاء اللہ تعالیٰ ،

طلاق کی بابت اس امر کا ذکر ضروری ہے کہ عصر حاضر علی اکثر قوموں نے اسے اپنے معاشرتی قوانیین میں شامل کرلیا ہے جبکہ اس سے پہلے وہ ان میں شامل نہتمی ۔

#### آیت ۲۲۳

ٱلَمُ تَرَالَى الَّذِينَ خَرَجُوْامِنَ دِيَامِهِمُ وَهُمُ الُوْفُ مَنَ الْهَوْتُ وَقَالَ لَهُ مَا الْمُوتِ وَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوتُوا " ثُمَّ اَحْيَاهُمُ لَا إِنَّ اللهَ لَنُو فَضْلٍ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا " ثُمَّ النَّاسِ وَلَكِنَّ اللهُ مُوتُوا النَّاسِ لا يَشْكُرُونَ ﴿

#### تزجمه

ان الوگول کونیس دیکھا جوموت سے ڈرتے ہوئے، ہزاروں کی تعداد میں اپنے گھرول سے بھاگ کوئیس دیکھا جوموت سے ڈرتے ہوئے، ہزاروں کی تعداد میں اپنے گھرول سے بھاگ کوئرے ہوئے، خدانے ان سے کہا کہتم مرجاؤ، پھراس نے انہیں زندہ کیا، یقیناً خدالوگوں پرفضل وعنایت کرنے والا ہے لیکن اکثر لوگ شکر اوائیس کرتے "۔

# تفسيروبيان

### موت کے ڈرسے گھرول سے نکلنے والوں کا تذکرہ

O '' اَلَمْ تَكَرَ إِلَى الَّنِ اِنْنَ خَرَجُو امِن دِيا بِهِمْ وَهُمْ الْوُفْ حَلَى مَالْبَوْتِ ''
( كيا تونيس ديكما ان لوگوں كوجوموت كنوف سے الني كروں سے نكل پڑے جبكہ قد ہزاروں كى تعداد ميں سے)

" رُرِی" بین اور دور فر کو خاطب ہے اس کا مصدر " رؤیت " ہے جس کا لفظی معنی " دیکھنا" ہے۔ یہاں " علم" اور " جانے " کے معنی میں ذکر ہوا ہے۔ " علم" اور " جانے " کو" رؤیت " سے تجیر کرنے میں اس امر کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ جس موضوع کا بیان محوظ و میر نظر ہے وہ اس قدرواضح ہے کہ اس سے آگائی کو" رؤیت " و" دیکھنے" سے تجیر کیا جا سکتا ہے بنا پر ایں بی آیت مبارکہ، درج ذیل آیوں سے مشابہت رکھتی ہے:

سوره ابراجيم ، آيت ١٩:

" أَلَمْ تَدَرَأَتَ الله خَلَقَ السَّلُوتِ وَالْاَسْ ضِ إِلْحَقِ "
 ( كيا تونيس ديكما كه خدان آسانوں اور زين كو برق پيدا كيا ہے؟)

زخشری نے لکھا ہے کہ'' اُکم تکر'' دراصل ایک طرح کی ضرب المثل ہے جے تجب و شکفت انگیزی کے مقام پر استعال کیا جاتا ہے چنا نچہ جب ہم کہتے ہیں کہ ''المسم تو کا اور کلاا'' (کیا تو نے نیس دیکھا فلاں چیز کواور فلال چیز کو) تو استعال کیا جاتا ہے جنا نچہ جب نہیں کہ فلال کام یوں ہوااور فلال چیزیوں ہے؟''۔

"حَنَّى اَلْمَوْتِ" فَعلى "خَرَجُوْا"كامفول له به (اس طرح آیت كامعنی بیهوگا: كیا تونیس و یکماان الوگول كو جوموت كورت به فعل مطلق مواور الوگول كو جوموت كورت به فعل مطلق مواور العدوت حددا" قرار د مي كريل معنی كیاجائد و واوگ این گھروں سے لكل پڑے حالا لكدوه كی بزار

افراد من وهموت سے يول ڈرتے تے جيے ڈرنے كى انتا ہوتى ہے (يحدرون الموت حدراً)

## موت اورزندگی خدا کے اختیار میں ہے

نَفَقَالَ لَهُ مُ اللهُ مُوتُوا "ثُمَّداً حُياهُ مُن"
 ( پرالله نے ان سے کہاتم مرجاؤ، پراس نے انہیں زندہ کیا )

"مُوْنُوْا" (تم مرجاؤ) فعلِ امر ہے جو کہ یہاں تکویٹی تھم کامعنی رکھتا ہے لیکن اس سے ان کے طبعی طور پر مرنے کی گنی نہیں ہوتی (عالم طبیعت پر حاکم قانون موت و حیات سے تصادم و منافات پیدائہیں ہوتی) چنا نچہ اس سلسلہ میں روایات میں ندکور ہے کہان کی موت طاعون کے سبب واقع ہوئی'

اور یہاں امر (عمم) کا صیغہ (حُوْتُوْا: تم مرجاؤ) اس لئے استعال کیا گیا ہے کہ خداوندِ عالم کی قدرت کا ملہ کا عمم وفر مان کے نفاذ ولزومی اثر گزاری کا ظہار ہوسکے کیونکہ اگریوں کہا جاتا: ''ف احساتهم الله ثم احیاهم'' (خدانے اثبیں موت دی پھر انبیں زندہ کیا) تواصل مطلب کے اظہار میں پھٹکی نہ ہوتی کیونکہ تکو بٹی امور میں ''انشاء'' (لیمن فرمان جاری کرنا)'' اخبار' (لیمن فجر دینا) سے زیادہ مضبوط وموثر اور زیادہ تاکید کا حافل ہوتا ہے جبیا کہ اس کے برعس تشریعی امور میں ''افٹاء'' سے زیادہ موثر ومضبوط اور زیادہ تاکید کا حافل ہوتا ہے۔

جملہ 'نشم آخیا گھٹم'' (پھراس نے انہیں زندہ کیا ) سے بہی ٹابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم نے انہیں زندگی عطاکی
تاکہ وہ دنیاوی حیات سے بہرہ مند ہوں 'چنا نچہ وہ زندگی پانے کے بعد دنیاوی حیات سے بہرہ مند ہوئے' کیونکہ اگر دوبارہ
زندہ کرنا دوسروں کے لئے عبرت' اتمام جمت یا کی حقیقت کے بیان کی غرض سے ہوتا تو اسے قرآن مجید میں ذکر کیا جاتا جو
کہ قرآنی بلاغت کا بنیا دی اصول ہے جیسا کہ اصحاب کہف کے واقعہ کے بیان میں ہوا ہے' اس کے ساتھ ساتھ جملہ ''اِنَّ اللّٰهُ لَنُو فَضَلِ عَلَى النَّاسِ'' کہ جو'' ثُمُّ اَحْیَا گھٹم'' کے بعد ذکر ہوا ہے اس میں بھی نہ کورہ مطلب کا اشارہ ملتا ہے
(بینی وہ لوگ دوبارہ زندگی یانے کے بعد دنیا وی حیات سے بہرہ مند ہوئے)

## لوگول کی اکثریت شکرگز ارنہیں

"وَلَاكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَشْكُرُونَ"
 (ليكن اكثر لوگ شكرا وانيس كرت)

اس جملہ میں لفظ ''النّاس ' کی بجائے ضمیر ''ههم '' بھی ذکر کی جاسکتی تھی لینی اسم ظاہر کی بجائے ضمیر ذکر کرنے سے بات پوری ہوسکتی تھی کیونکہ اس سے پہلے جملہ '' اِنّ اللّٰه کَنُو فَضَٰ لِ عَلَى النَّاس ' میں لفظ ''النَّاس '' ذکر ہو چکا ہے البندااس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے ''اکو سو هم '' ذکر کیا جاتا تو جملہ درست ہوتا لیکن دوبارہ لفظ ''النَّاس '' ذکر کیا جاتا تو جملہ درست ہوتا لیکن دوبارہ لفظ ''النَّاس '' ذکر کیا جاتا تو جملہ درست ہوتا لیکن دوبارہ لفظ ''النَّاس '' ذکر کیا جاتا تو جملہ درست ہوتا لیکن دوبارہ لفظ ''النَّاس '' ذکر کیا جاتا تو جملہ درست ہوتا کی کہ عامل ہے ' کہ کی حامل ہے ' اس کے ساتھ سے بات بھی قابل تو جہ ہے کہ اگر اسم ظاہر (النَّاس ) کے بجائے ضمیر ''هسم '' ذکر کی جاتی تو اس سے صرف انبی لوگوں کی طرف اشارہ ہوتا جن کو دوبارہ زندہ کیا گیا جبحہ آیا ہے مبار کہ میں ان کی اکثر بت کے شکر گزار نہ ہونے کا بیان مقصود ہے اور بی آ بیت ، بعد والی کو بیان کرنا مقصود ہے اور بی آ بیت ، بعد والی آیا ہے مبار کہ بھی مرنے کے بعد زندگی باتے مبار کہ کہ دوبارہ میں بھی مرنے کے بعد زندگی باتے کا سبب یا یا جاتا ہے۔

### ایک مفسر کی رائے اوراس کا جواب

بعض مفسرین نے زیرنظر آیت مبارکہ کے بارے میں اظہار خیال کرتے ہوئے کہا ہے کہ اس کی حیثیت ایک ضرب المثل کی ہے جے خداوند عالم نے اس پسماندہ امت کی حالت بیان کرنے میں ذکر کیا ہے جو اخیار کے تسلط کا شکار ہوئی اور اپنی زندگی ہے ہاتھ دھو بیٹھی ۔ پھر اپنے وجودی وحیاتی حقوق کی بحالی و خفظ کے لئے جدو جہد کرتے ہوئے اپنی تمام تر تو انا کیاں بروئے کا رلاکر دوبارہ زندہ ہوگئ اور اپنے کھوئے ہوئے استقلال کے دوبارہ حصول سے اپنی تقدیر اپنے ہاتھ میں لینے میں کا میاب ہوگئی کہ یہی اس کی حقیقی زندگی سے عبارت ہے۔

ویل میں اس مفسر کے بیان کا خلاصہ ذکر کیا جاتا ہے:

وو اگراس آیت مبارکہ میں نی اسرائیل کے علاوہ کسی دوسری قوم کی داستان وروابط حیات کا بیان مقصود ہوتا

جیسا کہ اس سلسلہ سے مربوط روایات میں ذکر کیا گیا ہے (اکثر روایات میں اسے بنی اسرائیل کی ایک قوم کی روداد جبکہ بعض روایات میں ان کے علاوہ کی دوسری قوم کی واستان سے مربوط قرار دیا گیا ہے) تو اس قوم کا نام ہے۔ بہ بعض روایات میں ان کے علاوہ کی دوسری قوم کی واستان سے مربوط قرار دیا گیا ہے ) تو اس قوم کا نام ہے۔ اس اسرائیل سے ہے کہ یا کسی اور قوم سے ہے۔ اور اس نبی کا ذکر ضرور کیا جاتا جس نے انہیں ووبارہ زندگی دلائی کیونکہ میں ایرائیل سے حالات کا تذکرہ کرنے میں قرآنی روش سے ہے کہ قوم و نبی کا نام ذکر کیا جاتا ہے کین اس آئیس کیا گیا۔ سب جس سے فابت ہوتا ہے کہ اس کے مندر جات کا تعلق بنی اس انتہ کی دوسری قوم کی خصوص روداد سے نبیل بلکہ خداوند کر کیا جاتا ہے کہ قورات میں بھی اس سے نبیل بلکہ خداوند کر کیا میں اس قوم کو دخرت میں اس قوم کو دخرت حرد اوراد کو حضرت ترقیل علی میں اس قوم قرار ویا گیا ہے ) لبندا فابت ہوتا ہے کہ بیرد وایات میں اس توم کو دخرت و فردسا ختدروایات میں ہی ان میں مطالب سے قطح نظر بیا اور یہور ہیں اور یہور ہیں نے ان کی کی دوری اس کی اور موت کے غلافہیوں کا بازارگرم کرویا ہے ان تمام مطالب سے قطع نظر بیا امرائیل کیا کیا دواشح طور پرارشاوفر مایا ہے حسیا کہ خداوند کر کیم نے واضح طور پرارشاوفر مایا ہے۔ حسیا کہ خداوند کر کیم نے واضح طور پرارشاوفر مایا ہے۔

سوره دخان ، آیت ۵۲:

O " لَا يَثُوفُونَ فِيهَا الْبَوْتَ إِلَّا الْبَوْتَ الْأُولِ"

(وہ دنیا میں موت کا ذا گفتہ نہ چکھیں گے سوائے پہلی موت کے .....)''

سوره مومن ، آیت ۱۱:

0 "وَأَخْيَنْتُنَااثُنْتَيْنِ"

(اورتونے ہمیں دوبارہ زندہ کیا .....)

بنا برای دنیا میں دوزندگیاں نہیں ہیں ،اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ آبت مبار کہ کے مندرجات صرف ایک مثال کے طور پر ہیں اور اس سے ایک الی قوم کی تصویر شی کی گئی ہے جس پر ارباب افتد اراور اس کے طاقتور شمنوں نے تملہ کر کے استقلال و آزاد تفکر وعمل قواری کی زنیجروں میں جکڑ کر اس کے گلے میں غلامی کا طوق ڈال دیا اور اسے ہر طرح کے استقلال و آزاد تفکر وعمل سے محروم کر کے اس کی تقدیر کے مالک بن گئے ، اس قوم کی اہتر حالت اس حد تک شدت اختیار کر گئی کہ وہ لوگ ہزاروں کی تعداد کے باوجود موت کے ڈرسے اپنے گھروں سے بھاگ کھڑ ہے ہوئے ، خداوند عالم نے ان سے فرمایا کی جہالت و فرلت کی موت ، جبکہ علم ، غیر شندی اور قلم کے ذلت کی موت ، جبکہ علم ، غیر شندی اور قلم کے نام میں ارشا وفر مایا:

سوره انفال ، آیت ۲۲:

٥ "نَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوا السَّجِيْبُو اللَّهُ وَلِلْمَّسُولِ إِذَا دَعَا كُمْ لِمَا يُحْدِينُكُمْ"

(اے نال ایمان! تم الله اور رسول کے بلاوے پر لبیک کہوجب وہ تہمیں اس چیز کی طرف بلائے جو تہمیں زندہ کردے)۔

سوره انعام ، آیت ۱۲۲:

٥ '' أَوَمَّنُ كَانَمَ يُتَّافَا حُيَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَهُنُورً النَّنْشِي بِهِ فِي الثَّاسِ كَمَنْ مَّثَلُهُ فِي الظُّلُتِ لَيْسَ
 بِخَارِجِ مِنْهَا "

آیا وہ مخص جومردہ تھا پھرہم نے اسے زندہ کیا اور اس کے لئے نور مقرر کیا جس کے ذریعے وہ لوگوں میں چاتا پھر تا ہے اس کی مثال اس مخص کی ہے جواند هیروں میں پڑا ہوا ہے جن سے با ہر نہیں آسکا)

اس آیت مبارکہ بیں لوگوں کے جس مرنے کا تذکرہ ہوا ہے اس سے مراد ذلت وخواری کی موت ہے کہ وہ بڑاروں کی تعداد بیں ہونے کے باوجودا پنے دھنوں سے مرگوب ہوکر اور ان کے مظالم کے مقابلہ بیں بے حی اور اپنی ذلت وخواری کی ای موت کا شکار رہے یہاں تک کہ خداو ند عالم نے ان کے دلوں بیں ظلم کے خلاف قیام کرنے اور اپنی ذلت وخواری کی ای موت کا شکار رہے یہاں تک کہ خداو ند عالم نے ان کے دلوں بیں ظلم کے خلاف قیام کرنے اور اپنے حقوق کے دفاع کے لئے میدان عمل بیں کو وجانے کا جذبہ پیدا کر کے انہیں زندہ کر دیا۔ پھر وہ اپنے حقوق کی بحالی اور اپنے کھوئے ہوئے استقلال کو دوبارہ حاصل کرنے کے لئے میدان بیں آگے 'بیٹم مطالب تمثیلی طور پر ذکر کئے گئے ہیں اور وہ لوگ جنہیں خداوند عالم نے زندہ کیا اگر چرحقیق افراد کے حالہ سے ان لوگوں کے علاوہ ہیں جنہیں خدانے موت دی لیکن وہ سب ایک ہی امت ہے جے ایک وقت موت افراد کے حوالہ سے ان لوگوں کے علاوہ ہیں جنہیں خدانے موت دی لیکن وہ سب ایک ہی امت ہے جے ایک وقت موت آئی اور اس کے بعد زندگی ملتی رہی ، قرآن بی جید میں متعدد آیات الی موجود ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوعہ عالم نے آئی اور اس کے بعد زندگی ملتی رہی ، قرآن بی جید میں متعدد آیات الی موجود ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوعہ عالم نے آئی اور اس کے بعد زندگی ملتی رہی ، قرآن بی جید میں متعدد آیات الی موجود ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ خداوعہ عالم نے کہ میں ایک وہ وہ ایک کی بارے میں ارشاہ ہوا:

سورهاعراف، آیت ۱۳۱:

٥ " اَنْجَيْنَاكُمُ مِّنْ الْبِوْرْعَوْنَ"

(ہم نے تمہیں آل فرعون سے نجات دلائی)

سوره بقره ، آیت ۵۲:

٥ " ثُمَّ بَعَثُ اللَّمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ"

( پھرہم نے تنہیں اٹھایا تمہارے مرنے کے بعد )

سورة الاعراف اسما ميں خداوندعالم نے قوم بنی اسرائیل کوفرعون والوں سے نجات دلانے کا تذکرہ فرمایا ہے جبکہ اس قوم کے پہلے افراد کو نخوات دلائی نہ کہ پہلے اور بعد میں آنے والے تمام افراد کو نکین پہلے افراد کو لفظ ''کم'' (تم)

سے خطاب کیا جس میں سب افرا وقوم شامل ہیں' اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ کیر افراد کے مجموعہ کو'' ایک' قرار دیا جا سکتا ہے خواہ ان کے افراد مختلف ہی کیوں نہ ہوں۔ بنابرایں بیدامر ثابت ہوا کہ زیر نظر آیۃ مبار کہ: (اَلَدُ نَدَرَ إِلَى الَّنِ اِیْنَ خَوَاهِ اَن کے افراد مختلف ہی کیوں نہ ہوں۔ بنابرایں بیدامر ثابت ہوا کہ زیر نظر آیۃ مبار کہ: (اَلَدُ نَدَرَ إِلَى الَّنِ اِیْنَ خَوَاهِ اِیْنَ کُو ہِیَایِ ہِدُ وَ هُدُ اُلُونُ فُ) کے بارے میں ہم نے جورائے پیش کی ہے وہ درست ہے کہ بیر آیت کا بعد میں آنے والی (مثال کے صور پرمطلب بیان کرنے) کے مقام میں ہے' اگر ہماری رائے درست نہ ہوتو اس آیت کا بعد میں آنے والی آیات مبارکہ کہن میں جہادوقال کا تھم دیا گیا ہے سے کی طور پر ربط وتعلق نہ ہوگا جبکہ ان کے درمیان ربط وتعلق کا مسئلہ کی وضاحت کا مختل نہیں ۔۔۔۔ ، بیہ بعض مفسرین کی رائے کا خلاصہ جوانہوں نے آیت مبارکہ کے حمن میں پیش کی ہے۔

#### جواب!

اس رائے ونظریہ کا جواب بیہ کہ:

(۱) یدرائے معجزات کے انکار پر بنی ہے، یا تو سرے ہی سے خارق العادت امور ومعجزات کا انکار ہوتا ہے یا ان میں سے بعض قسموں کا مثلاً مردوں کو زندہ کرنا وغیرہ ، جبکہ ہم معجز ہ کے اثبات کی بحث میں اس سلسلہ میں واضح دلائل ذکر کر بچے ہیں ، اس کے علاوہ بالفرض اگر ہم عقلی دلائل سے معجز ہ کے اثبات میں قاصر ہوں کیکن قرآن مجید میں مردوں کو زندہ کرنے اور اس طرح کے دیگر معجزات کا ذکر جس طرح وضاحت کے ساتھ کیا گیا ہے اس سے معجزہ کے انکار کی مخجائش باتی نہیں رہتی ۔

(۲) اس رائے کی بناء پر گویا بید دعویٰ کیا گیا ہے کہ اس دنیا میں ایک زندگی سے زیادہ زندگی مکن نہیں اور اس میں دعویٰ پر دلیل قائم کرتے ہوئے بیآ یات ذکر کی گئی ہیں: "کویٹ وُقُونَ فِیْمِیا الْبُوْتَ اِلَّا الْبُوْتَ اَلْا وُلْنَ" (وہ اس میں دعویٰ پر دلیل قائم کرتے ہوئے بیآ یات ذکر کی گئی ہیں: "کویٹ وُقُونَ فِیْمِیا الْبُوتَ اِلْاَالْمُوتَ اِلَّا الْبُوتَ اَلَّا اَلْمُوتَ اِلَّا الْبُوتَ اِلْاَالْمُوتَ اِلْاَالْمُوتَ اِلْاَلْمُولُ اِلْمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّمُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُولُ اِللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ اللَّلُمُ اللَّالِمُ اللَّلِمُ اللَّلِمُ

ا بک نوع اور خاص فتم کا اثبات مقصود ہے اس سے زیادہ کچھنہیں۔

(۳) اس کا بیہ کہنا کہ' اگر بیآ بیت کی مخصوص قوم کے حالات کے بیان پر مشتل ہوتی تواس قوم کا نام اور اس کے نبی کا نام واضح طور پر ذکر کیا جاتا اور ان کی صرح کنٹا ندہی ہوئی'' ہرگز درست ٹیس ، کیونکہ آپ اس حقیقت سے بخو بی آئی ہوئی ہیں کہ بلاغت کلام کی گونا گوں ومخلف صور تیں ہیں اور ہر مقام پر اس کے تقاضے بکسانیت نہیں رکھتے بلکہ ان میں فرق پایا جاتا ہے چنا نچہ گا ہے بلاغت ، کلام کے طولانی ہونے کی متقاضی ہوتی ہے اور گا ہے اختصار کی ، اس کا انحصار موقع وکل اور موضوع کی مناسبت پر ہے ، جہاں تک زیر نظر آیت مبار کہ کا تعلق ہے تو اس کی مثالیں قرآن مجید میں کئی مقامات پر ہلتی ہیں مثل سور و بروج میں ارشا و ہوا:

٥ " قُتِلَ اَصْحُبُ الْأُخُدُودِ ﴿ النَّامِ ذَاتِ الْوَقُودِ ﴿ اِذْهُمْ عَلَيْهَا قُعُودٌ ﴿ وَهُمْ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ بِالْمُؤْمِنِيْنَ شُهُودٌ " (آيات ٢٥٥)

و قتل کئے جائیں اصحاب اخدود (آگ کی خندقوں والے کہ جولوگوں کوایذاء دیتے تھے)،سوز اں ایندھن سے بھری ہوئی آگ والی خندقیں، جب وہ اس کے پاس بیٹھے تھے، اور وہ اہل ایمان کے ساتھ جوتشد وآمیز عمل کررہے تھے اس کاخودمشاہدہ کردہے تھے)

سورهاعراف،آیت ۱۸۱:

٥ ' وَمِتَنْ خَلَقْنَا أُمَّةً يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ''

(اور جن لوگوں کوہم نے خلق کیاان میں سے پچھا ہیے ہیں جو حق کی طرف ہدایت ورہنما کی کرتے ہیں اور ای کے ساتھ فیصلے کرتے ہیں )

ان آیات سے اس امر کا جُوت ملتا ہے کہ کسی قوم اور اس کے نبی کا نام ذکر ندکرنا آیت میں فدکور مطالب کے کسی مخصوص قوم سے مختص ندہوئے کی دلیل نہیں ہوسکتا۔

(٣) اس كايد كهناكه "اگرآيت كوتمثيلى بيان پر منى قرار دندوي تواس كااپنے بعدوالى آيات سے منى كے حواله سے كوئى ربط ندر ہے گا، غلط و بے ربط بات ہے كيونكه بير حقيقت كسى سے پوشيده نہيں كةر آنى آيات تدريجا اور منفرق طور پر نازل ہوئى بيں للندا ظاہرى طور پران كے درميان ربط وعدم ربطكى بحث يجاہے۔

تا ہم بیامرکسی وضاحت کا مختاج نہیں کہ بعض آیات دوسری بعض آیات سے ظاہری ربط بھی رکھتی ہیں جو کہ ایک بلغ کلام میں معمول کی بات ہے ۔ قرآن مجید سے زیادہ بلاغت آمیزکوئی کلام نیس للبذااس کی بعض آیات کا دوسری بعض آیات سے ظاہری ارتباط دراصل اس کی بلاغت ہی کا نقاضا ہے لیکن ظاہری عدم ارتباط ، بلاغت کی نفی کرتا ہے اور نہ کلام کے

معنوی ربط کومتا ٹر کر تاہے .....

بنا برایں حقیقت امریہ ہے کہ زیر نظر آیت مبار کہ سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ ایک خاص واقعہ کے بیان پر مشتل ہے، اے کاش یہ بات کوئی سمجھا سکتا کہ وہ کوئی بلاغت ہے کہ خداو ندِ عالم کے کلام کو دیکھنے والے اکثر حضرات اسے ایک خاص واقعہ اور گزرے ہوئے لوگوں کی مخصوص واستان کے بیان پر مشتل سمجھیں جبکہ وہ حقیقت میں خیالی وغیر حقیقی معانی پر بنی تشکیل بیان ہو؟ (ایسے کلام کو بلاغت کا حامل کی وکر قرار دیا جا سکتا ہے حالا تکہ کلام البی بلاغت کے اعلیٰ ترین وانتہائی ترین کہ کا لات کا حامل ہے، بنا برایں بیشلیم کرنا ہوگا کہ اس مفسر کی رائے مبنی برصحت نہیں)

اس کے علاوہ سے بات بھی قابل تو جہ ہے کہ کلام اللی تمثیلی اور غیر تمثیلی بیانات میں تمیز کی بابت مخصوص روش کا حامل ہے اور اس میں جومطالب مثال کے طور پر پیش کئے گئے ہیں ان کا انداز ان مطالب سے بالکل مختلف ہے جو حقیقی معانی کے بیان پر بنی ہیں ، ملا حظہ ہو:

سور ه بقره ، آیت که ا :

0 "مَثَلُهُمْ كَبَثَلِ الَّذِي اسْتَوْقَكَ نَارًا ...."

(ان کی مثال اس مختص جیسی ہے جس نے آگ روش کی .....)

سورهٔ پونس ، آیت ۱۲:

٥ "إِنَّمَامَثُلُ الْحَلْوةِ الدُّنْيَا ...."

(ونیاوی زندگی کی مثال بہے .....)

سوره جمعه، آيت ۵:

٥ "مَثَلُ الَّذِينَ حُبِّلُو اللَّوْلِي التَّوْلِي اللَّ

(ان لوگول کی مثال جن پرتورات رکھی گئی .....)

یہ اور ان جیسی دیگر آیات مبارکہ میں لفظ '' مثل'' ذکر کیا گیا جو کہ تمثیلی بیان کی غیر تمثیلی بیان سے تمیز کی واضح علامت ہے، ..... جبکہ زیر نظر آیت مبارکہ میں بیلفظ استعال نہیں ہوا .....اس سے بیامر ٹابت ہوجا تا ہے کہ بیآ ہے کہ تمثیلی بیان پر جن نہیں بلکہ ایک قوم کی آپ بیتی کے تذکرہ پر مشتل ہے۔

# روايات پرايك نظر

### حزقیل کی دعا کا اثر

کتاب "الاحتجاج" میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے ایک صدیث ذکر کی گئی ہے جس میں آپ نے ارشاد فرمایا: خداوند عالم نے ان لوگوں کو دوبارہ زندگی عطافر مائی جومرض طاعون کے ڈرسے اپنے گھر بارسے بھا گ کھڑے ہوئے تھے، ان کی تعداد شارسے باہر تھی ، خداوند عالم نے انہیں ایک طویل عرصہ تک موت دی یہاں تک کہ ان کی کھڑے ہوئے تھے، ان کی تعداد شارسے باہر تھی ، خداوند عالم نے انہیں ایک طویل عرصہ تک موت دی یہاں تک کہ ان کی بھوٹ گئے اور وہ خاک سے یکسال ہوگئے ، خداوند عالم نے اپنی اس مخلوق کو دوبارہ زندہ دیکھنا چا ہا تو ایک نبی کومبعوث فرمایا جس کا نام "حزقیل" نھا، انہوں نے خداسے دعا کی جس کے بعدان لوگوں کے پراکندہ اعضاء دوبارہ کیجا ہو گئے اور ان کی روعیں دوبارہ ان کے جسموں کولوٹ آئیں اور وہ اپنی اس پہلی شکل میں بیرہ مندر ہے۔

( كمَّابِ الاحتياجِ ، جلد ٢ صفحه ٨٨)

#### آیات ۲۵۲ تا ۲۵۲

وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوا اللهِ اللهِ عَلِيهُ عَلِيهُ اللهِ عَلَيْهُ ﴿

مَنْ ذَاالَّذِى يُقُرِضُ اللهَ قَرُضًا حَسَنَا فَيُضْعِفَ هَلَآ اَضْعَافًا كَثِيْرَةً ۖ وَاللهُ يَقْمِضُ وَيَنْضُطُ " وَ إِلَيْهِ ثُرْجَعُوْنَ ۞

اَلَمُ تَرَ إِلَى الْمَلَا مِنْ بَنِي إِسْرَ آءِيلَ مِنْ بَعُهِمُولُسى ﴿ إِذْقَالُوالِنَبِيّ لَّهُمُ ابْعَثُ لَنَا مَلِكُالُّ قَالُوالِنَبِيّ لَهُمُ الْقِتَالُ اللهِ مَلِكُالُّ قَالِلُ فِي سَمِيلُ اللهِ وَقَدُ الْقِتَالُ اللهِ تَقَالُ اللهِ وَقَدُ الْخُرِجُنَا مِنْ دِيَا مِنَا لَكُوا لِقُالُوا لَهُ وَقَدُ الْخُرِجُنَا مِنْ دِيَا مِنَا لَا تُقَالِلُ اللهِ وَقَدُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ وَقَدُ اللهِ مَنْ اللهِ وَقَدُ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهُ مَا اللهُ عَلِيمًا وَاللهُ عَلِيمًا وَاللهُ عَلِيمًا مِنْ اللهِ اللهُ عَلَيْهُمُ وَاللهُ عَلِيمًا وَاللهُ عَلِيمًا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمُ إِنَّ اللهُ قَدْ بَعَثَ نَكُمُ طَالُوْتَ مَلِكًا قَالُوَّا اَلَّى يَكُوْنُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ الْمُالُونَ مَلِكًا فَالُوَا اللهُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللهَ عَلَيْنَا وَنَحْنُ الْمَالِ قَالَ إِنَّ اللهَ اللهُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ الْمُالُونُ مَلْكُهُ مَنْ يَشَلَا عُلَمُ وَالْجِسُمِ وَاللهُ يُؤُونُ مُلْكُهُ مَنْ يَشَلَاعُ الْمُطْفُدُهُ عَلَيْكُمُ وَزَادَ لَا بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسُمِ وَاللهُ يُؤُونُ مُلْكُهُ مَنْ يَشَلَاعُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا مُكَافِّمُ اللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمْ وَلَا مَا لَا اللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَاللهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلَا عُلَالِكُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَالِهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّ

ۅٙۊؘٵڶؘڶۿؙؠؙڹؘؠؚؿؖۿؙؠؙٳڞۧٳؽۜۊؘڡؙڷڮؚ؋ٙٲڽۘؾؖٲؾؚؽڬؙۄؙٳڷؾۜٵڹۅٛڎؙڣؽۅڛؘڮؽڹۜڐٞڡؚٚڹ؆ؖڽؚؚؖػؙؠؗ ۅؘڽۊؚؾۜڐٞڡؚٞؠٵؾڒڬٳڷؙڡؙٷڶڛۅؘٳڷؗۿۯۅؘڽؘڗؘڂؠؚڶڡؙٳڷؠٙڷڸٟڲڎ۠ٵؚ؈ۧٚٷ۬ڎ۬ڸڬڵٳؽڐٞٮڴؠؙٳڽؗ ۘڴؙڎؙؿؙؠٛڞؙٞۅؙۛڡؚڹؽڹ۞۫

فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوْتُ بِالْجُنُوْدِ فَالَ إِنَّ اللهُ مُبْتَلِيُكُم بِنَهَدٍ فَمَنْ شَرِبَوامِنْهُ فَلَسُ مِنِّى عَمَنُ تَمُ يَطْعَمُهُ فَإِلَّهُ مِنِّى إِلَّا مَنِ اغْتَرَفَ غُوْفَةً بِيَرِهِ فَشَرِبُوامِنْهُ إِلَّا قِلِيُلَا مِنْهُمُ مُ فَلَمَّا جَاوَزَة هُ مَوَ وَالَّذِينَ الْمَنُوامَعَة فَوَالُولَاطَاتَة لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوتَ وَجُنُودِهِ مُ قَالَ الَّذِينَ يَظُنُّونَ اللهُ مُ مُلِقُوا اللهِ لا كُمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ فَلِيلَةٍ عَلَيلَة فَالمُواللهِ لا كُمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَيلَة فَلَبَتُ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللهِ وَاللهُ مَعَ الطّيرِينَ اللهِ اللهِ مَا اللهُ مَعَ الطّيرِينَ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وَلَمَّابَرَزُوْ الِجَالُوْتَ وَجُنُوْدِمْ قَالُوْ الرَّبَّنَ آفُرِغْ عَلَيْنَا صَبُرًا وَّثَبِّتُ آقْسَامَنَا وَانْصُرُ نَاعَلَى الْقَوْمِ الْكَفِرِيْنَ هَ

فَهَزَمُوْهُمُ بِإِذْنِ اللهِ فَوَقَتَلَ دَاوَدُ جَالُوْتَ وَاللهُ اللهُ الْمُلُكُ وَالْحِكْمَةَ وَعَلَّمَهُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَّفَسَدَتِ الْاَرْمُ صُولِكِنَّ اللهَ ذُوْ فَضُلِ عَلَى الْعُلَيِيْنَ @

تِلْكَ اليُّ اللَّهِ نَتُلُوْ هَاعَكَيْكَ بِالْحَقِّ \* وَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ﴿

#### تزجمه

اور خدا کی راہ میں قبال کرو اور آگاہ رہوکہ غدا خوب سننے والا اور خوب ،
 آگاہی رکھنے والا ہے''

O '' کون ہے جوخدا کو نیک قرض دے کہ خدا اس کے قرض دیئے ہوئے مال کو گئ گنا بڑھا دیتا ہے، خدا روزی روک بھی سکتا ہے اور وسیع بھی کرسکتا ہے اور تم اس کی طرف لوٹائے جاؤگے ''

O "آیا تو نے نہیں دیکھا قوم بنی اسرائیل کے اس گروہ کوجنہوں نے موگا کے بعد اپنے نبی سے کہا کہ ہمارے لئے کسی حاکم کو مقرر کروتا کہ ہم خدا کی راہ میں قال و جہاد کر سکیں ، نبی نے جواب دیا کہ کیا ہے ہی ہوسکتا ہے کہ اگرتم پر جہادواجب کر دیا جائے تو تم جہا دنہ کر و؟ انہوں نے کہا: یہ کیوکرمکن ہے کہ ہم خدا کی راہ میں جہادنہ کر ہیں؟ جبکہ ہمیں ہمارے گھروں سے نکال دیا گیا ہے، اولا دسے دور کر دیا گیا ہے، اس جب ان پر جہاد واجب کر دیا گیا تو سوائے چندا فراد کے باقی سب نے روگردانی کر لی، خدا تو ظلم کرنے والوں کو اچھی طرح جانتا ہے۔

ان سے ان کے نبی نے کہا کہ خدا نے طالوت کو تمہارا بادشاہ بنا کر بھیجا ہے، انہوں نے کہا کہ اسے خیا ہے کہا کہ خدا نے طالوت کو تمہارا بادشاہ بنا کر بھیجا ہے، انہوں نے کہا کہ اسے ہم پر حکمرانی کا حق کیو کر حاصل ہوسکتا ہے جبکہ ہم اس سے زیادہ حکمرانی کے حفدار ہیں ،اس کے پاس تو زیادہ مال و دولت ہی نبیں ہے، نبی نے کہا خدا نے اسے تم پر حاکم کے طور پر چن لیا ہے اور اسے علم وجسم میں زیادہ مضبوطی عطاکی ہے، خداد سعت والا اور خوب آگاہ ہے: خداد سعت والا اور خوب آگاہ ہے: '

O ''ان کے نبی نے ان سے کہا کہ اس کی حکومت کی نشانی ہے ہے کہ تمہارے پاس ایک صندوق آئے گا جس میں تمہارے پروردگار کی طرف سے سکون اور آل موکا "وآل ہارون گی کچھ یادگاریں ہیں ،اسے فرشتے اٹھائے ہوئے ہوں گے، یقینا اس میں تمہارے لئے نشانی ہے بشرطیکہ تم ایمان والے ہو''

O "پس جب طالوت لشکر کے ساتھ باہر نکلے تو ان سے کہا کہ اللہ ایک نہر کے ذریعے تہاراامتحان لینے والا ہے تو جس شخص نے اس نہر سے پائی پی لیا وہ جھ سے نہیں (اس کا جھ سے کوئی تعلق نہ ہوگا) اور جواس سے نہ پینے گا وہ جھ سے ہوگا (اس کا جھ سے تعلق ہوگا) البتہ (پیاس کی شدت میں ) چلو بحر پائی پی لینے میں کوئی حرج نہیں ، مگر سوائے چند افراد کے ، باقی سب نے اس نہر سے پائی پیا ، پھر جب وہ اس پر ایمان لانے والے اس نہر سے گزر گئے تو (اس کے ساتھیوں نے کہا) کہ آج ہمیں جالوت اور اس کے لشکر کا مقابلہ کرنے کی طاقت نہیں ، لیکن جولوگ خدا کے حضور پیش ہونے پر ایمان رکھتے تھے کا مقابلہ کرنے کی طاقت نہیں ، لیکن جولوگ خدا کے حضور پیش ہونے پر ایمان رکھتے تھے وہ کہنے کے کہ کتنے تھوڑے افراد پر مشمل گروہ ایسے تھے جو بھکم خدا زیادہ افراد پر مشمل گروہ والوں کے ساتھ ہے'

O " چنانچہ انہوں نے خدا کے اذن کے ساتھ دشن کو پچھاڑ دیا اور داؤد نے جالوت کو آل کے ساتھ وشن کو پچھاڑ دیا اور داؤد نے جالوت کو آل کر دیا اور خدا نے اسے (داؤدکو) حکومت واقتد اراورعلم و دانش سے نواز ا اور اسے جو پچھاس نے چاہاس کاعلم عطا کیا، (حقیقت بیہ ہے کہ) اگر خدا بعض لوگوں کے ذریعے بعض کی شرائگیزی وفتنہ پروری کا راستہ ندرو کے تو زیین تباہ ہو جائے لیکن خدا تمام جہانوں پرفضل وعنایت کرنے والا ہے''

نیفداکی آیات ہیں جوہم تیرے سامنے پڑھتے ہیں حق کے ساتھ، اور یقیناً تو رسولوں میں ہے ہے''
 رسولوں میں ہے ہے''

## تفسيروبيإن

زیرنظر آیات مبارکہ کے درمیان پایا جانے والا واضح و آشکار ربط وار تباط بینی مسئلہ قال و جہا و، قرض الحسد کی سرخیب اور طالوت ، داؤ داور جالوت کے واقعہ ش نہ کور مطالب کا ایک دوسرے سے مربوط ہوتا اس امرکی ولیل ہے کہ یہ سب آیات ایک ہی دفعہ نازل ہوئی ہیں اور ان سے بنیا دی طور پر اس حقیقت کا بیان مقصود ہے کہ مسئلہ قال ، زندگی کے امور میں کس قدر شوس تا جیر کا حال ہے اور اس سے امت مسلمہ کی دینی و دنیوی زندگی میں ترتی و پیشر فت کے جذبہ کی تقویت اور حقیق سعادت کے حصول کو بیشر فت کے جذبہ کی تقویت اور حقیق سعادت کے حصول کو بیش بنانے میں کس قدر مدوملتی ہے۔

#### فريضه جهاد كابيان

 کے میدان کا رزار میں کو د پڑے اور خدا کی مدد کے سہارے کلہ کت کے دفاع میں سینہ پر ہو گئے ، اگر چہان میں کروار کے عازی بہت کم سے اور صادق القول افراد کی تعداد نہا ہے معمولی تھی جبکدان کی اکثریت کا سے حال ہوتا کہ جب ان پر جہاد واجب ہوگیا تو عین لڑائی کے وقت وہ ہما گ کھڑے ہوئے اور طالوت پر احتراضات کی بارش کر دی اور انہیں جس نہر سے پانی چینے سے روکا گیا تھا اس سے انہوں نے پانی پیا اور بزد کی کا مظاہرہ کرتے ہوئے کہنے گئے کہ آئے ہم جالوت اور اس کے لئے کہ مقابلہ میں ان کو فق حطا کے لئے کہ انہوں نے بالد میں ان کو فق حطا کے لئے کہا مقابلہ نہیں کر سکتے ۔ لیکن اس کے باوجود خداو نیو عالم نے ان کی نصرت و مدد کی اور وشمن کے مقابلہ میں ان کو فق حطا فر مائی چنا نہیں اور کئی نہوں نے ایک بار موت کے گھا خدار ان کے باتھوں پر غلبہ پالیا اور انہیں بھا گھرا ہوئے ربحبور کر دیا اور داؤو نے جالوت کو موت کے گھا نے اتارو یا تب افتدار ان کے باتھوں ہیں آگیا اور ان کی معمول کی زندگی بحال ہوگئی، انہوں نے ایک بار کہور کر دیا دور اور کہ خوب وہ جالوت کو محبول کی زندگی بحال ہوگئی، انہوں نے ایک بار اور اس کے لئے اس کے انہوں کے باتھوں کی اور اس کے مجالے کہ کہور کر دیا اور اس کے لئے اس کے انہیں نصیب ہوا کہ جب وہ جالوت کو اور اس کے لئے اللہ میں اور کا میں اور کا میں اور کا میں اور کا ملیان کا عملی جوت دیں تو بھینا وہ درس ہے لئی اان اور کا میں اور کا ملیان کا عملی جوت دیں تو بھینا وہ درس ہے لئی اان کا عملی جوت دیں تو بھینا وہ درس ہے لئی اانہوں کا میاب ہوں گے۔

# خدا کی راه میں قال کا تھم

0 ''وَقَاتِلُوافِيُ سَبِيْلِ اللهِ'' (اورتم الله کی راه ش قال کرو)

یہ جملہ جہاد کے لازم وواجب ہونے کے حکم پر بٹن ہے، خداونرِ عالم نے یہاں اور اس طرح کے دیگر موارد و مقامات میں قال و جہاد کو'' فی سبیل اللہ'' سے مقید کر کے ذکر فر مایا ہے تا کہ کوئی بیگان نہ کرے اور کسی کے ذہن میں سہ بات خطور نہ کرے کہ بیا ہم ترین و پی فریضہ نہایت تا چیز دنیاوی افتد ار کے حصول ، استحکام یا وسعت کے لئے قرار دیا گیا ہے حطور نہ کرے کہ بیا ہم ترین و نیفر سنخواہ ان کا تعلق علم الاجتماع کے ماہرین سے ہو یا کسی اور سے ہو۔ سنے اسلامی جبیسا کہ عمر حاضر کے اہل بحث و نظر سنخواہ ان کا تعلق علم الاجتماع کے ماہرین سے ہویا کسی اور سے ہو۔ بین خداوندی کے تمدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ کہ دین خداوندی کے تمدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ ہے کہ دین خداوندی کے تعدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ ہے کہ دین خداوندی کے تعدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ ہے کہ دین خداوندی کے تعدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ ہے کہ دین خداوندی کے تعدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ ہے کہ دین خداوندی کے تعدن کی ترین فی نفر مقصد صرف بیہ ہے کہ دین خداوندی کے تعدن کی ترین کی ترین کی تعدن کی ترین کی تعدن کی تعدن کی تعدن کی ترین کی تعدن کی ترین کی تعدن کی ترین کی تعدن کی

عملی نفاذ کا دائر ہ وسیع ہو کیونکہ اس میں لوگول) کی دنیاو آخرے کی بھلائی کی صانت یا ئی جاتی ہے۔

اس آیت مبارکہ میں خداونہ عالم نے ''وَقَاتِلُوْا فِیْسَبِیلِ اللّٰهِ'' کے بعد فرمایا''واعْلَمُوَّا اَنَّاللَیَسَبِیْعُ عَلِیْمٌ'' (آگاہ رہوکہ الله سننے والا اور جانے والا ہے) اس جملہ میں موثین کو خبر دار رہنے کا تھم دیا گیا ہے کہ اپنے جہادی عمل میں اپنی زبان سے .....اور اپنے کردار سے .....خدا اور اس کے رسول کے کی فرمان کی خلاف ورزی نہ کریں اور دہ بی بی امرائیل کے ما نثر اپنے دلوں میں نفاق رکھیں کہ جنہوں نے طالوت پر زبانِ اعتراض دراز کی اور کہا کہ وہ کو کر ہم پر تھرانی کرسلتا ہے جبکہ ہم اس سے زیادہ حقد ار ہیں کہ حکمرانی کریں اور وہ زیادہ مالد اربھی نہیں (اللّٰی یکُوُن کُ اللّٰهُ لُکُ عَلَیْ اللّٰہُ اللّٰہ اللّٰہ کہ کہا۔ آئ ہم جالوت اور اس کے لفکر کا مقابلہ نہیں کر سکتے (لا طَاقَةَ لَکُ اللّٰہ وَ ہُ جِالُوْتَ وَ جُدُوّ دِ ہِا ) چنا نچا نہوں نے جہاد میں ستی ہم جالوت اور اس کے لفکر کا مقابلہ نہیں کر سکتے (لا طَاقَةَ لَکُ اللّٰہ وَ مُر بِجَالُوْتَ وَ جُدُوّ دِ ہِا ) چنا نچا نہوں نے ہوئے موسستی اور بن ولی کا مظاہرہ کیا اور میدان کارزار میں جانے سے منہ موڑ نے گے، اور انہوں نے ممنوصن ہر سے بانی بھی بیا جبکہ طالوت نے انہیں ایسا کرنے کی تختی سے ممالوت کی تھی اس مانے کی تختی سے کہا گیا ہے کہ وہ خبر دار رہیں اور بنی اور بنی امرائیل جیسی حرکتیں نہ کریں کیونکہ خدا ہر بات اچھی طرح سننے والا اور ہر چیز سے بھی کا گیا ہے۔

### خدا كوقرض الحسنه دينے كابيان

O'' مَنْ ذَاالَّنِ ى يُقُرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيرَةً'' (كون ہے جوالله كوقرض الحسد دے كہ پھروہ اسے كُنْ كنا عطاكرے گا؟)

'' قرض'' کامعنی واضح ہے لینی ادھار، خداوندِ عالم نے اس مال کو جے مومنین اس کی راہ میں خرچ کرتے ہیں اپنے ذمه قرض قرار دیا ہے اور بیاس لئے ہے کہ انفاق فی سبیل الله کی ترخیب دلائی جائے اور اہل ایمان کو اس نہایت اہم کام کی انجام دہی کا شوق وجذبہ دلایا جائے، اور چونکہ مال کاخرچ کرنا اس کی راہ میں واقع ہوا ہے ۔۔۔۔۔اس کی خوشنو دی کے حصول اور اس کے دین کی سربلندی کے لئے خرچ کیا گیا ہے ۔۔۔۔۔لہذا وہ اسے اپنے ذمہ ادھار قرار دیتا ہے، اس کے علاوہ یہ کہ اس نے وعدہ کیا ہے کہ وہ انفاق کرنے والوں کو گئی گناہ زیادہ والی دے گا۔

#### ايك او في نكته كابيان

یہاں ایک او فی تعتب می قابل فور ہے اور وہ یہ کہ پہلی آ یت (۲۳۳) میں صیفہ امر (تھم) استعال کیا گیا ہے (وَ قَاتِلُوْا فِی سَبِیدِلِ اللّٰہِ ) ؟ اور تم الله کی راہ میں جہا وکرو ..... جبکہ اس آ یت (۲۳۵) میں خطاب کا انداز تبدیل کردیا گیا ہے اور جملہ استفہامیہ استعال کیا گیا ہے (صَنْ ذَا الَّنِ کُیُقُو صُّ اللّٰه قَدْ صَاللّٰه کَوْرَصَاحَتُ اللّٰه کُورُ مَا حَسَد ہے ۔....؟، لیعنی یوں نہیں فرمایا: ''وق قات لوا فی صبیل الله و اقوضوا'' (خداکی راہ میں جہا دکرواور قرض دو) بلکہ تھم کے انداز کو چور کرسوال کا انداز اختیار کیا گیا ہے ، اس کی وجہ یہ کہ امراور تھم کے انداز میں لازی ذمہ واری کا پہلوپایا جا تا ہے اور خاطبین پر لازم وضروری ہوجا تا ہے کہ من چیز کا تھم دیا گیا ہے اسے بجالا کیں جبکہ اس کے ملاوہ دیگر انداز ہائے بیان میں خاطبین پر لازم وضروری ہوجا تا ہے کہ منہ استفہامیہ کے ذریعے بات کرنے کا مقصد یہ ہے کہ خاطب کے ذہن کو کسی اس طرح کا لازمی ٹیمہوئیں پایا جا تا اور یہاں جملہ استفہامیہ کے ذریعے بات کرنے کا مقصد یہ ہے کہ خاطب کے ذہن کو کسی لازمی ذمہ واری کے ہو جھ سے خالی وراسے فکری د ہاؤسے آزاد کرتے ہوئے مطلوب ممل کے سخس و پہند یہ واور مطلوب لائق النفات ہونے کی اجمیت سے آگاہی ولائی جائے تا کہ وہ آسودگی خاطرے احساس کی تعمت سے بہرہ مند ہواور مطلوب ملکی انجام وہ بی پر ذمنی آ مادگی کے ساتھ اقد ام کرے ،

#### روزی دینا اور روک لینا خدا کے ہاتھ میں ہے

"وَاللّٰهُ يَقْمِضُ وَ يَهُضُطُ "وَ إِلَيْهِ ثُتْرَجَعُونَ"
 (اورالله روزى روكما ہے اوروسی کرتا ہے ، اوراس کی طرف تم پلااؤ گے)

لفظ ''قبض''کامعنی ،کسی چزکولینا اورا پی طرف کھنچتا ہے،

لفظ''بسسط''،لفظ''قبسض'' کے عین مقابل میں ہے اس کامعنی چھوڑ دینا اور اپنے سے دور کر دینا ہے، ''ب<u>سمسط</u>'' (ص کے ساتھ) بھی بھی معنی رکھتا ہے، اس کا حرف'' س''، حرف' کل'' کہ جے حرف اطباق اور گخیم کہا جاتا ہے۔۔۔۔۔ کے ساتھ متعمل ہونے کی وجہ سے علم صرف کے قاعدہ کی بنا پر'' ص'' میں تبدیل ہو گیا۔

اس جملہ میں خداوندِ عالم کی تین صفات: قابض، پاسط، مرجع (جس کی طرف لوگوں کی یازگشت ہوگی) کو ذکر کرنے کا مقصد یہ ہے کہ اہل ایمان کواس امر کی طرف متوجہ کیا جائے کہ وہ جو پھے خداکوا دھار دینے کے طور پر انفاق کریں

وہ ہرگز ضائع نہ ہوگا اور بعید نہیں کہ وہ کئی گنا ہوجائے کیونکہ خدا ہی لینے والا اور دینے والا ہے، جو پچھے چاہتا ہے کم کرتا ہے اور جو چاہتا ہے زیادہ کرتا ہے اورتم اس کی طرف لوٹائے جاؤ کے اور وہ تہارا ادھار کئی گنا کر کے واپس دے گا۔

## بنی اسرائیل کی ایک جماعت کا تذکرہ

المُتَرَالَ الْمَلَامِنُ بَنِي السُرَآءِيلَ ..... في سَبِيلِ اللهِ "
 المُتَرَالَ اللهَ كَاراه مِن )

لفظ ''مسلاء'' سسجبیا کہ کہا گیا ہے۔ سسکامعنی لوگوں کی ایک جماعت ہے جوایک ہی رائے وُنظر ہے پرشنق ہو۔

الی بھاعت کو ''مسلاء'' سے موسوم کرنے کی وجہ تسید ہے کہ لوگوں کی نظروں پران کا رعب و دبد ہہ جھاجا تا ہے۔ اس

آیت میار کہ بی بنی امرائیل کی ایک ایک ہی جاعت کا نذکرہ ہے جس نے اپنے نبی سے کہا کہ جارے لئے کوئی یا دشاہ مقرر کریں جس کی مربر برائی بیس ہم اللہ کی راہ بیل جہاد کریں 'آیت کے بیاق سے اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ اس دور بیل جو

با دشاہ ان پر مسلط تھا وہ جالوت ہی تھا کہ جس نے بنی امرائیل پر عرصہ حیات بھی کررکھا تھا اور اس نے ان کے ساتھ اس

طرح کا برتاؤ کیا کہ وہ اپنے خانہ وکا شانہ سے محروم اور در بدر کی ٹھوکریں کھا رہے تنے ، وہ اپنی اولا دسے بھی ہا تھ دھو پیٹے طرح کا برتاؤ کیا کہ وہ اپنی دورہ بی ہم اور ویرائی کا ڈکار ہوجی تھی ، ان کا استقلال حیات ختم ہو چکا تھا ، یہ سب بھی اس وقت ہوا جب خدا آن ایس خت اور میں تھی دورہ بی بی اس بھی اس وقت ہوا طرح کا ستم روا رکھتے تنے چنا نچہ خداو تر عالم نے انہیں آل فرعون انہیں خت اور بدر پر تی عطافر مائی ۔ آل فرعون سے نبات دلانے کے لئے حضرت موئی علیہ السلام کو ان پر وولی وہا کہ بنا کہ کہنے اور موکی تھی اسرائیل کے مردہ شیر زندہ ہو گئے اور انہیں اپنی ستی وکا بلی کا احساس ہو گیا ، ان کہا وات کی خوابیدہ و پڑھر دو جذبات بیدار ہوگئے ، آس وقت ان کے مردہ شیر زندہ ہو گئے اور انہیں اپنی ستی وکا بلی کا احساس ہو گیا ، ان کے خوابیدہ و پڑھ مردہ جذبات بیدار ہوگئے ، آس وقت ان کے مرکہ وہ گئے اور انہیں اورن کی منتشر و پر اگنہ ہا اور ان کی منتشر و پر اگنہ ہا دورہ وکئی با دشاہ مقرر کریں جس کے ذریاد ان کے اندرو نی اختلا فات دورہ وکئیں اور ان کی منتشر و پر اگنہ ہا دور شعمی اور کسی میں اور در وائی ہی کیا ہو کی اس کے اندرو نی اختلا فات دورہ وکئیں اور ان کی منتشر و پر اگنہ ہا دورہ میں گئی اور وہ کیا ہی وہ کیا ہی کی میں وہ تھی کیا ہی کیا ہی ان کیا ہی کیا ہو گئی ہی کا کہ ان کے اندرو نی اختلا فات دورہ وکئیں اور ان کی منتشر و پر اگنہ ہو دورہ وہ کیا ہی کا میاں کی میں وہ تو تی اس کی میں وہ تھی اس کی کی وہ دورہ کیا گئی کیا دورہ وکئی اور کیا گئی کا دورہ کی کی کو کیا ہی کیا گئی کیا ہی کیا گئی کی کیا گئی کی کیا گئی کیا ہی کیا گئی کی کی کیا گئی کیا گئی کیا کیا گئی کیا کہ کیا گئی کیا کیا گئی کیا کہ کیا گئی کی کی کیا

## قال کے بارے میں توضیحی اعلان

ان قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ آلَا تُقَاتِلُوا ، ،
 ( كياتم تجمع بوكم الرقم پر قتلال واجب كرديا جائة وتم قال نه كرو؟ )

بنی اسمرائیل اپنے ٹی سے ایب بادشاہ سوحا کم سے مقرد کرنے کی درخواست و مطالبہ کرتے رہے تاکہ اس کی سربراہی ہیں خدا کی راہ ہیں قبال و جہاد کرسکیں لیکن سے کام (کسی بادشاہ وحا کم کا تقرر) نبی کے ہاتھ میں نہ تھا بلکہ اسطرح کے تمام امور کاحق خدا کو حاصل ہے۔ لہذا ان کا نبی ان سے بہی کہتا رہا کہ بادشاہ اور حکمر ان کا تقرر خدا کے ہاتھ میں ہے لیکن خدا کی عظمت ورفعت شان اس امر سے مانع تھی کہ صراحثا اس کا نام ذکر کر کے جواب دیتا کیونکہ بنی اسرائیل کی طرف سے نافر مانی متوقع تھی اور اس بات کا قوی امکان دکھائی و سے رہا تھا کہ وہ قبال سے سرتا بی کریں گے لہذا ان کے نبی نے ان سے نافر مانی متوقع تھی اور اس بات کا قوی امکان دکھائی و سے رہا تھا کہ وہ قبال سے سرتا بی کریں گے لہذا ان کے نبی نے ان سے ہوئے حکم کی اقدام سے کریز کریں؟ نبی کے اس حکیما نہ اندا نہ بیان سے بنو بی معلوم ہوتا ہے کہ انہیں ان کی طرف سے نافر مانی کا اندیشہ تھا ، اس بناء پر انہوں نے خداوندِ عالم کا نام صراحت کے ساتھ نہیں لیا بلکہ ان سے بو تھا گیا اگرتم پر قبال واجب کر دیا جائے تو کہیں تم اس سے روگردا نی تو نہ کرو گے؟ یہاں لفظ" کتب" استعال کیا گیا ہے جس کا معنی لکھنا ، لکھا جانا ہے جو کہ یقینا خداوندِ عالم کا مخصوص حق ہے اور وہ بی فریضہ عائد کرنے اور کسی کا م کو واجب قرار دیا جانا ہے جو کہ یقینا خداوندِ عالم کا مخصوص حق ہے اور وہ بی فریضہ عائد کرنے اور کسی کا م کو واجب قرار دیا جانا ہے جو کہ یقینا خداوندِ عالم کا مخصوص حق ہے اور وہ بی فریضہ عائد کرنے اور کسی کا م کو واجب قرار دیا جانا ہے جو کہ یقینا خداوندِ عالم کا مخصوص حق ہے اور وہ بی فریضہ عائد کرنے اور کسی کا م کو

#### ايك سوال اوراس كاجواب

یہاں ایک بیسوال ممکن ہے کہ جب بنی اسرائیل کی طرف سے فریضہ جہاد سے روگردانی اور حکم خدا کی نافر مانی متوقع تقی توان کے نبی نے ان سے استفہامیہا نداز میں کیوں بات کی ؟

اس کا جواب سیہ ہے کہ اس میں کوئی شکنہیں کہ ان کی طرف سے تھم عدو لی متوقع تھی لیکن ان کے نبی نے استفہامی اندازیمان اس کئے اختیار کیا تا کہ اتمام جحت ہوجائے۔اوران کے اٹکاروسرتانی کی بناء پر ان کی باطنی حقیقت عیاں و بے نقاب ہو سکے، اور آن کے اس بیان کی قلعی کھل جائے جس میں انہوں نے کہا: ''وَ مَا لَذَاۤ اَلَّا لُـ اَ اَلَّا لُـ اَلَّا لَـ اَلَّا لَـ اِلْمَالِ اِلْمَالِ اِلْمَالِ اِلْمَالِ اِلْمَالِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ

اللهِ .....، " يدكو كرمكن بكرتم الله كى راه يش قال وجها وندكري ؟ .....

#### خدا کی راه میں قال سے روگردانی کیوں؟

O "قَالُوْاوَ مَالَنَاۤ ٱلَّانُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَلُ ٱخْدِ جَنَامِنْ دِيَاسِ نَا ....."
(نن اسرائیل نے اپنے نبی سے کہا کہ یہ کو کو ممکن ہے کہ ہم الله کی راہ میں جہاد نہ کریں جبہ ہمیں ہارے خاندو کا شانہ سے نکال اور بچوں سے دور کر دیا گیا ہے)۔

اس جملہ میں وطن سے دور کردیئے جانے کو دیاراور بیٹوں (بچوں) سے دور کر دینے ..... نکال ہاہر کئے جانے ..... سے تجبیر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ گھروں سے نکال دیا جاتا چونکہ وطن مالوف سے دوری اوراموال واولا دسے دوری بلکہ ان تمام نعتوں سے استفادہ کرنے سے محرومی کا سبب بنتا ہے لہٰداانہوں نے اس محرومی کو وطن اوراولا ددونوں سے نکال ہاہر کئے جانے سے تعبیر کیا۔

#### قال سے منہ موڑنے والوں کا تذکرہ

O ''فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوْ اللَّهَ قَلِيْلاً قِنْهُمْ 'وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِالظَّلِمِينَ'' ( پھر جب ان پر قال فرض كرديا كيا تو انہوں نے روگروانى كى ، سوائ ان ميں سے چندا فراد كے ، اور الله ظالموں سے بخوبي آگاہ ہے )

یہ میں مت مبارکہ ان کے نبی کے سوال: "هَلْ عَسَيْتُمُ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اَلَّا تُقَاتِلُوًا" (آیام کھے ہوکہ اگرتم پر قال واجب قرار دیا جائے قرتم قال نہ کروگے؟) اور ان کے جواب: "وَ مَالَنَاۤ اَلَّا نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللّٰهِ وَ قَدْ اُخْرِ جُنَامِنَ دِيَا بِنَا وَ اَبْنَا بِينَا" (یہ کوکرمکن ہے کہ ہم الله کی راہ میں جہاد وقال نہ کریں جبہ ہمیں ہادے دیار اور اولا وے لکال باہر (ووروجدا) کرویا گیاہے) کے نتیج کے بیان پر بنی ہے کہ: جب ان پرقال فرض قرار

وے ویا گیا تو انہوں نے روگردانی کی ، سوائے ان میں سے چندافراد کے ، اور الله ظالموں سے بخو بی آگاہ ہے ، یہ جملہ '' والله علیم بالظالمین'' (اور الله ظالموں سے بخو بی آگاہ ہے) اس مطلب پر دلالت کرتا ہے کہ ان کے نبی نے ان سے جو کچھ کہا تھا (لیعنی مید کہ کیا ایسا بھی ہوسکتا ہے کہ جب تم پر قال واجب قرار ویا جائے تو قال نہ کرو) اس سے خداوند عالم نے وی کے ذریعے انہیں مطلع کردیا تھا کہ یہ لوگ قال سے روگر دانی کریں گے۔

## طالوت كى حكمرانى كاخدائى اعلان

O "وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمُ إِنَّ اللهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا قَالُوَّا أَنَّ يَكُونُ لَهُ الْمُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ اَحَقُ بِالْمُلْكِ مِنْ هُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً مِّ مَا لَهَالِ"

(اوران سے ان کے ٹی نے کہا کہ اللہ نے تمہارے لئے طالوت کو بادشاہ بنا کر بھیجا ہے، انہوں نے کہاا سے ہم پر حاکمیت کہاں سے اولی جبکہ ہم اس سے زیادہ حاکمیت کے حقد ار ہیں، اسے تو زیادہ مال بھی نہیں دیا ممیا)

اس آیت ش ان کے بی کا جواب ذکر کیا گیا ہے کہ جب بنی اسرائیل نے اپنے نبی ہے کہا کہ ہمارے لئے کوئی بادشاہ مسدوسیہ سالار سسمقرر کریں تاکہ ہم اللہ کی راہ ش قال کریں، تو نبی نے کہا کہ اللہ نے تبہارے لمئے طالوت کو بادشاہ مقرر کر دیا ہے، دراصل نبی انہیں ان کی اس غلاقتی کی طرف متوجہ کرنا چاہتے تھے کہ یہ کام یعنی کی بادشاہ و حاکم کا تقرر، نبی کا نہیں بلکہ خدا کا کام ہے، کیونکہ انہوں نے اپنے نبی سے کہا: '' ابنعت کنام لیگائی آت فی سیبیل اللہ نو اللہ مندا کا کام ہے، کیونکہ انہوں نے اپنے نبی سے کہا: '' ابنعت کنام لیگائی آت فی سیبیل اللہ نو المارے لئے کی کوباوشاہ و حاکم مقرر کروتا کہ ہم خدا کی راہ میں قال کریں) جبہ انہیں یوں کہنا چاہتے تھا: '' است لیا الملہ ان یہ عث لنا ملکا و بھت لنا المقتال نی نے ان سے کہا کہ: خدا نے تبہارے لئے طالوت کو حاکم مقرر کر دیا کرے اور ہمارے لئے قال واجب کرے) قبلاً نی نے ان سے کہا کہ: خدا نے تبہارے لئے طالوت کو حاکم مقرر کر دیا ہے، انہوں نے کہا کہ اسے تیا دہ حکومت کے حقد ار بیں اور اسے تو یا دہ عالی کہ عظائمیں کیا گیا۔

ببرحال صراحت کے ساتھ طالوت کا نام لینا اس بات کا سب بنا کہ بنی اسرائیل نے اس کی حکومت واقترار پر

اعتراض کردیا، ان کے اعتراض کی وجہ دراصل دو چیزیں تھیں جوان کے نز دیک طالوت کو حکومت کا حقد ارقر اردیے میں مانع تھیں، خداوندعالم نے ان دو چیزوں کوئی اسرائیل کی زبانی اس طرح ذکر فر مایا کہ انہوں نے کہا:

١- " أَنْ يَكُونُ لَهُ المُلْكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ أَحَقُّ بِالْمُلْكِ مِنْهُ"

٢- "وَلَمْ يُؤْتَسَعَةً هِنَ الْمَالِ"

مقدم الذكرامر من انہوں نے طالوت كے حكومت كے لئے ناالل يا حقدار ندہونے اوران كا إنى الميت وحقدار ہونے كى كو كى دليل و كركى ضرورت محسوس ندكرتے تھے بلكہ يہ بات ان كے لئے روز روثن كى طرح واضح تھى كہ بوت واقد اركامركز في اسرائيل ہى كے پاس ہاور بيدوا ہم ترين منصب ان كے لئے مايہ انتخار ووجرا تيميا زھے، گو يا وہ ان دو معبول كے في اسرائيل سے مختص ہونے كى بناء پركى دوسر كواس كا تعلى طور پر حقدار نہ يجھتے تھے جكہ طالوت كا تعلق في اسرائيل سے ندتھا يعنی وہ خائدان نبوت كے اور ندہى خائدان سلطنت و حكومت كے خدار نہ يجھتے تھے جكہ طالوت كا تعلق في اسرائيل سے ندتھا يعنی وہ خائدان نبوت كے اور ندہى خائدان سلطنت و حكومت كے فرو تھے للہذا بى اسرائيل نے ان دومنا صب جليلہ كے حقدار ہيں، خائدان نبوت اور خائدان اسرائيل نہ اسرائيل كا يہ بيان بداء كو في اور لئے انقال اقتدار بر بئی اور خائدان نہ سے کہ بى اسرائيل كا يہ بيان بداء كو نئى اور لئے وقتے کے انقال اقتدار بر بئی ان سے اس خلولہ ان خوا ہوں ہے کہ بى اسرائيل كا يہ بيان بداء كو نئى اور لئے وقتے ہے کہ بى اس کے قائل ہيں كہ خدا كے امور بيں بداء ، نثر كو مرائيس بلك "بيدالله معلوله" خدا كور غير كے عدم جواز پر بئی مفاوله" خدا كا ہا تھے بند ها ہوا ہے، خدائے ان كے اس غلوا نظر ہيكى روش ان كے قول "بيدالله معلوله" خدا كا ان كور شري بداء ، نشرائيل كا يہ بند ہے کہ بى اس نے جو كہ تى اس غلولہ كے دول "بيدالله معلوله" كے جو كہ تى اس غلوا نظر ہيكى دوش ان كے قول "بيدا لله معلوله" كے در كا ايك مفہوط ترين انداز ہے جو كہ تى تھا حدت و بلاخت كى ايك تها بيت روش مثال ہے .....، بہر حال ان كے نوب شيں لوں كها :

(١) "إِنَّ اللهُ اصْطَفْعُ عُكَيْكُمْ" الله تعالى في استم ير تهار ع لي إن الياب،

(۲) اور آن کے دوسرے اعتراض کہ اسے زیادہ مال عطانیں کیا گیا (وَلَمْ يُنُوْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ) کونکہ طالوت ایک نادار آ دمی تھا، تو اس کے جواب میں ان کے ٹی نے فرمایا: ''وَ زَادَةُ لَا بَسُطَةً فِى الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ '' خدا نے اسے علم وجم میں وسیع تو انائی عطافر مائی ہے۔

# طالوت كوعلم وقوت كاخدا كى عطيبه

" قَالَ إِنَّ اللَّهَ اصطَفْعَ عُكَيْكُمْ وَذَا دَةً بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ "
 اس نے کہا خدا نے اسے تم پر فتخب کیا ہے اور اسے علم وجم میں برتری دی ہے )

"اصطفاء" اور"استهفاء" كامعنى چناواختياركرنا ب (اختياروائخاب)،اس كى اصل "صفو" ب جس كامعنى خالص وعمده ب،"بسُطَةً" وسعت اورطاقت وتواناكى كامعنى ديتا ہے۔

یہ جملہ بٹی امرائیل کے دواعتراضوں کے جواب میں کہا گیا اوراس میں ان کے اعتراضات کونہایت مدلل انداز میں روکیا گیا ہے،اس کی تفصیل ہیہے:

ان کا پہلا اعتراض بیتھا کہ طالوت کے مقابلہ میں وہ خودسلطنت واقتدار کے زیادہ حقدار ہیں کیونکہ انہیں خاندانی مشرف و ہزرگی حاصل ہے لیکن ان کے اس اعتراض کا جواب بیہ ہے کہ جوشرف و ہزرگی ان کے خاندان کو حاصل ہے وہ خداوندِ عالم نے انہیں عطافر مائی ہے اور جب خداکی اور کوان پر حاکم بنا دے اور ان کے لئے سلطان و حکر ان قرار دے دے قو دہ ان سے زیادہ اقتدار و حکر ان کا حقدار ہوگا اور اسے ان پر برتری حاصل ہو جائے گی اور وہ شخصی وفر دی حیثیت میں ان میں سے ہر خاندان سے بر ترقر ارپائے گا کیونکہ میں ان میں سے ہر خاندان سے برتر قرار پائے گا کیونکہ برتری و برتری اور شرف و عزت کا معیار خدا کی طرف سے عطا ہونے والا شرف و برتری ہے وہ جے جا ہے برتری عطاکر ہے وہ بی برتر ہوگا۔

 نہیں ہوتا کہ صاحب اقتدار فرد، معاشرہ میں ایسے اصولوں کی تدبیر و نفاذ کو یقینی بنائے جن کی بدولت ہر فرد اپنا شایانِ شان مقام حاصل کرنے میں کامیاب ہو جائے اور کوئی چیز اس کے راستہ میں حائل نہ ہو جبکہ وہ راہ میں حائل ہونے والی ہر چیز کو دور کرسکے، اس طرح کے عکر ان کے لئے دوامور ناگزیم ہیں:

- (۱) معاشرتی زندگی کی تمام مصلخوں ومفدول سے آگاہی۔
- (۲) مملکت کی مصلحتوں وبہتری کے ضروری اقدامات کویقینی بنانے کے لئے جسمانی توانائی۔

انہی دوامور کی طرف اشارہ کرتے ہوئے آیت مبار کہ بیں نہ کور ہے: ''وَ ذَا دَکَا بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ'' لیکن مالدار ہونے کوممکلت داری و حکمرانی کی بنیا دی شرط اور لا زمی امرقر اردینا جہالت ہے۔

اس کے ساتھ ساتھ نی نے اس سلسلہ سے مربوط تمام امور کو ایک ہی جملہ میں ذکر کر کے ہراعتراض وسوال کا جامع جواب دے دیاکہ "والمله یوتی ملکه من یشاء من عباده"الله این بندول بی سے جے جا ہتا ہے ایتا ا فتد ار وحکمر انی عطا کرتا ہے ، اس سے مرا دیہ ہے کہ حکومت وا فتد ار کا سرچشمہ ذات خدا وندی ہی ہے اس کے سوانسی کواس میں کوئی حق اور جصبہ حاصل نہیں سوائے اس حق کے کہ جو خدا خود کسی کوعطا کرے لیکن اس کے با وجود وہ حق وحصہ بھی خدا ہی کی ملکیت اوراس کے دائرۂ حاکمیت میں ہوگا۔ بینی اگر خداکسی کواینے افتدار وحق حکمرانی میں سے پچھےعطا فرمائے تواس کا مطلب ہر گزیہ نہیں کہ جس حقدار میں اس نے کسی کونق عطا کیا ہے اب اس سے خدا کاتعلق باقی نہیں رہے گا بلکہ حقیقت میں وہ حق اورحصه بھی خدا ہی کی مکیت و حاکمیت سے خصوص رہے گا ..... چنانچداس مطلب کا اظہار جملہ ''بوتی ملکه'' سے ہوتا ہے، بنابرایں خداوندِ عالم کو ہر حال میں اور ہرطرح ہے اپنی مکیت میں تصرف کرنے کا پورا پورااختیار حاصل ہے، وہ جب جاہے اور جس طرح جاہے اپنی مکیت میں تصرف کرسکتا ہے کسی کواس کے اختیارات میں چوں و چرا کاحق حاصل نہیں (سمی کو پیچق حاصل نہیں کہ اس سے سوال کرے کہ فلاں کام کیوں ہوا اور اس نے ایبا کیوں کیا؟ کیونکہ خداوند عالم ہی سبب مطلق ہے، وہ ہرچیز اور ہرممل کو وجو دی حیثیت اور وقوعی وجو دعطا کرتا ہے، کسی کو بیرنت بھی حاصل نہیں کہ اس سے یہ ل<u>و چھے</u> کہ اس کے فلا ان کام کی انجام پذیری میں کون کون سے دیگر اسباب و وسائل کا رفر ماتھے کیونکہ خدا و ندعا کم اپنے کسی کا مہیں سمی تھیلی سبب کا محتاج نہیں ، وہ کا مل ہے، کمل ہے اور قا درعلی الاطلاق ہے، اسے اپنے سمی کام کی پیمیل کے لئے کسی ایسے سبب کی ضرورت نہیں جواس کے ساتھ اس کام کی وقوع پذیری ش مددگار ہو) لبذا کوئی اس سے بیہ بات بھی نہیں یو چھ سکت كەاس نے اپناا قىد ارفلال كمر (خاندان) سے فلال كمر (خاندان) كوكيوں نتقل كيا ہے؟ يابير كەفلال فخص كەجى مالى و افرادي قوت حاصل وميسرنبين استهايناا قتد اركيون سيردكيا؟

"ایساء" (دینا،عطاکرنا)اورافاضدالہیدوعنایت وعطائے پروردگار، پورےطور پرخدای کی مثیبت وارادہ پر موقوف اوراس سے وابستہ ہے،وہ جس طرح جا ہے اور جس کے لئے جا ہے فیض رسانی کرے،لین اس کے باوجوداس

اس بیان سے بیامرواشح ہوجا تا ہے کہ عطائے افتد اراورتھین حاکم کی بابٹ، آیت مبارکہ پی ''ایعاء'' و ''اصطفاء'' کا باہم ذکر کیا جانا درست ہے چنانچہ ارشا وخداوندی ہے:

(١) "وَاللَّهُ يُؤْتِي مُلْكَةُ مَنْ يَتَشَاءُ" (ايتاء)

(٢)" إِنَّ اللهَ اصْطَفْعُ عَكَيْكُمْ وَزَادَةٌ بَسْطَةٌ فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ" (اصطفاء)،

ان دونوں کے درمیان کوئی منافات نہیں پائی جاتی (ان میں سے کسی ایک میں دوسرے کی نفی کا پہلوموجو دنہیں)

کیونکہ پہلی جت و دلیل (اصطفاء) سے مصلحتوں اور اسباب کے ذریعے عطائے حکومت کا اظہار مقصود ہے اور دوسری جت و دلیل میں خدا کی علی الاطلاق مالکیت کے ذریعے حاکم کے تعین کو بیان کیا گیا ہے، البذا ان دونوں میں کسی پہلوسے منافات نہیں پائی جاتی ، اس عدم منافات کا مسئلہ نہایت واضح ہے کیونکہ اگر خدا کی علی الاطلاق مالکیت اور میر کہ دو ، جو جا بتا ہے انجام دیتا ہے، اس کے افعال کے بنی پر مصلحت و حکمت ہونے کے منافی ہوتا تو ان دوجملوں کا آیت مبارکہ میں ذکر کیا جاتا خالی از دیتا ہے، اس کے افعال کے بنی پر مصلحت و حکمت ہونے کے منافی ہوتا تو ان دوجملوں کا آیت مبارکہ میں ذکر کیا جاتا خالی انہ مناسبت و غیر موزوں ہوتا اور پھر ان میں سے ایک کا دوسرے کی بابت تا نمیدی یا تھیلی حیثیت کا حامل ہوتا بھی قابل تصور نہ

ر بتا 'چنا نچہ آیت کا ذیلی جملہ '' وَ اللهُ وَ السِمُ عَلِيْمٌ '' اس مطلب کی بہترین وضاحت کرتا ہے کیونکہ لفظ'' وسی '' اس امر کی دلیل ہے کہ خداوند عالم کوکس کام اور عطاء واپتاء سے کسی بھی صورت میں روکا نہیں جاسکا (اس کی قدرت کا دائرہ وسیج ہے کوئی طاقت اس کی اس وسعت کو کم یا محدود نہیں کرسکتی لہذاوہ جو چا بتا ہے کرتا اور کرسکتا ہے )

اورلفظ'' علیم'' سے بیر حقیقت ثابت وعیاں ہوتی ہے کہ اس کا ہر فعل وعمل ، ٹھوس و پخند اور خطانا پذیرعلم کی بنیا دپ صا در ہوتا ہے ، للبذا وہ جو کچھ چا ہتا ہے انجام ویتا ہے اور وہ کوئی کام انجام ہی نہیں دیتا جب تک اس (کام) میں بہتری نہ ہو۔

لفظ '' واسع'' کی بابت به وضاحت خالی از فائدہ نہیں کہ ' وسعت'' اور ' سعۃ' کا اصل معنی وہ جسمانی کشادگی ہے جس میں دیگرا شیاء کے داخل وشامل ہونے کی گنجائش پائی جائے جیسا کہ برتن کی کشادگی کہ جس میں پائی ڈالنے کی گنجائش ہوتی ہے اور صندوت کی کشادگی کہ جس میں کوئی چیزر کھنے کی گنجائش پائی جاتی ہے ، ای طرح گھر کی کشادگی کہ جس میں افراد کے داخل ہونے ورہنے و بیٹھنے کی گنجائش پائی جاتی ہے ، تو اس طرح کی کشادگی کے لئے لفظ ' سعۃ' اور' وسعت' استعال کیا جاتا ہے پھرائی مناسبت سے بیلنظ '' فعن '' فعض کے لئے استعال ہونے لگا البتہ برخنی (اور تروت مند) کے لئے نہیں بلکہ صرف ایک حوالہ سے اس غنی ہے لئے استعال ہوا جو مالی کشادگی سے بہرہ مند ہونے کی بناء پر اپنا مال خرج کر سکے ، اس معنی کی بناء پر جب خداوند عالم کے لئے لفظ ' واسح' ' استعال ہوتا ہے تو اس سے مراد کی لیا جاتا ہے کہوہ ایساغنی و مالدار ہے کہ وہ جس قد رخرج کرنا چا ہے اسے اس کی وسعت و کشادگی حاصل ہے ، وہ اس میں ہرگز عاجز و تا تو ال نہیں ہوسکتا بلکہ کی مقد ارکی تحد یہ سے ماوراء جو کھے اور جتنا خرج کرنا چا ہے اس پر کامل قدرت رکھتا ہے۔

#### خدا کے عطا کردہ افتر ارکی نشانی کا ذکر

تابوت، سے مرادصندوق ہے، تابوت کے لفظی اهتقاق کے بارے میں کہا گیا ہے یہ مادہ'' توب'' سے باب '' فعلوت'' کے وزن پر ہے۔'' توب'' کامعنی رجوع کرنا اور پلیٹ کرآنا ہے، صندوق کوتابوت کینے کی وجہ یہ ہے کہ انسان بار باراور پلیٹ پلیٹ کراس کی طرف آتا ہے۔

# ور سکینت 'کامعنی در سکینت ''کامعنی در سکنت ''کامعنی در سکنت ''کامع

لفظ' سکینت' سکون سے ہے' سکون بمقا بل حرکت ہے (حرکت وسکون) ، پر لفظ قبلی سکون کے لئے استعال کیا جاتا ہے جس کا معنی ول کا تھر او اور کسی ارادہ و فیصلہ کی بابت باطنی عدم اضطراب ہے لینی جب کوئی وا نا انسان کسی کا م کا ارادہ و فیصلہ کر لیتا ہے تو اس کی بابت اس کا دل مطمئن ہوجاتا ہے اور وہ کسی باطنی اضطرا بی کیفیت کا شکار نہیں ہوتا اس وقت کہا جاتا ہے کہ اس مخص کوقبلی سکون حاصل ہے' ( وا نا انسان سے مراواس حکمت و وا نائی کا حال مختص ہے جوعلم الاخلاق میں موروتو جہ وطمح ظرار پاتی ہے ) وہ اپنے افعال میں پہنگی وعزم رکھتا ہے ، خدا و ندِ عالم نے اس طرح کی کیفیت کو کا ل ایمان کی صفات و خصوصیات میں سے قرار دیا ہے اور اسے نہایت عظیم صفت شار کیا ہے۔

اس کی وضاحت سے ہے کہ انسان فطر تا ایسا ہے کہ اس کے افعال تعقل کی بناء پر سرز دہوتے ہیں لینی وہ کس کام کے انجام دینے سے پہلے اس کی بابت اپنے تین غور وفکر کرتا ہے اور اس کام میں پائی جانے والی بہتری وفوا کداور مصلحوں کو لموظ خاطر قرار وینے سے پہلے اس کی بابت کا جائزہ لیتا ہے کہ اس کام میں اس کی زندگی کی خاطر قرار ویتا ہے اور پھر اس کی عملی صورت کو مدنظر قرار و سے کر اس بات کا جائزہ لیتا ہے کہ اس کام میں کس قدر انجام دینے یا نہ دینے میں سے کسی صعاوت اور معاشر تی طور پر بہتری و خیر پائی جاتی ہے، تب کہیں اس کام میں کس قدر انجام دینے یا نہ دینے میں سے کسی جانب کا فیصلہ کرتا ہے۔

اس فطری روش واسلوب کی بناء پر جب انسان تظروتعقل کاعمل انجام دیتا ہے اور اس کامطمع نظر صرف اور صرف و حقیق فائدہ ومصلحت ہوتی ہے جواس کی سعادت کو یکنی بنائے اس کے علاوہ وہ کسی چیز کوخا طریش نہیں لا تا تو اس کے دیگر عملی اقد امات فکری سکون واطمینان اور عدم اضطراب کے حامل ہوتے ہیں اور وہ کسی ذہنی خلفشا راور غیر بھینی و متزلزل صورت و کیفیت سے دوجا رنہیں ہوتا۔

اس کے برعکس جو محض اس نظری روش واسلوب عمل کا لحاظ کے بغیر کوئی اقد ام کرے بلکہ مادیات کی پہتی میں گرخوا ہشات نفس کی پیروی کرتے ہوئے کسی امر کی بابت غور وفکر کرنے گئے تو وہ ہر مرحلہ میں غلافہنی واشتہا ہا اور حقیقت حال سے خفلت کا شکار ہوگا کیونکہ اس کی لوح خیال پر جو موہوم صور تیں نفش ہو چکی ہیں اور اس کے افکار وعزائم میں جو دلفریب و پر کشش امور دخیل ہوگئے ہیں اس کے نتیجہ میں بھی تو وہ صحح و درست معیاروں اور اصولوں سے انحراف کی راہ اختیار کر لیتا ہے اور بھی اچر موارا دہ میں تر دو وغیر بیتی صورت حال کا شکار ہو کر فیصلہ کرنے کی قوت سے محروم ہوجاتا ہے کہ پھر سے اور بھی اور شوار ہوں کے دلدل میں پھنس جاتا ہے۔

لین جوش الله تعالی پرایمان رکھتا ہو وہ ایسے مضبوط و متحکم سہارے سے وابستہ ہوتا ہے جس میں کوئی تزائر ل و عدم استحکام قابل تصور نہیں ، اور کوئی اس قوی ستون کو منہدم نہیں کرسکتا ، ایسافخض اپنے تمام امور کوا یسے معارف حقہ پر استوار کرتا ہے جن میں شک وغیر نیٹنی کی کوئی مخبائش نہیں پائی جاتی اور اپنے اعمال میں ایسی روش اختیار کرتا ہے کہ صحح و کامل طور پر فرائض النہیے کی اوا کیگی کا یفین حاصل ہو جائے ، وہ کسی چیز کا اختیار و مقدر اپنے ہاتھ میں نہیں جمتنا لبندا کسی شے کے تلف و صائح ہو جانے کاخوف اسے لاحق نہیں ہوتا اور نہ کسی چیز کے فقد ان و محرومی سے ممکنین و پریشان ہوتا ہے اور نہ ہی اس کے ضائع ہو جانے کاخوف اسے لاحق نہیں ہوتا اور نہ کسی چیز کے فقد ان و محرومی سے ممکنین و پریشان ہوتا ہے اور نہ ہی اس کے خیر و شرکی تشخیص و تمیز میں اضطراب کا شکار ہوتا ہے جبکہ غیر مومن کہ جس کا کوئی و لی و حاکم اور سر پرست نہیں ہوتا جو اس کے امور کی و مدد اربوتا ہے اور اس کے خیر و شرکی ہا ذکشت خود اس کی طرف ہوتی ہے ، ہر طرح کے باطل افکار کی ظامتیں اس پر چھا جاتی ہیں اور ہر طرف سے گونا گوں تاریکی اس پر جما جاتی ہیں اور ہر طرف سے گونا گوں تاریکی اس کی خود و مدد اربوتا ہے اور اس کے خیر و شرکی ہا ذکشت حملہ کر و ہیں ہوتی ہیں امور کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداو تیو عالم نے ارشا دفر مایا ہے (آیا ہے مبار کہ ملاحقہ ہول) : اس کو تھیر لیتی ہیں ۔ انہی امور کی طرف اشارہ کرتے ہوئے خداو تیو عالم نے ارشا دفر مایا ہے (آیا ہے مبار کہ ملاحقہ ہول) :

سوره آلعمران ، آیت ۲۸:

مبيل سين حيرراباد، سنده، پاكستان

ن وَاللهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِيْنَ "
 (اورالله مونين كاولى وسر برست ہے)

سوره محمر، آیت اا:

" ذٰلِكَ بِاَ نَّا اللَّهَ مَوْلَى اللَّهِ بَيْنَ امْنُوْا وَ أَنَّ الْكُفِرِ بَيْنَ لَا مَوْلَى لَهُمْ"
 ( بياس لئے ہے كہ الله ان لوگوں كا مولا ہے جوا كيان لائے اور جوكا فريس ان كاكوئى مولائيس )
 سور و بقر ہ ، آيت ہے 24:

٥ " اَللَّهُ وَلِّ اللَّهِ مِن اللَّهُ وَلِي اللَّهُ اللَّهُ وَ اللَّهِ مَن الطَّلُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهِ مَن اللَّهُ وَمِ اللَّهُ وَمِن اللَّهُ وَمِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي وَاللَّذِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّذِي وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّذِي وَاللَّذِي وَاللَّذِي وَالْمُوالِمُ وَاللَّذِي وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَالْمُوالِمُ وَاللْمُولِمُ وَالْمُوالِمُولِمُ وَاللَّذُا وَالْمُولِمُ وَاللَّذِي وَاللَّذِي وَالْمُولِمُ وَاللْمُولِمُ وَاللَّ

(الله ولی ہے ان لوگوں کا جوابیان لائے ، و وانہیں ظلمتوں سے نکال کرنور کی طرف لے آتا ہے اور جولوگ کا فر ہیں ان کے اولیاء طاغوت ہیں جوانہیں نور سے دور کر کےظلمتوں میں ڈال دیتے ہیں )

موره اعراف،<sup>۴</sup>یت ۲۷:

٥ "إِنَّاجَعَلْنَا الشَّيْطِيْنَ اَوْلِيَا عَلِلَنِ بَيْنَ لَا يُوْمِنُونَ"
 ( م نے شیطانوں کوان لوگوں کے لئے اولیاء قرار دیا ہے جو، یمان نہیں لاتے )

سوره آلعمران ، آیت ۵ ۱۷:

0 "ذٰلِكُمُ الشَّيْطِنُ يُخَوِّفُ اَوْلِيَا ءَهُ"

(بیشیطان ہی ہے جواپے اولیاء کوخوف میں مبتلار کھتاہے)

سوره بقره ، آیت ۲۶۸:

O "اَلشَّيْطنُ يَعِدُ كُمُ الْفَقْرَو يَا مُرُكُمُ بِالْفَحْشَاءِ وَاللَّهُ يَعِدُ كُمْ مَّغْفِرَةً"

(شیطان تم سے نقرو نا داری کا وعدہ کرتا ہے اور برائی کا حکم دیتا ہے جبکہ اللّٰہ تم سے مغفرت و بخشش کا وعدہ کرتا ہے ) سورہ نساء، آیت ۱۲۲:

٥ "وَمَنْ يَتَّخِذِ الشَّيْطَنَ وَلِيَّا مِّنْ دُونِ اللهِ فَقَلُ خَسِرَ خُسْرَانًا مَّبِينًا أَهُ يَعِدُهُمُ وَيُنَيِّهُمُ وَمَا يَعِدُهُمُ الشَّيْطِنُ إِلَّا غُرُورًا ..... وَعُدَاللهِ حَقًا وَمَنْ اَصْدَقُ مِنَ اللهِ قِيلًا "

(جوفخص شیطان کو دوست و ولی قرار دے اور الله کے علاوہ کسی پرائیان لائے تو وہ سخت نقصان کا شکار ہوا، وہ (شیطان) ایسے لوگوں کو وعدوں اور امیدوں میں مصروف رکھتا ہے اور شیطان انہیں سوائے دھو کہ کے کوئی وعدہ نہیں کرتا ..... الله کا وعدہ حق ہے اورکون ہے جواللہ سے زیاوہ مچی بات کرتا ہو؟)

سوره يونس ، آيت ۲۲:

٥ "أَلا إِنَّ أَوْلِيماً عَاللهِ لاخْوَثْ عَلَيْهِمْ وَلاهُمْ يَحْزَنُونَ"

(یا در کھو کہ الله کے اولیاء پر کوئی خوف طاری ہوتا ہے اور نہ و ممکین ہوتے ہیں)

ان آیات میں ہرطرح کا خوف وحزن اور اضطراب وغرور ، کفر کا حصہ ومقدر جبکہ اس کے برعکس صفات کو ایمان سے مربوط قرار دیا گیا ہے۔

موره انعام ، آیت ۱۲۲:

٥ "أَوَمَنُ كَانَمَ يْتَاقَا حْيَدْنَهُ وَجَعَلْنَالَهُ نُوْرًا يَّنْشِى بِهِ فِى الثَّاسِ كَمَنَ مَّثَلُهُ فِى الظُّلُتِ لَيْسَ
 بِخَارِجٍ مِّنْهَا"

( کیا جو محض مردہ تھا پھرہم نے اسے زندہ کیااوراس کے لئے نورمقرر کیا جس کے ذریعے وہ لوگوں میں چاتا پھرتا ہےوہ اس محض کی مانندہے جواند چیروں میں ہے کہ ان سے ہرگز پاہر نہ آئے گا؟)

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ کا فر کامخبوط الحال و پریثان ومضطرب اور راہ وروش زندگی میں بھٹکا ہوا، مارا

مارا پھرنا دراصل اس وجہ سے ہے کہ وہ ظلمتوں کی پہتی میں گرا ہوا ہے اور اسے پکھنظر نہیں آتالیکن مومن کونور خداوندی حاصل ہے اور دہ اس کے ذریعے راستہ ویکھتا ہے اور اس کے ذریعے خیر وشرکا ادراک کرتا ہے کیونکہ خداوند عالم نے اسے کا فر کے ساتھ مشترک حیات کے علاوہ ایک نئی حیات عطافر مائی ہے اور وہ نئی حیات اس نورسے وابستہ ہے جس کے ذریعے وہ روشن حاصل کر کے راستہ کا تعین وادراک اور خیر وشرکی تمیز کرتا ہے چنا نچہ اس معنی ومنہوم کودرج ذیل آیت مبارکہ میں جو کی حیات ہیں:

موره حدید، آیت ۲۸:

٥ "يَا يُنِهَا الَّذِينَ امَنُوااتَّقُوااللهَ وَامِنُوابِرَسُولِهِ يُؤُتِكُمْ كِفُكَيْنِ مِن مَّ حَبَرَ ا وَيَجُعَلَ تَكُمْ نُومًا تَشُونَ بِهِ وَيَغْفِرُ لَكُمْ "

(اے اہل ایمان! تقوائے الّی اختیار کرو اور اس کے رسول پر ایمان لاؤ، وہ تنہیں اپنی رحمت سے دوجھے عطا کرےگا اور تنہارے لئے نورمقرر کرےگا جس کے ذریعے تم راستہ چلوگے اور وہ تنہارے گناہ معاف کرےگا)

پهرارشا دخداوندی بوا:

سوره مجا دله، آيت ۲:

٥ "لَاتَجِدُقَوْمًا تُيُوْمِنُونَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْإَخِرِيُو آدُّوْنَ مَنْ حَآدًاللهَ وَ رَسُولَهُ وَلَوُ كَالنَّوَ الْبَآءَ هُمُ
 اَوْ اَبْنَآ ءَهُمُ اَوْ إِخْوانَهُمُ اَوْعَشِيْرَتَهُمُ الْولْلِك كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الْإِيْمَانَ وَ اَيَّدَهُمْ بِرُوجٍ مِنْهُ"

(ثم نہیں پاؤ گے ایسے لوگوں کو جواللہ اور قیامت کے دن پر ایمان رکھتے ہوں کہ دہ اللہ اوراس کے رسول کے دشمنوں سے دوستی کریں خواہ وہ ان کے آباء واجدا دیا ان کی اولا دیا ان کے بھائی یارشتہ دار دقوم وقبیلہ کے افراد ہی کیوں نہ ہوں ، ایسے لوگوں کے دلوں میں خدانے ایمان کوفقش کردیا ہے اور اپنی روح کے ذریعے ان کی تائید کی ہے )

اس آیت سے اس مطلب کا جموت ملتا ہے کہ اس طرح کی زندگی کا سرچشمہ کیفن ،روح خداوندی ہے اور اس کا لازمی اثر ونتیجہ ایمان کے ساتھ پختہ وابنتگی اور اس (ایمان) کا دل و جان میں استقر اروپوئٹی ہے، بنا برایں وہ اہل ایمان روح خداوندی کی تائید سے بہرہ مند ہیں اور روح خداوندی سے بہرہ مندی کا بنیا دی سبب ان کے دلوں میں ایمان کا استقر اروکامل پوئٹگی ہے، اس کا نتیجہ ایک نئی زندگی سے بہرہ مندی ہے جودل کی دنیا میں اپنی نورانی تا ثیر قائم کرتی ہے اور نوران کی راوحیات میں روشنی بھیرتا ہے۔

بهرحال بية يت مباركه .... جيها كدة پ ملاحظه كرتے بين ... ورج ذيل آيت سے قريب الانطباق اور مم آ مرك ہے:

سوره فتح ، آیت ۴:

" هُوَالَّنِى َٓ اَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ فِى قُلُوْبِ الْمُؤْمِنِيْنَ لِيَزُدَادُوۤ الِيُسَانَامَّعَ إِيْسَانِهِم ۖ وَيِلْهِجُنُوْدُ السَّلُوْتِ وَالْاَثَى صُوْعَ كَانَ اللَّهُ عَلِيْسًا حَكِيْسًا"

(وہ خدا ہی ہے جس نے مومنین کے دلوں میں'' سکینہ'' (سکون وحقیقی اطمینان) نازل کیا ہے تا کہ وہ اپنے ایمان کے ساتھ ایک اورا بمان کا اضافہ پالیس اور آسانوں اور زمین میں خدا کے خاص کشکر موجود ہیں ، اور الله علم وحکمت کی وسیع بلندیوں والا ہے )

اس آیت میں لفظ "سین سورہ مجاولہ کی آیت میں لفظ" روح" سے انطبا تی حیثیت کا حامل ہے اوراس آیت میں انظان کو ایک نیان کو ایک انگر کے جائے" میں "ایمان کا اضافہ" (لیکڈواڈو آلیک اُلگا کے ایک اور انطباق کی حالے " میں ایمان کو اور انطباق کی تائید سورہ کی اور انظباق کی تائید سورہ کی تائید سورہ کو اللہ کی تائید سے اور انظام کے ایس جبکہ دیگر آیات مبارکہ سے تا بہ تا ہے کہ قرآن مجد میں طائکہ اور روح کو انظر ضداسے تجیرکیا حمیا ہے۔

سوره فتح ، آیت ۲۷:

٥ "فَانْزَلَاللّٰهُ سَكِينْتَهُ عَلَى مَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ وَٱلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوٰى وَكَالْنَوْ الحَقَّ بِهَا وَاهْلَهَا"

( پھرخداوندِ عالم نے اپنے رسول اورموثنین پر' سکینت'' کونا زل کیا اورکلمہ 'حق وتقو کی کوان کے دلوں پرنقش کردیا کہوہ یقینا اس کے اہل وحقدار تھے )

سور ه توبه، آیت ۹ سم:

O "فَٱنْزَلَاللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيَّدَهُ بِجُنُودٍ لَّمْتَرَوْهَا"

( پھر خدانے اس پر'' سکینت'' کونازل کیا اور اس کی تا ئیدی ان لشکروں کے ساتھ جن کوتم نے نہیں دیکھا)

ندگورہ بالا مطالب سے بیدا مرواضح ہوتا ہے کہ عین ممکن ہے کلام البی سے بیسمجھا جائے کہ آیت میں'' سیکن' سے روح البی یا اس کا سبب مراو ہے بینی وہ خدائی امر مراو ہے جوسکونِ قلب، اطمینان وثبات نفس اور قوت دل کا موجب ہے، اس امکانی پہلو کی بناء پر کلام کی اپنے ظاہری معنی سے عدم مطابقت یا اس کے دائرہ سے باہر ہوجانے کی صورت بھی پیدائہیں ہوگی اور لفظ'' سیکن'' جس کا ظاہری معنی سکون قلب اور ثبات واستقر ارنفس ہے اسے روح البی کے معنی میں استعمال کرنے ہوگی اور لفظ'' سیکنڈ'' جس کا ظاہری معنی سکون قلب اور ثبات واستقر ارنفس ہے اسے روح البی کے معنی میں استعمال کرنے

سے خلا ہری معنی سے منا فات نہیں ہوگی بلکہ اس معنی میں ان روایات کی تو جیہ و تا ویل موز وں ہوگی جوعنقریب ذکر کی جا کیں گی ۔

#### آل مویٰ وآل بارون کا تر که

O "وَبَقِيَّةُ قُمِّتَاتَوَكَ الْمُوْسَى وَالْ هَرُونَ تَحْمِلُهُ الْمَلَيِّكَةُ "
(اوراس مِن آل موى اور آل بارون كى الرك كابا قيما نده ہے، اسے فرضتے اٹھائے ہوئے ہیں )

اس آیت مبارکہ میں لفظ' آل' وکر ہوا ہے، اس سے کسی فخض کے اہل خانہ میں سے مخصوص افراد مراد ہوتے ہیں اور اگر میل لفظ' آل موکٰ''اور ہیں اور اگر مید لفظ مطلق اور کسی قید وشرط سے خالی ہوتو اس میں خود وہ فخض بھی شامل ہوتا ہے، یہاں لفظ' آل موکٰ''اور '' آل معارون'' سے وہ خود اور ان کے اہل خانہ میں سے مخصوص افراد مراد ہیں،

جله "تَحْيِلُهُ الْمَلْيِكَةُ" (ادبى حواله ع) آيت من فركور لفظ" التابوت" كاجمله حاليه ب

اور جمله ' إِنَّ فِي ذُلِكَ لَا يَدَّنَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ مُّوْمِنِيْنَ ''آيت مباركه كابتدائى جمله كسياق كى ما نداس امركى دليل ہے كہ بنى اسرائيل نے اپنے نبى سے بوچھا كه آپ كاس بيان كه ' إِنَّ اللّهَ قَدْ لَهُ عَلَالُوْتَ مَلِكًا'' (خدا نے تمہارے لئے طالوت كو با دشاہ بناكر بھيجا ہے ) كے مح اور امروا قعم كے مطابق ہونے كاكيا جوت ہے؟ تواس كے جواب ميں انہوں نے كہا كه اس تابوت ميں تمہارے لئے جوت اور نشانى موجود ہے بشرطيكم تم ايمان لانے والے بنو۔

## نبرك يانى كوزر يعامتان

O '' فَلَمَّافَصَلَ طَالُوْتُ بِالْجُنُوْدِ لَقَالَ إِنَّ اللَّهَ مُنتَلِيْكُمْ بِنَهَدِ .....'' (پس جب طالوت البِ للكرول كساته با برلكا تواس نے كہا كمالله ايك نبرك در يعتمها را امتحان لين والا ہے) لفظ'' فصل''، یہاں مکانی جدائی (فاصلہ ) کے معنی میں ہے جبیہا کہ سورۃ یوسف آیت ۹۵ میں ارشاد خداوندی ہے'' فیلما فصلت العیو'' (جب قافلہ جدا ہو گیا)۔

گاہے بیالفظ'' قطع'' کرنے اور کا شنے لیتی دو چیز وں کوایک دوسرے سے الگ کرنے کے معنی میں استعال ہوتا ہے جبیبا کہ خداوندعالم کاارشادگرا می ہے:

سوره انعام ، آیت ۵۷:

0 "وَهُوَخَيْرُالْفُصِلِيْنَ"

(وه بہترین جدا کرنے والا ہے .... جن و باطل کوایک دوسرے سے الگ کرنے والا ہے .....)

بہرحال بیلفظ'' لا زم'' اور'' متعدی'' دونو ںصورتوں میں استعال ہوتا ہے ( لا زم کی مثال سور ہ یوسف کی ندکور ہ آیت اور متعدی کی مثال سور ۂ انعام کی ندکر رہ بالا آیت ہے )

'' جند'' کامتی کسی چیز کا انبوہ ہے، نظر کو'' جند'' سے موسوم کرنے کی وجہ بھی یہی ہے کہ اس میں افراد مجتمع وا کشے
اور متراکم ہوتے ہیں ۔۔۔ ایک دوسرے سے پیوستہ اور جڑے ہوئے ہوئے ہیں ۔۔۔ ، آیت مبارکہ میں جمع کا صیغہ'' جنود''
ذکر ہوا ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ بنی اسرائیل کے افراد کی کثر تہ غیر معمولی تھی اور انہیں جم غفیر کی بنیاد پر'' جنود'' سے
تجبیر کیا گیا جبکہ ای آ یت میں ان کے موشین کی تعداد کو گیل ذکر کیا گیا ہے کہ وہ نہر عبور کرنے اور لوگوں کے متفرق ومنتشر ہو
جانے کے بعد بہت کم باتی رہ گئے تھے ۔۔۔ اس کے باوجود جموعی طور پر لفظ'' جنود'' ذکر کیا گیا' اس طرح کی تجبیر بعد والی
جانے کے بعد بہت کم باتی رہ گئے تھے ۔۔۔ اس کے باوجود جموعی طور پر لفظ'' جنود' ذکر کیا گیا' اس طرح کی تجبیر بعد والی
جانے کے بعد بہت کم باتی رہ گئے تھے ۔۔۔ اس کے باوجود تھائی ہے: 'وَلَسَّابَرَذُوْ الْبِجَالُوْتَ وَجُنُوْ دِحٖ ' (اور جب وہ لکے
جانوت اور اس کے لفکر کے مقابلہ ہیں!)۔

بہرحال بن اسرائیل کے اس پورے تذکرہ میں ان کے عملی نشیب وفراز اور عہد گئی کی واستان کو تخصوص انداز میں ذکر کیا گیا ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ انہوں نے اپنے نبی سے حاکم مقرر کرنے کا مطالبہ کیا اور پختہ عہد کیا تو وہ غیر معمولی کوت وفا داری وفر ماں برداری کریں گے اور ہرگز اس کی نافر مانی نہ کریں گے، جب انہوں نے بیٹ عہد کیا تو وہ غیر معمولی کوت رکھتے تھے یہاں تک کہ جنگ سے روگر دانی کرنے کے باوجود باتی ماندہ افراد اس قدر زیادہ تھے کہ انہیں '' جنو و' وکشکروں ) سے تعبیر کیا گیا یعنی جن افراد کو' قلیل'' کہا گیا وہ بھی تعداد میں کی لشکر تھے اور پھران میں سے بھی متعدد افراد نہر (لشکروں ) سے تعبیر کیا گیا یعنی جن افراد کو' قلیل'' کہا گیا وہ بھی تعداد میں کی لشکر تھے اور پھران میں ناکام ہوگئی ، در انہوں نے ممنوعہ پانی پی لیا جس کے بعد ایمان والوں کی تعداد مزید کم ہوگئی کے مورت پیدا ہوگئی بہاں تک کہ پختہ ایمان والوں کی تعداد میں کیونکہ ان کے در میان یا جس عدم اعتاد اور نفاق و دور گئی کی صورت پیدا ہوگئی بہاں تک کہ پختہ ایمان والوں کی تعداد میں خاطر خواہ کی آئی اور وہ گئی اور وہ گئی اور انہی نہایت کم تعداد والوں کوخدائی نھرت و مد د حاصل ہوئی ، انہیں خاطر خواہ کی آئی اور وہ گئی اور وہ گئی وہ دور گئی کی صورت بیدا ہوگئی بہاں تک کہ پختہ ایمان والوں کی نہیں خاطر خواہ کی آئی اور وہ گئی آئی اور وہ گئی اور وہ گئی اور انہی نہایت کم تعداد والوں کوخدائی نھرت و مد د حاصل ہوئی ، انہیں خاطر خواہ کی آئی اور وہ گئی تو دور گئی کو اور انہی نہایت کم تعداد والوں کوخدائی نھرت و مد د حاصل ہوئی ، انہیں

یہ اعزاز ان کے ایمان اور اپنے سے کہیں زیادہ تعدادوالے دشمن (لشکرطالوت) کے مظالم پرصبر کرنے کی وجہ سے حاصل ہوا،

آیت مبارکه میں جوالفاظ ذکر ہوئے ہیں ان کالفظی ترجمہ ہیہ:

"اللبعلاء": المخان وآزمائش (إنَّ اللهُ مُبْتَلِيكُمْ)

"النهر": بهت زياده بني والاياني (بنهر)

"الاغتراف"، "المغرف": كى چيزكولين ك ليّ استاهانا، چنانچ كها جات خوف الماء غرفة واغترف غرفة واغترف غرفة واغترف غرفة واغترف غرفة اذا رفعه ليتنا وله ويشر به" يين جبكو كي فض يانى كوا تاكداس يي تواس وتت لفظ "خوف" اور"اغتراف" استعال كياجا تاب، اس سراد يين ك لئع چلويس يانى بحرنا ب-

#### ایک ا د بی وعلمی نکته

آیت مبارکہ میں '' الل من اغترف غرفۃ '' (گرجوض ایک چلوجر پانی لے لے) کے الفاظ کے ذریعے مطلق الشرب یعنی پینے کے اصل عمل سے استثناء اس امرکی ولیل ہے کہ پانی پینے کی مخصوص صورت سے نہی کی گئی تھی ' فاہر الکلام اس بات کا متقاضی ہے کہ آیت اس طرح ہوتی: '' فَمَنْ شَرِبَ وِنْدُهُ فَلَيْسَ وِنِیْ اُو مَنْ لَّمْ يَنْظُعَهُ وُ فَانَّهُ وَمِنْ ' وَ مَنْ لَّمْ يَنْظُعَهُ وُ فَانَّهُ وَمِنْ الله وَ جُھے سے نہ ہوگا سوائے اس کے کہ جس نے اسپنے ہاتھ سے چلوجر پانی لے لیا اور جس نے اس سے نہ یا وہ مجھ سے نہ ہوگا سوائے اس کے کہ جس نے اسپنے ہاتھ سے چلوجر پانی لے لیا اور جس نے اس سے نہ یا تھ سے ہوگا ) جبکہ آیت کے الفاظ یوں ہیں: ''وَ مَنْ لَمْ يَشِطُعَهُ وُ فَانَّهُ وَمِنْ ' (اور جس نے اس سے کلام کامنی سراسر بدل جا تا ہے کیونکہ اگر سے ہے ) تو یہاں شرب یعنی پیٹے کی بجائے طعم یعنی کا لفظ ذکر ہوا ہے اس سے کلام کامنی سراسر بدل جا تا ہے کیونکہ اگر اور اس جس سے چندافرا و نے ممنوعہ پانی پیا تو وہ اس سے جدا ہو گئے اور پھران میں سے جولوگ برنہیں ہوئے وہ ان جدا ہو نے اور اس میں سے جولوگ برنہیں ہوئے وہ ان جدا ہو نے والوں سے جدا ہو گئے والوں کی میں کرونر میں بروار نہ قبا ہری طور ہون کے ساتھ تھا ہری کو ویکھیں تو معلوم ہوتا ہے کہ طالوت کا سارالشکراس کا ہم فکروفر ماں بروار نہ قبا ہری طور براس کی ساتھ تھے اور ان کی باطنی عقید سے ابھی تک واضح و آشکا و شکار نہوئی تھی بیرونکاروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو لینے نہو گئے تر نہایا آیا جوان کے راست میں آئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکاروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو لینے نہرے ذریع آئے نہایا آیا جوان کے راست میں آئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکاروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو لینے نہوں کے دور کیا تو کہ ان کے راست میں آئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکاروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو لینے نہوں گئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکاروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو گئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو گئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو گئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکروں اور فاہری طور بران کے ساتھ ہو گئی تاکہ طالوت کے حقیق بیرونکروں اور فاہری کو رکھ کے ساتھ ہو گئی کی کو ساتھ ہو گئی کے

والوں کی پیچان ہوجائے چنا نچہ اپیا ہی ہوا کہ اس نہر کے ذریعے جب ان کی آ زبائش ہوئی تو واضح ہوگیا کہ طالوت کے ساتھ حقیق متی میں کون سے افراد ہیں اور ان سے مخرف کون ہیں ، تو جنہوں نے نہرسے پانی پیاوہ حقیقت ہیں ان کے ساتھ نہ نہ ہوا ہے اور جنہوں نے نہ پیاوہ حقیق متی میں اور باطنی طور پر ان کے ساتھ تھے ، بنا ہرایں جملہ استثنائی یعن 'المیا مین اغیر فحو فقہ بیدہ '' سے بینیں سجما جاتا کہ تیسرا کروہ (سیر شہونے والے اور ان کے قرابود پر جملہ ذکر ہوتا (المیا مین اغیر فعو فقہ بیدہ '' سے بینیں سجما جاتا کہ تیسرا گروہ (سیر شہونے والے اور ان کے قرابود پر جملہ ذکر ہوتا (المیا مین اغیر و فعو فقہ بیدہ ) لیکن دوجملوں (فَکَنْ شَرِبَ مِنْ اُنْ کُلِیسَ مِنْ ہُنْ کُلِیسَ مِنْ تُنْ کُر مَنْ لَمْ یَطْعَمْ اُنْ فَالْکَ مُنْ مُنْ کُر مُنْ اللہ میں افراد کا گروہ کہ جنہوں نے منوصنہ سے پانی پیا اور وہ طالوت سے نہیں کرنے سے دوگر وہوں کا تعین ہوتا ہے۔ ایک ان افراد کا گروہ کہ جنہوں نے منوصنہ سے پانی پیا اور وہ طالوت سے نہیں مینی ان سے وابستہ اور حقیق منی وہ طالوت سے جیں لیخی ان سے وابستہ اور حقیق منی من من ان کا پیروکا روفر ما نبر دار ہے اور بیا مرواضح ہے کہ ''المیا مین اغیر و فقہ بیدہ '' کے ذریعے جس گروہ کو میں داخل ہو جائے گا لیعنی جملہ استثنائیہ سے خارج کیا گیا ہے وہ صرف مورد نظر گروہ سے خارج ہوگا نہ یہ کہ دوسرے گروہ ہیں داخل ہو بات کا ایمی ہوتا ، اور اس سے سے مستئی منہ کے دائرہ سے خارج ہوتا ہا بہ بوتا ، اور اس سے سے مستئی منہ کے دائرہ سے خارج ہوتا خارج میں داخل و شامل ہونا خابت نہیں ہوتا ، اور اس سے سے مشتئی منہ کے دائرہ سے خارج ہوتا خاب کہ آ بیت میں تین طرح کے گروہ فیکورہوں:

ا یک وہ گروہ جوطالوت سے نہیں لینی جنہوں نے نہرسے پانی پیا، دوسرا وہ گروہ جوطالوت سے ہے لینی جنہوں نے نہرسے پانی چکھا، اور تیسراوہ گروہ جس نے اغتراف کیا (چلو بحر پانی پیا تکرسیر نہ ہوئے)،

بنابرایں جولوگ نہرعبور کرنے کے بعد طالوت کے ساتھ باتی رہ گئے وہ دوطرح کے تھے: ایک وہ جوطالوت سے وابستہ تھے اور دوسرے وہ جو برگانے نہ تھے البنداان کی حالت کا تعین ان کے عملی آٹار سے ہوسکتا ہے کہ اگر وہ صبر کریں اور خدا پر جمروسہ کریں تو ان کا شار طالوت کے ساتھ رہنے والے پختہ اہل ایمان میں ہوگا اور اگر اضطراب و پریشانی کا شوت دیں اور وشمنان خدا کے مقابلہ میں عدم استقامت و بے ثباتی کا مظاہرہ کریں تو دوسرے گروہ لین طالوت سے مخرف افراد میں شامل وشار کئے جا کیں ہے۔

#### طالوت اوراس کے لشکر کا تذکرہ

"فَلَمَّا جَاوَزَ لَا هُوَوَا لَّنِ ثِنَ الْمَنُوا مَعَةُ ....."
 ( پھر جب اس نے اور اس کے ساتھ ایمان والوں نے اسے عبور کر لیا ....)

#### جالوت اوراس کے لینکر سے آمنا سامنا

O ''وَلَمَّالِبَرُزُوْالِجَالُوْتَ وَجُنُودِةِ ......'' (اور جب وه جالوت اوراس كِ لَشَكر كِمقا عِلْمِ مِن نَظِي ....)

لفظ "بسسووز" كامعنى ظهور ( فلا بربونا ) ب- اى مناسبت سے دشمن كے مقابله يس ميدان يس نكلنے ( ظاہر

ہونے ) کو"ہواز" کہاجا تاہے (حبارزہ: ویمن سے آ مناسامنا )۔

" أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا" مِن " الحداغ " كامعنى سانچه مين دُهالنا به ، (سيال مواد كومضوص شكل مين دُها كن ك غرض سے سانچ مين دُالئو افراغ كته بين ) - يهان اس سے مراد خداوند عالم كاان كه دلوں مين صبر كوسانچ مين مواد دُوالئو كافر دلوں كي وسعت كے برابر انہيں بحرنا ہے ، اس مقام پرسيا يك نها بيت كنائي استعاره به (جوكه فعاحت كلام كى عظيم صورت ہے ، كنابي كے ساتھ استعاره كى بير مثال قرآنى عظمت كى درخشنده و تابنده مثال ہے ) اسى طرح "وَثَنِتُ أَقُدَا صَنَا " مَن قدم ربنا اور فرار نه كرنا ہے "وَثَنِتُ أَقُدَا صَنَا كَا مَن كه خدايا جميں ثابت قدم ركھ اور فرار نه كرنے كا حوصله عطاكر) \_

O ''فَهَزَمُوْهُمْ بِإِذْنِ اللهِ .....''
'' بزم'' كامعنى دوركردينا ب\_ يهال اس سے مرا دوثمن كو به گادينا ب\_

# بقائے نسل انسانی کا خدائی نظام

اُولا دَفْحُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُ مُبِبَعْضٍ ......
 (اورا گرا الله لوگول کوایک دوسرے کے ذریعے ندروکتا .....)

یدایک واضح امر ہے کہ زمین کے فاسد (تباہ و ہرباد) ہونے سے مراداس کے باسیوں کا فاسد ہونا ہے لینی انسانی معاشرہ کا فاسد ہونا ، البتہ اگر معاشرہ کے فاسد ہونے کا معاشرہ کا فاسد ہونا ، البتہ اگر معاشرہ کے فاسد ہونے کا طبعی وقبری نتیجہ کہلائے گانہ ہے کہ بذات خودوہ فاسد ہوئی ، بہر حال بیالمی حقائق میں سے ایک حقیقت ہے جس کی طرف قرآن مجید نے توجہ دلائی ہے ، اس کی وضاحت ہے گہد:

نوع بشر کی سعادت اجماعی ومعاشرتی کمال سے بہرہ مند ہونے اور افراد کے باہمی تعاون کے بغیر ممکن نہیں اور افراد کا باہمی تعاون اس بات پر مخصر ہے کہ معاشرہ میں ایک ایسی اکائی وجود میں آئے جس سے افراد کے درمیان اتحاد و ایگا تکت اور اجماعی وحدت پیرا ہو، اور پھر سب افراد '' ایک جان کئی قالب'' کی طرح ہوجا کیں اور ان کا ہر کام ایک ہی سمت و جہت میں واقع ہو، ان کی اجماعی و صدت عالم ہستی کی و صدت کی ما نند ہو جائے کہ جس میں مختلف و گونا گوں اجزاء و اعضاء پائے جانے کے باو جود ظاہر بظاہر ایک ہی کا نئات دکھائی دیتی ہے اور بیصرف اس بناء پر ہے کہ عالم ہستی کے تمام اعضاء واجزاء باہمی اثر گزاری واثر پذیری کے نتیجہ میں ایک دوسر سے سے وابستہ ہوتے ہیں لینی عالم تکوین پر حکم فر ما نظام کی اصل و اساس اجزاء عالم کے ایک دوسر سے کے ساتھ عملی ربط و وابستگی پر قائم ہے کہ اگر ان اجزاء کے تکوی ہی اسباب کے درمیان ایک دوسر سے سے و جودی وابستگی و پویتگی کے ساتھ ایک دوسر سے پر غلبہ پانے اور مغلوب کا دفاع کرنے کا مخصوص وجودی سلسلہ قائم نہ ہوتا تو بیا لم اس طرح باہمی ارتباط کا حامل نہ ہوتا بلکہ ہر سبب اپنی نہایت محدود مملد اری کے ساتھ اپنی وجودی سفر طے کرتا ور پھر کا نئات کا وسیح نظام افراد کی اجماعی صلاحیتوں سے بہرہ مند ہونے نے محروم ہوجا تا جس کا نتے اس کے ارتقائی عمل کے رک جانے تک محدود نہ ہوتا بلکہ اس کا وجودی سلسلہ ہی تباہ ہوجا تا اور وجودی اسباب کی عدم عملد اری کے باعث عالم ہستی کا دھر من تختہ ہوجا تا ، یہی حال انسانی محاشرہ کا ہے کہ اس کا نظام افراد کے باجمی ربط و پویتگی کے ساتھ کے باعث عالم ہستی کا دھر من تختہ ہوجا تا ، یہی حال انسانی محاشرہ کا ہے کہ اس کا نظام افراد کے باجمی ربط و پویتگی کے ساتھ ساتھ

بہرحال سے موضوع بعینہ ای موضوع کی دوسری صورت ہے جس کا تذکرہ و بحث ہم پہلے کر چکے ہیں اور اس کی بہرحال سے موضوع بعینہ ای موضوع کی دوسروں بابت وضاحت کے ساتھ بیان کیا جاچکا ہے کہ انسانی معاشرہ کی تشکیل کی اصل بنیا دانسانی فطرت کی بہلی کڑی یعنی دوسروں سے استفادہ کرنا ہے اور اس کی دوسری کڑی باہمی تعاون وتدن ہے کہ جس کی حیثیت ٹانوی ہے، اس سلسلہ میں تفصیلی تذکرہ

اى سورة مباركه كي تت ٢١٣ "كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً " كَيْقير من بوچكا بـ

در حقیقت' دفع وغلب' (ایک دوسرے پر برتری وغلبہ پانے کی کوشش اور خود کو نقصان و مغلوبیت سے بچانے کا علی اقدام) ان اعمال میں سے ہے جوانیاتی معاشرہ کے تمام امور میں پائے جاتے ہیں اور اس کی اصل حقیقت ہیں ہے کہ انسان ایک طرف تو بیے جا بتا ہے کہ دو دو ورس چر کا بھی ارادہ کر سے اسے بر ممکن صورت میں دوسروں پر مسلط کردے اور دوسری طرف رکہ جو چیز اس کی اس خواہش وارادہ میں مانع ورکا و ب ہواسے ختم کردے اور اس کا راستہ روک لے (استحرآن ان طرف رکہ جو چیز اس کی اس خواہش وارادہ میں مانع ورکا و ب ہواسے ختم کردے اور اس کا راستہ روک لے (استحرآن ان استحراد کیا گیا ہے بتا ہے اور معاشر تی زندگی کے بر شعبہ میں پایا جاتا ہے اور معاشر تی زندگی کے بر شعبہ میں ہی میں ان خواہش بیٹ خواہش ہی ہی بیٹ خواہ جگل ہو یا صلح ، شدت وقتی ہو یا نری و آسائش اور راحت و آرام ہو یا تکلیف و ہے آرائی، برحال میں '' دفع وغلب'' کا عمل جاری رہتا ہے اور معاشرہ کے بر طبقہ وگروہ کے افراد کے درمیان پایا جاتا ہے ، البتہ انسان شعوری طور پر اس وقت اس کی طرف متوجہ وہلتفت ہوتا ہے جب خوواس حالت سے دوچار ہواور کوئی شخص اس کے حقق تی پر ڈاکہ ڈالنے اور اس کے اراوہ کی بخیل میں مانع ہوتو اس وقت وہ اسپنے حق کی راہ میں حاک شخص کی کوشش کر سے بیاس کی نفسانی خواہشوں و چاہتوں کے پورا ہونے میں مانع ہوتو اس وقت وہ اسپنے حق کی راہ میں حاک شخص کی کوشش کر سے بیاس کی نفسانی خواہش کی مختل میں مانع ہوتو اس وقت وہ اسپنے حق کی راہ میں حال شخص میں میں جو دو چوری تو ان کی باتی ہوتی اس کی اس اختیائی اقدام کی مختلف صورتیں ہیں جن میں سے جن میں شرحی وضعف پایا جاتا ہے اور جنگ و قبال بھی اس کے بعض مراتب میں سے جن میں شدت پائی جاتی ہے اور بحث و قبال بھی اس کے بعض مراتب میں سے جن میں شدت پائی جاتی ہا تھا کہ دو قبال بھی اس کے بعض مراتب میں سے جن میں شدت پائی جاتی ہا ہی بیا ہوتا ہے اور جن ہیں ہیں ہوتی ہوتوں ہیں کے بعض مراتب میں سے جن میں شدت پائی جاتی ہوتوں ہی کی دو آل کی جات ہیں ہوتوں ہیں ہوتوں ہیں کے بعض مراتب میں سے جن میں شدت پائی جاتی ہی ہوتا ہے ، دو باتی ہوتوں ہی کی دو آل کی ہوتوں ہیں کے بعض مراتب میں ۔ دو سے دو بیات میں مورک کی ہوتوں ہوتوں

اس مقام پریئلتہ بھی قابل توجہ ہے کہ ہم اس امر سے بھی آگاہ ہیں کہ بین قابل انکار حقیقت لینی دفع وغلبہ کا ممل انسانی فطرت کے ان اصولوں میں سے ایک ہے جو کسی خاص و معین مورد سے مخصوص نہیں بلکہ اس کا تعلق اصل فطرت سے ہائی وجہ سے جائز و ناجائز تمام حقوق کی بابت انسان اسے اپنا تا ہے لینی خواہ عدل و انساف پر بمنی ہو یاظلم و نا انسانی پر، حقیق حق سے مر بوط ہو یا فرضی و خیالی حق سے تعلق رکھتا ہو، ہر صورت میں انسان اسے اختیار کرتا ہے، اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ اگر یہ اصل انسانی فطرت کا مسلم و نا قابل انکار اصول نہ ہوتا تو کوئی مخص اسے اپناہی نہ سکتا، نہ جائز حق کی بابت اور نہ ناجائز حق کی بابت اور نہ ناجائز حق کی بابت، کی بھی صورت میں انسان اسے اختیار نہ کرسکتا، کیونکہ انسان کے تمام اعمال ..... جیسا کہ پہلے اس کی بابت و کرکیا جا چکا ہے .... اس کی فطرت سے نبست رکھتے ہیں اور ان کا استفاد فطرت کی طرف ہوتا ہے کہ اگر ایسا نہ ہوتا اور مومن و کو و ممکن نہ ہوتا۔

يمى فطرى خصوصيت ہے كہ جس سے انسان معاشرہ كى تفكيل ميں استفاده كرتا ہے چنانچہ اسسلم ميں بہلے بيان

ہو چکا ہے، اور جب اس فطری اساس پر معاشرہ تھکیل پا جاتا ہے تو انسان اپنا ارادہ دوسروں پر مسلط کرنے کے لئے دوبارہ
اس سے استفادہ کرتا ہے اور اس کے سہارے جبراً ہراس چیز پر قبضہ جما کراسے اپنی ملکیت میں لاتا ہے جو دوسروں کے
ہاتھوں میں ہوتی ہے اور پھراسی کے ہل ہوتے پراپئی اس چیز پر دوبارہ اپنے مالکا نداختیار کویقینی بناتا ہے جس پر کس نے جبراً
قبضہ کرلیا تھا، اس طرح دہ اس فطری خصوصیت کے ذریعے اس حق کے احیاء کا اقد ام کرتا ہے جولوگوں میں جہالت کی بناء پر
مردہ ہوجاتا ہے اور پھران کی سعادت انہیں لوٹا دیتا ہے، بنا برایں انسان غلبہ و دفاع کی اس فطری خصوصیت واصول سے
معاشرتی زندگی میں زیادہ سے زیادہ استفادہ کرتا ہے بلکہ اپنی ضرورت سے کہیں زیادہ استعال میں لاتا ہے۔

شاید آیت مبارکہ ''وَلَوْ لاَ دُفْعُ اللهِ اللَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ 'لَفَسَدَتِ الْآسُ ضُ '' سے بھی مراد ہوجوہم نے ابھی ذکر کیا ہے، چنا چہ اس احمال کی تائید آیت کے ذیلی جملہ سے ہوتی ہے جس ش خداوندِ عالم کا ارشاد گرامی ہے: ''وَلَكِنَّ اللّٰهَ ذُوْ فَضْلِ عَلَى الْعَلَمِيْنَ '' (ليكن خدا كا نئات برفضل وعنایت كرنے والا ہے)۔

# دیگرمفسرین کی آراء

"وَلَوُلا دَفْحُ اللهِ النَّاسَ ....." كَيْ تَعْير مِين مَعْمرين كرام في" كمعنى كى بابت مُخلَف آراء بيش كى بين ملاحظه بون:

بعض حضرات نے لکھا ہے کہ یہاں'' دفع''سے کافروں کا مومنوں کے ہاتھوں پہپا کیا جانا مراد ہے جیسا کہ آیت مبار کہ کے شان نزول سے بھی اس کا ثبوت ملتا ہے اور اس کی تائید درج ذیل آیت مبار کہ سے بھی ہوتی ہے:

سوره مج ، آيت • ۴:

٥ "وَ لَوْ لَا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضٍ لَهُ لِا مَتْ صَوَامِعُ وَ بِيعٌ وَصَلَوْتُ وَ مَسْجِلُ يُنْ كَرُونِيهَا السُمُ اللهِ """

(اور اگر خدا بعض لوگوں کو دوسر ہے بعض کے ذریعے دفع (مغلوب) نہ کرتا تو دیر، گرہے ،عبادت گا ہیں اور مسجدیں کہ جن میں خدا کے نام کا ذکر ہوتا ہے ویران وتباہ کردیئے جاتے .....)

بیراٹے یوں تو مقرون بہصحت ہے کیکن آیت کے ظاہر سے مطابقت ٹہیں رکھتی کیونکہ آیت مبار کہ میں'' وفع'' کے ذریعے حاصل ہونے والے متیجہ لینی زمین کی بقاء وسلامتی سے مطلق اور دائی بقاء وسلامتی مراد ہے جو کہ معاشرہ کی بقاء و

سلامتی کویقینی بناتی ہے نہ کہ کسی خاص وقت میں حاصل ہونے والی سلامتی مراد ہے جبیبا کہ طالوت کے واقعہ اوراس طرح کے معدود ہے چندوا قعات میں محدود ومخصوص اوقات کے لئے حاصل ہوئی ۔

بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ یہاں'' دفع'' سے مرادیہ ہے کہ خداوند عالم نیک ومتق شخص کی وجہ سے بدکارو فاسق شخص کوعذاب وہلاکت سے بچا تا ہے، چنانچہاس سلسلہ میں فریقین (شیعہ وسنی) کے معتبر حوالوں سے روایات بھی وار دہوئی ہیں جیسا کہ تفسیر جمع البیان اور درمنثور میں جابر سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے کہا:

" قال رسول الله (ص): ان الله يصلح بصلاح الرجل المسلم ولده وولد ولده واهَل دويرته و دويرات حوله ولا يزالون في حفظ الله مادام فيهم "

(حضرت پینجبرخداً نے ارشا دفر مایا: خداوئر عالم ایک نیک مسلمان آ دمی کی وجہ سے اس کی اولا و، اس کی اولا د کی اس کے آس پاس کے آس پاس کے رہنے والوں کو نیک واچھائی کی نعمت سے نواز تا ہے اور جب تک وہ نیک آ دمی ان میں موجود ہوتا ہے ، ، ب اس کی برکت سے خدا کی حفظ وا مان میں رہتے ہیں )

(تفيير مجمع البيان، جلدا صفحه ٣٥٤ تفيير درمنثو رجلد اصفحه ٣٢٠)

اصول كافى اورتغير العياشي من ضيعتنا عمن لا يصلى من شيعتنا ولو اجتمعوا على ترك الصلاة "ان الله ليدفع بمن يصلى من شيعتنا عمن لا يصلى من شيعتنا ولو اجتمعوا على ترك الصلاة لهلكوا، وان الله ليدفع بمن يزكى من شيعتنا عمن لايزكى ولو اجتمعوا على ترك الزكواة لهلكوا، وان الله ليدفع بمن يرك من شيعتنا عمن لا يحج ولو اجتمعوا على ترك الحج لهلكوا، وان الله ليدفع بمن يحج من شيعتنا عمن لا يحج ولو اجتمعوا على ترك الحج لهلكوا،

(خداوندِ عالم ہمارے نمازگزارشیعہ کی بدولت ہمارے بے نمازی شیعہ سے درگزر کرتا ہے لیکن اگر وہ نماز نہ پڑھنے کی شمان لیس تو وہ تباہ ہو جا کیں گے، اور الله تعالی ہمارے زکو قادا کرنے والے شیعہ کی بدولت ہمارے زکو قادانہ کرنے والے شیعہ کو عذاب سے بچا تا ہے لیکن اگر وہ زکو قادانہ کرنے کی شمان لیس تو وہ ہلاک و تباہ ہو جا کیں گے۔ اور الله تعالیٰ ہمارے جج ادانہ کرنے والے شیعہ کو سزاسے بچالیتا ہے اور اگر وہ جج ادانہ کرنے والے شیعہ کو سزاسے بچالیتا ہے اور اگر وہ جج ادانہ کرنے والے شیعہ کو سزاسے بچالیتا ہے اور اگر وہ جج ادانہ کرنے والے شیعہ کو سزا ہے وہ با دہ ہو جا کیں گے ۔۔۔ )

(اصول كا في ، جلد ٢ صفحه ١٣٥١ , تغيير العياشي ، جلد اصفحه ١٣٥)

ان دوروایات کی مانند دیگرروایات بھی ندکور ہیں،ان دوحدیثوں کےمعانی کی ندکورہ بالا دوآیتوں (بقرہ ۲۵۱، عج ۴۰۰) سے عدم مطابقت کسی وضاحت کی محتاج نہیں،البتدان کے درمیان مطاانت صرف اس حوالہ سے قابل تصور ہے کہ

دونوں (آ يتون اور روايتون) مين ' دفع' ' كاموضوع زير بحث آيا ہے۔

بعض مفسرین کی رائے ہے کہ یہاں دفع'' سے مرادیہ ہے کہ خداوند عالم بعض ظالموں کو دوسر بے بعض ظالموں کے ذریعے دورکرتا ہے،اس رائے کی تا درستی اس کے معنی ہی سے ظاہر ہے۔

O " تِلُكَ الْتُ اللهِ ....."

بية يت مباركه بيان وخن اوروا قعه ك تذكره كى بابت اختامى جمله كى ما نند ب البتداس كا آخرى فقر م " وَ إِنَّكَ لَ لَهِنَ الْمُرْسَلِ يْنَ " بعدوالى آيت (٢٥٣) بربط كاحامل بـ -

# روایات پرایک نظر

قرض الحسنه دينے والے كا اجر

تفیر'' ورمنثور'' پی فرکور ہے کہ عبد الرزاق اور ابن جریر نے زید بن اسلم سے روایت کی ہے انہوں نے کہا:
جب آیت مبارکہ ''مَنْ ذَا الَّنِ کُیُقُوضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا'' نازل ہوئی تو ابود حداح نے حضرت رسول خداکی خدمت
اقدس بیں حاضر ہوکر عرض کی: '' یا نہی اللہ ! الما ادی ربنا یستقرضنا مما اعطانا لانفسنا وان لی اد ضا
احدیہ ما بالعالیة و الماخری 'بالسافلة و انی قد جعلت خیر هما صدقة''اے الله کے نی! کیایہ بات جو
میں نے بھی ہے کہ ہمارے پروردگار نے جو بھی ہیں عطافر مایا ہے ای بی سے ہم سے قرض ما نگا ہے؟ اگر ایسانی ہے
تو میرے پاس دوزمینیں ہیں ، ایک شہر کے بالائی علاقہ میں اور دوسری زیریں علاقہ میں ہان میں سے جو بہتر ہوا سے میں
صدقہ کے طور پردیتا ہوں ، حضرت پیغیر اسلام مین کر بار بار کہدر ہے تھے: '' کسم مین عدق میدلل لابی المد حداح
فی المجند '' کرتی تھی شاخیں ہیں جو بہشت میں ابود صداح کے لئے ساید آئن ہوگئی ہیں۔

(تغییر درمنثو رجلد ا صغحه ۱۳۱۳)

بیروایت کثیرراویوں کےحوالہ سے ذکر ہوئی ہے۔

#### نا قابل شارنعتیں

کتاب "موانی الاخبار" شی حضرت امام جعفر صادق علیه السلام سے مروی ہے کہ آپ نے ارشاوفر مایا: جب آیت مبارکہ " مَنْ جَآ عَبِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَیْرٌ مِّنْ مَا اَلَّهُ عَلَا مَا سے بہتر اجرد یا جائے گا) نازل ہوئی تو حضرت پینیبراسلام نے بارگاہ خداوندی شی عرض کی: "السلهم زدنی "(اے میرے معبود! پھوزیا دہ عطافر ما) تو خدانے یہ آیت نازل فر مائی: " من جاء بالحسنة فله عشو ا مثالها " (جو خض ایک یکی بجالائے اس کے لئے دس نیکیوں کا اجربے)، پھر آخضرت نے عرض کی؛ اللهم زدنی (پروردگار! مزید عطافر ما) تو خداوند کریم نے یہ آیت نازل فر مائی: "مَنْ ذَاالَّنِ مَنْ يُقُوضُ الله وَرْضَ و سے اچھا مَنْ الله وَ خدا اسے کئی گئا عظا کر ہے گا) تو آخضرت اس امر سے آگاہ موگئے کہ جس چیز کو خدا لفظ " کیڑی ہے تبریر کر سے وہ نا میں میں الله لا یہ حصی ناقائل شار موتی ہے اور اس کی کئی حدوانتہا معین نہیں کی جاستی ۔ (فعلم دسول الله ان الکشیو من الله لا یہ حصی ولیس له منتهیٰ)

(كتاب معانى الماخبار ، صفحه ٢٩٧)

طبریؓ نے مجمع البیان میں اور عیاضؓ نے اپی تغییر میں اسی روایت سے مشابدروایت ذکر کی ہے اور اس کے قریب المعنی روایت الله ان الکثیر من الله الله عنی روایت الله ان الکثیر من الله الله الله ان الکثیر من الله نست کی اسنا و سے بھی موجود ہے ، اور امامؓ کا بیار شاوگرامی: ''فعلم رسول الله ان الکثیر من الله نسا مصحبی ولیس له منتهی' وراصل آیة مبارکہ کے آخری جملہ ''وَاللّٰهُ یَقُیضٌ وَ یَبُضُّطُ .....' کی طرف اشارہ ہے کیونکہ خدا کے عطیہ کی کوئی حد میں نہیں کی جاسمی اور خدا و عدالم نے ارشاوفر مایا ہے:

سوره اسراء، آیت ۲۰:

"وَمَا كَانَ عَظَا ءُمَ إِنَّكُ مَخْظُوْمًا"

(اور تیرے پروردگار کا عطیہ ہرگز روکانہیں جاتا)۔

( ملا حظه مو: تفيير مجمع البيان جلد ا ص ٩ ٣ ٣ تفيير العياشي جلد ا صفحه ١٣١)

ا مام ہے وابستگی

تفسير عياشي "مين ابوالحن عليه السلام سے اى آيت كى تغيير شى منقول ہے آپ نے ارشا وفر مايا: الله كوقرض الحسند

دیئے سے امام کو مدید دینا ..... یا امام سے وابنتگی .....مرا دہے۔ (تغییر العیاشی ، جلد اص ۱۳۱) اس کی مانندایک روایت کافی میں امام جعفرصا دق سے منقول ہے۔ (اصول کافی جلد اص ۵۳۷) دراصل ان روایات میں خدا کوقرض الحسنہ دینے کا ایک مصداق ذکر کیا گیا ہے۔

"تفییر مجمع البیان میں آیت مبارکہ ''اذ قالوا لنبی لہم .....،' کی تفییر میں ندکور ہے کہ ان نی کانام'' شموئیل'' ہے کہ جسے عربی زبان میں'' اساعیل'' کہا جاتا ہے۔ (تفییر مجمع البیان ،جلد اصفحہ ۵۳) بدروایت اہل سنت کی اسا دسے بھی منقول ہے۔ شموئیل کوانچیل میں لفظ صموئیل سے یا دکیا گیا ہے۔

## طالوت، جالوت اور بی اسرائیل کے واقعات کی تفصیل

تغیرتی میں مولف آئے اپ والد کے حوالہ نے ذکر کیا ہے کہ نفرین سوید نے بچی حلی سے اور انہوں نے ہارون بن خارجہ کے حوالہ سے ابواجیسے سے دوایت کی ہے کہ انہوں نے کہا کہ حضرت الوجیش (امام محمد ہاتر) علیہ السلام نے ارشاد فر مایا: حضرت مولی علیہ السلام کی وفات کے بعد بنی اسرائل گناہوں و معاصی کے مرتکب ہوئے ، انہوں نے دین خداوندی میں تبدیلیاں کرویں اور اپنے پروردگار کے فرامین سے سرتا بی کرنے گئے ، ان میں ایک نی بھی موجود تھا جو انہیں نئی اعمال کا محم اور برے اعمال سے نمی کرتا تھا لیکن وہ اس کی اطاعت نہ کرتے تھے ، ایک روایت میں ہے کہ وہ نمی محموت کاری اور اللہ نے نمی کی اطاعت نہ کرنے کی پاداش میں ان ہوئوں نے اپنے ، بنی اسرائیل کی معصیت کاری اور اللہ نے نمی کی اطاعت نہ کرنے کی پاداش میں ان پرچالوت کو مسلط کرویا جو کہ قبط (مصر کے دیہات) سے تھا ، اس نے بنی اسرائیل کو ذیبل وخوار کردیا ، ان کے مروں کو تن کی اور انہیں ان کے وطن و دیار سے لگال باہر کیا ، ان کے اموال سے انہیں محروم کر دیا اور ان کی خواتین کو کنیزیں بنا دیا ، انہوں نے اپنے نمی (ارمیا) سے فریا دری کی درخواست کی اور کہا کہ خدا کی بارگاہ میں عرض کرو کہ تارے کئیزیں بنا دیا ، انہوں نے اپنے نمی (ارمیا) سے فریا دی کہ ان میں انہوں نے اپنے نمین کروں کو تنہوں نے بیا کہ تھیں ایسانہ ہو کہ تم پرقال واجب کرویا جائے کئی سے کہا کہ خیں ایسانہ ہو کہ تم پرقال واجب کرویا جائے اور تم ان کہ کئیں ایسانہ ہو کہ تم پرقال واجب کرویا جائے اور تم ان کے نمی خوات کی درخواست کر یں ، ان کے نمی نے ان سے کہا کہ کئیں ایسانہ ہو کہ تم پرقال واجب کرویا جائے اور تم بی بیا کہ تیں ایسانہ ہو کہ تم پرقال واجب کرویا جائے اور تم بی بیا کہ تیں ایسانہ ہو کہ تم خدا کی داور قبل کہ کہیں ایسانہ ہو کہ تم پرقال واجب کرویا جائے اور تم بی بیا کہ تیں ایسانہ ہو کہ تم خدا کی داور قبال نا ہر کرویا واجب تیں اور کہا کہ دور کرویا گیا ہے ، لیکن وہ بی ایا لہ برکرویا ہوئے خوات کہ دور کرویا گیا ہے کہ کین وہ بیا کہ بین وہ بیا کہ کہیں دور کرویا گیا کہ دور کرویا تو بیا کہ کہیں دور کرویا گیا کہ دور کرویا تو کو خدا ای دور کرویا تو کو خدا ای کرویا گیا کہ کہاں کیا کہ کہیں دور کرویا گیا کہ کو خدا ای کرویا کہ کور کیا گیا کہ کوروی گیا گیا کہ کوروی کیا گیا گیا کہ کوروی گیا کہ کوروی گیا گیا کہ کوروی گیا گیا کہ کوروی گیا گیا کہ کوروی گیا گیا

" فَلَمَّا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَّوُا إِلَّا قَلِيُلَا قِنْهُمُ ۖ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ بِالظَّلِمِينَ " (جب ان برقال واجب كرديا كيا تو انہوں نے روگردانی کرلی سوائے معدودے چندافراد کے،خداتو ظالموں کو بخو بی جا نتا ہے )۔ان کے نبی نے ان سے کہا كه خدانة تهارك لئ طالوت كو تحكران قرار ديا ب (إنَّ اللَّهَ قَلْ بَعَثَ لَكُمْ طَالْوْتَ مَلِكًا) وه بين كر غصه من آمجة اوركَ عَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الْمُلْكُ عَلَيْمُ اوَنَحْنُ اَحَتُّى بِالْمُلْكِ مِنْهُ وَلَمْ يُؤْتَ سَعَةً قِينَ الْمَالِ" كهوه مم بريوهر حكمران ہوسكتا ہے جبكه اس سے زيادہ تو ہم حكمراني كاحق ركھتے ہيں اس كے پاس تو زيادہ دولت بھى نہيں ہے، اس وقت نبوت' لا وی'' خاندان میں تھی جبکہ حکومت یوسف کے خاندان میں تھی اور طالوت، حضرت یوسف کے حقیقی بھائی' بنیا میں'' کی اولا دیے تھے لینی وہ نہ تو خاندان نبوت سے تھے اور نہ خاندان حکومت کے فرد تھے۔اس بناء پر بنی اسرائیل کویہ بات مرال گزری کہ وہ ان پر حاکم ہوں ، ان کے نبی نے ان سے کہا کہ اللہ تعالی نے انہیں منتخب کیا ہے اور انہیں وسیع علم وجسمانی قوت سے نوازا ہے اور خدا اپنا اقتدار جے جا ہتا ہے عطا کرتا ہے کہ الله وسعت والا اور دانا ہے ( اِنَّ اللهُ اصْطَفْعهُ عَكَيْدُكُمْ وَذَا دَهُ بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ ۚ وَاللَّهُ يُئُونِي مُلْكَةً مَنْ يَتَشَآعُ ۚ وَاللَّهُ وَاللّ مضبوط وطاقتوراورعلمي طور پرہمي ان سب سے زيادہ علم رکھتے تھے البتہ وہ مالدار نہ تھے بلکہ نا دار تھے چنانچہ بنی اسرائیل نے ان کی نا داری کا طعند دیااور کہنے گئے کہاس کوتو دولت عطابی نہیں ہوئی ہے، ان کے ٹی نے ان سے کہا کہ طالوت کے خدا کا مقرد کردہ حاکم ہونے کی نشانی بیہے کہ تمہارے پاس ایک تابوت آئے گا جس میں تمہارے پروردگار کی طرف ہے'' سکینہ'' اور آ ل مویٰ و آ ل ہارون کا باقیما ندہ تر کہ ہوگا اور اسے فرشتے اٹھائے ہوئے ہوں گے، دراصل بیروی تابوت تھا جے خداوندعالم نے موسیٰ " پر نازل فر مایا تھا اور ان کی والدہ ماجدہ نے انہیں اس میں رکھ کراہے دریا میں ڈال دیا تھا، وہ بنی ا سرائیل کے پاس رہااوروہ اسے نہایت متبرک سجھتے تھے، جب حضرت موسی " کا وقت آخر قریب ہوا تو انہوں نے اس میں ا پی الواح وزرہ سمیت تمام آیات و تیم کات نبوت رکھ کراسے اپنے وصی حضرت پوشع کے سپر دکر دیا ، وہ تابوت بنی اسرائیل کے پاس تھا یہاں تک کہ انہوں نے اس کی حرمت یا مال کر دی اور اسے نہایت معمولی و نا چیز قر اردے دیا اور پھرنوبت یہاں تک پہنچ مگئی کدان کے بیچے تھلونا کے طور پر گلی کو چول میں اس سے کھیلا کرتے تھے ، جب تک تا بوت ان کے پاس رہاوہ اس کی برکت سے عزت و ہزرگ سے بہرہ مندر ہے لیکن جب معصیت و گناہ کے مرتکب ہوئے اور تابوت کی بےحرمتی کرنے کے تو خدانے وہ تا بوت ان سے اٹھالیا، بالاً خرجب ان پرعرصہ حیات تنگ ہوا اور انہوں نے اپنے نبی ہے کہا کہ خدا سے تسمى حائم كے تقرر كى درخواست كريں تو خدانے طالوت كوان پر حائم مقرر فرما ديا اور تا بوت دوبارہ ان كولوثا ديا چنانچ اس كا تذكره قرآن مجيد من اس طرح موا: " أَنْ يَأْتِيكُمُ التَّابُونُ فِيْ هِ سَكِينَةٌ مِّنْ مَّ بِثَكُمُ وَبَقِيَّةٌ مِّمَّا تَرَكُ الْ مُوْسى وَ إلى هُرُوْنَ تَحْمِلُهُ الْمَلَيْكَةُ " (اس كرين حاكم مونى كن نشانى يد ب كرتبهار بياس ايك تابوت آئى كا جس میں تمہارے رب کی طرف سے'' سکینۂ' اور آل موٹیٰ و آل ہارون کا باقیما ندہ تر کہ ہوگا اسے فرشتے اٹھائے ہوئے ہوں مے )۔اماتم نے فرمایا: یہاں''بقیدہ'' سے مراوا نبیاء کی ذریت ہے۔

اس روایت میں جہاں یہ الفاظ ذکر ہوئے ہیں: '' ایک روایت میں ہے کہ وہ نبی ارمیّا ہے'' تو دراصل ایک مستقل روایت ہیں جواس روایت میں شامل ہوگئی ہے اور حضرت امام ایو جعفر "کا بیار شادگرا می: '' لیکن وہی ہوا جو خدانے فر مایا .....'' ، تو اس سے مرادیہ ہے کہ کثیر تعداونے ان سے روگرا دنی کی اور معدود ہے چندا فراد کے سواکس نے قال کے حکم پرسر شغیم نم نہ کیا ، بعض روایات میں نہ کور ہے کہ وہ قلیل افراد ساٹھ ہزار تھے ، اس روایت کو مرحوم فی نے اپنی تغییر میں اپنی والد کے حوالہ سے حسین بن خالد کے اساد سے حضرت امام رضا علیہ السلام سے ذکر کیا ہے اور عمیا شی " نے اپنی تغییر میں اسے امام محمد باقر علیہ السلام کے حوالہ سے ذکر کیا ہے ، (ملاحظہ ہوتغیر فی قلیم کا ص ۱۳ ۲ آگئیر عمیا شی " جا ص ۱۳۲)

اوراما م کا بیارشادگرامی که ' اس دفت نبوت لا وی خاندان میں جبکہ حکومت وسلطنت بوسف کے خاندان میں محقی ، تو اس سلسلہ میں بعض حضرات کا کہنا ہے کہ حکومت وسلطنت ' یہودا' کے خاندان میں تھی ۔ لیکن اس پر بیاعتراض کیا گیا ہے کہ ' یہودا' کے خاندان میں سے طالوت ، داؤ داورسلیمان سے پہلے کوئی حاکم وسلطان نہ تھا للبذا یہودا کے خاندان میں حکومت وسلطنت کا ہونا مفروضہ ہے ، اوراس کے ساتھ ساتھ اس اعتراض کی صحت ان روایات سے معلوم ہوتی ہے جوآئم کہ اہل بیت علیم السلام سے مروی ہیں کہ جن میں واضح طور پر نہ کور ہے کہ حکومت وسلطنت یوسف کے خاندان میں تھی کیونکہ خود حضرت یوسف علیہ السلام کے حاکم وسلطان ہونے میں کی کوکل منہیں ،

#### ابوبصيركي روايت

کا فی میں محمد بن کی کے حوالہ سے مذکور ہے کہ محمد بن احمد نے محمد بن خالد سے اور حسین بن سعید نے نفر بن سوید کے حوالہ سے اورانہوں نے کی حلبی سے اورانہوں نے ہارون بن خارجہ سے ابوبھیر کی روایت ذکر کی ہے جس میں انہوں ن كها كه حضرت اما م الوجعفر (هم باقر) عليه السلام نے ایک حدیث کے شمن میں ارشاد فر مایا کہ آست مبارکہ: " إِنَّ اللهُ مُنْ اَلهُ عَلَيْ اَللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ اللهُ

کاتی میں مؤلف نے اپنے اسا دے احمد بن محمد سے، انہوں نے حسین بن سعید سے، انہوں نے فضالہ بن ابوب سے منالہ بن ابوب سے ، انہوں نے بیٹی طلبہ السلام کا ارشاد گرای سے ، انہوں نے بیٹی طلبہ السلام کا ارشاد گرای در کیا ہے کہ آپ نے نے آیات مبارکہ '' ایک قملیکہ سست تَحْسِلُهُ الْمِلَمِ گُنُهُ ''کی تغییر میں ارشاد فرمایا کہ فرشتے گائے کی طرح تا بوت کو اٹھائے ہوئے تھے۔ (فروع کا فی جلد ۸ ص ۲۹۹)

یہاں قارئین کرام کی توجہ ایک اہم کاتہ کی طرف مبذول کرانا ضروری ہے کہ کاتی کی ندکورہ بالا حدیث کو ذکر کرتے ہوئے ہم نے اس کی اسنادوراویوں کے ناموں کا بھی ذکر کیا ہے جبکہ ایسا کرنا ہمارے طریقہ کار سے مطابقت نہیں رکھتا اور ہم اس کتاب میں اصل حدیث کے ذکر پر اکتفاء کرنے کوڑ جج دیتے ہیں کیونکہ جوحدیث مضمون آیت سے مطابقت رکھتی ہواس کی اسناوذ کرکرنے کی ضرورت باتی نہیں رہتی لیکن اگر حدیث کی آیت کے مضمون سے مطابقت اور اس کے معنی و

مغہوم سے منوا فقت بینی نہ ہوتو اس صورت میں اسنا د کا ذکر کرنا ناگز پر ہوتا ہے ، تا ہم ہماری کوشش ہے کہ انہی روایات کو ذکر کریں جن کی اسناد صحح ہوں یا قابل قبول قرائن وشواہد سے ان کی تا ئید ہوتی ہو۔

#### جالوت کے ل کا واقعہ

تغییر عیاتی میں محرحلی کے حوالہ ہے منقول ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے ارشاد فر مایا: واؤ داور ان کے بھائی جارا فرادیتے اوران کے ساتھ ان کے من رسیدہ والدیتے وہ سب اکٹھے رہتے تھے، داؤ دسب بھائیوں سے چھوٹے تھے اور اپنے والد کی بکریاں چرانے کا کام ان کے سپر دتھا جبکہ ان کے دوسرے بھائی طالوت کے لشکر میں شامل تھے ا یک دن داؤد کے والد نے داؤدکو بلایا اورکہا کہ اے میرے بیٹے! یہ کھاٹا جوہم نے تیار کیا ہے اسے اپنے بھائیوں کو پہنچا دو تا كهوه اين وشمنوں كے مقابله بيں طاتق روتوانا رہيں ، داؤ دكوتا ه قد ، كندى رنگ اور كم بالوں والے نهايت پاك ول إنسان تھے، والد کے تھم پر کھا تا لے کرمیدان جنگ کی طرف روانہ ہو گئے ،اس ونت فریقین کا آ منا سامنا ہوا جا ہتا تھا ، ....اس کے بعد مرحوم عياشيّ نے آبوبھير كے حوالہ سے روايت كوآ مے بڑھاتے ہوئے لكھا كەابوبھير نے كہا: ميں نے امام جعفر صادق عليه السلام سے سنا كه آپ فرمار ہے تھے: .....، چلتے چلتے داؤ داكي پقر كے نزد كيا ہے گزر بے تو پقر كويا ہوا اور كہنے لگا: ا بے داؤ د! مجھے اٹھالیں اور میرے ذریعے جالوت کوموت کے گھاٹ اتار دیں کیونکہ خداوند عالم نے مجھے اس مقصد کے لئے خلق فرمایا ہے، داؤد نے وہ پھراٹھایا اور اسے اس تھیلی میں رکھ دیا جس میں رپوڑ چرانے میں استعال ہونے والی کنگریاں بجری ہوئی تھیں کہ انہیں مقد اف (ممو پھن) کے ذریعے ہدف کی طرف پھینکا جاتا ہے، جب وہ لٹکر کے پاس پنچے تو انہوں نے سنا کہ سب افراد جالوت کے زور باز واور جنگجوئی کے گیت گا رہے تھے اور اس کے طاقتور ہونے کا بڑھ پڑھ کر ذکر کر رہے تھے، داؤ دنے ان سے کہا کہ آپ کو کیا ہو گیا ہے کہ جالوت کی ہیبت آپ لوگوں پر طاری ہوگئی ہے اور آپ اس سے اس قدر مرعوب ہو مسے ہیں؟ خدا کی تتم! اگروہ میرے سامنے آجائے تودیکھتے ہی میں اسے موت کے گھاٹ اتار دوں گا، ا ہل افکر نے داؤد کی اس بات سے طالوت کومطلع کیا اور انہیں طالوت کے پاس لئے گئے، طالوت نے داؤ د سے پوچھا کہ ا بنوجوان! تیرے پاس کونی طاقت ہے جس کے سہارے تونے اس طرح کی بات کی ہے؟ اور تیجے کس قدر جنگی تجربہو مہارت حاصل ہے؟ کیا تو نے اس طرح کا کوئی تجربہ کیا ہے؟ واؤ د نے جواب دیا کہ جب کوئی شیریا بھیٹریا میرے ر پوڑپر حملہ کر کے میری بکری اٹھا کر لے جاتا ہے تو میں اس پر جھپٹ پڑتا ہوں اور ایک ہاتھ سے اس کا سر پکڑ کر دوسرے ہاتھ سے اس کے نیلے جبڑے کو کھول کرائی بکری کواس کے منہ سے چیٹر والیتا ہوں ، داؤ د کی بات س کر طالوت نے اپنے سیا ہیوں سے

کہا کہ ایک بڑی زرہ لے آؤ، زرہ لائی گئی اور طالوت نے داؤدکو زرہ پہنا دی جو کہ اتنی بڑی تھی کہ اس نے داؤد کے انوول کو ڈھانپ دیا طالوت اور بنی اسرائیل کے دیگر افراد جو طالوت کے ہمراہ تھے زرہ کو داؤد رکے قد کے عین مطابق دیکھ کرسششدررہ گئے، طالوت نے کہا امید ہے خداو ندیا عالم اس کے ذریعے جالوت کو ہلاک کر دے گا۔ ۔۔۔۔۔اپویسیں نے کیان کیا کہ جب میں ہوئی تو سب افراد طالوت کے گردجت ہوگا اور دونوں جانب سے لشکر صف آ راء ہو گئے، داؤد نے کہا مید ہے خداو ندیا گئی کہ جب میں ہوئی تو سب افراد طالوت کے گردجت ہوگا اور دونوں جانب سے لشکر صف آ راء ہو گئے، داؤد نے کہا کہ جب میں ہوئی تو سب افراد طالوت کو رحمان میں جالوت کو دیکھا وہ پخر جوان کی جمعی ہوئی تو سب افراد طالوت کو دیکھا وہ پخر جوان کی جمعی ہیں پھر کو خاص طریقت سے دکھا جاتا ہے اور پھر کی طرف پھینکا ، پھر جالوت کی دوآ تھوں کے درمیان لگا اور اس کے دہائی عمر ایت کر جاتا ہے ) ہیں رکھا اور جالوت کی طرف پھینکا ، پھر جالوت کی دوآ تھوں کے درمیان لگا اور اس کے دہائی تک سرایت کر گیا ، جالوت کو گئی ہوئی ہوگیا ، بنی اسرائیل داؤد کے چنوں گیا ، جالوت کو تو روعطا فر مائی اور کی اس کے داؤد کو اپنا حکم رائیا ، خداوند عالم نے حضرت داؤد کو زبور عطافر مائی اور لو ہو کو زم کرنے کی قوت و مسل جیسے کی دور اور اور پر ندوں کو ان کے ساتھ ساتھ ساتھ تو تھے کو نے کا صلاحیت اور اس سے ہرطر ح کا استفادہ کرنے کی مہارت عطاکی اور پہاڑوں و پر ندوں کو ان کے ساتھ ساتھ ساتھ تو تھے کو نے کا حکم کی دیس نے خور سے خلی دوران کی اس کے خور میں دوران کے ساتھ ساتھ ساتھ سے خلی دائی دوران کے ایک کہنا ہے کہ حضرت داؤہ دیسی خوبصورت آ واز کی کو حاصل نہ تھی ، دور بنی اس ائیل میں دیج لیکن اکثر ان

''مقداف''ری کے بنے ہوئے اس آلہ کو کہتے ہیں جس میں پھرر کھ کر پھینکا جاتا ہے ( فلافن ) ،ار دوزبان میں اسے'' گوپن'' یا گوپھن کہا جاتا ہے ،فریقین (شیعہ وسیٰ) کی تمام روایات میں سے بات متفق علیہ ہے کہ حضرت واؤ دینے جالوت کو پھرسے موت کے گھاٹ اتارا۔

#### سکینت کے بارے میں روایات

تفییر مجمع البیان میں ندکور ہے کہ جو تابوت ، طالوت کی برخن تھرانی کی نشانی قرار پایا تھا اس میں موجود جس '' سکینہ'' کا ذکر قرآن مجید میں ہوا ہے کہ اس سے جنت کی خوشبوآتی تھی اس کا آدی کے چرہ کی ماند چرہ تھا، یہ بات حضرت علی علیہ السلام سے منقول ہے۔

تغییر مجمع البیان جلدا ص ۳۵۳) ندکوره بالامطلب تغییر'' درمنثور'' میں سفیان بن عمینیة سے منقول ہے، اور ابن جریر نے سلمہ بن کہیل کے حوالہ ے حضرت علی کے اس بیان کوذکر کیا ہے، اس طرح عبد الرزاق ، ابوعبید اور عبد بن حمید ہے ، اور ابن جریر ، ابن منذر ، ابن ابی حاتم اور حاکم نے اسے حصح احادیث بیں شار کیا ہے ) ، ابن عسا کراور بہتی نے اپنی کتاب دلائل بیں ابوالاحوص کے حوالہ سے اس روایت سے مشابہ فرمانِ امیر الموشین علیہ السلام ذکر کیا ہے۔

(تنسير درمنثو رجلد اص ۱۷ س

تغیر فی میں مؤلف نے اپنے والد کے اسناد سے علی بن حسین بن خالد کے حوالہ سے امام رضا علیہ السلام کا بیہ ارشاد کرای ذکر کیا ہے جس میں آپ نے فرمایا: ''سکینت'' وراصل بہشت کی ہواہے جس کا چرہ ہے جوانسان کے چرہ سے مشابہ ہے۔

(تفییرقتی مجلدا ص ۸۲)

ای مطلب کویشخ صدوق" نے کتاب معانی الاخبار میں اور عیاشیؓ نے اپنی تغییر میں امام رضاعلیہ السلام کی نسبت سے ذکر کیا ہے، (ملاحظہ ہو: کتاب معانی الاخبارص ۲۸۵ ، تغییر العیاشی جلد اص ۱۳۳)

آیت مبارکہ پی فہ کورلفظ "سکینگی " کے معنی کی بابت فہ کورہ بالا روایات اگر چرا حادیث متواترہ بیل سے نہیں بلکہ" اخبار الآ حاد" بیل سے ہیں لیکن معمولی توجیدوتا ویل کے ذریعے آیت مبارکہ سے قریب المعنی ہیں ، بنابرایں ان روایات کومقرون بصحت قرار دینے کی صورت میں یہ کہا جا سکتا ہے کہ "سکینگی " سے مرا دروحانی کمالات کا وہ درجہ ہو خدا و نبر عالم کے اوامر واحکا مات کی فکری وعملی اطاعت گزاری کی بابت سکون نفس کا موجب بنتا ہے، اس طرح کی تمثیل تعبیرات آئمہ اطہار علیم السلام کے کلام میں کثرت سے پائی جاتی ہیں اس بناء پراسے روح ایمان سے کا مل مطابقت کا حال قرار دیا جا سکت ہو جیسا کہ آپ ہمارے سابقہ بیانات و فہ کورہ مطالب سے اس امر سے آگاہ ہو بھی ہیں کہ "سکینة مالی روح ایمان پرکامل انظیات کا حال امر ہے ۔ "سکینة" دراصل روح ایمان کا ورسری تصویر ہے ، مسکینے دراصل روح ایمان کا ورسری تصویر ہے ، مسک

لفظ" سَكِيْنَةً" كاس معنى كى بناء پريدكها جاسكتا ہے كه كتاب معانى الا خبار ميں جوروايت معزت امام ابوالحن عليه السلام سے منقول ہے اس سے بھى يہي معنى مرادليا جائے ، اس روايت ميں امام نے ارشاوفر مايا: "سَكِيْنَةٌ" (سكون عليه السلام سے منقول ہے اس سے بھى يہي معنى مرادليا جائے ، اس روايت ميں امام نے ارشاوفر مايا: "سَكِيْنَةٌ" (سكون وطماعيت ) ايك خدائى روح ہے جو كلام كرتى ہے ، جب وہ (نى اسرائيل) كى چيز كے بارے ميں آپس ميں اختلاف كاشكار موت تے تو وہ روح ان سے كلام كركے انہيں حقیقت الامرسے آگاہ كرتى تقى ....، اس حوالد سے به كہنا بے جانہ ہوگا كه اس سے مرادوى روح ايمان ہے جومومن كو جراختلافى مسئلہ ومورد ميں حقیقت كى بدايت كرتى ہے۔

سکیریزی اصل حقیقت اوراس کے آثاری بابت ارباب نظر نے طویل بحثیں کی ہیں اور مختلف آراء ونظریات پیش

کے ہیں پہال تک کہ فلاسفہ واہل عرفان نے اسے اپنے نقطہ ونظر کی بنیا دیر مورد بحث قرار دیا ہے کیکن اگر اسے روایات صیحہ میں نہ کورمطالب کی روشنی میں دیکھا جائے تو اس کی بابت حقیقت الا مرسے باسانی آگا ہی حاصل ہوسکتی ہے۔م

# ایک علمی ومعاشرتی بحث

سائنس دانو س اورعلم الطبیعہ کے اہرین کا کہنا ہے کے علمی تج بات سے بیڈ نتیجہ سا منے آیا ہے کہ تمام موجودات عالم
طبیعت جو کہ اپنے وجود کے تحفظ اوراس کی بقاء کے فطری جذبہ واحساس کے ساتھ معرض وجود پس آئی ہیں اوراپنے اندر
پائی جانے والی قوتوں کے ساتھ .....ان تو توں کے نقاضوں کے عین مطابق ..... سرگر م عمل رہتی ہیں وہ سب اپنے اپنے طور
پر اپنی بقاء کی جگ لڑ رہی ہیں اور چونکہ بقاء کی اس جگ پش ہر فرد ووسر ہے فرد پر اپنی وجودی اثر گزاری واثر نیز بری کا
دائرہ وسیح کرنے کا خواہاں ہوتا ہے لہذا نتیجاً تو می وطاقتور ترین اور وجودی طور پر کائل وا کمل فردہ کی کو غلبہ حاصل ہوجاتا
ہے، یعنی عالم طبیعت کے تمام افرادا پی بقاء کی جگ پش فطری طور پر اپنی وجودی قوتوں کو بروئے کارلا کر ایک دوسر سے پر بینی عالم طبیعت کے تمام افرادا پی بقاء کی جگ پس فطری طور پر اپنی وجودی قوتوں کو بروئے کارلا کر ایک دوسر سے پہنے میں عالم طبیعت کے دائرہ کو وسیح کرنے کے در نے ہوتا ہے تا ہم وہ فرد وجوقوی و طاقتور ہوتا ہے اور وجودی طور پر دوسر سے سے کا اس تر ہوتا ہے اس سے میڈ اپنی سے کا اس تر ہوتا ہے اور کو جوتوں کو احد مرکز قرار پائے ، اور پھر وگرافر ادفاء کی کا اس تر ہوتا ہے اور وجودی طور پر دوسر سے کا اس تر ہوتا ہے اس سے میڈ ہو سائے آتا ہے کہ طبیعت (NATURE) بھیشہ اور ہم آن ، ایک یا دونوں کا کم اس تر بین فرد کے اختا ہے ماس کے اس تھ ساتھ سے امر بھی واضح ہو کہ انسانی معاشرہ اپنی وجود پس کا کا اس تر بن فرد کے اس تھ ساتھ سے امر بھی واضح ہو کہ انسانی معاشرہ اپنے وجود پس کا کا اس تر بن فرد کے اس تھ اس تھ ساتھ سے امر بھی واضح ہو کہ انسانی معاشرہ اپنے وجود پس کا کا اس تر بن فارد کے اور بقاء کا تحور ہو نے کے حوالہ سے انہی دواصولوں کا محکوم ہوتا ہے لیتی بقاء کی جنگ اور سے کا کم ان تر بن کا احتمال کے کہ جو کو یہ بقاء کا تحور ہو ان کے حوالہ سے انہی دواصولوں کا محکوم ہوتا ہے لیتی بقاء کی جنگ اور کی کا اس تر بن کا احتمال کے کہوکو یہ بقاء کا قرار یا ہے۔

بنابرایں جومعاشرہ کامل ومتحکم اتحاد پر بنی ہوا ور اس میں افراد کے انفرادی و معاشرتی حقوق کی کمل اور احسن طور پر پاسداری ہوتی ہووہ بقاء کا حقد ارہے اور اس کے برعکس جومعاشرہ نہ کورہ اوصاف کا حامل نہ ہواہے باتی وزندہ رہنے کا کوئی حق حاصل نہیں بلکہ فاونا بودی ہی اس کا مقدر ہونا چاہئے ، چنا نچہ تاریخ اس حقیقت کی گواہی و بتی ہے کہ وہی تو میں بقاء

وحیات سے بہرہ مند ہوئیں جنہوں نے اینے معاشرتی فرائض کی ادائیگی میں بھر پور کر دارا دا کیا اور ان کے افرا دیا ہی حقوق کی پاسداری میں بور بےطور برسرگرمعمل رہے جبکہ وہ اقوام جن کے افراد باہمی خلفشاراورایک دوسرے سے قلبی ٹاہم آ ہنگی کا شکارر ہے وہ صفحہ تاریخ ہے محو ہوگئیں اوران کے ثروشندا فرادظلم واستبداد ، جورو جبراورا خلاتی پہتیوں جبکہان کے تہی دست و کمزوراور نا دارافرا د کا بلی وستی اور بے تو جہی وغفلت کا شکار ہونے کی وجہ سے اپنی معاشرتی حیات وعظمت سے ہاتھ دھو بیٹھے، اس طرح معاشرہ اورطبیعت (NATURE) کیساں حیثیت کے حامل ہو مکتے لیتی دونوں میں بقاء کی جنگ اور کامل ترین کے امتخاب کاعمل جاری و تھم فر ماہے ، اس کی مثال زینی آثار سے دی جاسکتی ہے کہ اس سلسلہ میں بحث و تحقیق کے عمل سے ظاہر ہوتا ہے کہ ماقبلِ تاریخ ز مانہ میں ایسے حیوا نات موجود تھے جن کا کوئی نام ونشان موجودہ دور میں نہیں ملتا مثلًا'' برونتو ساروس، (Brontosaurus) نا می حیوان که جوعهد قدیم میں پایا جاتا تھا مگراب اس کا نام ونشان تک نہیں ملتا، اسی طرح '' تمساح'' لینی گھڑیال یا گر مجھا ورز ہر بلامینڈک (جے عربی زبان میں'' ضفدع'' کہتے ہیں اوروہ چلنے کی بجائے رینگتا ہے ) جو کہ قدیم زمانہ میں موجود تھا اب وہ نا قابل ذکر صد تک بھٹے ہیں۔ ان کے فناونا بود ہو جانے میں انہی ووعوامل (بقاء کی جنگ اور کامل ترین کا امتخاب ) کے علاوہ کوئی سبب کا رفر مانہیں ، اس کے علاوہ عصر حاضر میں جو حیوا نات موجود ہیں ان میں بھی ندکورہ پالا دوعوامل کی اثر گذاری کا سلسلہ جاری وحکم فریا ہے جس کے نتیجہ میں وہ ہرآ ن تغیر و تبدل کا شکارر ہتے ہیں اوران میں سے وہی فرو بقاء کی نعمت سے بہرہ مند ہوتا ہے جو وجو دی طور پر کامل ترین وقوی ترین ہوتا ہے اور پھراس کی بقاءنوع کا سلسلہ موروثی صورت میں کمال وتوت کے نتقل ہونے کی بناء پر چلتا رہتا ہے ( گویا بقائے نوع میں موروثی عامل بھی اپنا کردارا دا کرتا ہے ) ، اس روش پر دیگرموجودات کی وجودی اساس قائم ہے بیعنی عالم طبیعت کی تمام موجودات دراصل فضایس بھرے ہوئے مادی اجزاء تھے جو کہ ایک دوسرے کے ساتھول جانے اور یجا ومتراکم ہونے کے نتیجہ میں گونا گوں نئی انواع واقسام کی صورتوں میں وجود پذیر ہوئے اوران میں سے جو بقاء کی صلاحیت رکھتے تھے وہ باقی رہ گئے اور پھروراثتی عوامل کی بدولت ان کینسل کو دجودی تحفظ حاصل ہو گیا اور جو بقاء کی صلاحیت کا حامل نہ تھا وہ'' بقاء کی جنگ'' ہار گیا اور اینے سے زیادہ طاقتور فرد کے ہاتھوں کئست سے دوحیار ہوکر اپنے وجود اور وجودی تشخص ہے محروم ہو گیا''۔

یہ ہے علم الطبیعہ اورعلم الاجماع کے قدیم ماہرین کے نظریات کا خلاصہ الیکن بعدیش آنے والے دانشوروں نے ان نظریات کو تقدیم الطبیعہ وعلم الاجماع کے دلائل کے جواب میں ان کمزور موجودات عالم ان نظریات کو تقید کا نشانہ بنایا اور قدیم ماہرین علم الطبیعہ وعلم الاجماع کے دلائل کے جواب میں ان کمزور موجودات عالم استی کا حوالہ دیا جوقوی و طاقتور موجودات کے شانہ بہشانہ اب تک موجود ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ متعدد نباتات و حیوانات کا حوالہ بھی دیا جوابی تمام تر کمزوریوں اور تھی وضعف کے باوجود باتی وموجود ہیں اور ان کی بقا کا راز ان کی نشو و

نما کاضیح وموزوں اصولوں میں مضم ہے کہ جن کی بدولت وہ اپنے وجودی کمال سے بہرہ مند ہوئے جبکہ ان میں سے بعض اپنے ضعف و کمزوری میں اضافہ ہوتا رہتا ہے اور وراثتی عامل ان اپنے ضعف و کمزوری میں اضافہ ہوتا رہتا ہے اور وراثتی عامل ان کی تنزلی کی رفتار میں شدت پیدا کرتا رہتا ہے لہذا اس سے بیام ثابت ہوتا ہے کہ ذکورہ دواصول (بقاء کی جنگ اور کامل ترین کا طبعی امتخاب) جامع اصول اور قاعد ہ کلیے کی حیثیت نہیں رکھتے۔

انجی سائنس دانوں (بعد میں آنے دالے دانشوروں) کے نظریات سے اتفاق کرنے والے ابعض ویگرار باب فکر
و نظرنے کر وروضعیف موجودات کی بقاء کو ایک اور مفروضہ سے وابسة قرار ویا اوراسے" ہا حول کی اثر پذیری" سے موسوم
کیا اور کہا کہ بید دونوں تو انین (بقا کی جنگ اور کا اس ترین کا طبیق انتخاب وقیمیں)" ہا حول" کے جاذبہ و دافعہ کے تا ابع ہیں
و ر نسان کی کوئی اصل و بنیا دی حیثیت نہیں بلکہ" ہا حول" بو کہ ان طبیق موال کے جموعہ مرکب کا نام ہے جوز مائی و مکائی شرا کظ
و حالات کے ساتھ کا رگز ارک کا مظاہرہ کرتے ہیں وہ اس امر کا متفاضی ہوتا ہے کہ ہر" موجود" (وہ چیز جو وجودوہ تی رکھتی
ہو کہا آئی وجودی جبتوں و حیثیتوں بیس اس کے تا بع ہو، اور اس طرح وہ طبیع وجودی جوکسی ایک فرد میں پائی جاتی ہو وہ اس
امرک موجب بنتی ہے کہ وہ فردا پنے و جود کو اپنے اس ماحول کی صفات و خصوصیات سے ہم آ بٹک کر ہے جس میں وہ زندگی
بر کر تا ہے بہی وجہ ہے کہ عالم طبیعت کی تمام موجودات خواہ وہ میدائی ہوں یا دریائی، اور زبین کے قطا ضوں سے ہم
بر کر تا ہے بہی وجہ ہے کہ عالم طبیعت کی تمام موجودات خواہ وہ میدائی ہوں یا دریائی، اور زبین کے قطا ضوں سے ہم
آبک اور نہایت موز وں ہیں، بنا ہر این" ماحول" بنی اصل میں جو ان میں سے ہرا کیک کی ذمر گی کے قاضوں سے ہم
آبک اور نہایت موز وں ہیں، بنا ہر این" ماحول" بنی اصل میں کی چیز کی وجودی بقاء کو تینی کا مرچشہ این کی مربی تھی اور اگر ہم آبک نہ ہوتو وہ زوال وفنا سے دو چار
ہو جائے گا لہذا نہ کورہ دونوں تو آئین کا مرچشہ (بقاء کی جنگ اور کا ٹی تریس کی اور آگر ہم آبک نہ ہوتو وہ نوال وفنا سے دو چار
سے ہم آبک " ہے اور وہ دونوں آئی کی فرع کی حیثیت رکھتے ہیں، اس بناء پر سے ہیتھت واضح ہو جاتی کی اور گزار دی جائے کہ جہاں سے دو
تو انین محم فرمانہ ہوں وہاں" ماحول کی عدم تا شیر کوان دو تو انین کی اثر گزار ری میں مانع

یہ ہے بعد میں آنے والے سائنس وانوں اور علم الطبیعہ وعلم الاجتماع کے ماہرین کے نظریات سے اتفاق کرنے والے وانثوروں کا بیان، لیکن حقیقت یہ ہے کہ جواشکال'' ماحول کی حاکمیت'' کے قانون پر وار د ہوا ہے وہ لیمینہ نہ کورہ دو قوانین پر بھی ہوتا ہے، چنانچہ اس کی تفصیلات ان کے متعلقہ مقامات میں ذکر کی گئی ہیں، بنابرایں اگر'' ماحول کی حاکمیت' کا قانون وسعت کا حامل ہوتا تو دنیا میں کوئی فر دیا نوع اس سے متثنی نہ ہوتی اور نہ ہی اس کی اپنی حیثیت و تشخص تغیر پذیر ہوتا جبکہ کتنی الی موجودات ہیں جو ماحول سے اثر پذیر نہیں بلکہ ماحول پر اثر گزار ہیں، بھی صورت حال ان دوقوانین کی ہے کہ

اگران کا دائر معمل پورے عالم طبیعت پرمحیط ہوتا تو کوئی ضعیف الوحود چیز اپنے سے زیادہ قوی وطاقتور چیز کے ساتھ ملتا کی حامل نہ ہوتی اور نہ ہی نباتات وحیوانات کی کمزور و پست اصناف میں وراثتی عامل تھم فر ماہوتا۔

بہرحال ان تینوں تو انین کے تذکرہ کے بعدیہ موقف قرین صحت معلوم ہوتا ہے کہ علمی بحثوں وتحقیقی کا وشوں سے بینتیجہ سامنے آیا ہے کہ ان میں سے کوئی اصول و قانون قاعدہ کلی ہونے کی حیثیت کا حامل نہیں بلکہ فی الجملہ ( لینی بعض موار د میں اور بعض جہات میں ) درست ہے۔

اس بحث میں بنیا دی فلفی نظریہ بیہے:

اس مادی دنیا میں ہرنو پیدا چیز ۔ یا رونما ہونے والا واقعہ ....خواہ اینے اصل وجود میں آئے کے حوالہ ہے ہویا وجود پانے کے بعد کمی نئی تبدیلی وتغیر کے حوالہ سے ہو ہرصورت میں علت ومعلول کےعمومی قانون واصول پر مبنی ہے (ہر شے پر علت ومعلول کا قانون حکمفر ما ہے ) پس تمام مادی موجودات ایس جیں کہان میں سے ہر فرداپنی وجودی توانا ئیوں کے ذریعے دیگرموجودات کوائی وجودی اثر گزاری کا ہدف قرار دینے میں کوشاں ہوتا ہے تا کہ ان کے وجودی ارتقاء کے عمل کواییخ وجودی تشخص سے ہم آ ہنگ کر سکے اور اس کے نتیجہ میں اس کا وجود ہمیشہ باقی رہ جائے ، یہا یک ایسی نا قابل ا نکار حقیقت ہے جس کا اعتراف موجودات عالم ہتی میں غور وفکر کرنے اور ان کے ایک دوسرے سے ربط وتعلق کی صورت حال كاعميق جائزه لينے سے تا گذير موجاتا ہے اور بيام واضح موجاتا ہے كہ مر" موجود" دوسرے" موجود" كى وجودى خصوصیات کو کم کر کے ان ....خصوصیات ....کواینے وجود کا حصہ بنانے کی کوشش کرتا ہے تو مویا ہر'' موجود'' اپنے وجود اور ائی حیات کو باقی رکھنے کے لئے فعال و محرک رہتا ہے البذایہ بات قرین قیاس دمقرون بصحت ہوگی کہ موجودات عالم ہستی کے درمیان بقاء کی جنگ جاری ہے ( تنازع فی البقاء کا سلسلہ قائم ہے ) اور ای طرح میدامر بھی درست قرار پائے گا کہ موجودات عالم كے درميان يائے جانے والے علت ومعلول كے مسلمة سلسله كى اثر آفرينى كے نتيجه ميں برقوى وطاقتور چيز، ہر کمزور وضعیف چیز میں تفرف کرے اور وہ اس طرح کہ یا تو اسے (ضعیف و کمزور چیز کو ) اپنے فائدے میں پورے طور پر نیست و نا بود کردے یا اس میں الی تبدیلیاں پیدا کرے جس کے نتیجہ میں اسے اپنے لئے کام میں لا سکے، اس سے ان دو قوانین کی تو جیہ و تا ویل کا امکان پیدا ہوجا تا ہے جن کا ذکر ہو چکا ہے لینی کا مل ترین کاطبیعی امتخاب اور ماحول کی اثریذ بری، کیونکہ موجودات عالم ہتی کی تمام انواع میں بیصورت حال پائی جاتی ہے کہ ہرنوع کومتضاد ومتصادم عوال کے تحت تا شیر ہونے کی وجہ سے چونکہ ہرآن دوسری انواع موجودات سے مغلوب ہونے کا اندیشہ لاحق ہوتا ہے، لہذا وہ ای صورت میں ان قوی عوامل کا مقابلہ کرسکتی ہے جب وہ وجودی طور پرقوی اور اپنے دفاع پر کمل قاور ہو، یہی صورت حال ایک نوع کے، ا فراد کی ہے کہ ان میں سے وہی فرد بقاء کی صلاحیت کا حامل ہوتا ہے جو ہر طرح کی مخالف تو توں کا مقابلہ کرنے کی بھر پور تاب و توان رکھتا ہو، اس مطلب کو'' کامل ترین کاطبیعی انتخاب اور با کمال فرد کی بقاء'' سے تعبیر کیا جاتا ہے، اس طرح جب متعدد عوامل اپنی اثر گزاری کا مظاہرہ کرنے میں سرگرم عمل ہوں تو اس کشکش کی زومیں آنے والی ہر چیز اپنے وجود سے موزوں اور اپنی صلاحیت کے مطابق ان عوامل کا اثر قبول کرے گی ، اس مطلب کو'' ماحول کی اثر پذیری'' سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

اب ہم ابتدائی بحث کی طرف لوٹے ہوئے آیت مبارکہ ''وَکوُلا دَفْحُ اللّٰهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لاَّفَسَدَتِ الْاَ مُنْ وَلَكِنَّ اللَّهَ ذُوْفَضُ لِ عَلَى الْعَلَمِدِيْنَ '' کی تغییر میں بعض بیٹسرین کے اظہار خیال کو ذکر کرتے ہیں ، ان کا کہنا ہے کہ اس آیت میں ان دواصولوں کی طرف اشارہ ہے:

- (١) تارج البقاء (بقاء كي جنك)
- (٢) انتخابِ طبيعي (كامل ترين كاطبيعي انتخاب وتعين)

اس کے بعدوہ کہتے ہیں کہ سورہ کج کی آیات مبارکہ ۹ ساتا سم بھی انہی دواصولوں کی طرف رہنمائی کرتی ہیں ، آیات ملاحظہ ہوں:

"أذِنَ لِكَنِيْنَ يُقْتَلُونَ بِالنَّهُمُ قُلِمُوا ﴿ وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى فَهْرِهِمْ لَقَدِيْرٌ ﴿ الَّذِينَ اُخْرِجُوْامِنْ دِيَا مِهِمُ لَقَدِيْرٌ ﴿ الَّذِينَ الْخُوامِنُ دِيَا مِهِمُ لِعَدِرَ حَقِّ إِلَّا اَنْ يَعْفُهُمْ بِبَعْضَ لَهُ لِمَ اَنْ يَعْفُهُمْ بِبَعْضَ لَهُ لِمَ اَنْ يَعْفُهُمْ بِبَعْضَ لَهُ لِمَ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّذِي اللَّهُ مُنْ اللَّذِي اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ الللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مُنْ

(جن لوگوں پر جنگ مسلط کر کے انہیں ظلم کا نشانہ بنایا گیا ان کو جہا د ...... وقا کی جنگ ..... کی اجازت دے دی گئ ہے، بے شک اللہ ان کی مد کرنے پر قادر ہے 0 جن لوگوں کو ناحق ان کے گھروں سے نکال باہر کیا گیا وہ اس کے سوا پچھنہ کہتے تھے کہ ہمارا پروردگا راللہ ہے، اورا گر اللہ بعض کو دوسر بعض کے ذریعے مغلوب نہ کرتا تو دیر، کر ہے، عباد تگا ہیں اور مسا جد کہ جن میں خدا کا نام کثرت کے ساتھ لیا جا تا ہے سب منہدم و تباہ کردیئے جاتے ، اور اللہ یقینا اس شخص کی مدوکرتا ہے جواس کی مدوکرے، بے شک اللہ قوی وطاقتور اور غلبوالاہ 0 وہی لوگ بیں کہ جب ہم نے انہیں زمین میں تمکین و مضبوط طمکانہ (افتد ارو حکر انی) عطا کیا تو انہوں نے نماز قائم کی ، زکوۃ اوا کی ، ٹیکی کا حکم و یا اور برائی سے روکا ، اور اللہ ہی کے

ان آیات مبارکہ میں ' تنازع البقاء' اور'' حق کا دفاع'' دونوں کی طرف توجہ دلائی گئی ہے کہ جس کا متیجہ افضل و بہتر کی بقاء و تحفظ کی صورت میں حاصل ہوتا ہے، ....، اس طرح قاعد ہُ'' تنازع البقاء'' کی بابت سور ہُ رعد آیت کا کو مجمی بطور دلیل پیش کیا جاسکتا ہے جس میں یوں ارشاد حق تعالی ہے:

٥ "أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَا اَعْ فَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَى مِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيُلُ ذَبَدًا تَهَا بِيَا وَمِنَّا لِيُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِ النَّاسِ ابْتِغَآءَ حِلْيَةٍ أَوْمَتَاءٍ زَبَنَ مِثْلُهُ "كُلُ لِكَ يَضْدِبُ اللهُ الْحَقَّ وَ الْبَاطِلَ " فَا مَّا الزَّبَدُ فَيَلُ هَبُ جُفَاءً " وَ اَمَّا مَا يَنْفَحُ النَّاسَ فَيَنَكُثُ فِ الْاَرْمِ فَ الْكَيْضُوبُ اللهُ الْآمُ اللهُ مُثَالَ "،

(اللہ نے آسان سے پانی نازل کیا تو ہرورہ سے اس کی مقدار کے مطابق پانی بہنے نگا اور پھرسیلاب المہ پڑا، پھر سیلاب کی تشدو تیز لہروں سے بھی اٹر اینے ساتھ لے آئے، اور جن دھا توں کولوگ آگ میں ڈال کرزیورات یا دیگر اوزار و آلات تیار کرتے ہیں ۔۔۔۔ ان سے بھی اسی طرح کی جھاگ نکلنے گئی جس طرح سیلاب کے ریلوں پڑگئی ہے، تو اس طرح خداحق اور باطل کو واضح طور پر سمجھانے کے لئے مثال دیتا ہے (حق کی مثال خالص دھات سے اور باطل کی مثال جھاگ سے دیتا ہے) اور جہاں تک جھاگ کا حال ہے تو وہ ایک طرف ہو کرختم ہوجا تا ہے جبکہ جو چیز لوگوں کے لئے فائدہ

مند ہوتی ہے (خالص دھات) وہ زمین میں باتی رہ جاتی ہے خدااس طرح مثالیں بیان کرتار ہتاہے )

سے آیت جمیں اس امری طرف متوجہ کرتی ہے کہ حوادث روزگا راور تناز کا ابتاء کے طوفان آمیز و بلا خیز سیا بوں کے ریلے باطل کے جھاگ کو جو کہ معاشر نے کی سلامتی کو تباہ کر دیتا ہے اٹھا کر باہر پھینک دیتے ہیں جس کے مقامن حق (باطل کا جھاگ) کا نام ونشان باتی نہیں رہتا ، اور پھر صرف' ابلیز' باتی رہ جاتا ہے جو کہ معاشرہ کی آبادی کے صامن حق سے عبارت ہے اور' ابریز' کے سوا پھر باتی نہیں رہتا جو کہ انسان کی زیب وزیبائش اور صلاح و بہتری کی حامل آرائش میں کام آنے والے امر سے عبارت ہے ، ۔۔۔۔ (ابلیز دریائے نیل میں طوفان کے ساتھ آنے والی مٹی کو کہتے ہیں جو گار سے کی طرح ہوتی ہے ، اور اسے کھا د کے طور بھی استعال کیا جاتا ہے ، لفظی ترکیب کے حوالہ سے ابلیز اصل میں آبلیز ہے جسے کی طرح ہوتی ہے ، اور اسے کھا د کے طور بھی استعال کیا جاتا ہے ، لفظی ترکیب کے حوالہ سے ابلیز اصل میں آبلیز ہے جسے کو بی زبان میں ابلیز بنا دیا گیا ہے ۔ اور ابریز اصل میں آب ریز ہے جس کا معنی سونا یا دھات ہے ) ، یہ تھا نہ کورہ مفسر کا

### اصل موضوع كى علمى تحقيق

جہاں تک دواصولوں لین ' تنازع البقاء '' (بقا کی جنگ) اور' لائق ترین کا طبیعی انتخاب' (انتخاب الاسلم)

کہ جس کی بابت مخصوص مٹنی ذکر کئے جانچے ہیں، کا تعلق ہے تو وہ فی الجملہ یعن کی حد تک درست ہیں اور قرآن مجید ہیں ہی ان کوا بہت کی نظر ہے دیکھا گیا ہے ایک کی در کہ اس کی استدلال قائم کیا ہے وہ ہرگز ان دواصولوں وقو اعد کے بیان پر مشتل نہیں کیونکہ پہلی آیت اس امر کے بیان ہیں ہے کہ خداونو عالم اپنے ارادہ ہیں ہرگز مغلوب نہیں ہوتا (کوئی چیز اس کے ارادہ پر عالم اپنی آری ہی معارف کا ما اور وہ وقع ان معارف کا ما اور ہو ان کوئی چیز اس کے ارادہ پر عالم نہیں آئے گئے اور دی جو تعلق ان معارف کا عامل ہواور ان کو پیند کرتا ہے تو وہ بھی ہرگز مغلوب نہیں (کوئی چیز اس پر غلب نہیں پاسمتی )۔ اس طرح جو تعلق ان معارف کا عامل ہواور صحیح طور پر ان سے آراستہ ہو وہ بھی مغلوب واقع نہیں ہوسکتا چنا نچہ پہلی آیت کا جملہ ''بِا گئے مُد ظُلِامُو اُس اُللی کا اُللہ کا کا جملہ '' اور دوسری آیت کا جملہ '' الزن شن اُنے و ہُو اُون ویکا پر ہِمْ ہِنَا للہ ہُنا اللہ ہُنا اللہ ہُنا اللہ ہُنا اللہ ہوں کہ بھی اور ان کا تقویہ کی جگٹ ' اور '' قوی ترین کے باقی رہ جانے ایک موضوعات سے ہرگز کوئی تعلق وربط نہیں لین کا ایک اور ان کے نتیجہ میں نہیں کے ویک ان دو جانوں کی جانے وہ وہ کی موضوعات سے ہرگز کوئی تعلق وربط نہیں لین کا اپنے وہنوں پر غلبہ پانا'' تنازع البقاء'' اور'' انتخاب اصلی'' کے باعث اور ان کے نتیجہ میں نہیں کے وکہ ان دو

اصولوں کی بنیا دیرقوی واصلح اس فر دکوکہا جاتا ہے جوجسمانی و مادی حوالہ سے طاقتور اور مثالی ہونہ یہ کہ تن پر ہونے کی بناء پر قوئی ہوا وروہ تن ہوا ہے۔ اور وہ بھی اس قوئی ہوا دروہ ان کا مظلوم واقع ہونا ہے اور وہ بھی اس کے عالب آنے کی وجہ ان کا مظلوم واقع ہونا ہے اور وہ بھی اس کے کہ وہ حق بات کرتے ہیں جبکہ الله خود حق ہے اور وہ حق کی نصرت و مدد کرتا ہے بینی جب حق و باطل کے درمیان مخن جائے کہ وہ حق بات کی مساتھ ہوجسیا تو باطل ، حق کے ساتھ ہوجسیا کہ خدا و ندعا لم ایال حق کی نصرت کرتا ہے بشر طیکہ وہ صدق ول سے حق کے ساتھ ہوجسیا کہ خدا و ندعا لم نے ارشا وفر مایا ہے:

0 ''وَلَيَنْصُرَنَّ اللَّهُ مَنْ يَنْصُرُهُ ُ النَّهُ لَقَوِیٌّ عَزِيْرٌ ۞ اَلَّنِ فِنَ اِنْ صَّكَنْهُمْ فِي الْاَرْمِ ضِا قَامُوا الصَّلُو قَلَى مَد دَرَتا ہے جب وہ باا قد ار ہو جا ئيں اور نماز قائم کريں اور زكو قادا كرتے رہيں .....، (گوياوہ حق كى مدوكرنے والوں كى مدوكرتا ہے جب وہ باا قد ار ہو جا ئيں اور نماز قائم كريں اور زكو قادا كرتے رہيں ....، (گوياوہ حق كى نفرت كرنے ميں ہے ہوں) ۔ آيت كے آخر ميں ارشاداللى ہے ''وَ يَلْهِ عَاقِبَهُ اللَّهُونِ '' (انجام كار خدا ہى كے ہاتھ ميں ہے) ، اس جملہ كے ذريعے ان متعدد آيات كى طرف اشارہ كيا گيا ہے جن ميں اس امر كائيان ہے كہ عالم ہستى اپنے سفر ميں حق ، سچائى اور حقيقى سعادت وخوجتى كى طرف رواں دواں ہے ، اور اس امر ميں بھى كوئى فئك وشبر نہيں كوئر آن مجيد نے واضح طور پر خدا اور لشكر خدا وندى كے غلبہ پانے كو بيان كرديا ہے چنا نچہ ارشاد حق تعالى ہے:

سوره مجا دله، آیت ۲:

o "كتَبَاللهُ لاَ غُلِيَنَّ أَنَاوَمُ سُلِيُ"

(خدانے لکھ دیا ہے (فیصلہ کیا ہے) کہ میں اور میرے پیغامبری غالب ہوں گے ....)

سوره صافات، آیت ۱۷۲:

٥ "وَلَقَ نُسَبَقَتُ كَلِمَتُنَالِعِبَادِنَاالْمُرْسَلِيْنَ ﴿ النَّهُمُ لَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَالَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَالَهُمُ الْمُنْصُونُ وَنَ ﴿ وَإِنَّ جُنْدَنَالَهُمُ الْمُعْرَادُونَ ﴾ الْغلِبُونَ "

(ہماری پیربات ہمارے بیجے ہوئے بندوں کے لئے طے ہوچکی ہے کہانہی کی مدد کی جائے گی اور ہمارے لشکر کے افراد ہی غالب آئیں گے ......)

سوره پوسف، آیت ۲۱:

0 "وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى آمُرِهِ"

( فدااینام برغلبرکتاب ....)

اس طرح دوسری آیت که ندکوره مفسر نے جس سے جملہ "اَنْدَلَ مِنَ السَّمَاءَ مَاءً فَسَالَتُ أَوْدِينَةً

سوره م آيت ااا:

٥ " وَعَنْتِ الْوُجُوْ ةُلِلْكِيِّ الْقَلَيُّـ وْمِ "

(اورتمام چرے خدائے زندہ و پائندہ کے سامنے بھے ہوئے ہوں مے)

سوره بقره ، آیت کا ۱:

٥ " كَدْمَا فِي السَّلُوتِ وَالْوَكُمْ ضِ لَكُلُّ لَّدُ فَتِنتُونَ "

(جو کھے آسانوں اور زمین میں ہے سب اس کی ملیت ہے ، بھی اس کے سامنے خضوع واظہار مجر کرتے ہیں ) سورہ جم، آیت ۲۳:

٥ "وَأَنَّ إِلَّى مَ بِتُكَالُمُنْتَهُى"

(اورتیرے پروردگاری طرف ہی سب کی انتہاء ہے)

ان آیات سے ثابت ہوا کہ خدا ہر چیز پر غالب ہے اوروہ میکتا وقہارہے۔

جہاں تک زیر نظر آیت مبارکہ (وَ لَوُلا دَفْحُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَلْفَسَدَتِ الْاَ مُنْ اسْ) كاتعلق ہو جہاں تک زیر نظر آیت مبارکہ (وَ لَوُلا دَفْحُ اللهِ النَّاسَ اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ اللهُل

ہونے اور حیات ارضی کی تباہی کا سبب بن سکتا ہے، اور وہ حقیقت اس فطری احساس سے عبارت ہے جوانسان کی طبع وجودی
کا بنیا وی حصہ ہے (اسے ''غویز قالماست خدام'' سے موسوم کیا جاتا ہے جس سے مراد دوسروں کی توانا ئیوں سے استفادہ
کرنے کا فطری وطبعی جذبہ ہے ) اور وہ افراد بشر کو باہمی معاونت اور معاشرتی تعاون کی راہ پر لا کھڑا کرتا ہے، اس کے
ساتھ ساتھ سیامر بھی قابل ذکر ولائق توجہ ہے کہ اگر چہاس فطری احساس کی بعض بنیادیں انہی دواصولوں یعنی تنازع البقاء
اور طبیعی امتخاب ہی سے عبارت بیں لیکن اس کے باوجود وہی (فطری احساس) کا نئات ارضی کی آبادی اور اس کے تباہی
سے محفوظ ہونے کا نزو کی سبب ہے، بنا برایں سے کہنا ہی بجا ہوگا کہ بیر آسیمبار کہ کہ جوز مین کے تباہی سے محفوظ ہونے کے سبب
کی نشا ند ہی کر تی ہے اس کا اشارہ اسی فطری احساس کی طرف ہے ان دواصولوں کی طرف نہیں۔

اس مطلب کو واضح الفاظ میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ بیرد واصول وقواعد یعنی تنازع البقاءاورطبیعی انتخاب و تعین (the struggle of existence and natural selection) معاشرتی کثرت کو وحدت میں بدل دینے کا موجب بنتے ہیں کیونکہ بقاء کی جنگ میں فریقین میں سے ہرایک بیر جا ہتا ہے کہ مدمقابل کووادی فنا و نابودی میں دھکیل کراس کی وجودی توانا ئیوں اور جو کچھاس سے تعلق رکھتا ہے اس براینا وجودی تسلط قائم کرے لینی اس کے وجود اور وجود سے تعلق رکھنے والی ہرخصوصیت کواییخ ساتھ منسوب ومربوط کر دے، اس طرح طبیعی تغین فریقین میں سے ایک کہ جوان میں سے زیادہ قوی و بہتر ( مثالی ) ہواس کی بقاء کا متقاضی ہوتا ہے، بنابرایں ان دواصولوں کی عملداری کا نتیجہ کثرت کی نابودی اوراس کامثالی وحدت میں بدل جانا ہے( ہا ہمی تعاون اور اجتماعی معاشرت کا فردی کا وشوں اور انفرا دی اعمال میں تبدیل ہوجانا ہے، گویا نزاع کے دوفریقوں میں سے ایک ختم ہو جائے اور دوسرا ہاتی رہے یا دونوں کا ہا ہمی سفر حیات انفرا دی صورت اختیا رکر لے اوروہ ایک دوسرے کے ساتھ نہ چل سکیں ) جو کہ اس معاشر تی تعاون اور یا ہمی اشتر اکب عمل پر مبنی زندگی کے سراسرمنا فی ہے۔ جوانسان کی فطری جا ہت ہے اور اس کی طبع وجودی بھی اسے اس کی رہنمائی کرتی ہے کیونکہ اس کی بدولت کا نئات ارضی کا نوع انسانی کےسبب سے آبا دہوناممکن ہےاور بیہ مقصد ( کا نئات ارضی کی آبادی ) ایک قوم وگروہ کے دوسری قوم وگروہ کو ہلاک و نا بود کر دینے اور ایک دوسرے کو نتاہ و ہریا د کر دینے سے حاصل نہیں ہوسکتا اور نہ ہی انسانی فطرت اس طرح کے طرزِ عمل کی متقاضی ہے،للذا زیرنظر آپیمبار کہ میں جس'' وفع''اوربعض افرا د کے ذریعے دوسر بے بعض کورو کئے کا ذکر ہے (وَ لَوْلا دَفْحُ النَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ ﴿ ) كمبس سے زمین كى آبادى اوراس كا تبابى سے محفوظ موتا وابسة ہاس سے مرا دوہ'' دفع'' اورروکنا ہے جواجماع کا داعی اورمعاشرتی حیات کی راہ ہموار کرنے والاعمل ہےاوروہ افرادی کثرت کو معاشرتی اکائی سے بمکنار کرنا جا ہتا ہے نہ کہوہ'' دوفع''اوررو کنا مراد ہے جواجتماع اور معاشرتی حیات کی بنیادیں کھوکھلی کر دے اورالیی وحدت وجود میں لائے جو کثرت کوسرے ہے محوو ٹا پود کر دے ، بنا برا س'' قبال'' اس وجہ سے زمین کی آبا دی

اوراس کے تباہی سے محفوظ ہونے کا سبب ہے کہ اس کے ذریعے ان مظلوم ومحروم لوگوں کے معاشرتی حقوق کا احیاء ہوتا ہے جن پرعرصہ حیات تنگ کر کے ان کے اجتماعی حقوق پامال کئے گئے ہوں نہ رید کہ اس وجہ سے کہ اس کے ذریعے اجتماع و باہمی تعاون پر مبنی حیات انتشار و پراکندگی اور تفرقہ سے ہمکنار ہو جاتی ہے اور '' انسانی معاشرت'' کا نام ونشان تک باتی نہیں رہتا ،'' دفع'' اور دورکرنے کے ذکورہ معانی کے تناظر میں '' قبل'' کے خدائی تکم پرغورکریں۔

## تاریخ اوراس کی بابت قرآنی زاویهٔ نظر

'' تاریخ'' واقعات وحوادث کے بیان واظہار سے عبارت ہے لین جہان ہتی ہیں رونما ہونے والے ہرواقعہ اور پیش آنے والے ہرسانحہ کوزبان سے بیان کر کے بار ضغ تحریم سل لا کر محفوظ کر لینے کو'' تاریخ'' سے موسوم کیا جاتا ہے اور اس کام کا آغاز انسان کے قدیم ترین عہر حیات اور کا نئات ارضی ہیں وجود کی لعت سے بہرہ مند ہونے ہی سے ہوگیا، ہماری معلومات کے مطابق ہر دور ہیں پھے افراد نے فاص طور پر اس کام میں دلچیں کی چنا نچے بعض معزات نے واقعات کو ایسے ذہنوں کے خزانوں میں محفوظ کیا اور بعض نے انہیں سپر قِعلم کیا اور کتا بول کی شکل دے دی، اسی طرح دوسر سے حضرات نے ان محفوظ شدہ خزانوں میں محفوظ کیا اور بعض نے انہیں سپر قِعلم کیا اور کتا بول کی شکل دے دی، اسی طرح دوسر سے حضرات نے ان محفوظ شدہ خزانوں اور واقعات کے خزینوں کو آنے والی نسلوں تک ختال کرنے کا کام کیا اور لائل ور انقل در تقل کے ممل سے تاریخ نگاری یا تاریخ بیانی کو شکسل بخشاجس کے نتیجہ میں انسان نے اپنی زندگ کے مختلف شعبوں اور گوٹا گوں جہتوں میں اس کا تاریخ نگاری یا تاریخ بیانی کو شکل معاشرہ اور اس کی تکھیل ، سابقہ اقوام کے حالات سے درس عبرت پانے ، قصہ گوئی ، حکایت سرائی ، تفریخ ظ خاطر قرار دے کران سے حکایت سرائی ، تفریخ طبح اور سیاسی واقعہ اور سیاسی واقعہ اور سیاسی واقعہ اور سیاسی واقعہ کو میں تاریخ کے نشیب وفراز کو کموظ خاطر قرار دے کران سے استفادہ کی راہیں نکائی گئیں۔

لیکن اس کے باوجود کہ تاریخ نگاری یا تاریخ بیانی کاعمل نہایت عظیم اور کثیر فوائد کا حامل ہے ہر دور میں ان دو عوامل کا شکارر بااور بمیشدرہے گا جواس کی اصل صورت کو بگاڑنے اور اس کی صحب طبع وصدافت بیانی کو باطل وجھوٹ سے ہم رنگ کرنے میں مؤثر ہیں ۔۔۔ یعنی وہ دوعوامل تاریخ کومنح کرنے اور اسے جاد و کت وصدافت سے منحرف کر کے باطل و جھوٹ کی راہ پرلا کھڑا کرنے کے اصل اسباب ہیں ۔۔۔۔

### يبلاعامل:

ہردور میں تاریخ نگاری یا تاریخ بیانی کا عمل ان حکمر انوں کا تکوم اوران کی آمریت کا شکار رہا جنہوں نے ریاسی طاقت کے بل ہوتے پرصرف انہی واقعات کے اظہار میں رغبت ودلچیں کا عملی مظاہرہ کیا جوان کے استحکام اقتدار کے لئے مفید ......اوران کے مفاوات کے حفظ کا سبب ..... بتے اوران حوادث وامور سے چٹم بوٹی وا غماض کے خواہاں رہے جن میں ان کا نقصان وضرراوران کے اقتدار کو خطرہ لاحق ہونے کا اندیشہ تھا، اور بدیات ہمارے لئے ہر طرح کے شک دشبہ میں ان کا نقصان وضرراوران کے اقتدار نے حکومتی ذرائع ابلاغ کے ذریعے انہی تھائی کولوگوں میں عام کیا جن سے ان کے مفاوات وابستہ تے اوران حقائی پرپروہ ڈالنے میں کوشاں رہے جن سے ان کے مفاوات کوشیل چپٹی تھی۔ یا یہ کہ واقعات وحقائی کولوگوں میں عام کیا جن سے ان کوفا کہ ہوران کے مفاوات کوشیل چپٹی تھی۔ یا یہ کہ واقعات وحقائی کولوگوں میں عام کیا جن سے ان کوفا کہ ہوران کے مفاوات کوشیل پپٹی تھی۔ یا یہ کہ باطل کوش اور جو بدہو کہ ہر مورک کو گئی وی کوٹی اور جو بدہو کہ ہر مورک کی دونوں صورتوں میں فطر نا اس امرکا خواہاں وکوشاں ہوتا ہے کہ ہر طرح کے فاکدہ کو حاصل کر بے اور ہمائی کا دراک ہروہ شخص کر سکتا ہے جوائی زندگی میں معاشرتی حالات اوراس کی عوی صورت حال اس نظری کا وش وخواہ ش کا ادراک ہروہ شخص کر سکتا ہے جوائی زندگی میں معاشرتی حالات اوراس کی عوی صورت حال اس نظری کا وش وخواہ ش کا ادراک ہروہ شخص کر سکتا ہے جوائی زندگی میں معاشرتی حالات اوراس کی عوی صورت حال قدیم دورکی اقوام کے حالات اوران کی تاریخ کے نشیب وفراز کا ادراک کر سکتا ہوا واراک کر سکتا ہو کہ استعداد وفکری توانا کی کھتا ہوا ورائے گاؤور کی توام کے حالات اوران کی تاریخ کے نشیب وفراز کا ادراک کر سکتا ہو کوشاں کر سکتا ہو کہ کو خواہ کو کا کوشا کر سکتا ہو کہ کو کوشی کو کوشاں کی تاریخ کے نشیب وفراز کا ادراک کر سکتا ہوا کوشاں کر کا کو کا کوشا کر سکتا ہوا کوشاں کر سکتا ہوا کوشاں کر سکتا ہو کوشاں کر سکتا ہو کوشاں کر سکتا ہوا کوشاں کر سکتا ہوا کر ان کا دراک کر سکتا ہوا کر سکتا ہوا کوشاں کر سکتا ہوا کر

#### دومراعامل:

تاریخ کے من ہونے اوراس کے جاوہ حق وحقیقت سے دور ہونے کا دوسراعا مل وسبب وہ افراد ہیں جنہوں نے واقعات کوخود و یکھا پاسنا اور وہ افراد کہ جنہوں نے ان سے من کر دوسروں کو بتا پا اور پھر وہ افراد کہ جنہوں نے ان خبروں کو واقعات کوخود و یکھا پاسنا اور وہ افراد کہ جنہوں نے ان خبروں کو دوسروں کو خبر دینے والے اور مؤلفین حضرات ، تینوں شم کے رفیہ تخریر میں لاکر کتا بی شکل دی کو یا خود مشاہدہ کرنے والے ، دوسروں کو خبر دینے والے اور مؤلفین حضرات ، تینوں شم کے افراد کا تاریخ کی صورت بگا ڑنے میں وظل ہے کیونکہ ان میں کوئی بھی ایسانہیں جوتا ریخ کوئی یا تاریخ نگاری میں اپنے باطنی احساسات اور قومی تعقیبات کے ملی مظاہرہ سے پاک ہو بلکہ وہ جن حالات و واقعات سے آگاہ ہوئے یا ان کے بارے میں اپنی رائے کا اظہار کیا ان کی بابت انہوں نے اپنے فکری رجی نات اور ترجیحات و تحفظات کو محفوظ خاطر و مدنظر قرار ویا ، چنا خچرز مانہ ماضی کے مؤرخیان اور ان کے ادوار کے حکمر ان مخصوص دین و فد جب کے چیروکار ہونے کی وجہ سے خصوص طرز تھرکے حامل تھے اور ان میں خربی احساسات قوی اور قومی تعقیبات نبایت شدید شے تو لامحالہ ان کی تاریخ گوئی و تاریخ گوئی و تاریخ مولی و تاریخ گوئی و تاریخ گوئی و تاریخ گوئی و تاریخ

نویی بھی ان احساسات و تعقبات سے پاک نہ تھی جبکہ واقعات کا تعلق بعض حوالوں سے دیٹی و نہ بی امور سے بھی تھا لہذا اس امکان کو ہرگز رونیس کیا جا سکتا کہ ان حضرات نے اپنی فکری ترجیحات وقو می تعقبات اور باطنی احساسات کو تاریخ گوئی و تاریخ نگاری کے عمل میں بنیا دی عضر کی حیثیت دی ہوجیسا کہ عصر حاضر میں مادی تعقبات وقو می احساسات سے سرشار مو رضین وصحافی حضرات کی دین کے مقابلہ میں بے سرو پا آزادی کی حمایت اور عقل کے مقابلہ میں نفسانی خواہشات میں رغبت کا حالات وواقعات کے اظہار و بیان میں گہرا وظل ہے ، بیروش قدیم مو زخین و مو گفین کتب تاریخ کے اس عمل کی ما نذ ہوجت کا حالات و واقعات کو حضوظ اور بیان کرنے میں اپنایا کہ جس میں ان کی فکری ترجیحات کا عمل وظل ایک ہے جسے انہوں نے حالات و واقعات کو حضوظ اور بیان کرنے میں اپنایا کہ جس میں ان کی فکری ترجیحات کا عمل وظل ایک نا قابل انکار حقیقت ہے ۔ یکی وجہ ہے کہ آپ کسی ایسے مؤرخ یا مؤلف کی نشا ند ہی نہیں کر سکتے جو کسی دین و ند ہب کا پیرو کا رہوا وار اس نے اپنی ان تحریوں میں جن کا تعلق تاریخ کے موضوع سے ہوگئی ایسی بات کھی ہوجواس کے نہ ہب وعقیدہ کے مواور اس نے اپنی ان تحریوں میں اپنی اس کے موضوع سے ہوگئی ایسیا مورونظر نہیں آئے گا جس میں اس کے ادی منائی ہو بلکہ ہرائل ند بہب نے اپنی تحریوں میں اس کے اصولی ند بہب سے مطابقت رکھے والے مطالب بنی درج کے جیں ، اس کے مادی منائی ہو بگلہ ہرائل ند بہب نے آئی جو موروز تھر نہیں آئے گا جس میں اس کے مادی نظریہ کی تائید وموافقت کا پہلومو جو دنہ ہو۔

### تاریخ کے منے ہونے کے دیگرعوال:

ندکورہ بالا دو موامل کے علاوہ ویگر موامل بھی تاریخ کے منے اور بے اعتبار ہونے کا باعث ہوئے ہیں ، ان میں واقعات کی خبریں حاصل کرنے کے وسائل کا فقد ان ، چٹم ویدوا قعد نگاری یا خبرگزاری اور اسے دوسروں کو بیان کرنے کے آلات و ذرائع کی عدم دستیا بی ، کتاب نولی اور کمتوبات کو ہر طرح کی تبدیلی و بوسیدگی اور مفقو و ہونے سے بچانے کے ضروری اسباب کا میسر ضہونا شامل بلکہ سرفہرست ہیں ، بیموامل اگر چہ موجودہ زیانہ میں موجود نہیں کے وکلہ اب شہروں و ملکوں کے درمیان طویل فاصلے ختم ہو بچے ہیں اور وہ ایک دوسرے سے بہت قریب ہو مجے ہیں اور وہ ایک دوسرے سے بہت قریب ہو مجے ہیں اور خبر گاری و خبر گزاری کے لئے ذرائع ابلاغ باآسانی دستیاب ہیں ۔۔۔ الیکٹرا تک میڈیانے اس باب میں انقلاب برپاکر دیا ہے جس کی بدولت واقعہ بنی و خبر نگاری و کو دیش آگیا ہے ، میں انتقاب برپاکر دیا ہے اور سبب و جود میں آگیا ہے خبر نگاری کا عمل نے دار تعابر بنا دیا ہے اور وہ سے بنیاز ہوگیا ہے ، میں سے باوروہ سے بوقعت و باعتبار بنا دیا ہے اوروہ سے بسیاست نے انسانی زندگی کے ہر شعبہ کو اپنی لیسٹ میں لے لیا اور اب صورت حال بیہ ہے کہ پوری و نیا پر عملی ۔۔۔ ورانہ روائی سے بازی ورانہ کو بیان اور وہ بی ہیں اور رونما کو رانہ وہ انتا ہے بلہ اس سے بالا ترپیک میں آنے والی تبدیلیاں خبر نگاری کے وہارے کو بدل و بی ہیں اور رونما ہونے والے واقعات کا اظہار و بیان اور اطلاع واعلان مخصوص انداز واسلوب کا حامل ہوجا تا ہے بلکہ اس سے بالاتر ہی کہ وہ نے والے واقعات کا اظہار و بیان اور اطلاع واعلان مخصوص انداز واسلوب کا حامل ہوجا تا ہے بلکہ اس سے بالاتر ہی کہ وہ نے والے واقعات کا اظہار و بیان اور اطلاع واعلان محصوص انداز واسلوب کا حامل ہوجا تا ہے بلکہ اس سے بالاتر ہی کہ وہ نے والے واقعات کا اظہار و بیان اور اطلاع واعلان محصوص انداز واصلوب کا حامل ہوجا تا ہے بلکہ اس سے بالاتر ہی کہ وہ نی و بی کہ اس سے بالاتر ہی کہ وہا کو والے واقعات کا اظہار و بیان اور اطلاع واعلان محصوص انداز واصلوب کا حامل ہوجا تا ہے بلکہ اس سے بالاتر ہی کہ وہ کو دو اس کے دور کی والے کو دور کی دور کی کو کیا کو دور کی دور کیا کو دور کو دور کیا کو دور کیا کو دور کیا کو دور کو دور کیا کو دور کیا کو دور کیا کو دور کیا کو دور کو دور کیا کو دور کو دور کو کو دور کیا کو دور کیا کو

'' خبر'' کا حلیہ وصورت ہی بدل جاتی ہے جس کے نتیجہ میں'' تاریخ'' کے بارے میں طرح طرح کی بدگمانیاں جنم لینے لگتی ہیں اور بالآ خراس کی اہمیت، حیثیت ووقعت کا دھڑ ن تختہ ہوجانے کا اندیشہ الاحق ہونے لگتا ہے، یہی وجہ ہے کہ تاریخ نو لی ک بابت نہ کورہ نو اقص و کمڑور یوں یا موانع و رکا و ٹوں کے پیش نظر عصر حاضر کے علاء و دانشوروں نے اسے درخورا عتناء قرار نہیں و یا بلکہ اس سے روگروانی کر کے آٹا رقد بریم کی بنیا و پر تاریخی واقعات نگاری کے عمل کی طرف قوجہ کی اوراسے ایک مستقل فی علم یاعلمی فن کی حیثیت و سے دی ، یوفی علم یاعلمی فن اگر چہتا رہ خوالا کی پرسابق الذکر بعض اشکالات، واعتراضات سے کی حد تک یاک ہے لیکن اس کے باوجود و گیر اعتراضات سے مہرانہیں کیونکہ اس میں بھی مؤرخ کی ذاتی فکری ترجیحات اور احساسات و تعقبات کا دخل ہوتا ہے اوراس کے طرز نظر پرسیاسی ربحانات کا اثرا نداز ہونا بھی خارج ازامکان قرار نہیں و یا جا سکتا بلکہ عین ممکن ہے کہ دفال و سے جو واقعیت و زمینی حقیقت کی حامل ہوں اوران مطالب کی پہلوزیا دہ قوی ہو ( یعنی بیمکن ہے کہ وہ ان مطالب پر پردہ ڈال و سے جو واقعیت و زمینی حقیقت کی حامل ہوں اوران مطالب کا اظہار کرے جو حقیقت و واقعیت نہر کھتی ہوں ، اس طرح عین ممکن ہے کہ وہ بعض مطالب و حقائق میں ردو بدل کر سے پیش کرے )۔

یہ ہے تاریخ اوراس پراٹر انداز ہونے والے ان گونا گوں عوامل کا حال کہ جو تاریخ کو جاد ہ حق وصدافت سے دورکر کے اس کی صحت وسلامتی کوتباہ و ہر با دکر دیتے ہیں اور پھراس کی اصلاح وترمیم ہرگزمکن نہیں رہتی ۔

نہ کورہ بالا مطالب کو مدنظر رکھتے ہوئے بیر حقیقت آشکار ہوجاتی ہے کہ قرآن مجید کے بیان کردہ واقعات اور تاریخ کا تقابل قابلِ تصور نہیں ۔۔۔ اوران دونوں کی حیثیتوں کا ایک دوسرے سے قیاس نہیں ہوسکتا ۔۔۔ کیونکہ قرآن وی البی ہے جو کہ خطا و کذب سے مبراو پاک ہے جبکہ تاریخ اس طرح کے قابل وثو ق سرچشمہ سے بہرہ مندنہیں کہ جس کی بناء پر اسے جھوٹ اور غلطی و خطاء سے پاک و محفوظ سمجھا جاسے ۔۔۔۔۔ بلکہ اس کے بر عکس جموٹ افتر اء اور خطا کے کوامل زیادہ پائے جاتے ہیں جو تاریخ کی حیثیت کو داغدار اور اسے بے اعتبار کر دیتے ہیں ۔۔۔۔،

نسبت ہی ٹہیں پائی جاتی ....،للندا صرف قر آن ہی حق پر بنی کلام ہے جس کا سرچشمہ ذات حق تعالیٰ ہے ، (حق کا بیان کردہ کلام حق ہے )۔

فرکورہ تمام مطالب سے قطع نظر سیمطلب لائق ذکر ہے کہ قرآن مجید بنیادی طور پر تاریخ کی کتاب ہی نہیں اور نہ ہی وہ عام کتب تاریخ کی ما ندا پنی بیان کردہ واستانوں کے ذریعے اپنی تاریخ نگاری کا حوالہ ظاہر کرتا چا بتا ہے الہذا اس کا قیاس تاریخ کی روایتی کتب سے نہیں ہوسکتا بلکہ وہ کلام خداوندی ہے جو وہی کے قالب میں ڈھال کر پیش کیا گیا ہے اور اس کے ذریعے خداوند عالم ان افراد کوسلامتی کی راہیں دکھا تا ہے جو رضائے پروردگار کے مصول میں اپنی تو ان کیاں بروئے کار لاتے ہیں اور عملی جدو جد کے ذریعے تی وجہ ہے کہ آپ لاتے ہیں اور عملی جدو جد کے ذریعے تی وحقیقت اور اپنے مقصد تخلیق تک جہنچنے میں کوشاں ہوتے ہیں ، یہی وجہ ہے کہ آپ قرآنی واستانوں میں کوئی ایسی مثال پیش نہیں کر سکتے جس میں ایک واقعہ کے تمام پہلو تفصیل کے ساتھ ذکر کئے گئے ہوں بلکہ ہر واستان میں سے صرف انہی مثال پیش نہیں کر سکتے جس میں ایک واقعہ کے تمام پہلو تفصیل کے ساتھ ذکر کئے گئے ہوں بلکہ ہر واستان میں سے صرف انہی مثال پیش نہیں کر ایکفاء گ گئی ہے جو اصل مقصد کے حصول میں مؤثر ومفید ہیں اور این میں خور وگر کرنے سے درس عبرت یا وانائی وقعیمت حاصل ہو سکتی ہے اور زیر بحث واستان طالوت و جالوت کے تذکر و

٥ "أَلَمْتَوَ إِلَى الْمَلَامِنُ بَنِيۡ إِسْرَ آءِ يُلَ"

( کیا تونے نی اسرائیل کے ایک گروہ کونہیں دیکھا۔۔؟)

يعرفر مايا:

'` وَقَالَ لَهُمْ نَبِيتُهُمْ إِنَّ اللَّهَ قَدْ بَعَثَ لَكُمْ طَالُوْتَ مَلِكًا...''
 (اوران سے ان کے نی نے کہا کہ ضدائے تہارے لئے طالوت کو حاکم بنا کر بھیجاہے)
 پھر کچھ فاصلہ کے بعد فرمایا:

٥ "وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُّهُمْ إِنَّ إِيَّةُ مُلْكِةً "

(اوران کے نی نے ان سے کہا کہاس حاکم کی حاکمیت کی نشانی یہ ہے)

يمرفر مايا:

٥ " فَلَتَّافَصَلَ طَالُوْتُ ...."

( پھر جب طالوت جدا ہو گیا )

اس کے بعدمطالب کے شلسل سے بث کرفر مایا:

0 " وَلَمَّا لِرَزْوُ الْجِالُونَ ....."

(اور جب وہ جالوت کے آئے سامنے ہوئے )

ان تمام جملوں وفقروں کی موجودہ بیانی ترتیب وترکیب سے بخو بی معلوم ہوتا ہے کہ ان سب کا باہمی اتسال اور واقعہ کاتفصیلی تذکرہ نہا بیت طولانی بیان کا متقاضی ہے جبیا کہم آپ کو'' گائے کی داستان'' کے تذکرہ میں اسی امرکی طرف متوجہ کر بچے ہیں اور بیہ بات قرآن مجید میں فہکورتمام داستانوں کے مطالعہ سے مشاہدہ میں آتی ہے کہ ہروا قعہ وداستان کے بیان میں انہی موارد کے ذکر پراکتفا کی گئی ہے جو درس عبرت اور موعظہ ونصیحت کی را ہیں کھو لتے ہیں یا گذشتہ ادوار اور معصیت و نافر مانی کے متیجہ میں تباہ ہونے والی امتوں میں جاری و نافذ ہونے والے خدائی اصول وضوابط کے بیان و اشاروں پرمشمتل ہیں، بطور مثال چند نمونے ملاحظہ ہوں:

سوره پوسف، آیت ۱۱۱:

٥ " لَقَدُ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِإُ ولِي الْأَلْبَابِ"

(یقینان کی داستانوں میں ارباب بصیرت کے لئے درس عبرت ہے)

سوره نساء، آیت ۲۲:

o "يُرِيْدُاللهُ ولِيُبَيِّنَ لَكُمُ وَيَهْ بِيَكُمُ سُنَنَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمْ"

(خدا چاہتا ہے کہ ان لوگوں میں جاری و نا فذطریقوں واصولوں سے تہمیں آگا ہی دلائے اور رہنمائی کرے جوتم

سے پہلے تھے)

سوره آل عمران ، آیت ۲۳۸ ، ۱۳۸:

٥ "قَدُخَلَتُ مِنْ قَبْلِكُمُ سُنَنٌ 'فَسِيْرُوْا فِي الْاَثْنِ ضَفَانْظُرُوْا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذِّبِيْنَ ﴿ هٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُ كَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِيْنَ ''
 بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُ كَى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِيْنَ ''

بیت میں ہے۔ بہلے کتنی بڑالیں گزر چکی ہیں ،تم زمین میں گھومو پھرو اور دیکھو کہ جھٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا 0 سے (تم سے پہلے کتنی بڑالیں گزر چکی ہیں ،تم زمین میں گھومو پھرو اور دیکھو کہ جھٹلانے والوں کا انجام کیا ہوا 0 سے (قرآن) لوگوں کے لئے ہدایت وقسحت ہے )
ان کے علاوہ دیگر آیات بھی موجود ہیں جو ذکورہ بالا مطالب برمشتمل ہیں ۔

#### آیات ۲۵۳ تا۲۵۳

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ مِنْهُمْ مَّنَ كَلَّمَ اللَّهُ وَ بَافَعَ بَعْضَهُمْ وَ مَنْهُمْ مَّنَ كَلَّمَ اللَّهُ وَ مَا فَكَ بَعْضَهُمْ وَ مَا فَتَنَكَ اللَّهُ مِنْ مَا لَكِيْنَتِ وَ اَيَّدُنْهُ بِرُوْجِ الْقُدُسِ وَلَوْشَآءَ اللَّهُ مَا الْقِيْنَ وَ النَّيْ الْفَرَاخَ اَللَّهُمُ مَّنَ مَا الْفَيْنَ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللْهُ مَا اللَّهُ مَا اللَلْمُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُو

يَا يُّهَاالَّنِيْنَ امَنُوَا اَنْفِقُوامِمَّا مَرَ قُنْكُمْ مِّنْ قَبْلِ اَنْ يَّا ثِيَ مُرَّلَا بَيْعٌ فِيهوولا خُلَةٌ وَلاَ شَعْاعَةٌ وَالْكَفِي وَنَهُمُ الظَّلِمُونَ ﴿

#### ترجمه

O '' میہ پیغام بر ہیں کہ ہم نے ان میں سے بعض کو دوسر ہے بعض پر برتری دی ہے،
ان میں سے بعض سے خدا نے کلام کیا اور بعض کے درجات کو بلند کر دیا، اور ہم نے عیسیٰ
بن مریم کو واضح نشانیاں دیں اور روح القدس کے ذریعے اس کی تائید کی، اگر خدا چا ہتا
تو ان کے بعد آنے والے لوگ روشن دلائل آجانے کے بعد آپس میں جنگ وقال نہ
کرتے لیکن انہوں نے آپس میں اختلاف کیا، چنانچہ ان میں سے بعض مومن ہو گئے اور
بعض کا فرہوئے، اگر خدا چا ہتا تو وہ آپس میں جنگ نہ کرتے، لیکن خدا جو کچھ چا ہتا ہے
انجام دیتا ہے ''،

(rom)

O ''اے ایمان والو! ہم نے جو کچھ تہمیں رزق عطا کیا ہے اس میں سے انفاق (الله کی راہ میں خرچ) کرواس سے پہلے کہوہ دن آ جائے جس میں نہ خرید وفر وخت ہو گی، نہ دوستی اور نہ ہی شفاعت، اور کا فرہی ظلم کرنے والے ہیں ''، '

## تفسيروبيان

### انبیاءالہی کے درجات اور انفاق کا بیان

ان دوآ یون کا سیاق ان سے قبل ذکری گی ان آیات مبارکہ کے سیاق سے پھوزیادہ مختلف نہیں جو جہاد کے تکم اور انفاق (خداکی راہ اور کار خیر میں خرچ کرنے) کی تھو یقی دعوت پر مشمل تھیں اور جس طرح ان آیات میں طالوت کی داستان ذکر ہوئی تاکہ اس سے اہل ایمان درس عبرت حاصل کریں اور اس داستان کا تذکرہ "وَ إِنَّكَ لَمِنَ الْهُوْ سَلِیْنَ …… " (یقینا آپ ر مولوں میں سے ہیں …… ) کے جملہ پر افتقام پذیر ہوا، اسی طرح زیر نظر دوآ یوں کا آغاز "نِلْکَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَابَعْضَهُمْ عَلَیٰ بَعْنِ ہِ استان کا میں ہے ہیں کے جملہ پر افتقام پذیر ہوا، اسی طرح زیر نظر دوآ یوں کا آغاز کے جملہ سے ہوا اور پھر ان کے بعد انجیاء کی امتوں کے آپ میں نیرد آز باہونے اور جنگ وقال کرنے کو ذکر کیا گیا، اس کے جملہ سے ہوا اور پھر ان کے بعد انجیاء کی امتوں کے آپ میں فداو نو بھا کم نے یوں ارشا وفر مایا: " اَلَمْ تَنَوَ اِلَیٰ اِلْمَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُوسُلُی … " (آیا تم نے نمیں دیکھا بی امرائیل کے گروہوں کوموں کے بعد سے انسان ہوئی آپ نیون کہ بیا کہ دوہ دن آب کے تو مقل کے دوہ دن کے دوہ دن آب مات کو تقویت میں در تا دیا ہو اسے جہ کے در تا تا ہو سے نمیں در تا دیا ہو کے در کے جم ہم نے تعہیں رزق دیا ہے اس میں ادر شاو ہوا: " اَنْفِقُوْ المِسَّا کَنَ مُنْ فَتُنْ لِ اَنْ یَانُونِ کُیونُ وَقَیْ ہوگی ۔…. " (جو پھے ہم نے تعہیں رزق دیا ہے اس میں ادر سے انفاق کر دواس سے پہلے کہ دہ دن آبا جاتے جس میں نہ کوئی دوئی ہوگی ۔…. ) تو ان قرائن سے اس با ہم نازل ہوئی ہیں ۔ کہ یہ دوآ سیتی دراصل پہلی آیات مبارکہ بی کا فیلی حصہ ہیں ادر سیس کی سب با ہم نازل ہوئی ہیں ۔

خلاصة كلام بيركر آيت مباركه (٢٥٣) در حقيقت ايك موجوم سوچ ونظريد كورد كرربى ہے اور وہ بير كدر سولوں كے ذريع سب بالخصوص جبكه ان كى حقا نيت پر واضح ولائل ومجرات بھى قائم ہو كچے ہيں ..... جنگ وقبال كا خاتمہ ہونا چا ہے تھا كيونكہ خداوند عالم نے رسولوں كے بيجينے اور انہيں واضح نشانياں عطاكر نے كا مقصد ہى بير قرار ديا كہ لوگوں كوان كى ونياوى و اخروى سعادت كى را ہيں وكھائے لہذا ضرورى ہے كہ انہيں جنگ وقبال سے بازر كھے اور انہيں ہدايت كى راہ پر اكتھا ومتحد مرحق الله الله كى تشريف آورى كے باوجودان كى امتوں ميں جنگ وقبال كا واقع ہونا اور با ہمى خلفشار ونزاعات كا

باتی رہنا کیامعنی رکھتا ہے بالخصوص دعوت اسلام کے عام ہونے اور دنیا کے گوشہ گوشہ میں پھیل جانے کے بعد بھی قتل و غارت
کاسلسلہ جاری ہے جبکہ اتحاد و اتفاق اسلام کے بنیا دی ارکان و احکام میں سرفہرست ہے؟ یا اس بناء پر جنگ و قبال کا خاتمہ
ضروری ہے کہ رسولوں کا بھیجا جانا اور واضح دلائل و مجزات کا انہیں عطا کیا جانا لوگوں کوحت کی طرف بلانے اور دلوں کو
'' ایمان' سے مالا مال کرنے کی غرض سے ہوا اور '' ایمان' اس قبی صفت کا نام ہے جو جر آ اور طاقت کے زور سے دلوں
میں پیدائیس کی جاسمتی للبنداجنگ و قبال بے سود ہے اور نبوت کے مقدس سلسلہ کے قائم و متحکم ہوجانے کے بعد قبال بلاجواز،
۔ بیم سنی اور بے جاہے،

یہ ہاں موہوم نظریہ کا خلاصہ جس کی بابت تفصیلی تذکرہ اور اس کا مدل جواب قال کے علم پر مشمل آیات مبارکہ کی تفییر میں بیان کیا جا چکا ہے، تا ہم زیر نظر آیت شریفہ میں اس غلط طرز نظر کورد کرتے ہوئے خداو نیو عالم نے مخصوص انداز میں ارشا دفر مایا کہ جنگ و قال قو موں کے باہمی اختلافات کا متبہ ہے کہ اگر ان کے درمیان اختلافات نہ ہوں تو وہ ہرگز ایک دوسرے سے دست وگر بیاں اور نبر دِآ زما نہ ہوں، لہٰذا ان کے درمیان بازار جنگ کے گرم ہونے کا اصل سبب ان کا باہمی اختلاف ہیدا نہ ہوتا اور جنگ و قال کی ہرگز ایک دوسرے نے دست وگر بیاں اور نبر دِآ زما نہ ہوں، لہٰذا ان کے درمیان سرے ہی سے اختلاف پیدا نہ ہوتا اور جنگ و قال کی فورو ان کا باہمی اختلاف بیدا ہوجانے کے بعد اسے ختم کر دیتا اور اسے جڑ سے کر ورو بیت ہی نہ آتی ، اور اگر خدا و پا بتا ہے و ہی انجام دیتا ہے اور اس نے یہ چا ہا ہے کہ تمام امور اسباب کی بنیا دیر انجام پائیس سے ہر چیز اپنے سبب کے ساتھ و جو درمیل آئے ساور سنت الاسباب سدا جاری رہے ، بنا برایں جہاں اختلاف ہوگا پائیس سے ہر چیز اپنے سبب کے ساتھ و جو درمیل آئے ساور سنت الاسباب سدا جاری رہے ، بنا برایں جہاں اختلاف ہوگا و ہاں جنگ ہوگی اور سابقہ امتوں میں بھی جو جنگیں ہوئیں وہ سب ان کے با ہمی اختلافات کے باعث ہوئیں ، سیم ہوئیں میں بھی جو جنگیں ہوئیں وہ سب ان کے با ہمی اختلافات کے باعث ہوئیں ، سیم درنظر آئیت مبار کہ میں نہ کورہ مطالب کا خلاصہ۔

## پنج بروں کے ضیلتی فرق کا خدائی اعلان

O ''تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا لِعُضَهُمْ عَلَى بَعْضِ . . . ''
(وہ رسول ہیں، ہم نے ان میں سے بعض کو بعض پر برتری دی ہے ...)
چونکہ آیہ مبارکہ میں رسالت کے عظیم منصب اور رسولوں کے بلند مقام کو بیان کرنا مقصود ہے اس لئے حرف
''تِلْكَ'' استعال كيا عميا كہ جس سے دوركى طرف اشارہ كرنا مقصود ہوتا ہے ۔

یہ جلہ (تِنْكَ الرُّسُلُ فَصَّلْمَا اَبِعَضَهُمْ عَلَىٰ بَعْنِي ابنیاء علیم السلام کے درمیان پائے جانے والے فضیلی فرق کو بیان کرتا ہے اوراس حقیقت کو واضح کرتا ہے کہ خداوند عالم نے ان میں ہے بعض کو بعض پر برتری عطاکی ہے، بعض افغنل اور بعض مففول ہیں ، اور اس فضیلی فرق کے باوجود وہ سب ایک قد رمشترک کے حال ہیں کہ جو'' رسالت الہہ'' سے عبارت ہے اور وہ الی فضیلت ہے جو ان تمام رسولوں کو کیمال طور پر حاصل ہے۔ اور پھر ان رسولوں میں کہ جنہیں دوسرے رسولوں پر برتری عطاکی گئی ہے مقام و مرتبہ کے حوالہ سے فضیلتی فرق پایا جاتا ہے، انبیاء کے درجات کا اختلاف دوسرے رسولوں پر برتری عطاکی گئی ہے مقام و مرتبہ کے حوالہ سے فضیلتی فرق پایا جاتا ہے، انبیاء کے درجات کا اختلاف اور امتوں کے درمیان پائے جانے والے اختلاف میں فرق ہی اور گور و مرچشہ کمال یعنی تو حیدی بابت سب اور امتوں کے دومیان پائے جانے والا اختلاف اور گور و مرچشہ کمال یعنی تو حیدی بابت سب متنق و ہم آ ہنگ ہیں جبکہ ان کی امتوں کے درمیان پایا جانے والا اختلاف اصل و بنیا دیے حوالہ سے ہیتی ایمان اور کفر کی بنیاد پر ہی والموام کے درمیان پایا جانے والا اختلاف اصل و بنیا دیے حوالہ سے ہیتی ایمان اور کفر مین نہ بنی و انہات کی صورت میں ہے کہ جس میں نہ کوئی قد رمشترک ممکن ہے اور نہ ہی و دونوں کا بیجا ہون تا میان کو مقل ان کی اختلاف ہے نظریاتی و عبارتوں اور ہونے میں فرق رکھا چانچوں نہاء کی دونوں یعنی انبیاء کرائم اور امتوں کے اختلاف کو بیان کرتے ہوئے عبارتوں اور اور فضیلتی فرق کو کو نہ نہاء کی طرف دی جبلہ اور اس کی نبست انبی کی طرف دی للذا انبیاء کی طرف دی جبلہ و کوں کے بابت ارشاد فر مایا: ''فضیلت و برتری دی) اور تحقیلت و برتری دی) اور تعیر کی بابت ارشاد فر مایا: ''فضیلت کی بابت ارشاد فر مایا: ''فضیلت کی بابت ارشاد فر مایا: ''فضیلت کی ایک کی علی اور اس کی نبست ارشاد فر مایا: ''فضیلت کی بابت ارشاد فر مایا: ''فضیلت کی بابت ارشاد فر مایا: ''انہوں نے اختلاف کیا ۔

# ا يك ا د بي ولطيف علمي نكته الميالية ال

یہاں ایک اوبی وعلمی کلتہ قابل ذکر ہے کہ زیر نظر آیت مبارکہ کا ذیلی حصہ قال کے بیان پر مشمل اور اس سے مربوط ہے اور اس آیت سے ماقبل آیات مبارکہ کی قال اور اس کی بابت فرمان خداوندی کے ذکر کی حال ہیں لہذا ہے بات سلیم کرنی ہوگی کہ پورے کلام کا بیر حصہ یعن '' تِلْكَ الرُّسُلُ فَصَّلْنًا '' سست '' وَ اَیَّنُ نُهُ بِرُوْحِ الْقُدُسِ '' آیت کے ذیلی حصہ یعن '' وَ لَوْشَاءَ اللهُ مَا اَقْتَ تَلَ الَّذِیْنَ مِنُ بَعْدِ هِمْ سسن ' تا '' وَ لَكِنَّ اللهُ اللهُ مَا اَقْتَ تَلَ الَّذِیْنَ مِنُ بَعْدِ هِمْ سسن ' تا '' وَ لَكِنَّ اللهُ اللهُ مَا اُورِیْنُ '' کا مقدمہ وتمہیدی بیان ہوتا کہ اس مقدمہ کے بعد ذیلی حصہ میں نہ کور مطالب واضح طور پر معلوم ہو کیں ۔

بنابرای آیت مبارکہ کے صدر لین ابتدائی حصہ میں رسالت کے بلندمقام کا ذکر مقصود ہے اور میرکہ بیطیم مقام و

مرتبہ تمام انبیاء و پیغیران البی میں مشترک فضیلت کے طور پر پایا جاتا ہے اور بیجلیل القدر مقام بنی نوع انسان کے لئے خیرات و برکات کا سرچشمہ ہے اور کمال، سعاوت، قرب خداوندی کے درجات و مراتب مثلاً خدا کا ہمکلام ہونا، واضح دلائل و معجزات کا عطا ہونا، روح القدس کے ذریعے تائید و غیرہ اس کے آثار و نتائج، اس کا ثمر اور اس سے وابستہ ہیں لیکن اس کے باوجودا سے لوگوں کے درمیان جنگ و قال کے سد باب کا ضامن قرار نہیں دیا جا سکتا کیونکہ ان کے درمیان واقع ہونے والے قال کا سبب وہ لوگ خود ہیں۔

دوسر کے نظوں میں آیت مبارکہ کے خلاصہ مطالب کواس طرح بیان کیا جاسکتا ہے کہ '' رسالت'' وہ باعظمت و

با فضیلت مقام ومنزلت ہے جس میں خیر ہی خیراور برکت ہی برکت ہے کہ آپ اس کے جس پہلوکو ملاحظہ کریں اور جس قدر

اس کے قرب کے شرف سے بہرہ مند ہوں اس کی فضیلت کی نئی صورت آپ کونظر آئے گی اور اس کی نورا نیت کے تازہ آٹار

سے لطف اندوز ہوں گے لیکن اپنی تمام تر عظمتوں ، رفعتوں اور معجزات کا سرچشمہ ہونے کے باوجود اس کے ذریعے لوگوں

کے درمیان پایا جانے والا ایمان و کفر کا اختلاف دور نہیں ہوسکتا کیونکہ لوگ خود ہی اس طرح کے اختلاف کا سبب ہوتے ہیں
اور وہ خود اس اختلاف کے وجود میں آنے کی راہیں ہموار کرتے ہیں جیسا کہ خداوندِ عالم نے سورہ آل عمران آیت 19 میں
ارشا و فر مایا:

وَ النَّالَةِ يَنَ عِنْ اللهِ الْإِسْلامُ "وَ مَااخْتَلَفَ الَّذِيثَ أُوتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعْنِ مَاجَا ءَهُمُ الْعِلْمُ
 بَغْيًا بَيْنَهُمُ "

( یقیناً الله کے نزدیک دین وآ کین حیات صرف اسلام ہے اور اہل کتاب نے اس میں کوئی اختلاف نہیں کیا گر اس کے بعد کدان کے پاس علم آ محیا اور انہوں نے بیآ کہس میں بغاوت وظلم کرتے ہوئے کیا )

اس مطلب کی وضاحت سورہ بقرہ کی آیت ۲۱۳ (گان النّائس اُ مَّنَةُ وَّاحِد ہَا کَا کَا دَاوں پر چاہتا تو تکو بِی طور پراس طرح کی جنگ و قال کا راستہ روک سکتا تھا یعنی میدان کارزار میں طاقت آز مائی کرنے والوں پر عذاب نازل کر کے آئیں نیست و نا بودکر سکتا تھالیکن اس نے ایسائیں کیا کیونکہ لوگ خوداس طرح کے اختلاف کا سبب بنے اور انہوں نے آپس میں ظلم وستم کے ذریعے اختلاف کو ہوا دی اور اس کے ساتھ ساتھ عالم ہستی میں سبب و مسبب کا خدا ئی نظام بھی جاری وساری ہے (جس سے مراویہ ہے کہ خدا و ندِ عالم نے مقرر فر ما یا ہے کہ ہرکام بذریعہ سبب انجام پذر ہو) اور "اختلاف" بنگ و قال کرنے سبب انجام پذر ہو) اور "اختلاف" بنگ و قال کے اسباب میں سے ایک ہے ، البتہ اگر خدا و ندعا لم چاہتے و جنگ و قال کرنے سے نبی فر مائے اور میدان کارزار میں آکر طاقت آز مائی سے بازر ہے کا حکم و سے یا جنگ کرنے کا حکم صاور ندفر مائے کیکن خداوندِ عالم نے میدان کا رزار میں آکر طاقت آز مائی سے بازر ہے کا حکم و سے یا جنگ کرنے کا حکم صاور ندفر مائے کیکن خداوندِ عالم نے جنگ کرنے کا حکم دیا اور اس حکم کے ذریعے لوگوں کو آز مانا چا ہا تا کہ نا پاک خیال اور پاک دل افراد کی پیچان ہوجائے اور جنگ کرنے کا حکم دیا اور اس حکم کے ذریعے لوگوں کو آز مانا چا ہا تا کہ نا پاک خیال اور پاک دل افراد کی پیچان ہوجائے اور

الله تعالیٰ ایمان لانے والوں اورجموٹے دعویداروں سے آگا ہی ولائے۔

خلاصہ کلام ہے کہ انبیاء الی سلام الله علیم اجمعین کے بعد ان کی امتوں میں جنگ وقال کے بازار کا گرم ہونا تاگزیر تھا کیونکہ ان میں پیدا ہونے والا اختلاف طغیان وسرکٹی کا نتیجہ تھا اور مقام رسالت پر فائز ہمتیاں اپنے مجمولات و پختہ دلائل کے ذریعے باطل کی حجتوں و دلائل کور دکرنے اور شبہات کا از الدتو کر سکتی ہیں لیکن طغیان وسرکٹی اور ہٹ دھر می جیسی دلائل کے ذریعے باطل کی حجتوں و دلائل کور دکرنے اور شبہات کا از الدتو کر سکتی ہیں لیکن طغیان وسرکٹی اور ہٹ کا واحد راستہ بست صفات کی نیخ کئی سے قاصر ہیں لہذا روئے زمین پر نوع انسانی کو تباہی سے پچانے اور اس کی اصلاح کا واحد راستہ جنگ وقال ہے چنا نچہ بار بار کے تج بات سے ثابت ہوا ہے کہ ہر مقام پر صرف علمی ومنطقی دلائل موثر واقع نہیں ہوئے جب تک کہ ان کے ساتھ ساتھ تلوار کی طاقت آز مائی نہ ہو، یہی وجہ ہے کہ جہاں بھی نوع انسانی کی بہتری قال کی متقاضی ہوئی وہاں خداوند عالم نے حق کے دفاع کے لئے قیام کرنے اور جہاد فی سبیل الله کا تھم صا در فر ما یا جیسا کہ دھارت ابراہیم علیہ وہ اللام کے دور اور بنی اسرائیل کے ادوار میں حضرت پنجیم اسلام صلی الله علیہ وآلہ وسلم کی بعثت کے بعد جہاد کے احکامات صا در ہوئے ، اس سلسلہ میں ہم سابق الذکران آیات میں جوقال کے احکام پر مشتمل تھیں پچھ مطالب ذکر کر کی ہیں۔

## خدا کا بعض پنجبروں سے کلام کرنا

دُ مِنْهُمْ مَّنْ كَلَّمَ اللَّهُ وَ رَفَعَ بَعْضَهُمْ دَ رَاجْتٍ "
 درجات عطا كے )

 سے فضیلت کا حال بنتا ہے مثلاً خدا کی طرف منسوب ہونا (لیمنی جب بیہ کہا جائے کہ خدانے اس سے کلام کیا تواس صورت میں وہ فضیلت وعظمت کا حال ومظہر ہوگا)، ای طرح '' رتبہ کی بلندی'' بد ذات خود فضیلت نہیں بلکہ اسے اس وست ' نضیلت' قراردیا جائے گا جب اس کا عطا کیا جانا خدا ہے منسوب ہوا ور کہا جائے کہ خدانے اسے بلند در جہ عطا کیا ہے۔

فضیلتی صفات کی فہ کورہ تقسیم ہے آگا ہی پانے کے بعد زیر نظر دو جملوں میں انداز خطاب کی تبدیلی کی وجہ آپ کو بخوبی معلوم ہوسکتی ہے کہ '' کلام کرنے'' اور'' رتبہ کی بلندی'' کا ذکر اس لئے صیغہ عنا تب کے ذریعے ہوا تا کہ خدا سے منسوب ہونے کے حوالہ سے ان کے فضیلت وعظمت کا مظہر ہونے کا ثبوت بن سکے لہذا تین جملوں میں سے دو جملوں میں منسوب ہونے کے حوالہ سے ان کے فضیلت وعظمت کا مظہر ہونے کا ثبوت بن سکے لہذا تین جملوں میں سے دو جملوں میں غائب (کسلے میں دو جملوں میں انداز خطاب تبدیل کر کے صیغہ عنا تب (کلاَم ، کراَم ) خاتی کی غرض پوری ہوگئی تو دوبارہ صیغہ عشکم اختیار کرتے ہوئے ارشاد ہوا: ''وَاتَیْنَا عِیْسَی اسْتعال کرنے کے بعد چونکہ تبدیلی کی غرض پوری ہوگئی تو دوبارہ صیغہ عشکم اختیار کرتے ہوئے ارشاد ہوا: ''وَاتَیْنَا عِیْسَی الْبُنَ صَرْیَم الْبُریْتِ تِ ' (اورہم نے سے بن مریم کوواضی نشانیاں ... مجزات ... عطا کیں )، صیغوں کی تر تیب یوں ہے: البُنَ صَرْیَم الْبِیْتُ تِ ' (اورہم نے سے بن مریم کوواضی نشانیاں ... مجزات ... عطا کیں )، صیغوں کی تر تیب یوں ہے:

- ا . فَضَّلْنًا (بم نے فضیلت دی)
  - ٢. كُلُّمَ (اس فكلام كيا)
  - ٣. سَفَعَ (اس نے بلند کیا)
  - ٣. اتنينا (بم نے عطاكيا)

زیرنظر دو جملوں میں ندکورہ وفضیلتی صفات کا حامل کون ہے اور خدا دیدِ عالم نے سہتی کوان اعز ازات سے ازاہے؟ اس کی بابت مفسرین کرام نے مختلف آراء پیش کی ہیں۔

بعض حضرات کا کہنا ہے کہ '' قَمنْ گلَّمَ اللهُ '' (جس سے خدانے کلام کیا ) سے مراد حضرت موی علیه السلام ہیں کیونکہ سورہ نسآء، آیت ۱۲۴ میں ای سلسلہ میں ارشا و خداوندی ہے:

٥ " وَ كُلُّمَ اللَّهُ مُؤلِّى تَكُلِّيمًا "

(خدانے مویٰ سے کلام کیا، مجر پورکلام)

اور دیگر مقامات پر بھی ای کی ما نند آیات مبار کہ بیس موی علیہ السلام سے کلام کرنے کا تذکرہ ہوا ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ انبیا علیم السلام میں سے جس بستی سے خداوند عالم نے کلام کیا وہ حضرت مویٰ " ہیں۔

بعض مفسرین کا خیال ہے کہ اس سے مرا دحضرت پنجیبراسلام محمر مصطفی صلی الله علیہ وآلہ وسلم ہیں کہ جن سے خدا وند عالم نے شب معراج براوراست مفتلو کی اور آنخضرت کواس قدر قرب عطافر مایا کہ کسی و ربیہ ووسیلہ کی ضرورت ہی باتی ندر ہی بلکہ تمام وسائل ووسا تط سے بے نیاز ہو کر کلام کیا چنا نچہ ارشا والی ہے:

سوره عجم، آیات ۸ ـ ۱۰:

٥ "ثُمَّ دَنَافَتَكَتَّى أَنْ فَكَانَقَابَ قُوْسَدُنِ أَوْ أَدُنَّ فَا فَخَى إِلَّى عَبْدِ هِ مَا أَوْلَى"

(پھروہ قریب ہوا، پھراورزیا دہ قریب ہوا، تو اس کا فاصلہ ( دو کمانوں یا اس سے بھی کم ہو گیا، پھر اس نے اپنے بندے کووٹی کی جو پچھ بھی وٹی کرنی تھی )

بعض مفسرین کی رائے ہے کہ'' خدا کے کلام'' سے عمومی وحی مراو ہے کیونکہ وحی '' مخفی کلام کرنے'' ہی کا دوسرا نام ہے اور خداوند عالم ہی نے وحی کو'' کلام کرنے'' سے موسوم کیا ہے چنانچے سور ہ شور کی ، آیت ا ۵ میں ارشا دہوا:

٥ "وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَاوَ خَيًّا أَوْمِنْ وَّى آئِ حِجَابٍ "

( کسی بشرکوبیصلاحیت حاصل نہیں کہ خدااس سے ہملکا م ہوگر یہ کہ وی کے ذریعے یا پر وہ کے پیچھے سے!)

لیکن بدرائے اس لئے قرین قیاس معلوم نیس ہوتی کہ آیت مبارکہ میں حرف 'من' وکرکیا گیا ہے جو' فرجیض' کے معنی میں ہے نین د' ان میں سے' (مِنْهُمْ مَّنْ گلاَم اللهُ ان میں سے بعض سے خدانے کلام کیا)

ندکورہ بالا آراء میں سے صرف پہلی بات قرین قیاس معلوم ہوتی ہے بینی وہ شخصیت کہ جس سے خداوند عالم نے کلام کیا وہ حضرت موکی علیہ السلام ہیں کیونکہ اس سورہ مبار کہ بینی سورہ بقرہ جو کہ مدینہ منورہ میں نازل ہوا، سے پہلے سورہ اعراف جو کہ مدینہ منورہ میں نازل ہوا، اس میں حضرت موکی علیہ السلام سے خدا کے ہمکلام ہونے کا تذکرہ ہے، چنا نچہ ارشاد حق تعالیٰ ہے:

سوره اعراف:

(اور جب موی ہمارے مقررہ وقت پرآ گیا اور اس کے پروردگارنے اس سے کلام کیا ..... خدانے کہا: اے موی ! بیس نے تجھے چن لیا ہے لوگوں پراپی رسالت کے ساتھ اور اپنے کلام کے ساتھ!)

یہ آیات، مکہ کرمہ میں نازل ہوئیں، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اس آیت کے نزول کے وفت موک سے خدا کا مملام ہونامعلوم ومسلم تھا۔

جملة " مِنْهُمُ مَّنْ كُلَّمَ اللهُ "كى ما ند، جمله " وَكَفَعَ بَعْضَهُمْ دَكَ جَلِيتٍ "كى بابت بعى مفسرين كرام خ اختلاف رائے كيا ہے، چنانچداس سلم يس كها كيا ہے كه اس سے معزت پيغير اسلام جم مصطفیٰ صلى الله عليه وآله وسلم مراد بیں کوئکہ خداوندِ عالم نے پوری کا نئات کے لئے رسول و پیامبر کے طور پرمبعوث فر ماکر انہیں تمام رسولوں پر برتری عطا فر مائی ہے، چنا نچہ آنخضرت کے بارے میں خداوند عالم کا ارشادگرامی ہے:

سوره سبأء، آبیت ۲۸:

o "وَمَا آئِ سَلْنُك إِلَّا كَا فَقَالِلنَّاسِ"

(اورہم نے تنہیں نہیں جھیجا مگرتما م لوگوں کے لئے ..... یغیبر بنا کر .....،)

اورخداوندِ عالم نے آ مخضرت کو پوری کا نات کے لئے رحت قرارویا ہے چنانچدارشاوہوا:

سوره احزاب، آیت ۷۰۱:

0 "وَمَا آنُ سَلُنْكَ إِلَّا مَحْمَةً لِّلْعُلَمِيْنَ "

(اورہم نے آپ کوئیں بھیجا گر کا نئات کے لئے رحت بناکر)

اورآ تخضرت کوسلسله، نبوت کے آخری فرد ہونے کا اعراز بھی عطافر مایا، چنانچدارشاد ہوا:

سوره احزاب، آیت ۲۰ ۲۰:

٥ "وَلَكِنْ مَّ سُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِيةِينَ "

(لیکن وہ الله کا رسول اور خاتم النمیین ہے)

اور خداوندِ عالم نے آنخضرت کوقر آن عطافر مایا کہ جوتمام کتب البی کا جامع و بالاتر اور ہر چیز کا واضح بیان، باطل نوازلوگوں کی تحریفوں سے محفوظ اور تا قیام قیامت باقی رہنے والامعجز ہ ہے، چنانچیاس کی بابت خداوند نے ارشا وفر مایا: بسور ما کدوں آست ۸ س:

٥ " وَ ٱنْزَلْنَآ اِلِيُكَ الْكِتْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِّمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتْبِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ "

(اورہم نے آپ پر کتاب نازل کی حق کے ساتھ، جو کہ اپنے سے پہلی کتابوں کی تقدیق کرتی ہے اور ان پر

فوقیت رکھتی ہے۔)

سوره کل ، آیت ۹ ۷:

O "وَنَزَّلْنَاعَلَيْكَ الْكِتْبَ تِبْيَانًا لِّكُلِّ شَيْءٍ وَّهُدًى وَّمَحْمَةً وَّبُشِّر ي لِلْمُسْلِمِينَ "

(اورجم نے آپ پر كتاب نازل كى جوكه برچيز كاواضح بيان ب)

سوره جمر، آیت ۹:

٥ "إِنَّانَحُنُ نَزَّلْنَا اللِّ كُرَو إِنَّالَ فَلَخُوظُونَ "

(ہم نے ہی ذکر (قرآن) کونازل کیا ہے اورہم ہی اس کی حفاطت کرنے والے ہیں)

سوره امراء، آیت ۸۸:

ن قُل لَا يِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنَّ عَلَى آن يَّا تُوابِيشُلِ هٰ ذَا الْقُرَّانِ لا يَاتُونَ بِيشَٰلِهِ وَ لَوْ كَانَ
 بَعْضُ هُمُ لِبَعْضٍ ظَهِدُوا "

کہدد بیجئے کدا گرتمام انسان اور جن انتظے ہوکر بیکوشش کریں کداس قر آن کی مثل ونظیر پیش کریں تو وہ اس کی مثل ونظیر نہیں کر در ہوں ہوکریں کہ مثل ونظیر نہیں لا سکتے خواہ وہ ایک دوسرے کی مدد کیوں نہ کریں )

اسی طرح آ مخضرت کوخداوندِ عالم نے ایسادین وآئین عطافر مایا جود نیاو آخرت کی تمام بھلائیوں کا حامل ہے چنا مجدارشاد خداوندی ہے:

OF CONTRACT

سوره روم ، آيت ١٧٧:

O "فَاقِمُوجُهَكَ لِلدِّيْنِ الْقَيِّمِ"

(اورا پنارخ مضبوط دین کی طرف کرلو)

میتنس وه چند آیات جن مین آنخضرت کومقام ومرتبت کی بلندی پر فائز کیا جانا فدکور ہے۔

بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ ' وَ مَ فَعَ بَعْضَهُمْ دَ مَ جَتِ ''سے وہ تمام انبیا علیم السلام مراد ہیں جنہیں خداوندِ عالم نے کسی اعز از سے نواز کران کے مقام ومرتبہ کو بلندی عطا کی مثلاً حضرت نوح علیہ السلام کے بارے میں ارشا وہوا:

سوره ما فات ، آیت ۹ ک:

o "سَلامٌ عَلَى نُوْجِ فِي الْعَلَمِينَ"

(سلام مونوح پر، پوري کا تئات ميس)

حضرت ابراہیم علیہ السلام کے متعلق ارشاد ہوا:

سوره بقره ، آیت ۱۲۴:

٥ "وَ إِذِائِتَكَى إِبْرَهِمَ مَبُّهُ بِكُلِبَ فَأَتَكُفَّ فَي قَالَ إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا"

(اور جب آنر ما یا ابراہیم کواس کے پروردگارنے چند کلمات کے ذریعے ، تواس نے ان کلمات کو بورا کر دیا ، تو خدا

نے کہا کہ میں تجھے لوگوں کا امام بنا تا ہوں)

حضرت پیغیراسلام صلی الله علیه وآله وسلم کے بارے میں ارشا دفر مایا کہ انہوں نے دعا کی:

سوره شعراء، آیت ۸۴:

٥ " وَاجْعَلُ لِي لِسَانَ صِدُقٍ فِي الْأَخِدِينَ "

(اور بعد ش آنے والوں میں میرے لئے می زبان قراردے) (میراذ کرا جھا ہوتارہے)

حضرت اورلیں علیہ السلام کے بارے میں ارشا دحق تعالی ہوا:

سوره مريم ، آيت ۵۷:

٥ "وَّرَ فَعُنْهُ مَكَانًا عَلِيًّا"

(اورہم نے اس کا مقام بلند کردیا)

حضرت بوسف عليه السلام كم متعلق فر ما يا:

سوره بوسف، آیت ۲ ک:

o "نَرُفَعُ دَىٰ لِحَتِّمْ فَيْ لَثَمَاءُ "

(ہم جے جابیں اس کے درجات بلند کرتے ہیں)

حضرت داؤ دعلیه السلام کے بارے میں ارشا وفر مایا:

موره نساء، آيت ۱۲۳:

O "وَإِنْيُنَادَاؤُدُزَيُوْمًا"

(اورہم نے داؤ دکوز پورعطاک)

ان کے علاوہ دیگر آیات بھی موجود ہیں جن میں انبیا علیم السلام کوعطا کئے گئے اعز از ات وبلند در جات مذکور ہیں۔

### در الرسل ' سے مراد کون ہیں؟

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ آیت مبارکہ '' نِیْلُکَ الرُّسُلُ'' میں لفظ '' دسل'' سے وہی رسول مراد ہیں جن کا تذکرہ اس سورہ مبارکہ میں کیا گیا ہے مثلاً ابراہیم ،موی '' ،عینی '' ،عزیز ،ارمیا ،شموئیل ، داؤ واور حضرت محمصطفی صلی الله علیہ و آلہ وسلم ، ان میں سے موی '' وعینی '' کا تذکرہ کیا اور دیگر یا تی رہ کئے ، اور وہ بعض کہ جن کے درجات و مرا تب کو بلند کیا (وَ سَ فَعَ بَعْضَهُمْ دَ سَ جُورِ کا اس سے مراد حضرت پیٹیبرا سلام صلی الله علیہ و آلہ وسلم ہیں جو دیگر رسولوں پر برتری

ر کھتے ہیں۔

بعض مفسرین کا قول ہے کہ آیت مبار کہ میں لفظ ''' سے چونکہ وہ رسول مراد ہیں جن کا تذکرہ اس آیت سے پہلے ذکر کئے جانے والے واقعہ میں ہو چکا ہے یعنی موسی ا ، داؤر ، شمو تیک اور حضرت محمد ، اور حضرت موسی علیہ السلام کی مخصوص فضیلتی صفت یعنی خدا کا ان سے ہمکلام ہونا بھی ذکر ہو چکا تو اس کے بعد بلندی درجات کا ذکر ہوا البذا اس سے حضرت محمد مصطفی سے علاوہ کوئی دوسری شخصیت مراذ ہیں ہوسکتی ، اس بناء پر حضرت عیسی علیہ السلام کے اسم گرامی کے بالخصوص تذکرہ کی وجہ کوشاید اس طرح بیان کیا جاسے کہ ان کا نام نامی چونکہ سابقہ آیات میں ندکورا نہیا علیم السلام کے اسماء گرامی کے ساتھ وجہ کوشاید اس طرح بیان کیا جاسے کہ ان کا نام لے کرار شا دہوا: ''و انٹیڈنا عِیسی بائن مَرْیکم الْبَیْنِنْتِ '' کہ ہم نے قیسی بن ذکر نہیں ہوالپذا یہاں خاص طور پر ان کا نام لے کرار شا دہوا: ''و انٹیڈنا عِیسی ابن مَرْیکم الْبَیْنِنْتِ '' کہ ہم نے قیسی بن مریم کو واضح نشانیاں دیں ،

بہرحال اس مقام پر بیہ بات قابل ذکر ہے کہ آنخضرت کی بلندی درجہ دمر تبت کا اظہار زیر نظر آیت مبار کہ بیں یقینا مقصود خدا وند ہے لیکن آیت کواسی امر سے مخصوص وخض قرار دینا صحح نہیں اور نہ ہی ان ہستیوں کے ساتھ مخصوص قرار دینا در سینا مقصود خدا وند ہے لیک ان آیا ہے ہا کہ ان آبیا علیہ مالسلام کے ساتھ مختص قرار دینا بھی بلا جواز ہے جن درست ہے جن کا تذکرہ ان آیات مبار کہ بیل ہوا ہے ، بلکہ ان ان بیا علیہ مالسلام کے ساتھ کا دعوی ہم گرنہیں کیا جا سکتا بلکہ آیت مبار کہ سے کا ذکر اس سور کہ مبار کہ بیل ہوا ہے کیونکہ اس طرح کے استدلال کی صحت کا دعوی ہم گرنہیں کیا جا سکتا بلکہ آیت مبار کہ سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے کہ لفظ ''المو سل'' سے تمام رسول مراد ہیں اور لفظ ''بعض '' ( وَ سَ فَعَ بَعْضَهُمْ دَ سَ جُونِ ) سے ہم وہ وہ دمراد ہے جس پر خدا نے نعمت نازل فرماکراس کا مقام ومر تبہ بلند کر دیا۔

#### ایک رائے اوراس کا جواب

 لیکن بیاستدلال قرین صحت نہیں کیونکہ قرآن مجیدتمام رسولوں کوتمام لوگوں کی طرف بھیج جانے والے رسول قرار دیتا ہے چنا نچہ اس سلسلہ بیں ارشاد خداوندی ہے: "لَانْفَرِّ فَی بَیْنَ اَ حَدِیقِنْهُمْ" (سورۃ البقر، آیت ۲ ۱۳۱) ..... ہم ان میں سے کی ایک کے درمیان فرق نہیں بیجے ..... بنا برایں تمام انبیاء ومرسلین عیبم السلام کا واضح نشانیاں ومجزات پیش کرنا اس بات کا موجب ہونا چا ہے تھا کہ ان کے جانے کے بعد لوگوں میں فتندونسا واور جنگ وقال کی نئ کی ہوجائے اور امتوں میں باہمی نزاعات اور قل وغارت کا سلسلہ جڑسے تم ہوجائے لیکن لوگوں نے آپس میں ظلم وستم اور وہشت کردی کا بازارگرم کرنے کے اسباب فراہم کے اور باہمی اختلافات کو اس قدر شدت دی کہ ایک ووسرے کی جان کے دشمن بن کا بازارگرم کرنے کے اسباب فراہم کے اور باہمی اختلافات کو اس قدر شدت دی کہ ایک ووسرے کی جان کے دشمن بن اقتضاء کی بناء پر قال کا بھم صا در فر ما یا تا کہ اپنے کلمات کے ذریعے تن کو استحکام بخشے اور باطل پرستوں کی اصل ونسل کوقطع و ختم کردے ، بہر حال آیت میں عومیت اور عدم اختصاص بی ملحوظ ومقصود ہوتو زیادہ موز وں ہوگا۔

# " خدا کے ہمکلام ہونے" کی بحث

آیت مبارکہ میں جملہ ''مِنْهُمْ مَّنُ کُلَّمَ اللهُ'' سے خداوند عالم کے بعض لوگوں سے ہمکام مہونے کافی الجملہ جوت ملتا ہے بینی یہ جملہ حقیقی معنی میں ' خدا کے ہمکام مہونے'' کی دلیل ہے نہ یہ کہ بجاز آا ورتمثیلی طور پر' ہمکام مہونے''
کی نسبت خدا کی طرف دیتا ہے، یہی وجہ ہے کہ خداوند عالم نے خوداس عمل کو'' کلام'' کانا م دیا ہے خواہ اس کا اطلاق حقیق مویا بجازی! (دونوں صورتوں میں '' کلام'' کی نسبت خداوند عالم کی طرف درست ہے )، بنا برایی '' کلام'' کی بابت دو پہلوؤں سے بحث ہوگی:

### يبلا پېلو:

قرآن مجیداس امر کا واضح ثبوت فراہم کرتا ہے کہ خداوندِ عالم نے اپنے انبیاء و تیفیبران گرامی قدر کوجن عظیم اعزازات وخصوصیات سے نوازا کہ دیگرافراو بشران کے فہم واوراک سے عاجز ہیں مثلاً دی ،ہمکلام ہونا، روح وفرشتوں کا اعزازات وخصوصیات سے نوازا کہ دیگرافراو بشران کے فہم واوراک سے عاجز ہیں مثلاً دی ،ہمکلام ہونا، روح وفرشتوں کا نازل ہونا، خداکی بوی نشانیاں و آیات کا مشاہدہ کرنا اور اس طرح جن چیزوں سے ان ہستیوں کومطلع و آگاہ کیا مثلاً "نرشته"، ''شیطان''،'' لوح''،'' قام' اوراس طرح کی دیگروہ اشیاء کہ جو عام لوگوں کی قویت فہم واوراک اورحواس کے

دائرہ سے ماوراء ہیں تو وہ سب حقیقی اموراور عالم وجود میں بائے جانے والے حقائق ہیں اور ایسا ہر گزنہیں کہ انبیاء البی علیم السلام نے ان کی بابت مجاز گوئی ہے کا م لیا ہومثلاً خیر کی طرف دعوت دینے والی عقلانی قوتوں کا نام'' ملائکہ''ر کھ دیا ہواور بیقو تیں جس چیز کوانسان کی قوت اوراک کے سپروکریں اسے'' وجی'' سے موسوم کر دیا ہو، اوران قو توں کے اس بلند ترین درجہ کو کہ جوانسانی معاشرہ کی بہتری ویا کیزگی کے حامل افکار کا سرچشمہ ہے'' روح القدس''اور'' روح الا مین'' سے موسوم کیا ہو جبکہ شہوانی وغضبیہ نفسانی تو توں کو کہ جو'' شر'' اور'' فساد'' کی راہ پر لاتی ہیں'' شیاطین'' اور'' جنات'' سے تعبیر کیا ہو اوران پست و تباه کن افکاروخیالات کو کہ جونیک وصالح معاشرہ کونسق و فجو رہے ہمکنار کرتے ہیں یا افرادِ بشر کو برے اعمال كى ترغيب ولاتے ہيں" وسوسة وشيطاني خيالات وتو مات سے موسوم كيا ہو، ايسا مركز نبيس ، كيونكه قر آني آيات اور سابقه انبیاء علیم السلام سے منقول بیا نات میں ایسا کوئی اشارہ موجود نہیں جس سے بیسمجھا جاسکے کہ ندکورہ بالا امور میں مجازیاتمثیل مقصورتقی ( یعنی فرشته، شیطان ،لوح ،قلم ، روح القدس ، روح الا مین وغیره سےمجازی معانی مرا زنہیں لئے گئے اور نہ ہی ہیہ الفاظ بطور مثال ذكر كئے ملئے ہيں بلكه ان سب كے حقيقي معاني ملحوظ ومقصود ہيں ) لبذا اگر كوئي هخص ان واضح حقائق كي بابت شک کرے تو وہ پہٹ دھری ولجبازی کا مرتکب کہلائے گا کہ ہم جس سے بحث و گفتگو کرنا ہی پیندنہیں کرتے اور اگر ان حقائق اور بیا نات کومجاز کوئی یا تمثیل سے تعبیر کرنا روا ہوتو اس بات کا جواز پیدا ہوجائے گا کہ انبیاء علیم السلام نے جن خدائی حقائق کو بیان کیا ہے بلا استثناء ان سب کی تا ویلیں کی جا کیں اور ان سے خالص مادی معانی مراد لئے جا کیں کہ جوہر ماوراء مادہ حقیقت ( روحانی حقائق ومعجزات وغیره ) کی نفی کرتے ہیں ، اس سلسلہ میں بعض مطالب'' معجز ہ'' کی بحث میں ذکر کئے جا چکے ہیں۔ بنابراین'' خداوندعالم کے ہمکلام ہونے'' کولامحالہ ایک ایساحقیقی امرتسلیم کرنا ہوگا جوان تمام آٹاروخصوصیات کا حامل ہے جو ہمارے روزمرہ کے کلامی سلسلہ میں یائے جاتے ہیں ،اس کی مزید وضاحت ذیل میں پیش کی جاتی ہے:

خداوندِ عالم نے اپنے بعض افعال کو'' کلام'' اور (تکلیم)'' ہمکلا م ہونے'' و'' کلام کرنے'' سے تعبیر کیا ہے چنانچہارشا دِالٰہی ہے:

سوره نساء، آیت ۱۶۳:

٥ " وَ كُلَّمَ اللهُ مُولِى تَكْلِيمًا"

(اورخدانے موی سے کلام کیا خاص انداز میں کلام کر میتے ہوئے ، جر پور کلام)

زیرنظرآ یت مبادکه:

0 " مِنْهُمْ مَّنْ كُلَّمَ اللَّهُ" ( بعض رسولوں سے خدانے كلام كيا)

ان دوآ یتوں اور ان کی مشابه آیات میں خداوند عالم نے'' کلام کرنے'' کی کیفیت وروش کو واضح طور پر ذکرنہیں کیا

ليكن سورة شور كي آيت ۵ مين اس كى بابت يون وضاحت فر ما كى:

٥ " وَمَاكَانَ لِبَشَرٍ اَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ اِلَّا وَحُيَّا اَوْمِنْ قَى آئِ حِجَابٍ اَوْيُرْسِلَ مَسُولًا فَيُوْجِى بِاذَنِهِ مَا يَشَاءُ"

۔ (کسی بشرکو میتوان واہلیت حاصل نہیں کہ خدااس سے ہمکلا م ہوگھر مید کہ وق کے ذریعے یا پر دہ کے چیچے سے یا کسی پیغام بر ( فرشتہ ) کو بھیج کر ، تو وہ جو چاہتا ہے اسپنے اذن کے ساتھ وحی کرتا ہے )

اس آیت مین "کلام کرنے" کی کیفیت وروش کو بیان کیا گیا ہے، کو یا بیآ یت اسسلم کی دیگر آیات کی تغییر کرتی ہے، کیونکہ اس میں "إلَّا وَ حُیگا اُوْ ....." کے ذریعے جو استفاء ندکور ہے اس کی صحت اس بات پر موقوف ہے کہ خدا کے کلام کرنے (تکلیم) کو حقیقی معنی میں کلام کرنا قرار دیا جائے، بنا برای خدا کا بشر سے کلام کرنا، "تکلیم" اور" کلام کرنے" کے اس معنی ومفہوم کا حامل ہے جو عام طور پر کیا اور سمجھا جاتا ہے لیکن خاص کیفیت وروش اور مخصوص انداز کے ساتھ!، اور" کلام کرنے" کا بیر حقیقی معنی خدا کے کلام کرنے" یا "ممکلام ہونے" کا بیر حقیقی معنی خدا کے کلام کرنے پر حقیقتا اور کامل طور پر صادق آتا ہے لہذا" خدا کے کلام کرنے" یا" ہمکلام ہونے" کواس کے حقیقی معنی سے الگ کسی دوسر مے معنی کا حامل قرار نہیں دیا جاسکتا۔

اب د کھنا یہ ہے کہ ہمارے نز دیک کلام کی حقیقت کیا ہے اور ہم اس کا حقیق معنی کیا کرتے ہیں؟

### كلام كى حقيقت اور حقيقي معنى

ہیں بعنی انسان اپنی موجودہ زندگی ہیں جن ضرورتوں کا احساس کرتا ہے ان کو پورا کرنے کے لئے لفظوں و آوازوں کی اس مخصوص ترتیب و ترکیب کا سہارالیتا ہے جو اس کے مطلوبہ معانی کی نشاندہی کرے اور اسی بناء پر معاشرتی زندگی کی ترقی و پیشرفت کے ساتھ ساتھ ذبانوں کا دائرہ بھی وسیع تر ہور ہاہے اور انسانی ضرورتوں میں نت نئے اضافہ کے ساتھ ساتھ جدید الفاظ اور ان کے ساتھ آواز کی نئی ترکیبیں پیدا ہورہی ہیں۔

ندگورہ بالا مطالب سے بیہ مطلب واضح ہوجا تا ہے کہ'' کلام' 'یعنی مائی الضمیر کے اظہار کے لئے آوازوں کی مخصوص مقررہ و طے شدہ ترکیبوں کو انسان کی معاشرتی زندگی کے اہم ترین عضر کی حیثیت حاصل ہے کیونکہ معاشرتی زندگی ہی اس طرح کی ہی اس طرح کی ہی اس طرح کی ہی اس کے وجود میں آنے کا اصل سب ہے بلکہ اگر بعض حیوان بھی معاشرتی زندگی کے حاص ہوں تو وہ بھی اس طرح کی آوازوں کی مخصوص ترکیبوں کے مختاج ہوں سے جیسا کہ ہمارے مشاہدہ میں بھی آتا ہے، اس کے برعس جوانیان باہمی تعاون پر بنی معاشرتی زندگی سے دور ہواسے'' کلام'' کی احتیاج ہی پیدائیس ہوتی مثلاً اگر فرض کریں کہ ایک انسان تنہا زندگی بسر کرسکتا ہے تو اسے کمی دوسرے انسان سے تغم و تغییم کی ضرورت ہی چیش ٹیس آتی کہ جے پورا کرنے کے لئے وہ '' کلام'' کا مختاج ہولہذا اس کی بابت'' کلام کرنے'' کی بحث ہی بے بنیا دہوگی کیونکہ'' کلام کرنا'' اپنے مائی الضمیر سے دوسروں کو آگا ہی دلانے اور دوسروں کے مطالب کے ادراک کی غرض سے ضروری ہوتا ہے جبکہ تنہا زندگی بسر کرنے والا فروس سے ضروری ہوتا ہے جبکہ تنہا زندگی بسر کرنے والا فروس سے کہ جود جود جودی طور پر معاشرتی تعاون کی زندگی کی احتیاج ہی تنہیں رکھی مثلاً فرشتہ، شیطان۔

" کلام" کی بابت تمہیدی وضاحت کے بعدیہ امر واضح ہوجا تا ہے کہ خدا اور ہمارے" کلام" میں بہت فرق ہے، خدا کا کلام ہمارے کلام کی طرح حلقوم سے نکلنے والی آ وازوں پر مشمل نہیں ہوتا اور نہ ہی منہ سے جڑی ہوئی سانس کی نالیوں سے گزرکران مخصوص علامتوں پر بہنی ہوتا ہے جو خاص معانی کی نشاندہی کرتی ہیں کیونکہ خداوندِ متعال کی ذات اس سے بالاتر ومنزہ ہے کہ جسمانی اعضاء و جوارح سے آ راستہ ومرکب اور ان کی حامل ہویا یہ کہ خیالی وموہوم وجوؤں اور خود سے بالاتر ومنزہ سے کہ خیالی وموہوم دعوؤں اور خود سے بالاتر ومنزہ سے کہ جسمانی اعضاء و جوارح سے آ راستہ ومرکب اور ان کی حامل ہویا یہ کہ خیالی وموہوم دعوؤں اور خود کی شخص کردہ معیاروں کے ذریعے اس کی کمالی حیثیت کا تعین کیا جاسکے چنا نچہ خداوند عالم نے خود ہی ارشاوفر مایا ہے: "لیکس گے شخیلہ شخی جی " رسورہ شوری آ بیت ۱۱) .....کوئی چڑ اس کے مثل نہیں .....،

لین سورة شوری کی سابق الذکر آیت (۵) ''وَ صَاکانَ لِبَشَرِ اَنْ یُکلِّبَهُ اللهُ اِلْاَوْ حُیاً اَوْ مِنْ وَّ مَ آیَ مِ اِیس برده کلام کرنے ) کولوگوں میں کلام کے عام حجاب '' میں خداوندِ عالم نے اپنے نذکورہ عمل (بشر سے بذریعہ وی یا پس پرده کلام کرنے ) کولوگوں میں کلام کے عام سعروف معنی کی نفی کرنے کے ساتھ ساتھ حقیقی معنی میں ہمکلام ہونا قرار دیا، بنابرایں بی نوع انسان کے خود سے کرده معیاروں پر بنی کلام کی تعریف خدا کے کلام پر صادت نہیں آتی بلکہ اپنے مخصوص آثار وصفات کے ساتھ اسے'' کلام'' سے

موسوم کرنا ثابت ہے لہذا جب تک اس کا مخصوص اثر وخصوصیت اور غرض ومقصد (تفہیم وتفہم یعنی دوسروں کواپئی بات سمجھانا اور دوسروں کی بات سمجھنا) باتی ہوگا اس کا شارا نسانی معاشرہ میں مروجہ و مطے شدہ معانی کے عامل امور میں ہوتا رہ گامثلاً ترازو، چراغ اور اسلحہ وغیرہ کہ جن کی بابت سابقہ بیانات میں وضاحت کی جا چکی ہے کہ ان کی اصل ساخت کی سابقہ صورت باتی نہیں رہی بلکہ اس کی جگہوزن و بیائش کرنے کے نئے آلات ایجا دہو مجے ہیں اور روشنی کے لئے بکل کے بلب وغیرہ بنا لئے مجے ہیں اور تکوار وخیر وغیرہ کی بجائے بندوق وتوپ وغیرہ نیا اسلحہ تیار کرلیا گیا ہے جبکہ ان سب سے وہی کا م

ندکورہ بالا مطالب سے واضح ہوا کہ خداوند عالم جس چیز کے ذریعے اپنے مقصد کی اپنے نبی کوتفہیم کرتا ہے وہ حقیقتا کلام ہے ، آگر چہ خداوند عالم نے ہمیں اجمالاً آگاہ فر مایا ہے کہ وہ حقیقتا ایسا کلام ہے جو اس کلام کی ما ندنہیں جے عموماً ہم '' کلام' ' سے موسوم کرتے ہیں لیکن نہ ہی خدا نے ہمیں وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے اور نہ ہی ہم خوداس کے کلام سے اس امر سے آگاہی حاصل کر سکتے ہیں کہ وہ جے کلام سے موسوم کرتا ہے اور اس کے ذریعے اپنے انبیاء سے ہمکلام ہوتا ہے اس کی حقیقت کیا ہے ، اور وہ کیوکر ہے؟ (خدا کس طرح اپنے انبیاء سے گفتگو کرتا ہے؟) تا ہم یہ بات واضح ونا قابل انکار ہے اور ہم ہرصورت میں اسے سلیم کرتے ہیں کہ'' کلام' کی جو عام تحریف ہم کرتے ہیں اس کی تمام خصوصیات وآثار اور نتا گئے یہی مطلوب معانی کی تعبیم اور ان کا سامح کے ذہن میں القاء ، خدا کے کلام میں بھی موجود ہے اور ہم اس خصوصیات کو کلام الہی سے سلب نہیں کر سکتے۔

بنابرای کلام خداوندی مثلاً احیاء (زنده کرنا)، امانه (موت دینا)، رزق دینا، ہدایت ورہنمائی کرنا، توبہ تبول کرنا وغیرہ سب خدا کے افعال ہیں (اس کی فعلی صفات ہیں) کہ جن کا وجود میں آنا ان سے پہلے ذات کے کامل وجود پر موتوف ہے اور بیر (فعلی صفات) علم، قد رت اور حیات کی مانند ہیں جو کہ اصل وعین ذات ہیں کہ ان کے بغیر ذات واجب الوجود کامل ہی نہیں، (علم، قد رت، حیات، صفات وات ہیں، فعلی صفات ہیں، فعلی صفات سے مراد بہ ہے کہ ان کا وجود فعل کی انجام وہی پر موقوف ہے بینی فداوند عالم کارازق ہونا اس کے رزق و بینے، اس کا ہادی ہونا ہدایت ورہنمائی کرنے اور اس کا تواب (توبہ قبول کرنے والا) ہونا توبہ کرنے والے کو معاف کرد ینے کی نبیت سے ہے جبکہ اس کا عالم، قادراورزندہ ہونا اس کی اصل ذات سے عہارت ہے )، اور صفات ذات اور صفات فعل میں فرق کی ٹنی کی کوکر کی جاسمتی ہو جبکہ صفات ذات در حقیقت اصل ذات ہیں اور صفات فعل وجود پر موقوف ہیں یعنی اس کے بعد وجود میں آتی ہیں بلکہ دوران نان 'پر منطبق ہونے سے پہلے وجود پاتی ہیں، فعلی صفات کی بابت خداوند عالم نے مختلف آیات مہار کہ میں تذکرہ فر مایا ہوئا:

سوره اعراف، آیت ۱۳۳:

0 " وَلَمَّاجَآ ءَمُولُسى لِمِينَقَاتِنَاوَ كَلَّمَهُ مَ بُنُهُ لَقَالَ مَ بِ أَمْ اَنْظُوْ إِلَيْكَ عَالَ لَنْ تَدُرِنِيْ"
(اور جب مویٰ ہمارے وعدہ (مقررہ وقت ،مقررہ مقام) پر آیا اور اس کے پروردگارنے اس سے کلام کیا اس نے کہا: پروردگارا! مجھے اپنا ویدار کروا تا کہ تجھے دیکھوں ،اس نے کہا: تو جھے ہرگزنیں ویکھے گا ......)

سوره مريم ، آيت 9 :

0 " وَقَلْ خَلَقْتُكُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيًّا "

( میں نے تو تحقیے پہلے خلق کیا جبکہ تو بچر بھی نہ تھا ..... )

سوره بقره ، آیت ۲۴۳:

O "فَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُؤتَّوُا "ثُمَّ آخَياهُمْ"

(خدانے ان سے کہا: تم مرجاؤ، پھراس نے انہیں زندہ کیا .....)

سوره انعام ، آیت ۱۵۱:

0 "نَحْنُنَوْزُقُكُمْ وَاليَّاهُمْ..."

(ہم ہی مہیں اور ان کوروزی دیتے ہیں ....)

سوره ط ، آيت • ۵:

٥ "الَّذِينَ اعْطَى كُلَّ شَيْءِ خَلْقَهُ ثُمَّ هَالى "

(وہ کہ جس نے ہر چیز کواس کی خلقت عطا کی پھر ہدایت کی )

سور ه تو به ، آیت ۱۱۸:

0 "ثُمَّتَابَعَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا"

( پھراس نے ان پرتوبہ کا دروازہ کھول دیا تا کہوہ توبہ کرلیں ..... )

ان آیات مبارک سے '' کلام'' کا زمانی ہونا ثابت ہوتا ہے جیسا کہ اس کے علاوہ ویکرافعال مثلاً خلق کرنا، موت دینا، زندہ کرنا، رزق دینا، بدایت و ہنمائی کرنا اور تو بہ قبول کرنا وغیرہ سب کا زمانی ہونا ثابت ہے (تو بہ سب فعلی صفات بیں اور '' فعل' کسی وقت و زمانہ ہی میں واقع ہوتا ہے ماضی ، حال یا منتقبل ، ان میں سے کسی ایک سے تعلق کی بناء پر ہی است و فعل' کہاجاتا ہے)

مير الله من كاره معنى جوكلام اللي ش غور وفكر كرنے اور مربوطة قرآنى آيات مباركه كي تفييرى بحث كے نتيجه يس

معلوم ہوتا ہے لیکن جہاں تک علم کلام کہ جس میں بزرگ یا ہرین (متکلمین) نے عرصہ درازتک اپنی کاوشیں بروئے کا رلائیں یاعلم فلسفہ کے اصولوں اور معیاروں کا تعلق ہے تو ان دونوں (علم کلام اور علم فلسفہ) میں'' کلام'' کے معنی ومراد کی بابت عنقریب آپ آگاہ ہوں گے۔

۔ قابل توجہ کلتہ: ذیل میں'' کلام' یا'' تکلیم'' اور'' قول'' کے استعالی دمرادی معانی کی وضاحت پیش کی جاتی

ہے: خدانے لفظ'' کلام'' یا''تکلیم'' (ہمکلام ہونا، گفتگو کرنا) کوغیرانسان کے بارے میں استعال نہیں کیا البتہ ''کلمہ'' یا'' کلمات''غیرانسان کی بابت استعال کئے مجمع ہیں مثلاً:

موره نساء، آیت ایدا:

٥ "وَكَلِمَتُهُ أَلْقُهُ إَلَقُهُ إَلَى مَرْيَمَ"

(اوراس كاكلمه بكرجياس في مريم كى طرف القاءكيا)

اس آیت میں ''کلم'' سے انسان مرادلیا گیا ہے .....کونکداس سے پہلے بیدالفاظ ہیں '' إِنَّمَا الْمَسِيْحُ عِبْسَى الْهُ كَارَول ہے ) ابْنُ مَرْبِيَمَ مَن سُوْلُ اللهِ '' .....، (بِ مُلَك عِيلى بن مريم الله كارسول ہے )

سوره توبه، آيت ۱ • ۴:

0 "وَكَلِمَةُ اللهِ هِيَ الْعُلْيَا"

(اورالله کا کلمہ ہی بلندو برتر ہے)

سوره انعام ، آیت ۱۱۵:

O "وَتَتَتُكُلِنَتُ مَابِكَ صِدُقَاقَ عَدُلًا"

(اور تیرے بروردگار کا کلمہ پورا ہو گیا سچائی اورعدل کے ساتھ)

سور ه لقمان ، آیت ۲۷:

o "مَّانَفِدَتُ كَلِلْتُ اللهِ"

(الله کے کلمات ختم نہیں ہو کے )

يهال'' كلمات'' سے خدا كے نصلے يا خاص مخلوق مراد ہے تا ہم اس سلسلہ میں عنقریب بعض مطالب ذكر كئے جائيں

\_\_\_\_\_

اورلفظ " قول " قر آن مجيد مين انسان اورغيرانسان سب كے لئے استعال مواہد، ملاحظہ مو:

سوره ط ، آیت که ۱۱:

o " فَقُلْنَالِيَّا دَمُر إِنَّ لَهٰ نَاعَدُوُّ لَكَ وَلِوَوْجِكَ"

( پھر ہم نے کہاا ہے آ وم: بیر اہلیس ) تیرااور تیری بوی کا دیمن ہے )

بيآيت انسان كے بارے ميں ہے۔

سوره بقره ۱۰ بت • ۳۰:

٥ "وَإِذْقَالَ مَبُّكَ لِلْمَلْلِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْوَرُمُ ضَخَلِيفَةً "

(اورجب تيرے پروردگار فرشتوں سے كہاكمين زين مين ايك خليفه بنار بابول)

سوره ص، آيت ا ك:

O "إِذْقَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَيِّكَةِ إِنِّيْ خَالِقٌ بَشَرُّا إِنِّيْ وَلِيْنٍ "

(جب تیرے پروردگار نے فرشتوں سے کہا میں مٹی سے ایک بشرطاق کرر ہا ہوں)

یہ دوآ بیتی فرشتوں کے بارے میں ہیں۔

سوره ص ، آیت ۵ که:

٥ " قَالَ لِيَا بُلِيشُ مَامَنَعَكَ أَنْ تَشْجُدُ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى تَ"

(خدانے کہااے ابلیں! مجھے کس چیزنے روکا ہے اس سے کہ تواسے مجدہ کرے جے میں نے اپنے ہاتھ سے طلق

کیاہے)

بيآيت البيس سے بات كرنے كے بارے ميں ہے۔

سوره فصلت، آیت ۱۱:

" ثُمَّ السَّنَوْى إِلَى السَّمَاءَ وَهِى دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلْا ثُنِ ضِائَتِيَا طَوْعًا أَوْكُنْ هَا لَقَالَتَ آتَيْنَا
 عَلَا يِعِيْنَ "

( پھر آسان کو خلق کرنے کا فیصلہ کیا جو کہ ایک دھواں تھا، پس اس نے اسے اور زین سے کہا کہ وجود میں آجائیں خواہ از روئے اطاعت یا ٹالپندیدگی کے ساتھے، ان دونوں نے کہاہم اطاعت کے ساتھ وجود میں آتے ہیں )

سوره انبياء، آيت ۲۹:

o ﴿ ثُلْنَالِيَالُ كُوْنِ بَرُدًا وَّسَلَمًا عَلَى إِبْرِهِ يْمَ ﴿

(ہم نے کہا: اے آگ! شعثری ہوجااورسلامتی بن جاابراہیم پر)

سوره بود، آیت ۲۲:

O "وَقِيْلُ يَانُونُ الْكِينُ مَا ءَكِ وَلِيسَمَا ءُا قُلِينَ"

(اورکہا گیااے زمین اپنایانی نگل لے اوراے آسان رک جا)

مذكوره تين آيوں ميں غيرانسان (غيرزوى العقول) سے بات كرنے كا تذكره ہے۔

درج ذیل آیتوں میں ذوی العقول اورغیر ذوی العقول کی کثرت اور ان کے گونا گوں اقسام واصاف کے یا وجودسب کو یکجا کر کے یوں ارشادفر مایا:

سوره تیس ، آیت ۸۲:

٥ "إِنَّمَا آمُرُةً إِذْ آاتَهَادَشَيًّا آنَ يَكُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ"

(اس کا امر ..... طریقہ وروش کار ..... صرف یہ ہے کہ جب کی چیز کا ارادہ کرتا ہے کہ اس سے کے ہوجاتو وہ ہو جاتی ہے

سورهمريم ، آيت ۵ ۳:

٥ "إِذَا قَضَى اَ مُرَافَا ثَمَا يَقُولُ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ "

(جب وه کی کام کا فیصله کر ایتا ہے تو اس سے صرف بیکتا ہے: ہوجا (وجود یس آجا) تو وہ ہوجا تا ہے (وجود یس آجا تا ہے)

بہر حال کلام خداوندی میں خور وگر کرنے اور آیات مبار کہ میں تد بر وتھرسے بیہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ خداونر عالم کے ' قول'' سے مراداس چیز کو وجو دعطا کرنا ہے جو وجو دمیں آنے کے بعد خدا کے مقصود و مراد کا مظہر بنے ، کیونکہ:

(۱) آیات مبارکہ پی لفظ' قول' کو جن موارد پی استعال کیا گیا ہے ان بیں سے بعض' سنے' اور' سیجھنے' کے عام معروف معانی کے حامل ہیں مثلاً انسان ، (انسان کے' سننے' اور' سیجھنے' کے جومعانی عام طور پر ہمارے ہاں کئے جاتے ہیں وہی کلام خدا ہیں مقصود ومراد ہیں ) ، اوران ہیں سے بعض موارد' سننے' اور' سیجھنے' کے عام معروف معنی کی حامل قو توں سے متصف ٹیس مثلاً زین و آسان ، بلکہ ان سے' بات کرنے' (قول) کا واحد ذریعہ اور طریقہ وروش ان کو وجود عطا کرنا ہے ( سیکوین وایجاد ) ۔

(۲) آخری دوآیتی (سورؤیس ۸۲، سورؤ مریم ۳۵) ماقبل آیات میں مذکور لفظان قول' کی تغییر کرتی ہیں۔ اس کی وضاحت یہ ہے کہ تکویٹی موار د (وہ مخلوقات جون سننے' اور' سمجھنے' کے عام معروف معنی کی حال قوتیں نہیں رکھیتیں) میں وہ اصل شے جے خداوند عالم نے وجود حطافر مایا اور اسے طلق کیا وہ ایجنہ خداکا'' قول'' ہے کیونکہ وہ اپنو وجود کے ساتھ خدا کے خاص ارادہ کی مظہر ہوتی ہے (اپنے وجود کے ذریعے بیٹوت فراہم کرتی ہے کہ خدا نے اس کو وجود کے طاکر نے (ایجاد) کا ارادہ کیا ہے) گویا اس کا وجود ش آنا ہی خدا کا'' قول'' ہے کیونکہ آیا ہے مبار کہ سے ٹابت ہوا ہے کہ خدا و ندعا کم نے جب کسی چیز کا ارادہ کیا تو ہو ہیں آبا کو اور دیس آبا گوی'' (وجود میں آبا) تو وہ اس میں خدا اور نہ ہی اس چیز کے اصل وجود کے اور اس چیز کے درمیان کوئی ووسر الفظ حاکل نہیں ہوا کہ جو'' واسط'' ووسیلہ قرار پائے اور نہ ہی اس چیز کے اصل وجود کے علاوہ کوئی دوسری چیز موجود ہے بلکہ وہی اصل تلوق ہے اور وہی بعینہ خدا کا قول'' کن'' ہے ، بنا پر این تکو بینیا ہی میں اس کا علاوہ کوئی دوسری چیز موجود ہے بلکہ وہی اصل تلوق ہے اور وہی بعینہ خدا کا قول'' کن'' ہے ، بنا پر این تکو بینیا ہی میں اس کا حق ہی اس کا حق ہو دو اور عین حقیقت ہے ، لیکن غیر تکو بی امور مثلاً انہان ، تو اس کو جود اور عین حقیقت ہے ، لیکن غیر تکو بی امور مثلاً انہان ، تو اس کی خداوند عالم ایک حقیقت کو وجود عطا کرتا ہے جو انسان میں باطنی علم و آگا ہی کوجنم دیتی ہے کہ خداوند عالم کی حمد اوند عالم ایک حقیقت کو وجود عطا کرتا ہے کہ وہ جاتا ہے کہ فلال ویز کیا اور کیوں ہے؟ اس کا طریقہ بیہ ہے کہ خداوند عالم کی جم دار شے میں آواز پیدا کرتا ہے کہ جسے سنے والا خدا کے مقصود سے آگا ہی دوباتا ہے کہ خداوند عالم کی حمد اوند عالم نے کس طریقہ بیا ہی دوبر کی دوسری صورت میں خدا اپنے نی کو اپنے مقصود سے آگا ہی دلائی اور اسے '' قول''و'' کلام'' ہو جاتا ہے کہ خداوند عالم نے کس طریقہ بیا ہے تھود سے آگا ہی دلائی اور اسے '' قول''و'' کلام'' ہو جاتا ہے کہ خداوند عالم نے کس طریقہ بیا ہے کہ جس کی دلوگی اور اس کی دوبری صورت میں خداوند عالم نے کس طریقہ بیا ہے کہ جس کیا دوبری صورت میں خداوند عالم نے کس طریقہ بیا ہے تھی دوبری کوبر ہی خداوند عالم نے کس طریقہ بیا ہے کہ سے کہ خداوند عالم نے کس طریقہ بیا ہے کہ جس کا ادر ایک بیار کی اور نے کہ کی دوبری صورت میں خداوند عالم نے کس طریقہ کی دوبری کی دوبری صورت میں خداوند عالم نے کس طریقہ کی دوبری کوبری کی دوبری ک

کرنے سے مختلف معنی و کیفیت کا حامل ہے اس طرح ان کا آپس میں ..... یعنی ایک فرشتہ کا دوسر بے فرشتہ سے اور شیطان کا

دوسرے شیطان سے .....کلام کرنا ہی تغییم و تغیم کی اس مخصوص تئم سے قطعاً مختلف ہے جولغت کے مقررہ و متعینہ اصولول اور مخصوص معانی کے لئے ترتیب و ترکیب یا فتہ آوازوں پر مٹی ہوتی ہے، بنا پر این ان کا آپس میں گفتگو کرنا ہم انسانوں کے آپس میں گفتگو کرنے کی طرح نہیں کیونکہ ہم مخصوص و معین معانی کے لئے بنائے گئے الفاظ کی مخصوص ترتیب و ترکیب پر بنی آواز کے مندسے نظانے و'' و قول'' و'' کلام'' سے موسوم کرتے ہیں کہ جس میں ہماری زبان آواز کے کفروں کو مخصوص کیفیت میں کیجا کر کے ہم معنی و مفہوم کے لئے مخصوص لفظ کی صورت میں طا ہر کرتی ہے اور اس کی اثر پذیری کا عمل کان کے ان حساس پر دووں کے ذریعے انجام پاتا ہے جو سائی دی جانے والی ہر آواز کواچ خزانہ ساعت میں محفوظ کرنے غیر معمولی تیزی کے ساتھ .....قوت فکرواوراک کو نفظ کر دیتے ہیں تو بدایک طا ہر وواضح امر ہے، لیکن ان دونوں ( ملا ککہ اور شیطان ) کی بابت سنتی میں مخصوصیات و ساتھ .....قوت فکرواوراک کو نفظ کر دیتے ہیں تو بدایک طا ہر وواضح امر ہے، لیکن ان دونوں ( ملا ککہ اور شیطان ) کی بابت آثار پائے جاتے ہیں لیعتی تعنیم و تنہ جو کہ کلام کی فرض و غایت سے عبارت ہے ان دونوں کے کلام '' کور کفلام میں بھی پایا جاتا ہم آثار پائے جاتے ہیں لیعتی تعنیم و تنہ جو کہ کلام کا اور ان دونوں ( ملا ککہ و شیطان ) کے درمیان بھی '' کلام'' اور گفتگو کرنے و سننے سے تعلیم عنانہ کی تھا میں ہی گئی کہ کام'' اور گفتگو کرنے کا عمل حقیقی معنی میں پایا جاتا ہم کیاں ہمارے دونر کلام'' اور گفتگو کرنے کا عمل حقیقی معنی میں بیا ہو تا ہے۔ اور اسے دوسرے کو سنانے کا تام ہے، ای طرح دو'' قول'' کہ جس کی نبست قرآن ہید میں بعض بے ذبان حیوانات کی طرف دی گئی ہے مثانا:

سور ممل ، آیت ۱۸:

o "تَالَتُنَدُلَةٌ اللَّهُ النَّهُ لَا أَدُخُلُوا مَسْكِنَكُمْ"

(ایک چیونی نے کہا: اے چیونٹیواتم اپنے بلوں میں تھس جاؤ)

سور وتمل ، آیت ۲۲:

٥ "فَقَالَ اَحَمْتُ بِهَالَمْ تُحِطْبِهِ وَجِئْتُكَ مِنْ سَبَإِبِنَبَإِ يَقِيْنٍ"

(اس (ہدہر) نے کہا میں اس چیز ہے آگا ہی رکھتا ہوں جس ہے آپ آگاہ نہیں اور میں سرز مین سباسے ایک کچی خبر لایا ہوں)

اسی طرح قر آن مجید میں وہ موار د ذکر کئے گئے ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ خدوند عالم نے بے زبان حیوا نات سے کلام کیا اور انہیں وی کی ، مثلاً :

سوره کل ، آیت ۲۸:

ن' وَاَوْلَىٰ مَ اللَّهُ اللْمُنْ اللَّهُ اللْمُنَا اللْمُنْ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

وکی :

سورهٔ نساء، آیت ۱۲۳:

٥ " إِنَّا آوُ حَيْنًا إِلَيْكَ كُمَا آوُ حَيْنًا إِلَّانُوْجِ وَّالنَّبِينَ مِنْ بَعْلِهِ "

(ہم نے آپ کے پاس (بھی) تواس طرح وحی کی جس طرح نوح اوران کے بعدوالے نبیوں پہیجی تھی)

البام:

سورهنس ، آیت ۸:

٥ "وَنَفْسٍ وَمَاسَوْمِهَا أَنْ فَأَلْهَمَهَا فُجُوْمَ هَاوَتَقُومِهَا"

(اورنفس کی نتم اوراس کی نتم جس چیز نے اسے درست کیا، پھراسے اس کی برائی اور اس کا تقوی اسے انہام کیا) شاء:

سوره تحريم ، آيت ۱۳:

٥ "قَالَنَبَّانِ الْعَلِيْمُ الْخَيِيْرُ"

(اس نے کہا کہ جھے بہت جانے والے، بہت زیادہ آگاہ وہا خبرنے بتایاہے) چ

قص:

سوره انعام ، آیت ۵۷:

o "يَقُصُّ الْحَقَّ "

(ووحق بیان کرتاہے)

ان تمام الفاظ (وحی، الہام، نباء، قص) میں '' قول'' کا وہ حقیقی معنی پایا جاتا ہے جوہم نے ابتدائے من میں ذکر کیا اور وہ یہ کہ '' قول'' کے ساتھ ہی اس کے متعلقہ حقیقی امر کا وجود میں آنا ضروری ہے کہ جو'' قول'' کے آٹار وخصوصیات کا حامل ہوخواہ ہم اس وجود پانے والی چیز کی حقیقت سے پوری طرح آگاہ ہوں یا اس کی تفصیلی معرفت حاصل نہ کرسکیں ، ان اللغاظ میں سے '' وی'' کی بابت سورہ شوری میں ہم خاص طور پر تذکرہ کریں سے انشاء الله تعالیٰ، اس مقام پر بیکتر قابل توجہ ہے کہ فدکورہ تمام الفاظ، ' قول' کے ہم معنی ہونے اور ان سب میں ایک مشترک معنی پائے جانے کے باوجودان میں ہے بعض کو خاص موارد سے مخص و مخصوص کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ اس کہ متعلقہ مورد، استعال کئے جانے والے لفظ کی خصوصیت کا کا مل مظہر ہو للذا بعض موارد کو' کلام' ' بعض کو' قول' اور بعض کو' وی ' سے موسوم کیا ہے مثلا '' قول' کو' کلام' ' سے موسوم کرنے کی وجہ اس امر کا طبی ظ و مدنظر ہونا ہے جو مقصود معنی کے لوح و بہن پر جبت ہونے کا سبب و ذریعہ ہوتا ہے چنا نچہ اس بناء پر خداوند عالم کے اس عمل کو جو اس نے بعض انہیا علیم السلام کی فضیلت و برتری ہونے کا سبب و ذریعہ ہوتا ہے چنا نچہ اس بناء پر خداوند عالم کے اس عمل کو جو اس نے بعض انہیا علیم السلام کی فضیلت و برتری اور انہیا ذی کمال و اعزاز کے اظہار کی غرض سے انجام دیا ' کلام' ' سے موسوم کیا گیا کیونکہ اس میں'' خاطب ہونا'' اور ' ہمکلام ہونا'' ذریعہ و اظہار مقصود قرار دیا گیا ہے اور اس عمل کو تھناء وقدر اور فرمان واحکام جیسے امور میں ' قول' ' سے موسوم کیا گیا ہے جو امور میں ' قول' ' سے موسوم کیا گیا ہے چنا نچہ امور میں ' قول' نے موسوم کیا گیا ہے جہ اس کے مقصود معنی کے اس عمل کو تضاء وقدر اور فرمان واحکام جیسے امور میں ' قول' نے موسوم کیا گیا ہے چنا نچہ ارشا دالجی ہے:

موروص ، آیت ۸۸:

o " قَالَ فَالْحَقُّ ۚ وَالْحَقَّ اَقُوْلُ ﴿ لاَ مُكَنَّ ..."

(اس نے کہا: حق کی قتم ، اور ٹس حق ہی کہتا ہوں ، ٹس بھر دوں گا۔۔۔)

اس آیت میں ''والمحق اقول'' قابل توجہ کہ اس میں' قول''فیصلہ کرنے کے معنی میں ہے اور' قول' کو' وی'' سے موسوم کرنے کی وجہ اس کا فیرانبیاء سے تخلی ہونے کا اظہار ہے للندا انبیاء کیم السلام کوتفہیم کرنا'' وی' سے تعبیر کیا گیا ہے جیسا کہ ارشا دخداوندی ہے:

سوره نساء، آييت ۱۲۳:

0 '' إِنَّا آوْ حَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا آوْ حَيْنَا إِلَى نُوْجِ وَّالنَّيِةِنَ مِنُ بَعْدِ مِ '' (ہم نے آپ کے پاس (بھی) توای طرح وی کی جس طرح نوح اوران کے بعدوالے نبیوں پہیجی تنی )

و و مرا پہلو: ۔ الفاظ کے استعال کی کیفیت کا حوالہ، بحث کا دوسرا پہلو ہے، جیسا کہ سابق الذکر مطالب سے آپ اس امر سے آگاہی حاصل کر چکے ہیں کہ ابتداء میں انسان نے محسوسات اور جسمانی امور واشیاء کے لئے الفاظ کو وضع کیا اور مفر دات ہی سے ان کے معانی تک چہنے کی راہ نکالی چنا نچہ جب بھی وہ کوئی لفظ زبان پر لاتا تو سننے والا اس لفظ کے مادی و محسوس معنی کی طرف متوجہ ہوتا تھا، اس کے بعد رفتہ رفتہ ان کے غیر مادی سے وروحانی سے اور عقلی معانی کی طرف متوجہ ہونے لگالیکن الفاظ کا غیر مادی معنی کے لئے بنایا عمیا اسے متوجہ ہونے لگالیکن الفاظ کا غیر مادی معانی میں استعال بطور مجاز ہوتا تھا یعنی جولفظ محسوس و مادی معنی کے لئے بنایا عمیا اسے

غیر ما دی وغیرمحسوس معنی میں استعال کرنا مجازی تھا گر بار باراستعال کرنے کی وجہ سے غیر ما دی معنی ہی حقیقی معنی بن گیا اور جب بھی وہ استعال ہوا تو سننے والا غیر مادی معنی کی طرف متوجہ ہونے لگا (علمی اصطلاح میں اس طرح کی صورت حال کو '' تبا در'' کہا جاتا ہے جس سے مرادیہ ہے کہ لفظ کے استعمال سے اس کا سننے والا فور أاور کسی قرینہ واضافی اشارہ وغیرہ کے بغیراس کے معنی کی طرف متوجہ و ملتفت ہو جائے ) اور'' تیا در'' کو حقیقت کی علامت ونشانی کہا جا تا ہے لیتنی جس معنی کی طرف ذ ہن فور أمتو جه ہوا سي معنى كولفظ كاحقيقى معنى سمجھا جائے گا سوائے اس مقام كے كه جہاں ابيا قرينه ولفظى وعملى اشار ه موجود ہو جس سے پیتہ چلے کہ پینکلم نے اس معنی کے علاوہ کسی دوسر ہے معنی کا ارادہ کیا ہے ) اس کے بعد انسان کی تمدن اور معاشر تی ترقی و پیشرفت کے نتیجہ میں زندگی کی گونا گوں ضرورتوں اور نت نئی احتیاجات کے ساتھ ساتھ مربوطہ وسائل میں بھی تبدیلیاں ہونے لگیں جبکہ اشیاء کے سابقہ تا م تو باتی رہ گئے اور ان کے معانی کی اغراض ومقاصد بھی وہی رہیں کیکن ان کے مصداق بدلتے گئے اوراشیاء کیصورتیں مختلف ہوتی تمثیں ،اس کی مثال اس طرح دی جاسکتی ہے کہا بتداء میں لفظ'' سراج'' (چراغ) روشنی حاصل کرنے کی غرض ہے اس برتن کے لئے بنایا گیا جس میں تھی یا تیل ڈ ال کربن کوجلایا جا تا تھا اوراس کے شعلہ سے رات کے اند چرے میں روشنی حاصل کی جاتی تھی ، تو اس طرح کے برتن کو ابتدائی صنعت میں'' سراج'' (جراغ ) ہے موسوم کیا گیا پھررفتہ رفتہ اس کی شکل وصورت اورروشنی دینے والےموارد وغیرہ میں تنبدیلی آتی رہی اور مختلف قتم کے چراغ ایجاد ہونے لکے یہاں تک کدوہ اب موجودہ صورت میں ہمارے سامنے ہے یعنی بیلی کا بلب کہ جس میں نہ تو سابقہ اشیاء ومواد (سکمی یا تیل اوریق وغیرہ) میں سے کوئی چیزیائی جاتی ہے اور نہ ہی سابقہ شکل وصورت باتی ہے جبکہ ہم بجلی کے بلب اوراس طرح کے دیگر روشنی دینے والے آلات کو' سراج'' (جراغ) سے موسوم کرتے ہیں اوراس (لفظ) کی اصل وضع و بناوٹ کے اجزاءکو ہرگز خاطر میں نہیں لاتے اور نہ ہی اس کی سابقہ شکل وصورت اور مواد کو ملح ظ خاطر قرار دیتے ہیں بلکہ ہماری تو جہصرف'' روثنی دینے والے آلہ'' کی طرف ہوتی ہے کیونکہ لفظ'' سراج'' (جےاغ) کی اصل بناوٹ میں جو غرض ومقصد ملحوظ تھا وہی بعینہ اب بھی موجود ہے اور لفظ کی وضع و بناوٹ کے اصل مقصد میں تبدیلی نہیں آئی جو کہ'' روشنی حاصل کرنے'' سے عبارت تھا، اور ہم زندگی کے تمام وسائل میں ان کی بناوٹ کی غرض و غایت اور ان سے حاصل ہونے واليفوا كدونتائج كومدِنظر قراردية ہيں اوراس غرض ونتيجه كى بناء يران كى پيجان كرتے ہيں ، بنابراين ' سراج'' (جراغ ) ورحقیقت اس چیز کا نام ہے جس سے رات کی تار کی . . یا ہرتار کی . . ش روشی حاصل کی جاسکے اور جب تک اس میں ہی خصوصیت وصفت اور فائدہ ونتیجہ باتی ہواسے' سراج'' سے موسوم کیا جائے گا اور بیاس کاحقیقی معنی کہلائے گا خواہ اس ک شکل وصورت ، کیفیت و تعدا دیا اجزائے ذات وموا دیش تبدیلی ہی کیوں نہ آ جائے کیکن ہر حال میں ہماری توجہ اس کی وضع و بناوٹ کی غرض دمقصد اور اس سے حاصل ہونے والے فائدہ و نتیجہ کی طرف بی مبذول ہوگی اور اس بناء پرہم اسے مخصوص

نام سے موسوم کریں ہے، تو معلوم ہوا کہ کسی چیز کے حقیق معنی کے باتی ہونے اور باتی نہ ہونے کا اصل معیاراس سے حاصل ہونے والا مطلوبہ وہ فائدہ واثر ہے جواس کی وضع و بناوٹ میں ملحوظ تھا بہی وجہ ہے کہ عصر حاضر میں پائے جانے والے ہزاروں اور لا کھوں وسائل حیات اور مصنوعات میں سے بہت کم ایسے وسائل ہیں جوا پنی اس شکل وصورت اور مواو ذات سے نہوں جوان کی وضع و بناوٹ کی ابتداء میں موجود تھے لیکن اس کے باوجود ان سے حاصل ہونے والی غرض و غایت اور مطلوبہ نتیجہ و فائدہ کے باقی ہونے کی وجہ سے آئیں انہی ناموں سے موسوم کیا جاتا ہے جوابتداء میں ان کے لئے تبحدین و مقرر کئے گئے تھے اور یہ بات ہر زبان میں کثرت کے ساتھ موجود ہے کہ ایک لفظ کو اس کے مادی و حسی معنی سے نمشل کر کے غیر مادی و عقلی معنی میں استعال کیا جاتا ہے اور کسی زبان میں مہارت رکھنے والے ار باب بصیرت اس میں پائے جانے والے اس طرح کے الفاظ سے بخو تی آگی وہیں،

یہ بات معلوم ہونی چاہیے کہ آیت مبارکہ (وَسَفَعَ بَعْضَهُمْ دَسَ جَتِ مِینَ ' قول' کا درجات بلند کرنے کے معنی میں استعال ہونا اس کے ایک حقیق وغیر مجازی امریر منی ہونے کی وجہسے ہے اور یہ بعینم اس طرح ہے جیسے'' قول'' کو

'' كلام'' كے معنی میں استعمال كيا حميا اور خدا وندِ عالم كی طرف نسبت سے ان دونوں میں بحث كا مور دیكساں ہے۔البتہ دینی معارف وحقائق میں بحث و تحقیق کرنے والے اکثر ارباب علم و دانش نے گمان کیا کہ اس طرح کے بیانات (رفع درجات وغیره) غیر ختیق اموراور خیالی معانی پر بن بین جیها که جهار به انسانی معاشره مین ریاست وسر داری ، زعامت وسر برسی ، فضیلت و برتری، قیادت وصدارت وغیرہ خود طے کردہ معانی کے حامل عناوین ہیں کہ ہم باہمی فیلے اور خود طے کردہ اصولول کےمطابق کسی کوسر دار،سر پرست ، قائد ورہبر اورصدر وغیرہ قرار دیتے ہیں اور دوسروں کوان کے احکامات پرعمل کرنے کا پابند بناتے ہیں ، ای نظریہ کی بناء پر انہوں نے اخروی حقائق مثلاً بہشت و دوزخ اور سوال وجواب وحساب کتاب وغیرہ کوخود طے کروہ امور بر بٹی قرار دیتے ہوئے ان سے غیر حقیقی معانی مراد لئے اور اس بات کے قائل ہوئے کہ ندکورہ اخروی مراتب و درجات اوران کے آٹارونا کج کے درمیان ، وضع و بناوٹ اور خود طے کرنے کاعمل کارفر ماہے کویا ان کے درمیان وہی رابطہ یا یا جاتا ہے جوخود طے کردہ امور واصولوں اور ان پرمتر تب ہونے والے آثار اور حاصل ہونے والے نتائج کے درمیان ہوتا ہے ، اس کے ساتھ ساتھ وہ حضرات اس بات برمجبور ہو گئے کہ اس رابطہ کو خداوند عالم کا مقرر کرده امرقرار دیے کرخدا کوانبی خود طے کرده اصولوں کا محکوم قرار دیں (اوران خود طے کرده امور کوخدا برجا کم مانیں) اور بیکیں کہ وہ بھی اسی طرح خیال وتصور کا اسیر ہے جس طرح انسان عالم ما دی میں اسی حرکت وانتکمال ( کمال کی طرف رواں دواں) کی دنیا کے باس کی طرح رہتا ہے، یہی وجہ ہے کہ وہ حضرات خداوند عالم کی مقرب ہستیوں یعنی انہیا ً واولیا ءالہی کو ان روحانی وحقیقی کمالات سے متصف نہیں مانتے جو کتاب وسنت کے ظاہر و واضح الفاظ سے ان کے لئے ثابت ہیں سوائے اس صورت کے کہان الفاظ کوان کے حقیق معانی سے جدا کر کے ان سے خود طے کردہ (اعتیاری وقر اردادی) معانی مراد ليے جائيں،

### حضرت عيسلي كاخصوصي تذكره

O " وَ التَّيْنَاعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَ آيَّ لُنْهُ بِرُوْجِ الْقُلُسِ"،
(اورہم نے سیلی بن مریم کو واضح نشانیاں دیں اور روح القدس کے ذریعے اس کی تائید کی)

اس جمله بين اس انداز يخن كوا بنايا عميا جوابنداء بين اختيار كيا عميا تفاليني غائب كى بجائے صيغه متعلم و كركيا عميا

(الحينا) ، كويااصل سياق كلام كى طرف لوث كربات كى كى -

اس آیت میں تمام انبیا عیں سے عیسیٰ علیہ السلام کا اسم گرامی خاص طور پر ذکر کیا گیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ جو فضیلتی صفات آ نجنا ب کے لئے ذکر کی گئی ہیں یعنی واض نشانیوں کا عطا کیا جانا اور روح القدس کے ذریعے تائید، وہ دونوں تمام انبیاء علیم السلام میں بطور مشترک پائی جاتی ہیں (ہرنجی کو واضح نشانیاں دی گئیں اور روح القدس کے ذریعے تائید ہوئی) اور ان میں سے کوئی صفت الی نہیں جو بعض انبیاء کو حاصل ہوا ور بعض کو حاصل نہ ہوجیہا کہ ارشاد خداوندی ہے :

سوره حديد، آيت ۲۵:

٥ "لَقَدُ أَرْسَلْنَا رُسُلِنَا بِالْبَيِّنْتِ"

(ہم ہی نے اپنے رسولوں کو واضح نشانیوں کے ساتھ بھیجا)

سور ولحل ، آیت ۲:

٥ "يُنَزِّلُ الْمَلْيِكَةَ بِالرُّوْمِ مِنْ آمْرِ لا عَلْ مَنْ يَشَاعُ مِنْ عِبَادْة آنُ أَنْفِرُ وَا"

(وہ فرشتوں کو نازل کرتا ہے اپنے تھم سے روح کے ساتھ اپنے بندوں میں سے جس پر چاہتا ہے یہ کہتم انذار

کرو)

ان آیوں پس بینات (واضح نشانیوں) اور روح القدس کا ذکرتمام انبیاء علیم السلام کے لئے ہوا ہے کین بید دو صفتیں (واضح نشانیاں عطا کرنا اور روح القدس کو بھیجنا) عینی علیہ السلام کی بابت خصوصیت کی حال ہیں کیونکہ ان کوعطا کی جانے والی تمام بینات (واضح نشانیاں) مثلاً مردوں کو زندہ کرنا، پھونک مار کر پرندہ خلق کرنا، نابینا اور برص کے مریض کو صحت یاب کرنا اور فیبی خبریں دینا، سب ایسے امور سے جو حیات پر استوار اور روح کے آٹار سے (زندگی ان کی بنیا داور روح آن کا مراحت کے ساتھ ذکر کیا گیا دور و آن کا مرجشم تھی ) البذا ان کی نبیت حضرت عینی علیہ السلام کی طرف دی گئی اور ان کا نام صراحت کے ساتھ ذکر کیا گیا کہ و تو گئی اور ان کا نام صراحت کے ساتھ ذکر کیا گیا موتا چینے یوں کہا گیا ہو: ''وا تیب بعضہ ہم البینات واید ناہ بو و ح القد میں'' (اور ہم نے ان بیس سے بعض کو واضح کی نشانیاں ویں اور ان کی تائید روح القدس کے ذریعے کی ) اور چونکہ'' واضح نشانیوں کا عطا کیا جانا اور روح القدس کے ذریعے تائید کی کا خور کی نشانیاں ویں اور ان کی تائید روح القدس کے ذریعے کی ) اور چونکہ'' واضح نشانیوں کا عطا کیا جانا اور روح القدس کے ذریعے تائید ہونا'' سسجیسا کہ آپ آگاہ ہو سے جیں سستم ما نبیا گئی مشترک صفات ہیں البندا صورت کے ساتھ کی کا معلوم ہو سے کہ بیر صفات آئیس ہوسکا کیا ہی ایک ایک ایک ایک کی مستم علی واضح نشانی رکھتا ہے اور دو میں کو کئیں ، اس کے علاوہ میں کھیٹی علیہ السلام کا اسم گرا می ایک انہیں بغیر معلوم ہو سے کہ بیرصفات آئیس خار میں کیا ہیں واران کا باپ کوئی ٹیس (الله تعالی نے انہیں بغیر صفحت اور خصوص واضح نشانی رکھتا ہے اور دو میں کہوں کی گئیں ، اس کے علاوہ میں کھیٹی علیہ السلام کا اسم گرا می ایک انہیں بغیر صفحت اور خصوص واضح نشانی رکھتا ہے اور دو میں کہوں کی گئیں ، اس کے علاوہ میں کھیٹی علیہ السلام کا اسم گرا می ایک انہیں بغیر معلوم ہو سے کہوں میں کیا کیا کوئی ٹیس (الله تعالی نے انہیں بغیر صفحت کے انہیں بغیر کیا کہوں کی کئی کیفتر کیا کوئی ٹیس کیا کوئی ٹیس کیا کیا کہوں کی کئیں کیا کہوں کیا کی کوئی ٹیس کیا کہوں کیا کیا کیا کہو کیا کیا کہوں کیا کہوں کیا کیا کہوں کیا کہوں کیا کہوں کیا کہوں کیا کہوں کیا کیا کہوں کی کئی کیا کیا کہوں کیا کہوں کیا کیا کہوں کیا کہور کیا کہوں کیا کہوں کیا کہوں کیا کہور کیا کہوں کیا کہور کیا کیا کہور کیا کیا کہور کیا

es monocologe de en montre por encelente en exemplo, en composible de la compensión de la cologica del cologica de la cologica del cologica de la cologica del la cologica de la cologica del la cologica de la cologica

باپکے

پيراكيا ب) چنانچدارشادى تعالى ب:

سوره انبياء، آيت ۹:

٥ "وَجَعَلْنُهَاوَابُنَهَآ اِيَةً لِلْعُلَمِيْنَ"

(اورہم نے اسے (مریم کو)اوراس کے بیٹے کوعالمین کے لئے آیت (نشانی) قرار دیا ہے) مینی حضرت مریم "کوشو ہر کے بغیر ماں ہونے اور حضرت عیسی " کو بغیر باپ کے بیٹا ہونے کا اعزاز حاصل ہے اور وہ

دونوں (بیٹااور ماں) خدا کی واضح نشانی اوراختصاصی فضیلت کے حامل ہیں۔

## خدا کی مشیت و چا بت کا بیان

"وَ لَوْشَآءَ اللهُ مَا اَقْتَتَكَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ مِّنْ بَعْدِمَ الْمَاجَآءَ تُهُمُ الْمَيِّلْتُ"،
 (اوراگرالله چاہتا تو ان کے بعد آنے والے لوگ روش دلائل آجائے کے بعد آپس میں قال نہ کرتے)

اس جملہ میں صیفہ و شکلم (وَ اٰتَدِیْنَا) کے شکسل کوچھوڑ کردوبارہ صیغہ ء غائب (شاء) افتیار کیا گیا کیونکہ یہ مقام اس امرے اظہار کا مقام ہے کہ خدا کی مشیت وارادہ ہر گزمغلوب نہیں ہوسکتا اوراس کی قدرت وطاقت کم یاختم نہیں ہوسکتی للذا وجود ش آ نے والی ہر چیز اور وقوع پذیر ہونے والا ہرامر خدا کی قدرت کا ملہ کے دائرہ میں آتا ہے، کوئی چیز ایسی نہیں جو اس کے دائرہ افتیاروا قتد ارسے باہر ہو بلکہ ہرشے اور ہرامرا پنے اثبات اور نفی دونوں پہلوؤں میں خداوند عالم کے دائرہ قدرت میں ہے۔

 وه قال نه كرتے) اور "وَلْكِنَّ اللهُ يَفْعَلُ مَا يُرِينُ اللهَ" (ليكن خداجو چاہتا ہے وہ انجام ديتا ہے) اور يہال "ولكنه" كي وجبهى وہى ہے يعنى خميرى بجائے اسم ظاہر ذكر كرنے كى وجبهى فدكوره امرہے۔

## لوگوں کےاختلا فات اوران کا نتیجہ

"وَالْكِنِ اخْتَلَفُوْ افْعِنْهُمْ هَنُ احْنَ وَمِنْهُمْ هَنْ كَفَرَ"
 (ليكن انهول نے اختلاف كيا، پس ان ميں سے بعض ايمان لائے اور بعض نے كفر اختياركيا)

خداوند عالم نے اس جملہ میں اختلاف کی نسبت لوگوں کی طرف دی ہے اپنی طرف نہیں دی کیونکہ خدائے قد وس نے اپنے مقدس کلام میں متعدد مقامات میں اس امر کوذکر فرمایا ہے کہ ایمان ، تفراور انہیاء علیم السلام پر نازل کی جانے والی کتب میں نہ کور دیگر دیکی اصولوں ومعارف کی بابت اختلاف پیدا ہونے کی وجہ لوگوں کے درمیان پائی جانے والی باہمی وشمی تھی اور خداکی ذات اس سے بالاتر ہے کہ وہ دشمنی یاظلم کی نسبت اپنی طرف دے۔

### خداجو جا بتا ہے اسے انجام دیتا ہے

الله مَا الله مَا الْتَتَالُوا الله وَلَكِنَّ الله يَفْعَلُ مَا الله يَنْ الله عَلَى مَا الله عَلَى الله عَلَ

اگر خدا جا بتا تو جنگ و قال کا سبب بننے والے لوگوں کا باہمی اختلاف بے اثر ہو جا تالیکن خدا جس چیز کا ارادہ کرتا ہے اسے انجام دیتا ہے اور اس نے سب سے انجام پاتا کرتا ہے اسے انجام دیتا ہے اور اس نے سب سے انجام پاتا ہے بیدارادہ فر مایا ہے کہ اسباب کی تا چیر میں رکاوٹ پیدا نہ کرے خواہ ان میں سے ایک سبب، لوگوں کا باہمی اختلاف ہی کیوں نہ ہو کہ جس کا نتیج ان کا باہم وست وگریباں اور نیرو آز ماہونا ہے۔

بہر حال آیت مبار کہ میں نہ کور مطالب کا خلاصہ (والله العالم) ہیہ ہے کہ وہ رسول کہ جنہیں لوگوں کی طرف بھیجا گیا وہ خداوند عالم کے مقرب بارگاہ بند ہے ہیں ، ان کا مقام و منوات عام لوگوں سے باند و بالا ہے اور وہ سب ایک ہی سرچشمہ فیض سے وابستہ ہونے اور نبوت و رسالت کے مشرک مقام و منصب کے حال ہونے کے باوجود ایک دوسرے پر بھی فضیلت و برتری رکھتے ہیں ، ان کے منصی حوالہ سے ان کا حال ہیہ ہے کہ وہ واضح نشا نیوں وروثن دلائل کے ساتھ لوگوں کے باس آئے اور ان واضح دلائل و آیات کے ذریعے حق کا کا طل اظہار اور ہدایت کے راستہ کی بحر پورنشا ند ہی کی لاہڈ اس کا لازی منتجہ یہ ہونا چاہے تھا کہ ان کے بعد و بن الی کی بابت لوگ آپس ہیں اتحا واور الفت و محبت کے رشتہ ہیں منسلک ہوتے لارکی طرح کے اختلاف و فرزا کا اور جنگ و قال کا شکار نہ ہوتے لیکن ایسانہیں ہوا بلکہ اس کے برعکس صورت حال پیدا ہوگئی اور اکی طرح کے اختلاف و فرزا کا اور جنگ و قال کا شکار نہ ہوتے لیکن ایسانہیں ہوا بلکہ اس کے برعکس صورت حال پیدا ہوگئی اور اکی بابت لوگ کی بیر دیا اور وہ یہ کہ ان کی بابت لوگ کی بابت لوگ کی بیر دیا اور وہ یہ کہ ان کی بابت کو بیل میں برع بیا کی بیا میں بابتی دختی نے ان بیل اختیا موسول بید ہوئی ہور کی بابت کو بابالیا می کا وشوں پر پانی مجیر دیا اور وہ بیک دان کی بابت کو بابت کی بر بی مضبوط کر دیں اور وہ دو گروہوں لیتی موس و کا فر ہیں بٹ گئے اور اس کے بعد زندگی کے ہر شعبہ اور اختلاف کی جزیں مضبوط کر دیں اور وہ دو گروہوں لیتی موس و کا فر ہیں بٹ گئے اور اس کے بعد زندگی کی ہر بی مضبوط کر دیں اور وہ دو گروہوں لیتی موس کی کا وجود ہوستی ہیں پائے جانے والے دیگر اسب وعوائل اشتہ ہوتی کی کا جوزہ دیا اور خداوند عالم جو چاہتا ہے وہ انہ اس میں بیا کی سبب کوغیر موثر گرکر دے لیڈا اس بیا کی تا شیر کا راستہ بھی کھلا چھوڑ دیا اور خداوند عالم جو چاہتا ہے وہ انہ اس میں بیا ہے اس بیا تھا ہا ہو جو دوستی ہیں باب کی سبب کوغیر موثر کرکر دے لیڈا اس بیا کی تا شیر کا راستہ بھی کھلا چھوڑ دیا اور خداوند عالم جو جاہتا ہو وہ وہ بیا ہو۔

انفاق سےسرتا بی کا نتیجہ

"آيَّهُ هَا الَّنِ نِنَ امنُوَ النَّفِقُوا ....."
 (احايمان والو! انعاق كرو....)

اس جملہ کامعنی واضح ہےا ورآیت مبار کہ کے ذیل میں اس مطلب کا ثبوت ملتا ہے کہ انفاق (الله کی راہ میں خرچ کرنے ) سے سرتانی ، کفرا ورظلم ہے۔

# روایات پرایک نظر

اختلا فات وانتشار كانتيجه

کتاب کاتی میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے آبت مبارکہ' وَلِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا'' كى تغيير ميں ارشا وفر ما يا كه اس آبت ميں فدكور مطالب كے حوالہ سے بيدوليل پيش كى جاسكتى ہے كہ حضرت محمد مصطفیٰ رحلت كے بعد آپ كے اصحاب آپس ميں اس قدر اختلاف كا شكار ہوئے كہ ان ميں سے بعض مومن اور بعض كافر ہو گئے،

## جنگ جمل میں ایمان و کفر کاتعین

تفیراتیا قی میں اصنی بن نبایہ سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں جنگ جمل کے دن حضرت امیر الموشین علی ابن ابی طالب کی خدمت میں حضرت تھا کہ ایک شخص آپ کے روبروآ کر کھڑا ہوگیا اور اس نے آپ سے عرض کی:

اے امیر الموشین: جولوگ ہمارے مدمقائل ہیں انہوں نے بھی تکبیر کبی (الله اکبرکہا) اور ہم نے بھی تکبیر کبی ؟ (کبو القوم و کسونا) ، انہوں نے بھی تبلیل کی (لاالہ الاالله کہا) اور ہم نے بھی کہا (و ھلل القوم و ھللنا) ، اور انہوں نے بھی نماز پڑھی (وصلے القوم و صلینا) ، تو پھر ہم کس وجہ سے ایک دوسر سے جنگ کرر ہے بین؟ (فعلیٰ ما نقاتلهم ؟)

حضرت امير المومنين في ارشا وفر ما يا كهم اس آيت كى بناء پرايك دوسر سے سنبر دار زماييں:

"تِلْكَ الرُّ سُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ مُ مِنْهُمْ هَنْ كُلَّمَ اللَّهُ وَكَ فَعَ بَعْضَهُمْ دَكَ جَتٍ وَانَيْنَا عِيسَى

ابْنَ مَرُ يَكَ الْبَيْنَ وَ اَيَّنَ لَهُ بِرُوْجِ الْقُنُ سِ وَكُوشَاءَ اللهُ مَا اقْتَتَكَ الَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِمْ " (اور وه بم لوگ بين جو ابنى مَرْ يَكَ مِنْ بَعْدِهِمْ " (اور وه بم لوگ بين جو ابنياء كے بعد والی قوم ہے) "ولكِن اخْتَكَفُو افْنِهُمْ هَنْ اُمْنَ وَمِنْهُمْ مَّنَ اَمْنَ وَمِنْهُمْ مَّنَ اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَالْمَالَةُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ

الذين آمنوا وهم الذين كفروا)

اس محض نے کہا: بالکل میچ ہے، ( کف والفوم ورب الکھیة) جھےرب کعبی فتم ایرلوگ کافر ہو گئے ہیں، اس کے بعداس خص نے میدان جنگ میں کودکر درمقائل لشکر پرحملہ کردیا اور بالآ خرشہید ہوگیا، (خدااس پراپی رحمت نازل فرائے)،

(تغیرالعیاشی ، جلدا صفح ۱۳۱) این آب به برگریات

کفرے کیا مراد ہے؟

ندکورہ بالا واقعہ کوشخ مفید اور شخ طوی نے اپنی اپنی کتاب "الا مائی" میں ، ہی مرحم نے اپنی تغییر میں ذکر کیا ہے۔

اس روایت سے تابت ہوتا ہے کہ حضرت امیر الموشین علیہ السلام نے اس آیت مبار کہ میں ندکور "و مستهم مین کفیو"

(اوران میں سے بعض نے کفرافتیا رکیا) سے "کفر" کا وسیح معنی مراد لیا ہے جس میں اس کا مخصوص معنی اور عام اصطلاحی معنی کہ دین اسلام میں جس کے فاص احکام ہیں ، دونوں شامل ہیں کیونکہ کثیر روایات اور تاریخ کے مطالعہ سے اس مطلب کی شہادت ملتی ہے کہ حضرت امیر الموشین علی علیہ السلام اپنے مخالفین (جنگ جمل اور جنگ صفین میں آپ کے مدمقا بل قرار میا ہی نے والوں اور خواری کے ساتھ ، عام کا فروں کے ساتھ روا رکھے جانے والا برتا و نہیں کیا یعنی نہ بی غیر اہل کتاب کا فروں اور نہ اہل کتاب کفار اور نہ بی دین سے مرتد ہو جانے والوں جیسا سلوک کیا البند انہیں باطنی کفار قرار و یا نہ کہ کا فروں اور نہ اہل کتاب کفار اور نہ بی دین سے مرتد ہو جانے والوں جیسا سلوک کیا البند انہیں باطنی کفار قرار و یا نہ کہ فا ہمری ، چنا نچے آپ فرمایا کرتے ہے کہ میں ان لوگوں سے قرآن کی " و نیل" پڑئیس بلکہ اس کی " تاویل" (معانی و مفاجیم ) پر جنگ کرر ہا ہوں۔

اور آبت مبارکہ کے ظاہری الفاظ ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے کیونکہ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ وہ بینات اور واضح نشانیاں جوانبیاء و وینبران گرامی قدر لے کر آئے وہ ان کے بعد لوگوں کے درمیان جنگ وقال کا راستہ رو کئے ہیں موثر ثابتین ہوئیں کیونکہ لوگوں کے آپس میں نبرد آز ماہونے کا سبب وہ اختلاف تھا جوان کا اپناہی پیدا کر دہ تھا ہو معلوم ہوا کہ لوگوں کے آپس میں نبرد آز ماہونے کا سبب وہ اختلاف تھا جوان کا اپناہی پیدا کر دہ تھا ہو کہ وہ کی میرانہ ہونے والاختلاف، رسولوں کی طرف سے پیش کر دہ بینات وواضح ولائل کے ذریعے ختم نہیں ہوسکتا بلکہ وہ دشمنی اورظلم سے بھی میرانہ ہونے والے انسانی معاشرہ کی پیدا وار ہے، بنا برای زیرنظر آبت مبارکہ (زیلگ الله سنگر) درج ذیل آبات شریفہ کے ہم معنی ہے:

سوره يونس ، آيت ۱۹:

٥ "وَمَا كَانَ النَّاسُ اِلَّا أُمَّةً وَّاحِدَةً فَاخْتَلَفُوا ۚ وَلَوُلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتُ مِنْ مَّ بِتِكَ لَقُضَى بَيْنَهُمُ فِيْمَا فِيْمَا فِي مِنْ اللَّاسُ اللَّا أُمَّةً وَاحِدَةً فَاغْتَلَفُوا ۚ وَلَوُلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتُ مِنْ مَّ بِتِكَ لَقُضَى بَيْنَهُمُ فِيْمَا فِي مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

(اورنہیں تھے لوگ گرایک ہی امت، پھرانہوں نے اختلاف کیا، اگر تیرے پروردگار کی طرف سے ایک اصول قائم نہ ہو چکا ہوتا تو لوگوں کے درمیان پیدا ہونے والے اختلاف کی وجہ سے ان کا کام تمام کر دیا جاتا)

سوره بقره ، آیت ۲۱۳:

٥ " كَانَالنَّاسُ أُمَّةً وَّاحِدَةً .....وَمَا نُعْلَفَ فِيهِ إِلَّا لَّذِيثَ أُوتُوهُ مِنُ بَعْرِ مَاجَاءَتُهُمُ الْبَيِّنْتُ بَغْيًا بَيْنَهُمْ قَهَدَى اللهُ الَّذِيثَ إِمَنُوا لِمَا خَتَلَفُوا فِيهِ مِنَ الْحَقِّ بِإِذْنِهِ "

C1-Addition

سوره بود، آیت ۱۱۹:

O "وَّلايَزَالُوْنَمُغْتَلِفِيْنَ ﴿ إِلَّامَنْ مَّحِمَ مَابُكَ"

(وہ بمیشداختلافات کا شکارر ہیں مے سوائے اس کے کہ جس پر تیرارب رحم کرے)

ان تمام آیات سے اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ انبیاء علیم السلام کے بعد ان کے پیروکاروں کے درمیان کتب آسانی کے بارے میں اختلاف (جو کہ ایک ویٹی اختلاف سے عبارت ہے ) ناگزیر تھا، اور اس امت (امت محمریہ ) کے متعلق ارشاد خداوندی ہیہے:

سوره بقره ، آیت ۲۱۴:

٥ "اَمْرَحَسِبْتُمُ اَنْ تَنْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَّثَلُ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ"

کیاتم کمان کرتے ہو کہتم بہشت میں جاؤ کے اور تہمیں اس آنہ مائش سے دو چارنہیں ہونا پڑے گا جوتم سے پہلے لوگوں سے ہوئی)

اس طرح خداوندِ عالم نے اپنے پیامبر (حضرت محم<sup>صطف</sup>ی صلی الله علیه وآله دسلم ) کاوه بیان ذکر فرمایا جس میں وه بروز قیامت بارگاوالی میں عرض کریں گے :

سوره فرقان ، آیت • ۳:

نو قَالَ الرَّسُولُ لِيرَبِّ إِنَّ قَوْمِى التَّخَلُ وَالْهِ نَى الْقُرُانَ مَهُ جُوْمًا"
 (اوررسول کے گا: اے میرے پروردگار! میری امت نے اس قرآن کوچھوڑ دیا تھا)
 اس سلسلہ میں متعدد قرآنی آیات میں صراحثا اور اشار تام بوط مطالب ذکر ہوئے ہیں۔

### ملت مسلمه کے درمیان اختلا فات وتفرقه

جہاں تک اس طرح کے اختلافات کا حضرت پیٹیمراسلام کی رحلت کے بعد صحابہ کرام کے اووار تک پھیل جانے کا تعلق ہے تو اس سلسلہ ہیں معتر کتب تاریخ اورا کثریا تمام روایات سے ثابت ہوتا ہے کہ آنخضرت کی وفات کے بعد صحابہ کرام تخت اختلافات کا شکار ہوئے اور نہایت بحرائی کیفیت سے دوچار ہو کر تفرقوں اور فتنوں ہیں اس طرح گھر گئے کہ ایک دوسرے کے ساتھ ان کا سلوک سابقہ انہیا علیم السلام کی امتوں کے افراد کے آپس میں برتاؤ جیسا ہوگیا اوران میں سے کسی نے بھی امت محمہ بیر کے افراد کے آپس میں برتاؤ جیسا ہوگیا اوران میں سے کسی نے بھی امت محمہ بیر کے افراد کے اخیا نہیں دیا ۔۔۔۔۔ بارے میں مشارتوں ، اپنی اجتہادی آراء یا خدا و رسول کی طرف سے امت اسلام پر کے بارے میں عدم اختلاف کی استثنائی صورت کا حوالہ نہیں دیا ۔۔۔۔۔ بلکہ عموی قاعدہ کلیہ کے تحت امت محمہ بیا ہمی وشمنی کی بناء پر اختلافات کا شکار ہوئی اور اس کے نتیجہ میں جنگ وقبال کی صورت کا عدہ کیا ہوئی اور اس کے نتیجہ میں ہو سکتے یا بیر کہ پیدا ہوئی اور کسی نے بیدوی کئیس ہو سکتے یا بیر کہ معرم است میں اختلافات پیدا نہ ہوں ہے ۔ یا بیر کہ میرے خیال میں حضرت پیٹے ہراسلام نے بیٹارت و خوشخری دی ہے کہ میری امت میں اختلافات پیدا نہ ہوں ہے ۔ یا بیر کہ میرے خیال میں ہمیں کرنا چا ہے اور میرکہ خداور سول خدا نے ہمیں اس سے مشنی قرار دیا ہے ۔ ، ، ، میں آپس میں جنگ وزاع نہیں کرنا چا ہے اور میرکہ خداور سول خدا نے ہمیں اس سے مشنی قرار دیا ہے ۔ ، ، ، میں اسلہ میں مزید ہوئے اس کرنا ہے ہے اور میرکہ خداور سول خدا نے ہمیں اس سے مشنی قرار دیا ہے ۔ ، ، ، میں اسلہ میں مزید ہوئے اس کرنا ہے ہے اور میرکہ خداور سول خدا نے ہمیں اس سے مشنی قرار دیا ہے ۔ ، ، ، ، میں کہ میں کہ اس کرنا ہے ہے اور میرکہ خداور سول خدا نے ہمیں اس سے مشنی قرار دیا ہے ۔ ، ، ، ، میں کہ میں کرنا ہو ہے اس کرنے اس کرنا ہے ہے اور میرکہ خداور سول خدا نے ہمیں اس سے مشنی تر ہوئیں کرموں دوں ہے ۔ ، ، ، میں کرموں کے ۔ ۔ ، ، میں کرموں کے ۔ ۔ ، ، بیا ہو کہ کرموں کو اس کی کرموں کو اس کرموں کے ۔ ، ، بیا ہوئی کرموں دوں ہے ۔ ، ، ، کرموں کو اس کرموں کو کرموں کے ۔ ، ، بیا ہو کرموں کو کرموں کو کرموں کو کرموں کو کرموں کرموں کے ۔ ، ، کرموں کرموں کو کرموں کرموں کے ۔ ، ، کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کو کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کرموں کے

### خدا کی صفات کی وضاحت

كتاب " الا مالى " من شخ مفيد في ابوبسير كواله سے ذكركيا ہے كه انہوں نے كہا: ميں نے حضرت ابوعبدالله امام جعفرصا وق عليه السلام سے سنا ہے، آپ نے ارشا وفر مایا:

" لم يزل الله عالماً بذاته ولا معلوم ، ولم يزل قادراً بذاته ولا مقدور "

خداوندعالم ہمیشہ سے عالم ہے جبکہ کوئی'' معلوم'' (وہ چیز جس کے بارے بیں علم وآگا ہی حاصل ہو) نہ تھا ، اور وہ ہمیشہ سے قادر ہے جبکہ کوئی'' مقدور'' (وہ چیز جس پر قدرت پائی جائے) نہ تھا (وہ اس وقت بھی عالم تھا جب کوئی چیز وجود نہیں رکھتی تھی کہ جس کی بناء پراسے عالم کہا جائے اوروہ اس وقت بھی قادر تھا جب کوئی چیز وجود کی حامل نہتی کہ جس کے حوالہ سے اسے قادر کہا جائے وہ اپنے علم وقدرت میں زمان ومکان اور اشیاء وموجود ات کا محتاج نہیں اس کاعلم اور قدرت اس کا اینا ہے ، (بذائم ہے نہ کہ کسی غیر کے حوالہ سے )۔

ابوبصيرنے امام كابيان س كر يو چها: "جعلت فداك، فلم يول متكلماً" ؟ يس آپ برقربان بول، يغرمائي كرآيا فداوندعالم بميشد سي متكلم ہے؟

اما تم نے ارشاد فرمایا: "المحلام محدث ، کان الله عزوجل ولیس بمتکلم ثم احدث الکلام"
"کلام" عادث (نوپیدا) ہے، خداونیوعالم تو تھا گروہ "متکلم" نہ تھا پھراس نے "کلام" کو پیدا کیا، (یعنی کوئی ایسا نہ تھا بھراس نے "کلام" کو پیدا کیا، (یعنی کوئی ایسا نہ تھا بھراس نے "کلام" کے متعلم" کہلائے اور جب خاطب (طرز بر کے ساتھ، بات سننے والا) موجود ہوا تو اس نے اس سے "کلام" کیا تو متکلم کہلایا)

(بحواله كتاب اصول كافي ، جلد اصفحه ١٠٧)

خدا کے مشکلم ہونے کامعنی

کتاب '' الاحتجاج'' میں صفوان بن بیکی سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ محدث ابوقرہ نے حضرت امام رضا علیہ السلام سے اپنے دیگر سوالات کے ضمن میں پوچھا کہ مجھے آگاہ فرمایئے ،،،،، میری جان آپ پر فدا ہو،،،، کہ خداوندعالم نے حضرت موکیٰ علیہ السلام سے کیوکر کلام کیا؟

ا ما م نے ارشاوفر مایا: " السله اعلم بای لسان کلمه بالسریانیة ام بالعبر انیة " ، خداخود بهتر جانتا به کداس نے موی سے س زبان میں گفتگوکی ، آیاس یا فی زبان میں کی یاعبر انی زبان میں ؟

محدث ابوقرہ نے اپنی زبان پر انگل رکھ کر کہا کہ میرا سوال اس طرح کی زبان کے بارے میں ہے ( ایعنی آیا خداو ندِ عالم کی بھی اس طرح کی زبان ہے جس کے ذریعے اس نے موکی سے کلام کیا؟

امام نے ارشادفر مایا:

" سبحان الله عما تقول ومعاذ الله ان يشبه خلقه او يتكلم بمثل ما هم يتكلمون ولكنه سبحانه ليس كمثله شيىء ولا كمثله قائل فاعل "

جوتو کہدرہا ہے اس سے خداوندِ عالم منزہ و پاک ہے اور معاذ الله ( بینی بیہ بات درست نہیں ) کہ وہ اپنی مخلوق سے مشابہت رکھتا ہو یا کلام کرنے والوں کی طرح کلام کرتا ہو! کوئی چیز اس کی مثل نہیں اور اسی طرح کوئی متکلم اس کی طرح کلام نہیں کرتا ،

> ا پوقرہ نے کہا اس کے کلام کی کیا کیفیت ہے (وہ کس طرح کلام کرتا ہے)؟ امام نے ارشا وفر مایا:

"كلام الخالق لمخلوق ليس ككلام المخلوق لمخلوق ، ولا يلفظ بشق فم ولسان ، ولكن يقول له كن فكان ، بمشيته ما خاطب به موسى من الامر والنهى من غير تردد في نفس الخبر "

خالق کا مخلوق سے کلام کرنا ، مخلوق کا مخلوق سے کلام کرنے جیسانہیں اوروہ منہ اور زبان کے ذریعے تلفظ نہیں کرتا بلکہ وہ'' کلام'' کواپٹی مشیت سے وجود عطا کرتا ہے بیٹی اس سے کہتا ہے'' کن'' (ہوجا) تو وہ ہوجا تا ہے (وجود پالیتا ہے)، حضرت موسی علیہ السلام سے اس کا کلام کرنا لیٹن اوامرونواهی (احکامات) سے انہیں باخبر کرنا بھی اس طرح تھا کہ اس تلفظ اور زبان سے الفاظ کی اوائیگی کی کوئی صورت نہتی ۔ (کتاب احتجاج ، طبرس جلد ۲ صفحہ ۱۸۴)

### نج البلافه کے حوالہ ہے!

نج البلاغه مين حضرت امير المومنين على كاايك خطبه مذكور ہے جس مين آپ نے ارشا وفر مايا:

"متكلم بلاروية ، مريد لا بهمة "

خدا، منظم (کلام کرنے والا) ہے بغیر غور وفکر کرنے کے ، اور ارادہ کرنے والا ہے بغیر ہمت وکوشش کے ، ( ایعنی کلام کرنے کے لئے کوشش وکاوش کا متاج نہیں ) ( نیج البلاغہ، خطبہ ۱۵۹ ) کلام کرنے کے لئے کوشش وکاوش کا متاج نہیں ) ( نیج البلاغہ، خطبہ ۱۵۹ ) نیج البلاغہ، تی میں ہے کہ آپ نے ایک خطبہ میں ارشا وفر مایا:

" اللذي كلمه موسى تكليماً ، واراه من آياته عظيماً بلا جوارح ولا ادوات ولا نطق ولا لهوات "

وہ خدا کہ جس نے مویٰ سے ایک طرح کلام کیا اور انہیں اپنی عظیم نشانیاں دکھا کیں گر کسی آلات ووسائل کے ذریعے اور نظل و تلفظ کے ذریعے نہیں۔ (نج البلاغہ،خطبہ ۱۸۲)

ذکورہ بالامطلب پر مشتل کثیرروایات آئمہ اہل بیت علیم السلام سے منقول ہیں اور ان سب میں اس امر کو بیان کیا حمیا ہے کہ خداو ندِ عالم کا کلام کہ جسے کتاب وسنت میں'' کلام'' سے موسوم کیا حمیا ہے وہ اس کی فعلی صفت ہے، ذاتی صفت نہیں (صفت وفعل ہے، صفت ذات نہیں)۔

## ايك فلسفيانه بحث

قلاسفر حضرات کا کہنا ہے کہ: عام طور پراوگ جس کا م کو ' قول' ' و' کلام' سے موسوم کرتے ہیں اس سے مراد یہ ہے کہ کلام کرنے والا فخص اپنے ذبن میں موجود معنی کو آ وازوں کی اس مخصوص ترتیب کے ذریعے سننے والے کی ساعت کی افزر کرے جو خاص معنی کے لئے بنائی گئی ہو کہ جو اب بی خاطب یا سننے والے فخص کے کا نوں تک وہ آ واز پنچے تو اس کا وضی معنی رجس معنی کے لئے اسے بنایا گیا ہو ) کہ جو شکلم کے ذبن میں ہووہ مخاطب یا سامح کے ذبن میں نظی ہو جائے ، اس سے کلام کی اصل خوص صاصل ہو جائے گیا ہی تعنیم وقتم (سمجھانا اور سمجھانا سمجھانا اور سمجھانا سمجھانا اور سمجھانا ہونا کہ سمدان سمجھان سمجھانا سمجھانا ہونا کہ سمدان سمجھانا سمجھانا سمجھانا ہونا کو سمجھانا ہونا کہ سمدان سمجھانا ہونا کہ سمدان سمجھانا ہونا کو سمجھانا ہونا کہ سمدان سمجھانا ہونا کو سمجھانا کو سمجھ

ایک'' کلم'' ہوتی ہے لہذا تمام موجودات میں سے ہرایک، اپنی سرچشہ فیض علت کے کمال کی مثال وتصویر ہوتا ہے اور نیتجاً
تمام موجودات اور تمام عالم امکان مجموعی طور پر خداوند عالم کا'' کلام' ہے جس کے ذریعے وہ گویا ہوتا ہے (خداوند عالم
ان کلمات کے ذریعے کلام کرتا ہے ) تمام موجودات عالم امکان کلام اللی ہے اور ان کے ذریعے اس کے اساء مقدسہ و
صفات عالیہ کی پوشیدہ حقیقین ظاہر ہوتی ہیں تو جس طرح خداوند عالم ، کا نئات کا خالق ہے اور پورا عالم اس کی مخلوق ہے ای
طرح وہ اس عالم کے ذریعے متعلم (کلام کرنے والا) ہے اور اس کے ذریعے اپنے اساء مبارکہ میں پوشیدہ عظمتوں اور اپنی
صفات جلیلہ میں نہفتہ کمالات نا ہر کرتا ہے تو پورا عالم اس کا'' کلام' ہے۔

بلکہ اگر جملہ (الدلالة علی لمعنیٰ ) کی حقیقت پرغور کریں تو ناگزیراس مطلب کے قائل ہوں گے کہ ذات خدا،خود ا بنی ذات کی دلیل ہے کیونکہ دلیل و ثبوت ہونا ایک وجودی امر ہے اور وجود وہتی کے آٹار میں سے ایک وجودی امر ہے، وجود وہتی کے آثار میں سے ایک ہے لہذا عالم ہتی کی کوئی چیز اپنے طور پراس صفت سے بہرہ مندنہیں ہوسکتی سوائے اس کے کہ خدا سے وابستہ و پیوستہ ہو، تو ہر شے (موجود) اپنے خالق وموجد کے وجود کا ثبوت ہے لیکن اس سے پیشتر و ہ ایک طرح ے اپنے وجود کی خود دلیل ہوتی ہے لہذا ہے کہنا بجاہے کہ کسی چیز کا اپنے وجود کے ذرّ لیعے اپنے خالق وموجد کے وجود کی دلیل ہوٹا اس کے اپنے آپ پر دلیل ہونے کی فرع ہے اور حقیقت میں اس کے وجود کی دلیل ہونے کا سرچشمہ بھی خداوندِ عالم ہے، تو نیتجاً خداوند قد وس اس چیز کی اصل حقیقت و ذات اور اس کے اپنے غیر کی دلیل ہونے کی صفت ، دونوں کی دلیل ہے (عام فہم الفاظ میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ ہرموجود جس طرح اپنی ذات کا ثبوت خود آپ ہوتا ہے اس طرح (وجود وہستی کی حامل شے ) اینے وجود کے ذریعے اینے خالق کے وجود کوٹا بت کرتا ہے، تو اس کا اپنے وجود کی دلیل ہونا اصل ہے اور خالق کے وجود کی دلیل ہونا اس کی فرع ہے، طاہر ہے کہ اگر پہلے خود اپنی ذات کی دلیل ہوگا تو کسی دوسرے کی دلیل بھی بن سکے گا ،لیکن جہاں تک خداوند عالم کاتعلق ہے تو وہ ہر شے کی دونوں صفتوں پر دلالت کرتا ہے یعنی وہ موجود کی اپنی ذات پر ولالت كرنے اورايي غير كے وجود يرد لالت كرنے دونوں يرد لالت كرتا ہے اور حقيقت ميں دلالت كى ہر جبت كامحوراس کی ذات گرامی ہے کیونکہ خدانے تمام موجودات کو وجود بخشا اور ان میں سے ہر'' موجود''اپنے وجودی آٹار کے ذریعے ا پنے وجود اور اپنے اصل وجود کے ذریعے اپنے خالق کے وجود کی دلیل ہے )، بنابرایں'' وجود'' کی دنیا میں صرف ایک ذات خداوندی ہے جوخو داپنی ذات کے ساتھ اپنی ذات کی دلیل بھی ہے اور اپنی تمام مخلوقات کی دلیل بھی ،البذا جس طرح اس کی ذات کی ایک جہت پر'' کلام'' کا اطلاق صادق آتا ہے ای طرح اس کی فعلی جہت کو بھی'' کلام' ' سے تعبیر کرنا درست ہے جیبا کہ اس کی ہا بت بنیا دی خطوط ذکر کئے جانچے ہیں۔

فدكوره بالا مطالب كا خلاصه ونتيجه بيه ب كه " كلام" (خداوند عالم ك" متكلم" موني) كي دوجبتين بين، ايك

ذاتی اور دوسری فعلی ،صفت ذات کے حوالہ سے اس طرح ہے کہ اس کی ذات ہی اس کی ذات کی دلیل ہے اور صفت فعل کے حوالہ سے اس طرح ہے کہ اس کی ذات ہی اس کی ذات کی دلیل ہے اور صفت کے حوالہ سے اس طرح ہے کہ اس نے کا نکات وتمام موجودات کو خلق کیا اور وجود پخشا اور ہر'' موجود'' (جسے وجود عطا کیا گیا ہے) ہے موجد (وجود عطا کرنے والے) کے کمال کی دلیل ومظہر ہوتا ہے ، لہذا خداکی صفت ذات ہی '' کلام'' اور صفت فعل ہی '' کلام'' ہے۔

فلاسفه حضرات کے جو بیانات ہم نے ذکر کئے ہیں اگران کوشیح تشلیم کربھی لیا جائے تب بھی لغت سے ان کی تائید نہیں ہوتی کیونکہ کتاب وسنت میں خدا کے کلام (منتکلم ہونے ) کا جن الفاظ وعبارات کے ذریعے اثبات کیا گیا ہے وہ اس طرح کی ہیں:

- 0 "مِنْهُمْ مَّنُ كُلَّمَ اللهُ" (ان من سي بعض وه بين كه جن سي خدان كلام كيا)
  - O "وَ كُلَّمَ اللَّهُ مُوسَلَى تَكُلِيمًا" (اورخدانے موی سے جربور كلام كيا)
    - 0 "قَالَاللَّهُ يُعِينَى" (خدانے كها:ا عِيلَ!)
      - 0 "وَقُلْنَالِيَّادَمُ " (اور بم نے کھا: اے آدم)
    - 0 "إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ " (بم بى نے تیرى طرف وى كى)
  - O "نَبَّأَنِيَ الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ" ( مجصح ان والح، آكاه ن تايا ب )

واضح ہے کہ خدکورہ قرآنی تعبیرات میں لفظا" کلام" اور قول سے عین ذات یا اس جیسے معانی مراد نہیں لئے جا

سکتے.

یہاں بینکتہ قابل ذکر و لاکن توجہ ہے کہ'' کلام'' کی بحث ان قدیم ترین علمی بحثوں میں سے ایک ہے جوعلاء اسلام کے درمیان معرکۃ الآ راءرہی ہیں اور محققین نے اس کی بابت کثیر وقت صرف کیا، اس مناسبت سے اعتقا دات کے علم کوعلم کلام سے موسوم کیا گیا کیونکہ ابتداء میں خدا کے کلام کے بارے میں بیہ بحث ہوئی کہ آیا وہ'' قدیم ہے''یا حادث؟ (کلام کے قدیم یا حادث ہونی کہ تا ہوئی کہ تا ہوئی کہ تا ہوئی کہ تا ہوئی کہ الاعتقاد کوعلم الکلام کہا جانے لگا)۔

### کلام کے بارے میں اشاعرہ کاعقیدہ

اشاعرہ کاعقیدہ بیتھا کہ خدا کا کلام'' قدیم'' ہے ، انہوں نے'' کلام'' کی تفییر وتشریح اس طرح کی کہ'' کلام'' سے مرادوہ معانی ہیں جو ذبن میں موجود ہوتے ہیں اور لفظی کلام (الفاظ) ان کی دلیل ومظہر ہے اوروہ معانی ، خداوندِ عالم کے علوم ہیں جواس کی'' قدیم'' ذات کے ساتھ ساتھ ہیں تو جس طرح ذات'' قدیم'' ہے ای طرح وہ معانی بھی'' قدیم'' ہیں اور جہاں تک'' لفظی کلام یعنی صدا وَں اور اَلحان کاتعلق ہے تو وہ'' حادث' ونوپیدا ہے جو کہ یقینی طور پر زائدعلی الذات ہیں (اصل ذات کے علاوہ ہیں)،

## معتزله كانظربيه

معتزلہ کاعقیدہ تھا کہ خدا کا کلام' مادث' ہے، انہوں نے '' کلام' کی تغییراس طرح کہ' کلام' ان الفاظ کا نام ہے جواپی وضع و بناوٹ کی بناء پر متعینہ معانی پر دلالت کرتے ہیں اور عرف عام میں بھی اسی کو' کلام' کہا جاتا ہے الکین جن نفسانی و دہنی معانی کو آشاعرہ نے '' کلام' ' سے تعبیر کیا ہے وہ' کلام' ' نہیں بلکہ لوچ نفس پر جہت علمی صور تیں ہیں ، اس مطلب کو دوسر کے لفظوں میں یوں بیان کیا جا سکتا ہے کہ ہم جب کلام کرتے ہیں تو اپنے باطن میں ذہنی مفاہیم جو کہ علمی صور تیں ہیں ، کے علاوہ کی جو اور اسٹنیس بلکہ علم ہے اور اگر ان کی مراد ملینے ہیں تو وہ کلام نہیں بلکہ علم ہے اور اگر ان کی مراد علمی صور توں سے دہی موں ہیں ہیں ہوتی ہیں کونکہ ان صور توں کے سواک کی چیز ہونی میں پائی ہی نہیں جاتی ،

## معتزله كےنظريه برايك اعتراض

ممکن ہے کہ'' معزلہ'' کے مذکورہ بیان پر بیاعتراض وار دہو کہ بیہ بات خارج ازامکان نہیں کہ ایک چیز دوجہوں وحوالوں اور دولجا ظوں ونسبتوں سے دوصفتوں یا زیادہ کا مصداق قرار پائے ، توبیہ بات کیوں درست نہیں قرار دی جاسکتی کہ ایک ہی ذہنی صورت ، حقیقت الامر کے ظاہر و منکشف ہونے کے حوالہ ہے'' علم'' کہلائے اور اس لحاظ سے کہ علم ہے اور دوسروں کواس کا افادہ وافاضمکن ہے'' کلام'' سے تعبیر کیا جائے ؟

### اشاعره ومعتزله كے نزاع كا بنيا دى حل

اشاعرہ اور معتزلہ کے درمیان واقع ہونے والے نزاع کی بیخ کنی اس طرح ممکن ہے کہ خداوند عالم کی صفت علم

کے حوالہ سے بحث کی جائے اوراس کا صحیح معنی المحوظ ہوتو نزاع کی نوبت ہی نہیں آئے گی ، خداوندِ عالم کی صفیتِ علم خواہ جس معنی چر جس بھی ہووہ علم حضوری ہے حصولی نہیں ہے بینی اگر صفت علم کا معنی '' علم تفصیلی بالذات ،' اورعلم اجمالی بالغیر کیا جائے یا علم تفصیلی بالذات و بالغیر فی مقام الذات کیا جائے تو ہدونوں معانی اس علم کے ہیں جو بین ذات ہے ، اورا گر صفت علم سے '' علم تفصیلی بالدالا بچا دو بعد الذات ہے ، وادرا گر صفت علم سے '' علم تفصیلی بعد الا بچا دو بعد الذات بھی عا'' مرا دلیا جائے تو ان صورتوں میں بھی ضدا کا علم ، حضوری ہے حصولی نہیں ہے ، جبکہ اشاع ہ اور معز لدنے جس صفت علم کی بنیا دیر بحث ونزاع کیا ہے وہ علم حصول ہے جو کا علم ، حضوری ہے حصولی نہیں ہو تے ہیں اور ان کا علم ، حضوری ہے حصولی ہوتے ہیں اور ان کے کہا ہوتے ہیں اور ان کیا ہوتے ہیں اور ان کا علم ، حضوری ہوئی ہرونی آٹا رفا ہر نہیں ہوتے اور ہم نے اس سلمہ میں اس کے برگل طوس دلیل قائم کر کے نابت کیا ہے کہ '' مفاہیم' و '' ہا بیات'' انسانی ذہن کیا انسان کے قریب انجنس اس حیوان کے ذہن کے علاوہ کی جگہ ٹھکا نہیں کرتے جو اپنے حیاتی اعلی وامور کو ظاہری حواس اور باطنی احساسات کے ذریعے انجام و بتا ہے ، اور خداوند عالم اس سے بالاتر ومنزہ اور پاک ہوسی مشائی ذہن رکھتا ہو کہ ہیں ہوا ہیات فیت ہو ما ہیات کا معیار' وہم' وخیال کے ہوئیں مشائی '' مائی کی کو اس اور موادث ہی اعتباری مفاہیم و غیرہ ، تو اس طرح کے مفاہیم کا ذات خداوندی کی بابت تصور ہی درست نہیں کیونکہ اگر اسے اعتباری مفاہیم و ماہیات والے ذہن کا حال قرار دیا جائے تو اس کی مقدس ذات کی جبکہ دو اس طرح ادث و تو بیدا امور کا شکار مانتا پڑے گا اور اس کے کلام میں صدتی و کذب کے تصورات کی مجہدو اس طرح ادث و تو بیدا امور کا شکار مانتا پڑے گا اور اس کے کلام میں صدتی و کذب کے تصورات کی مخبور اس کی کر مقائم کی کو اور اس کے کلام میں صدتی و کذب کے تصورات کی کر عبورات کی حبید و اس طرح کے مسائل سے منزہ و یا کہ ہو

اور جہاں تک الفاظ کی زنجیروں میں جگڑے ہوئے مفاہیم سے آگا ہی کی بابت علم خداوندی کا تعلق ہے تو اس سلسلہ میں عنقریب اس کےموزوں مقام پرواضح بیان وتذکرہ ہوگا۔انشاءاللہ تعالیٰ۔

(مؤلف یے بیان کا خلاصہ بہ ہے کہ اشاعرہ اور مقتر لہ نے خدا ک' کلام' کے حادث یا قدیم ہونے کی بحث ہی غلط بنیا د پر کی ہے کیونکہ ان کی بحث ہی غلط بنیا د پر کی ہے کیونکہ ان کی بحث وزاع کا محور' علم حصولی' ہے ۔۔۔۔۔ یعنی جوعلم حاصل شدہ ہو۔ جبکہ خداوند عالم کاعلم حصولی نہیں بلکہ حضوری ہے یعنی اس کی عین ذات ہے، البذا ان کا نزاع بنیا دی طور پر ہی نا درست ہے، اب خدا کے علم سے جومعنی بھی مرا دلیں اس سے اصل حقیقت میں فرق نہیں پڑتا ، علم حصولی ، ذہن کا مختاج ہے جوکہ جم کے اجزاء میں سے ہاور خداوند کی ذات جسمانی اعضاء واجزاء سے پاک و بے نیاز ہے، م)۔

HINDE DE PROPERTADO E A CONTRA DE ARTICO DE PROPERTADO DEPARTADO DE PROPERTADO DE PROP

#### آيت ۲۵۵

اَللهُ لاَ إِللهَ إِلَّاهُ وَ اَلْحَثُ الْقَلْيُومُ ﴿ لاَ تَأْخُنُهُ اللهُ لاَ أَخُنُهُ اللهُ لاَ أَخُنُهُ اللهُ لاَ أَخُنُهُ اللهُ لاَ أَخُنُهُ اللهُ الله

#### 2.7

O" الله، كهجس كے سواكوئى معبورتہيں، وہ زندہ و پايندہ ہے، اسے او نگھ آتى ہے نہ نيند،
الى كى مكيت ہے جو پچھ آسانوں بيں ہے اور پچھ زبين بيں ہے۔ كون ہے جو اس كے اذن كے بغير اس كے پاس شفاعت كرے، وہ اس سب پچھ كو جانتا ہے جو لوگوں كے سامنے ہے اور جو ان كے باضى اور حال وستقبل سے آگاہ ہے) جبكہ سامنے ہے اور جو ان كے بيچھ ہے (ان كے ماضى اور حال وستقبل سے آگاہى حاصل لوگ اس كى مشيت و چا ہت كے سوااس كے علم كے بارے بيں كى چيز سے آگاہى حاصل نہيں كر سكتے اس كا افتد ار آسانوں اور زبين كى وسعوں پر محيط ہے اور ان كى حفاظت نہيں كر و جو نہيں ہوتى، (اسے تھكاتى نہيں) وہ بلند و بالا اور عظمت والا ہے''۔

# تفييروبيان

### توحيد كے حوالہ سے چند بنیا دی مطالب

O " أَللهُ لَا إِللهَ إِلَّاهُو الْحَيَّ الْقَيَّوُمُ " (الله بَيْن مِهُ لَا إِللهَ إِلَّاهُو الْحَيَّ الْقَيَّوُمُ " (الله بَيْن مِهُ كُولَى معبود سوائے اس كے ، وہ زندہ و پايندہ مے )

سورة فاتح ش لفظ "الله" كى بابت كيم مطالب ذكر مو يك بين اوريه بات بيان مو يكى به كه يد لفظ (الله) خواه "السه الموجل" (و و فض جيرت زده مو كيا) سے "و له" بمعنى جيرت سے شتق مو يا"اله الموجل" (اس فض نے عبادت و پرستش كى) سے شتق مودونوں صورتوں ميں اس كالازم المعنى بير به كه اس ميں اس ذات كى طرف اشاره مقصود به جو تمام كمالى صفات كى جامع به (اس ميں مركمال صفت كيجا بے)،

## '' حيات'' كامعني ومفهوم

لفظ'' جی ''، ہمیشہ زندہ رہنے والی ذات کا نام ہے۔ بیلفظ صفت مشبہ ہے البذا دیگر صفات مشبہ کی طرح دوام اور ہیں تھ جی بیر دلالت کرتا ہے،.....' حی'' خداوند عالم کی دائمی حیات کا مظہر لفظ ہے ۔...،

موجودات عالم کے بارے میں مطالعہ کے آغاز ہی میں لوگوں کومعلوم ہوگیا کہ ان کی دوشمیں ہیں:

(۱) وہ موجودات جو ہمیشدایک ہی حالت میں ہوتی ہیں اور جب تک وہ باتی رہتی ہیں ان کی حالت کیساں رہتی ہے، وقت کی تیزر فاری ان کے احوال واطوار میں تبدیلی پیدانہیں کرتی بلکہ وہ جو ں کی توں رہتی ہیں جیسے پھراور دیگر جمادات،

(۲) وہ موجودات جو بھیشہ تغیر و تبدل سے دو چار بوتی ہیں ،ان کی حالتیں برتی رہتی ہیں ،امتداد زمانہ کے ساتھ ساتھ ان کی قوتیں و تو ان کیاں ہے اثر ہو جاتی ہیں جبکہ ان کے اجسام بقاء کی نعت سے بہرہ مند ہوتے ہیں جیسے انسان اور دیگر حیوانات و نبا تات کہ ہم عام طور پر ان کا مشاہدہ کرتے ہیں کہ رفتہ رفتہ ان کی قوائے احساس میں ضعف و نا تو انی پیدا ہو جاتی ہے یہاں تک کہ وہ کل طور پر کام کرنا چوڑ دیتی ہیں ، اس صورت حال سے انسان ایک نا قابل انکار حقیقت سے آگاہ ہو جاتا ہے اور وہ یہ کہ ظاہری حواس کے پیچھے ایک ایس شے موجود ہے جو تمام احساسات ، علمی اور اکات اور علم وارادہ پر بنی افعال کا سرچشمہ ہے اس کا نام'' زندگی''، اور اس کے کمل طور پر ہے اثر ہو جانے کو'' موت'' کہتے ہیں ، تو'' زندگی'' ایک انجو دوری حقیقت (حیات) کو خداو نیو عالم نے ایسی وجودی حقیقت (حیات) کو خداو نیو عالم نے ایسی وجودی حقیقت (حیات) کو خداو نیو عالم نے ایسی وجودی حقیقت (حیات) کو خداو نیو عالم نے مقدس کلام میں مورد تا کیو قرار دیا ہے ، چند آیات ملاحظہ ہوں: س

سوره حديد، آيت ١٤:

0 " إِعْلَمُونَا أَنَّ اللَّهَ يُحْيِ الْأَثْرَاضَ بَعْدَ مَوْتِهَا"

(آگاہ ہو کہ اللہ زین کواس کے مرجانے کے بعد زندہ کرتاہے)

سوره فصلت ، آیت ۹ س:

" أَنَّكَ تَرَى الْاَ مُضَ خَاشِعَةً قَاذَ آ أَنْ رَلْنَا عَلَيْهَا الْمَآ ءَاهُثَرَّ تُورَ رَبَتُ الْإِنَّ الَّذِي اَحْدَاهُ الْمُحْيِ
 الْمَوْتُى "

( تو دیکھتا ہے کہ زمین بے حس وحرکت پڑی ہوتی ہے پھر ہم جوں ہی اس پر پانی ڈالتے ہیں تو حرکت وجوش میں آ جاتی ہے اور پھلنا پھولنا شروع ہوجاتی ہے ، یقینا جس نے اسے زندہ کیا (حیات عطاکی) وہ مردوں کوزندہ کرنے والا ہے )

سوره فاطر،آبت ۲۲:

٥ "وَمَالَيسْتَوِى الْأَخْيَا عُولَا الْأَمُواتُ "

(زندہ (حیات والے)سب ایک جیسے نیس اور نہ ہی مردے ایک جیسے ہیں )

سوره انبياء، آيت • ٣٠:

٥ "وَجَعَلْنَامِنَ الْمَا ءِكُلَّ شَيْءٍ حَيِّ"

(اورہم نے ہرزندہ چیز (صاحب حیات) کو پانی سے پیدا کیا)

موخرالذكرة يت مباركه برزنده چيزى زندگى كى اساس بيان كرتى بےخواه وه انسان مو،حيوان مويانبات -

اس طرح كلام اللي مين زندگي كي اقسام كوذكركيا كياب چنانچدارشادي تعالى ب:

سوره بونس ، آیت ۷:

٥ " وَمَ ضُوا بِالْحَلِوةِ الدُّنْيَا وَاطْمَا نُوا بِهَا "

(وہ دنیاوی زندگی برراضی وخوش ہوئے اوراسی سے مطمئن ودل بستہ ہوگئے )

سورهمومن ، آیت اا:

o "رَبَّنَا اَمُتَّنَا اثْنَتَيْنِ وَ اَحْيَيْتَنَا اثْنَتَيْنِ"

(اے ہمارے پروردگار! تونے ہمیں دومرتبهموت دی اوردوبارزندہ کیا)

اس آیت میں دومر تبدزندہ کرنے سے دوقتم کی زندگی عطا کرنا مراد ہے: ایک برزخ کی زندگی، دومری آخرت کی زندگی، دومری آخرت کی زندگی ہوت ہیں ، اگر چہ خداوندِ عالم نے دنیا کی زندگی کو کندگی ، تو جس طرح زندوں کی اقسام ہیں اسی طرح زندگی کی جمی قسمیں ہیں ، اگر چہ خداوندِ عالم نے دنیا کی زندگی کو '' زندگی'' سے تعبیر کیا ہے لیکن دیگر متعدد مقامات میں اسے نہایت بے قیمت و پست اور نا قابل تو جہ واعتناء چیز قرار دیتے ہوئے ارشاوفر مایا:

سوره رعد، آیت ۲۲:

o "وَمَاالُحَلُوةُ الدُّنْيَافِ الْأَخِرَةِ إِلَّا مَتَاعٌ"

(ونیا کی زندگی، آخرت کی زندگی کے مقابلے میں نہایت معمولی شے کے سوا کھوئیں)

سوره نساء، آيت ۱۹۴:

o "تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَلِوقِ الدُّنْيَا"

(تم دنیا کی زندگی کا (بے مایہ ) مال جا ہے ہو )

سوره کېف، آيت ۲۸:

0 " تُرِيْدُ زِيْنَةَ الْحَلِوقِ التَّشْيَا"

(تو د نیاوی زندگی کی زیب وزینت چاہتا ہے)

سوره انعام ، آیت ۲ ۳:

O "وَهَا الْحَلِوةُ الدُّنْيَآ إِلَّا لَعِبٌ وَلَهُوْ"

( د نیاوی زندگی کھیل کوداور بے مقصد چیز کے سوا کیچنہیں )

سوره حدید، آیت ۲۰:

٥ "وَمَاالُحَلُوةُ الدُّنْيَا إِلَّامَتَاعُ الْفُرُونِ"

( د نیاوی زندگی ، فریب و دحو که دینے والے مال سے زیا دہ کچھنیں )

## '' دنیا'' کے مختلف نام اوران کی وضاحت

ندکورہ بالا آیات مبار کہ میں خداوندِ عالم نے دنیاوی زندگی کو'' متاع''،'' عرض''،'' زینت''،'' لعب ولہو''،اور '' متاع الغرور'' قرار دیا ہے،

'' متاع'' اس چیز کو کہتے ہیں جھے کی دوسری شے کے لئے اختیار کیا جائے (خودمقصد نہ ہو بلکہ کی مقصد تک رسائی کا ذریعہ ہو)۔

"عرض" اس چیز کو کہتے ہیں جوسامنے آئے اور پھرزائل وختم ہوجائے،

'' زینت''اس زیب وزیبائش کو کہتے ہیں جو کس چیز سے تعلق رکھتی ہوا دراس چیز کوخوبھورت وجمیل بنا دے تا کہ وہ چیز اس حسن و جمال کی بناء پر مرغوب ومحبوب قرار پائے، گویا دیکھنے والے کی نظروں میں وہ خوبھورتی ، اصل مقصد ومقصود نہیں بلکہوہ چیز مقصود ہوتی ہے جس سے وہ جمال وابستہ ہوتا ہے، لہذا حسن و جمال ہرگز مقصود ومرغوب نہیں ہوتا۔

''لہو''اس بے مقصد کام کو کہتے ہیں جوانیان کواپنے ساتھ مصروف کر کے اسے اس کے لازی واہم ؛ورضروری کام سے بازر کھے۔

> '' لعب''اس کام کو کہتے ہیں جے کسی خیالی وغیر حقیقی مقصد کے لئے انجام دیا جائے۔ '' متاع الغرور''اس چیز کو کہتے ہیں جوانسان کو دھو کہ دفریب میں مبتلا کرے۔

د نیاوی زندگی کی بابت مذکورہ بالا آیات میں جومطالب ذکر کئے گئے ہیں ان کی تفییر وتو شیح ورج ذیل آپیشریفہ میں ہوتی ہے:

سور ه مخکبوت ، آیت ۲۴:

0 ''وَ مَاهُ نِهِ الْحَيُوةُ اللَّ نُیَا اِلَّا لَهُوْ وَ لَعِبُ 'وَ اِنَّ اللَّا اَلْاَ خِرَةً لَهِى الْحَيَوانُ لَوْ كَانُوْ اِیعُلَمُوْنَ'
( دنیاوی زندگی، بیهوده و بے مقعد چیز کے سوا پھے نہیں، اور اگروہ آگاہ ہوں تو آخرت کی زندگی ہی حقیقی زندگی ہے )
اس آیت میں بیوضاحت کی گئی ہے کہ دنیاوی زندگی میتی زندگی لینی با کمال حیات نہیں جبکہ آخرت کی زندگی ہی حقیقی زندگی دنیاوی زندگی سے نفی کرتی ہے اور آخرت کی زندگی محقیقت و کمال کی دنیاوی زندگی سے نفی کرتی ہے اور آخرت کی زندگی کے لئے اس کا اثبات کرتی ہے بین وہ زندگی کہ جس کے بعد موت نہیں چنا نچیار شاوالی ہے:

سوره دخان،آیت ۵۲:

0 " امِنِيْنَ ﴿ لا يَذُوتُونَ فِيهَا الْمَوْتَ إِلَّا الْمَوْتَدَالْا وُلْهِ

(وہ امن واطمینان میں ہوں گے، وہ اس میں موت کا ذا نقہ نہ چکھیں مے سوائے اس پہلی موت کے سے جسے وہ

چھ کے تھے ....)

سوره ق ، آیت ۵ ۳:

0 " لَهُمُ مَّا لَيْشَاءُونَ فِيهَا وَلَكَ يُنَامَزِينًا"

(ان کے لئے اس (بہشت) میں وہ سب کھے ہوگا جودہ چاہیں عے اور ہمارے پاس اور بہت کھے ہے)

ان آیوں سے ثابت ہوتا ہے کہ اہل آخرت موت سے دو جار نہ ہوں گے اور نہ ہی اپنی زندگی سے لطف اندوز ہونے میں کسی طرح کے نقص و کمی اور پریثانی کا شکار ہوں گے ، البنتہ پہلی صنت وخصوصیت یعنی امن واطمینان سے بہرہ مند ہو تا آخرت کی حقیقی زندگی ہی سے خاص وختص اور اس کی لازمی صفت ہے۔

بنابرای آخرت کی زندگی ہی حقیق معنی میں زندگی ہے کیونکہ اس پرموت کا آنا خارج از امکان ہے جبکہ دنیا کی زندگی ایک نمین سسد دنیا کی زندگی پرموت طاری ہوتی ہے۔ سیکین اس کے باوجود خداوندِ عالم نے دیگر کیر آیات میں اس امر کا اظہار فر مایا ہے کہ آخرت کی حقیق زندگی عطا کرنے والا وہی ہے ، اور وہ ہی ہے ، اور وہ میں انسان کوزندہ کرنے والا ہی ، اس کے دست وقد رت ہی میں تمام امور کی باگ ڈور ہے ، آخرت کی زندگی کا مالک بھی وہی ہے ، اخروی زندگی اس کی مملوک ہے خود اپنی مالک نہیں ، اور اس کے جفنہ وقد رت واقد ار میں ہے مطلق و بے لگام نہیں لیدنی وہ اپنی ند کورہ خصوصیت مملوک ہے خود اپنی مالک نہیں ، اور اس کے جفنہ وقد رت واقد ار میں ہے مطلق و بے لگام نہیں لیدنی وہ اپنی ند کورہ خصوصیت اور اس پرموت عارض نہ ہوگی ) کی مالک ہے گر خدا کی عطاوعنا یت کے ذریعے نہ کہ اپنے آپ سے ! ،

ان بیانات سے بیر حقیقت کھل کرسا سے آتی ہے کہ حقیقی زندگی وہ ہے جس پر ذا تا ہی موت کا عارض ہوناممکن نہ ہو اور بیا بات کسی طور پر قائل تصور نہیں سوائے اس کے کہ زندگی ، اس کی عین ذات ہواس پر عارض اور اس سے لاحق والمحق نہ ہوئی ہواور نہ ہی کسی کی عطا کر دہ ہو، جیسا کہ قرآن مجید میں ارشا دالہی ہے:

سوره فرقان ، آیت ۵۸:

O "وَتُوَكِّلُ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي كُلايَمُوْتُ "

(اور مجروسه کراس زنده پر جو مجمی نہیں مرے گا .....، یعنی جس پرموت عارض نہ ہوگی)

البذاحقیقی زندگی'' واجب ولازمی زندگی' سے عبارت ہے جو کہ ذات باری تعالیٰ کی زندگی ہے اوراس سے مرادیہ ہے کہ اس کی زندگی و دجو دہی ایسا ہے کہ وہ ذاتا عالم وقا در ہے۔ یہی وجہ ہے کہ اس نے حقیقی زندگی کواپنی ذات میں مخصر قرار دیا ہے چنا نچہ ارشاد ہوا:

سوره غافر، آیت ۲:

0 "هوالحي لا اله الا هو"

(وہ زندہ ہے، نہیں ہے کوئی معبود سوائے اس کے!)

اس جملہ میں حقیقی حصر ہے اضافی حصر نہیں ہے (حقیقی وغیراضافی حصر سے مرادیہ ہے کہ حیات کا اس کی ذات میں مخصر ہوناکسی دوسرے کے حوالہ ونسبت سے نہیں بلکہ اس کی اصل ذات ہی الی ہے ) اور یہ کہ حیات کی حقیقت جو کہ موت سے آمیختہ نہیں اور اس پرفنا وزوال طاری نہیں ہوسکتا وہ صرف خداوند عالم کی زندگی ہے۔

بنابرای زیرنظر آیت مبارکه "اَللهُ كَآلِ اللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اِللهُ اللهُ "مبتداءاور جمله " لا إللهُ اللهُ اللهُ

## '' قیوم''سے کیا مرادہے؟

لفظ ''قیوم'' ،علاءِ علم الصرف کے بقول ''فی عول'' کے وزن پر ہے جس طرح سے لفظ ''قیام' جوکہ ''قیام' سے ''فیعال'' کے وزن پر ہے، یہ ایک صفت ہے جو مبالغہ پر دلالت کرتی ہے، ''قیام' سے مرادکی چیزی حفاظت کرنا، کسی کام کوانجام دینا، اس کی تد ہیر و تنظیم کرنا، کسی کی تربیت و پرورش کرنا، گرانی کرنا اور کسی چیز پر قدرت یا ناہے، یہ سب معانی لفظ ''قیام' سے ماخوذ ہیں اور چونکہ 'قیام' کا معنی ، کھڑا ہونا ہے لہذا اسے قیام کرنے اور اقدام کرنے کے فہ کورہ معانی میں مناسبت کی بناء پر استعال کیا جاتا ہے (جیسا کہ عام طور پر کہا جاتا ہے کہ میں نے فلاں کا اقدام کیا، فلاں گھرانی کے لئے قیام کیا، حفاظت و تربیت کے لئے قیام کیا وغیرہ )۔

خداوند عالم نے اپنی مخلوق کے امور کا قیام ( ذمہ داری اور اقد امات ) اپنی مقدس ذات سے مخصوص ومخض اور وابسة قرار دیا ہے چنانچہ اس نے اپنے کلام میں ارشا دفر مایا:

سوره رعد، آیت ساسا:

٥ "أَفَمَنْ هُوَ قَأْ بِمُ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ "

(یاوہ ذات جو ہر مخص اور اس کے اعمال پر قائم (قیام کرنے والا) ہے .....)

ا يك اورمقام پرجامع الفاظ ميں ارشا دفر مايا:

سوره آلعمران ، آبیت ۱۸:

٥ "شَهِمَاللهُ أَنَّهُ لَا إِلَهَ إِلَّاهُ وَ لَا لَهَ إِلَّاهُ وَ الْمَلَيِّكَةُ وَالْعَالِمِ الْعِلْمِ قَالَ بِمَّا بِالْقِسْطِ لَا إِللهَ إِلَّاهُ وَ الْعَزِيْرُ الْعَلِيمُ "
 الْحَكِيثُمُ "

کو اہی دی اللہ نے کہ نہیں ہے کوئی معبود سوائے اس کے ، اور فرشتوں اور ان صاحبان علم نے گواہی دی جوعدل کے ساتھ قائم (قیام کرنے والے) ہیں نہیں ہے کوئی معبود سوائے اس کے ، وہ عزت وغلبہ والا اور حکمت و دانا ئی والا ہے )

اس آیت سے میں ثابت ہوتا ہے کہ خداوند عالم تمام موجودات پرعدل کے ساتھ قائم (ان کے لئے قیام واقد ام کرنے والا) ہے، وہ جو پچھ کسی کوعطا کرتا ہے یا روک لیتا ہے سب عدل پر بٹنی ہوتا ہے ( وجود وہتی ،عطا ومنوعیت کے سوا پچھ ٹہیں) لیتن وہ ہر چیز کو وہ می پچھ عطا کرتا ہے جس کی وہ اہل و لائق اور سزاوار وحقدار ہوتی ہے ۔۔۔۔۔کہ یہی عدل کامعنی ہے۔۔۔۔۔۔

اس كے بعد خداوندعالم نے ارشاوفر مایا: ''هُوَ الْعَزِيْزُ الْحَرِيْمُ '' یعنی عدل كے ساتھ قیام كرنا (اقدام كرنا) ہى اس كے دو

کریم و پاکیزہ ناموں کا تقاضا ہے لینی وہ اپنی عزت وغلبہ (العزیز) کی بناء پر ہر چیز پر قائم ہے اور اپنی حکمت و دانائی (انکیم) کی بناء پر ہر چیز کے بارے میں عدل سے کام لیتا ہے۔

خلاصہ عکلام بیکہ خداوند تالم چونکہ مبداً وسرچشمہ کو جود وہستی ہے اور ہرچیز کے وجود ، اوصاف اور وجودی آثار کا سرآ غاز ومرکز فیض وہی ہے ، جو چیز بھی کسی چیز کا سرچشمہ وفیض ہے اس کا منتہا ، وٹور بالا خرخدا کے سواکوئی نہیں ، وہ ہر چیز پر جہت وحوالہ سے حقیقی معنی میں قائم ہے ، اس کے حقیقی معنی میں قائم ہونے میں کسی بھی پہلو سے نقص وخلل اور رکاو ف وغیرہ نہیں پائی جاتی اور اس طرح کا ہمہ پہلوقیام ، خدا کے علاوہ کسی کے بس میں نہیں اور نہ ہی کسی کا حق ہے سوائے اس کے کہ خدا کے اور اس طرح کا ہمہ پہلوقیام ، خدا کے علاوہ کسی کے بس میں نہیں اور نہ ہی کسی کا حق ہے سوائے اس کے کہ خدا کسی جہت میں کسی کو بیر حق عطا کر ہے اور اس کا قیام بالا خرخدا کے اذن پر منتہی ووابستہ ہو۔

بنابرای خدا کا قیام کرناحقیقی معنی میں اور ہمہ پہلو ہے جبکہ غیر خدا کا قیام محدود اور خدا کے اون سے وابستہ اور موقوف ہے۔ بہر حال یہاں دوطرح سے'' حصر''یایا جاتا ہے:

(۱) قیام کا خدا کے ساتھ حصر (خاص و مختل ہونا) اور (۲) خدا کا قیام کے ساتھ حصر، لینی جس طرح اس کے علاوہ کوئی بھی حقیق و جامع قیام نہیں کرتا ہے بلکہ وہی ہے جو ہر چیز کے لئے حقیق و ہمہ پہلوقیام کرتا ہے، ای طرح وہ قیام ہی علاوہ کوئی بھی حقیق و جامع قیام نہیں کرتا ہے بلکہ وہی ہے ہو ہر چیز کے لئے حقیق و ہمہ پہلوقیام کرتا ہے، ای طرح وہ قیام ہی سے مخصوص ہے لیمی دہ جو کچھ کرتا ہے وہ ''قیام' ' ہے، اس کا ہر کام، قیام ہے، وہ ''قیام' کے سوا پچھ کرتا ہے وہ '' قیام' کے سوا پچھ کرتا ہی نہیں، چنا نچہ زیر نظر آیت میں '' خصر' کی پہلی قتم کو لفظ' قیوم' کے ذریعے بیان کیا گیا جو کہ جملہ اسمید میں '' خرب بعد الحقر '' کے طور پر ہے لیمی مبتداء (الله ) کی خبر ہے اور '' حصر' کی دوسری قتم کو دوسرے جملہ ''لا تُنْ خُنُ کا بیسٹ آئے قُلا نَدُھُ مُن '(اسے او گھھ آتی ہے اور نہ نیند طاری ہوتی ہے ) کے ذریعے بیان کیا گیا ہے۔

ندکورہ بالا بیان سے ایک اور مطلب بھی ظاہر ہوتا ہے اور وہ بیر کہ ' قیوم' ان تمام اضافی (اضافتی) اساء مبارکہ کا جامع اور بنیا دی تام ہے جو خداوند عالم کے لئے ٹابت ہیں، اضافی (اضافتی) اساء سے وہ اساء مراد ہیں جو کسی حوالہ سے فات سے باہر معنی پر دلالت کرتے ہیں (لینی وہ اصل ذات نہیں بلکہ کسی حوالہ ونسبت سے ذات سے وابستہ ہیں) مثلاً خالتی، (پیدا کرنے والا) مدید، (والیس لوٹانے والا) محید، فالق، (پیدا کرنے والا) مرازق، (روزی دینے والا) مبدء، (ابتداء کرنے والا) محید، (والیس لوٹانے والا) محید، (زندہ کرنے والا) محیت ، (موت دینے والا) غفور، (معاف کرنے والا) رحیم، (رحم کرنے والا) ودود، (مجب کرنے والا) اور اس کے علاوہ دیگر اساء مبارکہ، سیسب نام اس کے ' قیوم' 'ہونے کی بناء پر ہیں کونکہ خالق اور تر بیتی اقدام ہے۔ کیونکہ خال کرنا، ایک طرح سے تلوق کو وجود عطا کرنے کا قیام کرنا ہے، روزی دینا، ایک شمری کی مورتیں ہیں، اس کے ان اساء کو اسی طرح زندہ کرنا، معاف کرنا، رحم کرنا اور مجب کرنا وغیرہ سب ایک طرح کے قیام کی صورتیں ہیں، اس کے ان اساء کو اسی طرح زندہ کرنا، معاف کرنا، رحم کرنا اور مجب کرنا وغیرہ سب ایک طرح کے قیام کی صورتیں ہیں، اس کے ان اساء کو اسی کونکہ کی معاف کرنا، معاف کرنا، رحم کرنا اور مجب کرنا وغیرہ سب ایک طرح کے قیام کی صورتیں ہیں، اس کے ان اساء کو

'' زائد على الذات' اوراضا في (اضافت، ونسبت كے حامل ) اساء كہا جاتا ہے۔

# نیندا ورا ونگه کی ، خدا وندعالم سے نفی کا بیان

" " لَا تَأْخُذُهُ السِنَةُ وَ لَا نَوْمٌ " (نداسے نیندآتی ہے اور نداوگھ)

''سنہ'، (س کے پنچ زیر کے ساتھ) اس حالت کو کہتے ہیں جوحیوان پر نیند کے ابتدائی کھات میں طاری ہوتی ہے(اسے اردوز بان میں اونگر بھی کہتے ہیں)

'' نوم''اس حالت کا نام ہے جوطبیعی عوامل کے اثر سے حیوانوں کے حواس پر طاری ہوتی ہے اور پورے بدن میں مچیل جاتی ہے (اسے اردو میں نیند کہتے ہیں)۔

'' رؤیا''، (خواب) سے مرادوہ چیز ہے جسے انسان نیند کی حالت میں دیکھتا ہے بیروئیت سے شتق ہے جس کا معنی'' دیکھنا'' ہے۔

## ایک او بی اعتراض اوراس کا جواب

جملہ ' اُلا تُأْخُلُ اُلوسنَةٌ وَّلا نَدُورٌ ' کی اونی ترتیب پر اعتراض کرتے ہوئے کہا یا ہے کہ بیغلم بلاغت کے اشات اصولوں سے ہم آ ہٹک نہیں کیونکہ بیہ مقام مطلوبہ معانی کی ارتقائی صورت حال کے بیان کا ہے اور جب سمی چیز کے اثبات میں ترقی وارتقاء کا اظہار مقصود ہوتو پہلے کمز ور فر دکو ذکر کیا جاتا ہے اس کے بعد تو ی کو ذکر کیا جاتا ہے مثلا کی شخص کی جسمانی طاقت کے اثباتی پہلو کے بیان میں ہم کہتے ہیں کہ فلال شخص میں کلووزن اٹھا سکتا ہے بلکہ ہیں کلواٹھا سکتا ہے، اور کسی شخص کی سخاوت کے اثباتی پہلو کے بیان میں ہم کہتے ہیں کہ فلال شخص سینکٹروں روپے فریبوں کو دیتا ہے بلکہ ہزاروں روپے دیتا ہے، سخاوت کے اثباتی پہلو کے بیان میں کہا جاتا ہے کہ فلال شخص سینکٹروں روپے فریبوں کو دیتا ہے بلکہ ہزاروں روپے دیتا ہے، تو ان مثالوں میں چونکہ اثباتی پہلو کا بیان مقصود ہے البندا کم فرد سے زیادہ فرد کی ارتقائی صورت کو ذکر کیا گیا، اس کے برعس اگر کی شخص کے بارے میں کمی امر کی فئی بیان کرنی ہوتو پہلے تو ی یا زیادہ اور پھر کمزور یا کم فرد کو ذکر کیا جاتا ہے مثلاً کہا جاتا

ہے کہ قلال فحض ہیں کلو بلکہ وس کلو وزن بھی نہیں اٹھا سکتا اور قلال فحض ہزاروں بلکہ سینکڑوں روپے بھی کا رخیر میں خرج نہیں کرتا، بنا ہرایں مقتضائے بلاغت ہے کہ یوں کہا جاتا: ''کر تا گئے ہی نہیں ہوتی مشار کہا جاتا ہے: قلال اس اعتراض کا جواب ہے ہے کہ فہ کورہ تر تیب بمیشدا ثبات اور نفی کا معیار وحور نہیں ہوتی مشار کہا جاتا ہے: قلال فخض کو ہیں کلووزن تھکا دیتا ہے بلکہ دس کلو، جبکہ اس کے برعس صحح نہیں یعنی ہے کہنا ورست نہیں کہ قلال فخض کو دس کلو بلکہ ہیں کلو وزن تھکا دیتا ہے، بلکہ اصل معیار ہے ہے کہ ترقی وارتقاء کی صورت کا بیان صحح و درست ہوجو کہ کیساں نہیں ہوتا بلکہ فخلف موارد میں فخلف تر تیب کا حال ہوتا ہے اور بیان کی صحت ہر مورد میں خضوص معیار رکھتی ہے چنا نچہ آ ہے مبار کہ میں'' نوم' نومند کا تارک کیا ظے نے زیادہ قوی اور''سیء'' (اوگھ) کی نبست'' قبومیت'' کے لئے زیادہ مقرونقصان دہ ہے لہذا بلاغت کلام اس کی متقاضی ہے کہ ''میہ'' (اوگھ) کی نبست'' قبومیت'' کے لئے زیادہ مقرونقصان دہ ہے لہذا بلاغت کلام اس کی متقاضی ہے کہ ''میہ'' (اوگھ) کی نبست'' قبومیت'' کے لئے اس کا ذکر پہلے ہو، پھر اس کے بعد اس سے زیادہ قوی ہورکہ کرنے کے بنا برایں جملہ ''لا تا شُخنُ کا بیسنَدُ وَ لا نَدُورُ من کام میں کی قومیت کا کیا جائے کہ کہدر ہے ہیں کہ اس پر اوگھ جو کہ کمزور وضعیف عامل ہے طاری نہیں ہو سکتی کہ جس سے اس کی قومیت کا کیا جائے کہ کہدر ہے ہیں کہ اس پر اوگھ ہو کہ کمزور وضعیف عامل ہے طاری نہیں ہو سکتی کہ جس سے اس کی قومیت کا کہا جائی ہیں دوروز ہے کہ کہ در اس کی خوال ہے ہا کہ کہ کہ در سے تاس کی قومیت کا کہا جائی ہوروز ہی نیزہ جو کہ اوگھ سے تو کی عامل ہے اس پر طاری ہوسکتی ہے۔

## آسانوں اورز مین کی مالکیت اور شفاعت کا بیان

O ''لَهُ مَا فِي السَّلَمُ وَ وَمَا فِي الْاَئْنِ صَلَّمَ فَ اللَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَ أَهُ إِلَّا بِإِذْنِهِ ''
(ای کی مکیت ہے جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے ، کون ہے جواس کے پاس شفاعت کرے سوائے اس اذن کے ،)

چونکہ کامل و ممل قیومیت جو کہ خداوند عالم سے مخصوص و مختل ہاں امر پرموتو ف ہے کہ وہ آسانوں اور زمین اور جو پھاس میں ہے اور جو پھان میں ہے اور جو پھان میں ہے کہ ان میں ہے کا حقیق مالک ہو لہذا قیومیت کے ذکر کے بعد خداوند عالم نے آسانوں اور زمین اور جو پھاس میں ہے اس کی حقیقت ملکیت کا تذکر و فر مایا ، اور یہ بعینم اس مطرح ہے جیسے الوجیت و خدائی میں کال تو حید و مکائی ، قیومیت پرموتو ف اور اس سے وابستہ ہے لہذا خداوند عالم نے قیومیت کو الوهیت و تو حید کے بیان کے ساتھ المحق کر دیا۔ (اَ سَلَّهُ لِلَّ اِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

an para armananga mengebahan ng kabaranga balah namanangan balak banggan akan rapangan bangan bangan bangan pa

ندکورہ بالا دوجملوں: لَهُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْاَئْرِ مَن مَنْ ذَالَّنِ مُ يَشَفَعُ عِنْ لَاَ الرِ الْآلِ الْآلِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُوالِمُ الللْمُلْمُ الللْمُ الللْمُوالِمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ اللَ

### ملکیت ہے مراد کیا ہے؟

## ا یک غلطفهی اوراس کا از اله

یمال ایک غلط فہی یا شبر ذہن میں پیدا ہوسکتا ہے کہ جب صورت حال یہی ہے جو ذکر کی مئی ہے تو عالم ستی میں موجود اسباب وعلل کی حیثیت کیا ہوگی؟ اور ان کے موثر و متاثر (اثر کرنے اور اثر قبول کرنے) .....اثر گزاری و اثر یذیری ..... ہونے کا تصور کیونکر ہوگا جبکہ ہر شے کی تا ثیر خداوند عالم سے وابستہ ہے اور وہی آٹاروتا ثیر کا سرچشمہ ومحور ہے؟ اس مكندشه كا جواب اس طرح ديا كيا ب كه عالم بستى مين موجود علل واسباب كى اثر كزارى اورموجودات ك وجود میں آنے میں مؤثر ہونا در حقیقت خدا کی عملداری میں وسیلہ و واسطہ قراریانے کی ایک صورت ہے، دوسرے لفظوں میں بیرسب علل واسباب، ایک طرح کے شفیع (شفاعت کرنے والے) ہیں کہ جو خدا کے اذن کے ساتھ مسببات (جن چیزوں کے وجود میں آنے کا سب ہوتے ہیں ) کی بابت شفاعت کرتے ہیں، گویاوہ وسیلہ وفیض خدا ہیں، ذریعہ وعطائے ر بانی ہیں ، اور شفاعت جو کہ کسی گو' خیر'' سے بہرہ مند کرنے یا اس سے' شر'' اور مصیبت کو دور کرنے میں ایک طرح سے واسطه و وسیله مونا ہے اور شفاعت کرنے والے کی طرف سے اس فخص کی بابت ایک طرح کا تصرف واختیاری استفادہ کی ا یک شکل ہے ، بیاس صورت میں خداوند عالم کے اقتراراعلی وسلطنت مطلقہ اور بلا قیدوشر طرفتارکل ہونے کے منافی ہے جب خداکے اذن سے وابستہ اوراس کی مثیت وارادہ سے پیوستہ نہ ہو بلکہ ستقل وغیر وابستہ حیثیت میں ہو، ورنہ کوئی سبب وعلت الیی تیں جسکی وجودی حیثیت اوراثر گزاری وعملداری، خداوند عالم کے اذن سے وابستہ نہ ہو، بنابرایں تمام علل واسباب کی عملداری دراصل ایک طرح سے خداوندعالم کی عملداری ہے، اور عالم ستی میں اس کی قیومیت وسلطنت مطلقہ کے سواکوئی قیومت وسلطنت نہیں پائی جاتی .....کسی کوافتدار وافتایار کامل حاصل نہیں ..... وہی حاکم اعلیٰ اور سلطان علی الا طلاق ہے،عز سلطانۂ ندكوره بالامطالب كى بناء ير "شفاعت" كامعنى عالم الاسباب مين واسطه ووسيله بونا ب جوكه مطلق ب، اس مين كسي فتم کی قید و حد نیس یائی جاتی ، لینی ہر چیز ، ہر پہلو، ہر حال اور ہر کام میں وسیلہ ہونا ہے لہذا اس میں شفاعت کی ہر تتم شامل ہے تکویی ہو یا تشریعی ،تکویی شفاعت سے مراد، اسباب کا تکوین و مخلیق میں واسطہ و وسیلہ ہونا ہے اور تشریعی شفاعت سے مراد قیامت کے دن سراؤں میں کی یامعافی کے مراحل میں واسطہ و وسیلہ ہونا ہے، اس کا اثبات کتاب وسنت میں ہوا ہے (آیات مباركه واحاديث شريفه سے آشر يمي شفاعت كا ثبوت مارا يه ) چنانجداس كى بابت سورة البقره ، آيت ٣٨ (وَا تُنَقُوْ اَبُو مَا الَّهُ تَجْزِيُ نَفْسٌ عَنُ نَفْسٍ شَيْئًا) كَاتغير من بحث بو بكل ب، اور جمله " مَنْ ذَا الَّذِي يُشْفَعُ عِنْدَا فَ" جوكه قوميت اور ملکیت و مالکیت مطلقہ کے بیان کے بعد ذکر ہوا ہے اس میں تکویٹی وتشریعی دونوں شفاعتیں شامل ہیں بلکہ قیومیت اور مالکیت مطلقه کا بظا ہر تکوین و تخلیق سے گہرا و بنیا دی ربط ہے۔لہذا ان وونوں ( قیومیت و مالکیت مطلقه ) کوتشریع سے مخصوص ومقید کرنا

بلا دلیل ہے اورای طرح شفاعت کو بھی صرف قیامت کے دن واسطہ ووسلہ ہونے سے مخصوص ومقید کرنا درست نہیں۔ بنا برایں زیر نظر آبیم مبار کہ میں شفاعت کی عمومیت اور اس کے دائر ہ کا وسیع ہونا درج ذیل آپنوں میں اس کی وسعت وعمومیت کی مانند ہے:

سوره پونس ، آیت ۳:

(یقینا تمہارا پروردگاراللہ ہے کہ جس نے آسانوں اور زمین کو چید نوں میں خلق کیا، پھروہ عرش پر قائم ہوا، دہ ہر امر کی تذبیر کرتا ہے، کوئی شخص اس کے اون کے بغیر شفاعت نہیں کرسکتا)

سوره مجده ، آیت س:

٥ "اَللَّهُ الَّذِي يُ خَلَقَ السَّلُوٰتِ وَالْالْ مُن صَوَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ اَيَّا مِر ثُمَّ اسْتَوٰى عَلَى الْعَرْشِ مَالَكُمُ وَن دُونِهِ مِن قَالِيَّ وَلا شَفِيعٍ "
 قِن دُونِهِ مِن قَالِيَّ وَلا شَفِيعٍ "

(الله كه جس نے آسانوں اور زمين اور جو پھھان كے درميان ميں ہے ، كو چھودنوں ميں پيدا كيا ، پھرعرش پر قائم ہوا ، اس كے سواتم ہارا كوئى حاكم اور شفاعت كرنے والانہيں )

''شفاعت'' کی بحث میں آپ اس امر ہے آگاہ ہو چکے ہیں کہ اس کی جو تعریف ذکر کی گئی ہے وہ جس طرح تشریعی شفاعت پر مسلم ان و منطبق ہوتی ہے اس طرح تکو بئی سیست پر مجمی منطبق ہوتی ہے للندا ہر سبب اپنے مسبب کے لئے خدا کی ہارگاہ میں شفاعت کرتا ہے اور وہ اس طرح کہ وہ خداوند عالم کی صفات فضل وکرم ، جودوسٹا اور رحمت سے تمسک اختیار کی ہارگاہ میں شفاعت کرتا ہے۔ بنا برایں سیست کا نظام بینہ شفاعت کے نظام پر اس طرح منطبق ہوتا ہے جس طرح سے وعااور ما تکنے کے نظام پر صاوت آتا ہے چنا نچدارشا دخداوندی ہے:

سوره رحمان ۱۰ يت ۲۹:

٥ "يَسْتُلُهُ مَنْ فِي السَّلُوتِ وَالْأَنْ ضِ الكُلَّ يَوْمِ هُوَفِي شَأْنٍ "

(ای سے مانگاہے ہروہ مخض جوآ سانوں میں ہے اورزین میں ہے، وہ (خدا) ہرروز ایک شان (کام) میں ہے) سورہ ایراہیم، آیت ۳۳:

٥ ' وَالتَّكُمْ مِّن كُلِّ مَاسَالَتُهُولُا"

(اوراس نے تہمیں وہ عطا کیا جوتم نے اس سے ما نگا)

اسلله ميس سورة بقره كى آيت مباركه ١٨٦ (وَإِذَاسَا لَكَ عِبَادِى عَنِّى فَاِنِّى .....) كَاتْفير مِيس مطالب ذكر كَ عِا يَكِ مِين -

# سیمل سکینی می در می در می می در می می در می می در می

O '' يَعُلُمُ مَا بَيْنَ اَيُويهِ مُ وَ مَا خَلْفَهُمْ \* وَ لَا يُحِيطُونَ بِشَى ءِقِنَ عِلْمِ آَرِ إِلَّا بِمَاشَآءَ '' (وه جانتا ہے اس کوجوان کے سامنے ہے اور جوان پیچے ہے، جبکہ وہ کسی چیز کا اور اکن نہیں کر سکتے سوائے اس کے جوخدا جاہے )

اس جملہ کا سیاق ....اس سے قبل مسلد شفاعت کے ذکر کئے جانے کے پیش نظر ..... ورج ذیل آبیمبار کہ کے سیاق سے قریب ترہے:

سوره انبياء، آيت ۲۸:

٥ "بَلْعِبَادٌ مُّكْمَ مُونَ ﴿ لا يَسْبِقُونَ فَ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِالْمَرِ لا يَعْمَلُونَ ۞ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ ا يُويْهِمُ وَ مَا خَلْفَهُمْ وَ لا يَشْفَعُونَ لا إِلَّا لِمَن الْهُ تَضْى وَهُمْ مِّن خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ "

(بلکہ وہ عظمت واحترام والے بندے ہیں وہ اس کی بات پر سبقت نہیں کرتے اور اس کے فرامین پر عمل کرتے ہیں، وہ جانتا ہے اس چیز کو جو ان کے سمامنے ہے اور جو ان کے پیچھے ہے، اور وہ شفاعت نہیں کرتے عمر اس کی جس سے وہ راضی ہوا ور وہ خود اس کی خشیت کی بناء پر اس .....کی ناراضگی ہے ....خوفز وہ رہتے ہیں)

اس آیت سے بطا ہر میمعلوم ہوتا ہے کہ اس میں ضمیر جمع فائب کی بازگشت ان شفاعت کرنے والوں کی طرف ہے جن کی طرف اس سے پہلے جملہ میں اشارہ کیا گیا تھا، بنا برایں جملہ '' یَعُلُمُ صَالِیْنَ اَیْنِیْ یَجِمُ وَ مَا خَلُفُہُمْ '' (خدا جانتا ہے اس چیز کو، جوان کے سامنے ہے اور جوان کے چیچے ہے) میں اس بات کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ خداوند عالم ان پر کال نظر رکھے ہوئے ہے (بیلطیف کنامی قرآن مجید کی عظیم بلاغت کا مظہر ہے) البذا وہ (شفاعت کرنے والے) اپنی مشفاعت اور خداوند عالم کی طرف سے شفاعت کرنے کا جوافی انہیں دیا گیا ہے اس کی بناء پر ہرگز کوئی ایسا کام نہیں کرتے جوخدا کے ارادہ ومشیت کے خلاف ہواور اسے خداای ملکیت اور حاکیت کے دائر سے میں تا پیند کرتا ہو، تو جس طرح وہ خود

(شفاعت کرنے والے کہ جنہیں خداوند عالم نے اس کا اؤن دیاہے ) خدا کی مرضی کے خلاف کوئی کا منہیں کرتے اس طرح ان کےعلاوہ دیگرافراد بھی ان کی شفاعت ووساطت سے ناجائز فائدہ اٹھا کرخدا کی ملکیت و حاکمیت کے دائرہ میں رہتے ، ہوئے اس کے افتدار و مالکیت میں وخل اندازی نہیں کر سکتے اور نہ ہی کوئی ایسا کام انجام دے سکتے ہیں جومقدرات اللی کے دائرہ سے خارج ہو (جس کی انجام پذیری کا فیصلہ خدانے نہ کیا ہو) درج ذیل آیات مبارکہ میں بھی نہ کورہ مطلب کا ثبوت ملمّا ہے۔(ملاحظہ ہو):

حيداً إولاف أراد يزر فيرهد ٢

سوره مريم ، آيت ۲۴:

 "مَانَتَنَزُّ لُ إِلَّا إِلَهُ مَا بَيْنَ أَيْدِينًا وَ مَا خَلْفَنَا وَ مَا بَيْنَ ذَٰ لِكَ وَمَا كَانَ مَ يُكِكَ نَسِيًّا "

(ہم تیرے رب کے حکم کے بغیر ہر گزینے نہیں آتے ،جو کچھ ہارے سامنے ہے اور جو کچھ ہمارے پیچھے ہے اور جو کچھاس کے مابین ہے وہ سب خدا کی ملکیت (اوراس کا عطا کردہ) ہے اور تیرایر وردگار بھو لنے والانہیں)

O "علِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْمِمُ عَلَى غَيْبِهَ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ الْهُ تَضْى مِنْ مَّ سُؤْلِ فَإِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ مَ صَدًّا أَنْ لِيَعْلَمَ أَنْ قَدْ أَبْلَغُوْ الرِّسُلاتِ مَ يِهِمُ وَ أَحَاطَ بِمَالَكَ يُهِمُ وَ أَحْطَى كُلُّ شَيْءً عَدَدًا "

( خدا فیب کاعلم رکھتا ہے اور اپنا غیب کسی پر ظاہر و آ شکارٹہیں کرتا سوائے اس رسول کے کہ جس سے راضی ہو (اسے اس کا اہل یائے) وہ تو اس کے آ کے اور پیچھے گھات لگائے چتنا ہے تا کہ اسے معلوم رہے کہ انہوں نے اپنے یروردگار کے پیغامات واحکامات پہنچا دیتے ہیں، ضداہراس چیز پر کامل مگرانی کتے ہوئے ہیں جوان کے پاس ہے اوراس نے ہر چیز کی یوری گنتی کی ہوئی ہے)

بيآيات مباركهاس حقيقت كوبيان كرتى بين كه خداوند عالم فرشتون اوررسولون بركامل نظرر كمتاب تاكهان سے کوئی ایبا کام انجام پذیر نہ ہوجس کا ارادہ خدائے نہ کیا ہواورفر شتے اس کے اذن کے بغیر ٹازل نہ ہوں اور انہیاء کرام صرف وہی پچھا بلاغ کریں (لوگوں کو بتا کیں اور ان تک پہنچا کیں ) جوخدا کی مثیت کےمطابق ہو، اس کے سوا پچھنہیں ، بنابرایں، جملہ "مَالَبَيْنَ أَيْدِيْهِمْ" سے مراد، ان كا موجوده عمل ہے كہ جو ان كے ساتھ بى ظاہر وعيال ہے اور جمله "وبها خلفهم" عمراد،ان سے خائب و پوشیده اوران کے بعدرونما ہونے والے واقعات ہیں لینی ان کے متقبل ك حالات وغيره، كويا" مَا لِينَ أَيْلِ يُهِمُ" اور "وَ مَا خُلْفَهُمْ" سے مراد ظا بروباطن يا ظا بروغا تب ہے۔ خلاصه عكلام بيركه جمله "يعلم ما بين ايديهم وما خلفهم" خداوندعالم كوسيع علم سے كناب كے طور ير

ہے لینی اس حقیقت کی طرف لطیف اشارہ ہے کہ خدا، شفاعت کرنے والوں کے پاس موجود و ماضر (ان کے زمانہ و مالیہ استحقیقت کی طرف لطیف اشارہ ہے کہ خدا، شفاعت کرنے والے واقعات (مستقبل کے امور) سے پوری طرح باخرو آگاہ ہے البندااس نے اس جملہ کے بعد ارشا وفر مایا: ''وَ لَا یُحِیْطُوْنَ بِشَیْءِ قِبِنَ عِلْمِهِ اِلَّا بِمَاشَاءَ '' (وہ اس کے علم کی ذرہ بحرا آگاہی ماصل نہیں کر سکتے سوائے اس مقدار کے کہ جو خدا خود چاہے) تا کہ اپنے کا مل و جا مع اور وسیع علم ربانی و حاکیت البیکا واضح اظہار کرے اور اس بات سے آگاہی دلائے کہ خدائے قدوس، عالم ہے اور ان پر اور ان کے علم پر اس کی کا مل نظر ہے جبہ وہ (شفاعت کرنے والے) اس کے علم سے اس مقدار سے زیادہ ذرہ بحر آگاہ نہیں ہو سکتے جے وہ خود چاہے۔

#### ايك الهم مكته كابيان

موره اسراء، آیت ۴۳:

"وَإِنْ مِّنْ شَى عَ إِلَا يُسَبِّحُ بِحَمْدِ إِوَ لَكِنْ لَا تَفْقَلُونَ تَسْبِيْحُمْمُ"
 ( كونى چيزالي أيس مُريد كده ه خداكى حد كساته الحين كرتى بيان م ان كتبي كرنے كو بحينيں كتے )

سوره فصلت ، آیت ۱۱:

" ثُمَّ السَّنَ وَى إِلَى السَّمَا وَهِى دُخَانَ فَقَالَ لَهَا وَلِلْاَثُنِ ضِ النِّيَ اَطُوعًا أَوْكُمْ هَا عَالنَّا اَتَيْنَا
 طَآبِعِيْنَ "

(پھراس نے آسان کی ..... بخلیق کی .....طرف توجہ کی جو کہ (دھواں تھا تو اس سے اور زمین سے کہا: تم دونوں اطاعت گزارین کریا ناپندیدگی کے ساتھ ، آ جاؤ ، ان دونوں نے کہا: ہم اطاعت گزارین کرآ گئے ) ان دوآ بیوں کے علاوہ دیگر آیات مبار کہ میں بھی اس مطلب کوذکر کیا گیا ہے۔

بہر حال جملہ '' وَ لَا يُحِينُظُونَ بِشَنَى ۚ فِنْ عِلْمِ آلَا بِمَاشَاءَ'' سے خدا کی کامل و کھمل تد ہیر کا جُوت ماتا ہے کوئکہ کامل تد ہیر کی ایک نشانی ہیہ ہے کہ '' مد بُر' (ب پر شدہ اور زبر کے ساتھ) لینی وہ شے جس کی تد ہیر کی گئی ہو' مد بد' (ب پر شدہ اور زبر کے ساتھ) لینی وہ شے جس کی تد ہیر کی گئی ہو' مد بد' والے کے نظام تد ہیر سے آگاہ نہ ہوں لیعنی اسے معلوم نہ ہو کہ تد ہیر کر نے والے نے کیوں اور کیونکر اس کی بابت تد ہیر کی؟ اور اس کے منتقبل کے بارے میں کیا خطوط واہدا ف منتعین کے تاکہ وہ کی الی چیز سے بچاؤ کے راستے وطریقے ڈھونڈ تا نہ رہے جو سلسلہ و نظام تد ہیر میں اسے نا پہند ہو ور نہ تد ہیر کر نے والے کے نظام تد ہیر پر پانی پھر جائے گا بلکہ وہ اپنے مرا دومرضی کے خلاف اپنا سفر طے کریں اور تد ہیر کرنے والا انہیں ہر طرح اور ہر پہلو سے اند چیر سے میں رکھے تاکہ انہیں معلوم نہ ہونے پائے کہ ان کے سفر کا ابتدائی مقام کون سا ہے اور دور ان سفر اس کی مزل کہاں ہوگی اور انہیں کہاں لے جایا جارہا ہے؟

بنابرای خداوندِ عالم نے اس جملہ (وَ لَا يُحِیْطُوْنَ فِیْنَ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَاشَاَ عَ) كور بيعاس امركوواضح طور پر بيان فر ما يا كه تمام موجودات كى تدبيراى سے خصوص وخض ہا وراى كے ملم پر بنی ہے جو كدان تمام اشياء كے باہمى ربط سے متعلق ہے جو خدا نے بيدا كى بين يعنی خدا تمام موجودات كے درميان پائے جانے والے وجودى را بطوں سے پورى طرح آگاہ ہے ، كيونكہ اى نے ان كوختى كيا ہے لبندا سب كى تدبيراس كے ہاتھ ميں ہے ۔ جبكہ ديكر علل واسباب بالخصوص صاحبان علم حضرات كى عملدارى اور موجودات كے وجودى را بطوں سے آگاہى اگر چہ زينى حقائق ميں سے ہے كہ جس كا انكار تبين كيا جاسكا كين ان كے پاس جس قدر بھى علم ہے كہ جس سے وہ بحر پور استفادہ كرتے ہيں وہ خداوند عالم كے علم، ارادہ و مشيت ہى سے وابسة ہے اور وہ در حقيقت علم اللي كا پرتو و مظہر ہے ، اى طرح موجودات عالم جس ان كا تصرف و عملدارى بھى خداوند عالم كے استفادہ كرتے ہيں وہ خداوند عالم ہے ملدارى بھى خداوند عالم کے استفادہ كرتے ہيں ان كا تصرف و عملدارى بھى خداوند عالم کے اختيارى تصرف و اختياراتى علمدارى کا عملى پرتو اوراس كے نظام تدبير سے وابسة نبونہ و منسل کے جارى و نافذ نظام تدبير کے منافی يا غير مطابق اقدام نہيں كرسكتا اوراكوكى ايبا اقدام كر ہے تو وہ بھى مقتضائے تدبيرى كا جزء وہ وگائس كے علاوہ کے خبیں ، ۔ اورائ کے منافی يا غير مطابق اقدام كر ہے تو وہ کی متعضائے تدبيرى كا جزء وہ وگائس كے علاوہ کے خبیں ، ۔ اورائركوكى ايبا اقدام كر ہے تو وہ بھى مقتضائے تدبيرى كا جزء وہ وگائس كے علاوہ کے خبیں ، ۔

### خداکے علم سے مراد کیا ہے؟

جملہ (وَلا يُحِيْظُونَ بِشَيْءَ قِنْ عِلْهِ آلا بِمَاشَاء) ميں "علم" سے خواہ اس کا مصدری معنی لیمی کی چزکا جانا اور اس سے آگاہ ہونا مراد ہویا اسم مصدر کا معنی مراد ہولیکن" معلوم" ( لیمی وہ چزجس سے آگاہ ہونا مراد ہویا اسم مصدر کا معنی مراد ہولیکن" معلوم" ( لیمی وہ چزجس سے آگاہ ہونا مراد ہویا اسم مصدر کا معنی مراد ہولیکن " معلم اس سے ہوں آل میں اس حقیقت کا جو وہ در مقیقت خدا کے مام سے ہاں کی مثال قرآن مجید کی ان آیات مبارکہ اور اس کی حالت ہوں میں " قدرت" " وہ در حقیقت خدا کے مام سے ہاں کی مثال قرآن مجید کی ان آیات مبارکہ سے دی جاسکتی ہے جن میں " قدرت" " ور" حیات" کا خدا کے ساتھ مختص ہونا ذکر کیا گیا ہے ، (ملاحظہ ہو ):

قدرت وقوت كااختساس!

موره بقره ، آبیت ۱۲۵:

O "وَلَوْيَرَى الَّذِيثَ ظَلَمُوٓ الدُّيرَوْنَ الْعَنَ ابُ الثَّوَّةُ وَلِيهِ جَبِيعًا"

(اگرظلم کرنے والے اس حالت کو دیکھیں جب وہ عذاب میں مبتلا ہوں گے .....قوانہیں معلوم ہوجائے گا .....کہ

برطرح کی طاقت وقوت خداکے پاس ہے)

اس آیت مین' قدرت' وُ' قوت' کا خدا کے ساتھ مختص ہونا ذکر کیا گیا ہے لینی ہر طرح کی قوت کا مالک خدا ہے۔ عزیت کا اختصاص!

سوره نساء، آیت ۹ ۱۳۳:

O "أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ فِلْهِ جَمِيْعًا"

( كياوه اين ياس عزت كوتلاش كررب بير؟ عزت توسب كى سب خداك ياس ب

اس آیت یل "عزت" کے خدا کے ساتھ مختص ہونے کا تذکرہ ہے .....

حيات كااخضاص!

سوره مومن ، آیت ۲۵:

٥ "هُوَالْحَيُّ لِآ اِللهَ إِلَّاهُوَ"

(وبی زندہ ہے، نہیں ہے کوئی معبود سوائے اس کے )

ال آيت يل " حيات " كاخدا كساته اختصاص ندكور به .....

ندکورہ بالاتین آیات مبارکہ میں'' قدرت''،''عزت''اور'' حیات' کے خدا کے ساتھ اختصاص کا ذکر ہوا ہے، اس طرح'' علم'' کے خدا کے ساتھ مختص ہونے کا جو موضوع ہمارے زیر نظر ہے اس کی بابت دیگر آیات سے استدلال بھی ممکن ہے۔ ملاحظہ ہو:

سوره پوسف، آیت ۸۳:

O "إِنَّا فُوَالْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ"

( ..... یقینا و ہی .....اورصرف و ہی .....غم والا ،حکمت و دانا کی والا ہے )

سوره آل عمران ، آیت ۲۲:

O "وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لا تَعْلَمُونَ"

(اور خداجا نتا ہے جبکہ تم نہیں جانتے)

اس کے علاوہ دیگر متعدد آیات مبارکہ میں بھی '' علم'' کے خدا کے ساتھ مختل ہونے کا تذکرہ ہوا ہے اور یہاں زیر نظر جملہ '' وَ لَا يُحِيْطُونَ بِشَيْ عِلْمِهِ مَنْ عَلَم'' کو '' احاط،' یعنی کامل اوراک (یُجِیْطُونَ) سے تعبیر کرنا فصاحت کلام کی لطیف صورت کے اظہار پر مبنی ہے۔

### خدا کے افتر اراعلی کی وسعت

السَّهُ السَّمُ السَّمُ السَّهُ السَّمُ السَّمُ

اس سے حکومت واقتد ارمرا دلیا جاتا ہے نہ کہ کری کا معروف ومشہور معنی بیٹنے کی مخصوص چیز!) چنانچہ یوں کہا جاتا ہے: کسو سسی المسلک (اقتد اروحکومت کی کری)،اوراس سے اس مخص کی حاکمیت واقتد ارکا وسیع وائرہ وعلاقہ مرادلیا جاتا ہے۔

### آسانوں اورز مین کی حفاظت اور خدائے بزرگ و برتر!

ا'' وَلَائِدُو دُهُ حِفْظُهُما وَهُوَالْعَلِ الْعَظِیْمُ ''
(اوراسے ان دونوں کی حفاظت تھکاتی نہیں اور وہ بلند و برتر ہے )
عربی زبان میں ''الماو د'' کامعنی ہو جھ تھی ناور ہے حال ہوجانا ہے ، (یمنو د ، نعل مضارع کا صیفہ ہے ) چنا نچہ یہ ایک کہا جاتا ہے : آدہ (فلاں کام نے اسے تھکا دیا ) ، ئیٹو دُکَ (اسے تھکا دیتا ہے )۔

بظاہر ''یودہ'' یل ضمیر ''ہ'' کی بازگشت' کری'' کی طرف ہے،اگر چداسے خود خداوند عالم کی طرف اوٹا نابھی درست ہے۔

یبان آسانوں اور زمین کی حفاظت کی بابت تھکن و بوجھ کی نفی کرنے کا مقصد یہ ہے کہ سلسلہ وکلام ایک دوسرے سے سر بوط ہواور ابتدائی حصہ اس کے ابتدائی سے سر بوط ہواور ابتدائی خصہ اس کے ابتدائی حصہ سے متناسب و ہمرنگ نہ ہو) لہذا جس طرح ابتدائے کلام میں آسانوں اور زمین کی بابت'' قیومیت'' کے حوالہ ہے، نبیداور اوگھ کی نفی کی گئی تھی اس طرح کلام کے صدرو ذیل میں ہمرنگی پیدا ہوگئی۔

اس آیت مبارکہ کا ماحصل (حاصل معنیٰ) یہ ہے کہ خداوندِ عالم کے سواکوئی معبود نہیں، تمام حیات اس کی ہے، وہی قیوم علی الاطلاق ہے، حاکم مطلق ہے، اس کی قیومیت میں کسی پہلو سے ضعف وقص یاستی و کمزوری نہیں پائی جاتی، اس وجہ سے اس کے دو پاکیزہ نامول سے تعلیل کی گئی (ان کا حوالہ دیا گیا) اور کہا گیا: الْعَلِیُّ الْعَظِیْمُ، یعنی وہ بلند و برتر اور عظمت والا ہے، اس کی بلندی کی وجہ سے مخلوقات کو اس تک دسترس حاصل نہیں کہ اس تک، رسائی پاکر اس کے وجود میں صعف اور اس کے نظام الامر میں ستی پیدا کر سیس، اس کی عظمت و بزرگی کی وجہ سے ، مخلوق کی کھرت اس پر بوجھ نہیں بن سعتی اور نہ بی آسانوں اور زمین کی عظمت اسے تھکا سکتی ہے، ۔

جملہ ''وَهُوَ الْعَلِیُّ الْعَظِیْمُ '' حصر پردالات کرتا ہے یعنی بلندی و برنری اورعظمت و بزرگی خدا کے ساتھ مخصوص و مختص ہے (اس کے سواکسی کو حقیقی معنی بین بلندی و برتری اورعظمت و بزرگی حاصل نہیں )، حصر حقیقی ہو یا ادعائی بینی بلندی و عظمت حقیقت بین اس سے مختص ہو یا اس کے اختصاص کا ادعاء کیا جائے جو کہ مقتضائے حال و مقام بھی ہے دونوں صور توں میں عظمت حقیقت بین تا کہ خدا کی بلندی و برتری اور عظمت کے مقابلہ میں علوم رتبت و عظمت فی اس کے خطرت سے خصوص و مختص بین تا کہ خدا کی بلندی و برتری اور عظمت کے مقابلہ میں آسانوں اور زیمن کی عظمت بی نظر آئے۔

# روایات پرایک نظر

#### سب ہے افضل آیت

تغییر'' العیاشی'' میں نہ کور ہے حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام نے فر ما یا کہ جناب ابوذ رغفاریؓ نے حضرت پنچمبرا سلامؓ کی خدمت میں عرض کی:

" يا رسول الله! ما افضل ما انزل اليك ؟

آپ پرسی سے افضل آیت کون ی نازل کی گئی؟

آ تخضرت كنه ارشا دفر مايا:

" آية الكرسي ، ما السماوات السبع والارضون السبع في الكرسي الا كحلقة ملقاة بارض فلاة "

آیت انکری ، اگرسات آسانوں اورسات زمینوں کا'' کری'' سے نقاتل ومواز نہ کیا جائے تو'' کری'' کے مقابلہ میں انکی حیثیت اس انگوٹھی سے زیادہ نہیں جے کہیں کھلے میدان میں ڈال دیا گیا ہو،

پھرآ پؑ نے ارشا دفر مایا:

"ان فضل العرش على الكرسى كفضل الفلاة على الحلقة " عرش كى، "كرى" بن فضيلت الى طرح بي جيك ذكوره مثال مين بيابان كى، "الكوشى" برب.

(تفبيرالعياثي،جلدا،ص ١٣٤)

اس روایت کا صدر (ابتدائی حصه )تغییر در منثور میں سیوطی نے ابن راھویہ کے حوالہ سے ذکر کیا ہے جو کہ ابن راھویہ نے عوف بن مالک کے حوالہ سے حضرت ابوذر آگی زبانی بیان کیا ہے، اسی طرح احمد، ابن ضریس، حاکم (انہوں نے روایت کو میچ قرار دیا ہے ) اور پہنی نے '' شعب الایمان'' میں حضرت ابوذر آئے حوالہ سے ذکر کیا ہے۔

#### باعظمت ترين آيت

تفییر'' درمنثور'' میں مذکور ہے کہ احمد اور طبر انی نے ابی امامہ سے روایت کی کہ انہوں نے کہا: میں نے حضرت

پنيبراسلام على الله عليه وآله وسلم كى خدمت اقدس ميس عرض كى كها به رسول خداً ، كون مى باعظمت ترين آيت مباركه آپ پر نازل موئى؟ آنخضرت في ارشا وفر مايا: "اَ للهُ لاّ إِللهَ إِلاّهُو ۚ اَلْحَى الْفَيْدُو مُر " يعنى آيت الكرى ،

(تفبير درمنثو رجلد اصفحه ٣٢٣)

تفییر'' درمنثور'' میں اسی مطلب ومضمون پرمشتل روایت خطیب بغدا دی کی تاریخ کے حوالہ ہے انس کی سند کے ساتھ آنخضرت کا ارمثا دگرا می ذکر کیا گیا ہے۔

اس كتاب (درمنثور) ميں مذكور ہے كه دارمى نے ایفع بن عبدالله كلاغی سے روایت كی ہے انہوں نے كہا: كسى ` نے حضرت پنج براسلام سے پوچھا كه قرآن مجيد ميں سب سے زيادہ باعظمت آيت كونى ہے؟ آپ نے ارثا دفر مايا: آيت الكرى "اَللّهُ لاَ إِللّهُ إِلَّا هُوَ ۚ اَلْهَ يَّا وُهُر " ، (مذكورہ بالاحوالہ)

### آیت الکرسی کی وجدتشمیه

.....اس مقدس کتاب البی .....کی سب سے عظیم آیت قرار دیا گیا ہے، اور حقیقت الا مربھی یہی ہے کہ وہ کلام خدا کی سب سے باعظمت آیت ہے کیونکہ اس میں نہایت اہم اور عظیم حقائق کو تفصیل ووضاحت اور صراحت وجامعیت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے چنانچہ اس کی تقابلی مثال اس طرح پیش کی جاتی ہے کہ سور ہ کلے، آیت ۸ میں تو حید کواس طرح بیان کیا گیا ہے:

O " أَنلَّهُ لِآ إِلَّهَ إِلَّاهُ وَاللَّهُ الْأَسْمَاعُ الْحُسُلَى "

(الله، كرنيس بكوئي معبودسوائي اس كے، اى كے بين خوبصورت نام)

اس آیت میں تقریباً وہی امور ذکر کے میے ہیں جو آیت الکری میں فدکور ہیں لیکن اس فرق کے ساتھ کہ اس میں مطلوبہ مطالب اجمالی صورت میں بیان کئے میے ہیں جبکہ آیت الکری میں تفصیلی طور پر ذکر کئے میے ہیں ، ای مفصل بیان کی بناء پر آیت الکری کو بعض روایات میں تمام آیات قرآنی کی سرتاج آیت قرار دیا گیا ہے، (ان آیة الکوسی سیدة آی المقور آن) اس روایت کو سیوطی نے "ورمنثور" میں ابو ہریرہ کے حوالہ سے حضرت پیٹیم اسلام سے نسبت کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے۔ بعض روایات میں واروہ وا ہے: " لکل شیبیء ذروة و ذروة القرآن آیة الکوسی" کہ ہر چزکا اوج اور بلند مقام ہوتا ہے اور قرآن بی جداللہ بن سان کے حوالہ سے امام جعفر صادق علید السام سے ذکر کیا ہے۔

( لما حظه بو: كتاب تغيير درمنثو رجلد ا صفحه ٣٦٣ ، تغيير العياشي ، جلد ا ص ١٣١)

### آیت الکری کی فضیلت پرایک روایت

شیخ طوی ؓ نے اپنی کتاب '' الا مالی'' نے اپنے سند کے ساتھ ابوا مامہ باعلی کی روایت ذکر کی ہے، انہوں نے کہا: میں نے حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام سے سنا آپ فرمار ہے تھے:

"ما ارئ رجلاً ادرك عقله الاسلام او ولد في الاسلام يبيت ليلة سوادها"

میں نہیں مجمتا کہ جو محض حقیقت اسلام ہے آگاہ ہوجائے یا اسلام (مسلمان خاندان) میں پیدا ہوا ہووہ رات کی تاریکی گزار لے!

(ابوالممه باعلى نے كها) ش نے عرض كى: "و ما سوادها ؟"رات كى تاركى سے آپ كى مرادكيا ہے؟ الله المام نے ارشاد فر مايا: " جسميعها حتى يقوء هذه الآية: سارى رات، يعنى و مثمام رات نيس كر ارسكا

" فلو تعلمون ماهي ..او قال : ما فيها..ما تركتموهاعلي حال: ان رسول الله (ص)قال: اعطيت آية الكرسي من كنز تحت العرش ولم يوتها نبي كان قبلي "

کہ اگر تہ ہیں اس کی حقیقت وعظمت معلوم ہوجائے، (یا آپ نے فرمایا) اگرتم اس میں پائے جانے والے حقائق سے آگاہ ہوجا و تو ہرگز اسے ترک نہ کرو گے، حضرت رسول خدا نے فرمایا ہے کہ عرش کے بیچے رکھے ہوئے نزانہ میں سے بیجھے آیت الکری عطاکی گئی ہے جو کہ مجھ سے پہلے کی نی کونیس دی گئی۔

اس کے بعد حضرت علی علیہ السلام نے فر مایا:

" فما بت ليلة قط منذ سمعتها من رسول الله (ص) الا قرائتها"

جب سے میں نے یہ بات حضرت رسول خدا سے ٹی تو اس کے بعد میں نے آیت الکری کی طاوت کے بغیر کوئی رات نہیں گزاری۔

( كتاب الأمالي ،طوى ،جلد ٢ صفحه ١٢٢)

ند کورہ بالا مطلب تغییر'' درمنٹور'' میں عبید، ابن ابی شیبہ، دارمی ،مجمہ بن نصر اور ابن ضریس کے حوالہ سے حضرت امام علی علیہ السلام سے بیان کیا عمیا ہے۔ دیلمی نے بھی اس حدیث کوامام علی علیہ السلام کے حوالہ سے بیان کیا ہے۔

آیت الکری کی نفیات میں شیعہ وئی روایات کثرت سے موجود ہیں۔ اور آ نجنا ب کا بیار شاوگرا می کہ: حضرت رسول خدائے فرمایا ہے کہ آیت الکری، عرش کے بیچر کے ہوئے نزانہ میں سے جھے عطا کی گئی ہے، اسے تغییر'' درمنثور'' میں بحوالہ بخاری کے (انہوں نے اپنی کتاب تاریخ میں اسے ذکر کیا ہے) اور با سنا دائن ضریس، انس کی روایت ذکر کی گئی ہے کہ حضرت پی فیبر اسلام نے ارشا دفر ما یا کہ آیت الکری زیرعرش سے جھے عطا کی گئی ہے۔ اس روایت میں کری کے زیر عرش ہونے اورعرش کے اس روایت میں کری کے زیر عرش ہونے اورعرش کے اس پرمچیط ہونے کا اشارہ ملتا ہے۔ اس سلسلہ میں عنقریب مربوط مطالب ذکر کئے جا کیں گے۔

ہر چیز کری میں ہے

کاتی میں زرارہ کے حوالہ سے منظول ہے انہوں نے کہا کہ میں نے معرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے خدا کے ارشادگرامی '' کی سینے گڑسیٹی السّلوٰتِ وَالْاَئمُ ضَ' کی ہابت دریا فت کیا کہ آیا آسانوں اور زمین کی وسعت کری کو اینے اندر کئے ہوئے ہے؟ امائم نے ارشاد فرمایا: ہرچیز اینے اندر کئے ہوئے ہے؟ امائم نے ارشاد فرمایا: ہرچیز

كرى ميں ہے (كرى ہرشےكوائي وسعت ميں لئے ہوئے ہے)

(كتاب اصول كافي ، جلد ا\_ص ١٣٢)

سیمطلب، آئمه الل بیت علیم السلام سے منقول روایات میں فدکورہ بالا روایت کے مضمون سے مثابد قر کرایا گیا ہے جس میں فدکورہ سوال و جواب کی صورت پائی جاتی ہے ، تاہم جہاں تک اصل سوال کا تعلق ہے قوہ بظاہر آیت مبارکہ سے مطابقت بی نہیں رکھتا کیونکہ لفظ '' کر گئرسیگہ گئی منصوب آئی ہیں اور ' السّلواتِ وَالْاَئْنَ مَن مرفوع (پیش کے ساتھ، میغہ و فاعل ) نہیں لہٰذا سوال مقرون بصحت نہیں ۔۔۔۔ کہ اگر لفظ '' گئرسیگہ '' منصوب صیفہ و معمول اور ' السّلواتِ وَالْاَئْنَ مَن ' مرفوع ، صیفہ و فاعل ہوتا تو معنی یوں کیا جاتا: اس کی کری کو آسانو ں اور زمین کی و سعت اپ اندر سیلے ہوئے ہے جبکہ لفظ '' گئرسیگہ '' مرفوع ، صیفہ و فاعل ہوتا تو معنی ہوئے ہے جبکہ لفظ '' گئرسیگہ '' مرفوع ، صیفہ و فاعل ہے جس کا معنی ہے : اس کی کری آسانوں اور زمین کو اپنی و سعت میں لئے ہوئے ہے ، جو کہ درست ہے ۔۔۔ منابر ایس بظاہر ایسا گلتا ہے کہ فہ کورہ سوال نہا ہے سطی سوچ پر بنی اور استوار ہے کہ '' کری محصوص ما دی جسمانی چز (تحت ) ہے جے آسانوں یا ماتوں ہیں ہوئے ہیں ، (یعنی قررارہ نے عام افراد ۔۔۔ عامت الناس ۔۔۔۔ کے تصورات اور طرز فکر کے حوالہ سے سوال کیا ) اس بناء پر ہوتے ہیں ، (یعنی قررارہ نے عام افراد ۔۔۔ عامت الناس ۔۔۔۔ کے تصورات اور طرز فکر کے حوالہ سے سوال کیا ) اس بناء پر ہوتے ہیں ، (یعنی قررارہ نے عام افراد ۔۔۔ عامت الناس ۔۔۔۔ کے تصورات اور طرز فکر کے حوالہ سے سوال کیا ) اس بناء پر کو گئر کر کی واپنی اور خوال بیا و سعت میں لیا ہوا ہے تو اس کا مطلب ہیہ ہوگا کہ آسانوں اور زمین کو اپنی و سعت میں لیا ہوا ہے نہ کہ کری نے آسانوں اور زمین کو اپنی و سعت میں لیا ہوا ہے نہ کہ کری نے آسانوں اور زمین کو اپنی و سعت میں لیا ہوا ہے نہ کہ کری نے آسانوں اور زمین کو اپنی و سعت میں لیا ہوا ہے نہ کہ کری نے آسانوں اور زمین کو اپنی و سعت کا ذکر کرس بناء پر ہے؟

اسی طرح کا سوال'' عرش'' کی بابت بھی ہوا ہے، کین اس سلسلہ میں یہ جواب دیا گیا ہے کہ یہاں وسعت سے مراد جسمانی وسعت نہیں جو کہ بعض اجسام کو دوسر ہے بعض کی نسبت ہوتی ہے، (پیہ جواب نہایت جامع ہے اس میں کری و عرش اور اس طرح کی دیگر چیزوں کے بارے میں حقیقت امر کی بھر پوروضاحت یائی جاتی ہے )۔

### کری اورعرش سے مراد علم خداہے

کرسی سے مرا دیمکم خداہے۔

(كتاب معانى الاخبار ،صفحه ٣٠)

اس کتاب میں ندکور ہے کہ حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام نے ''وَسِعَ کُمْ سِینَّهُ السَّلُوٰتِ وَالْآئُ ضَ'' کی تغییر میں ارشا دفر مایا:'' سب آسانوں اور زمین اور جو پچھان کے درمیان موجود ہے وہ'' کری'' میں ہے اور''عرش'' سے مرادعکم خدا ہے کہ جس کا انداز ہ لگا ناکسی کے بس میں نہیں۔ (معانی الاخبارص ۲۹)

ندکورہ بالا دوروا پیوں سے معلوم ہوتا ہے کہ'' کری'' ،علم اللی کے مراتب میں سے ایک ہے جیسا کہ سابق الذکر روایات سے اس کی بابت کیٹی بیان کیا جاچکا ہے ، یہ مطلب دیگرروایات میں بھی موجود ہے۔

اسی طرح نہ کورہ دوروا چوں سمیت ان روایات سے جو عثر یب ذکر کی جائیں گی اس حقیقت کا اظہار ہوتا ہے کہ عالم وجود میں ' علم' کا ایک درجہ ایسا بھی ہے جو غیر محدود ہے لینی اس عالم وجود کہ جس میں ہم رہتے ہیں ایک اور عالم بھی موجود ہے جو اس سے مافوق و بالاتر ہے اور اس کی موجود ات بھی غیر محدود ہیں لینی ان کا وجود ہمار ہے جسمانی وجود کی طرح محدود ہیں اور جو قیو دو شروط اور وجود کی حد بندیاں ہمارے وجود میں ہیں وہ ان میں نہیں ، اور وہ موجود ات اپنی اس صفت لینی غیر محدود ہونے کے باوجود ، خدا کے علم میں ہیں لینی ان کا وجود عین علم ہے جیسا کہ عالم وجود کی محدود موجود ات اپنی فیر محدود ہونے کے باوجود ، خدا کے علم میں ہیں لینی ان کا وجود عین علم ہے جیسا کہ عالم وجود کی محدود موجود ات اپنی وجود کی وجود کی درجہ میں خدا کے علم میں ہیں لینی ان کا وجود علی ان کا وجود عین علم ہے جیسا کہ عالم وجود کی محدود موجود ات اپنی سامنے حاضر وموجود ہونا ہی دراصل ان کا '' وجود' ہے اسے'' علم فعلی' سے موسوم کیا جاتا ہے کہ اگر ہمیں تو فیق حاصل ہوئی تو سامنے حاضر وموجود ہونا ہی دراصل ان کا'' وجود' ہے اسے'' علم فعلی' نے موسوم کیا جاتا ہے کہ اگر ہمیں تو فیق حاصل ہوئی تو ہم اس بارے میں آئید مبار کہ ''وکو کا رہے پوشیدہ نہیں ۔۔۔۔۔ کی تغییر میں مربید وضاحت کریں گے۔ آسانوں اور زمین میں ذرہ بھر تیرے بروروگار سے پوشیدہ نہیں ۔۔۔۔۔ کی تغییر میں مربید وضاحت کریں گے۔

### خداكا لامحدودعكم

ندکورہ بالامطالب میں جس نامحدودعلم کا ہم نے تذکرہ کیا ہے وہ ای حقیقت سے عبارت ہے جے امام جعفر صادق علیہ السلام کے ارشادگرای میں ان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے کہ''عرش سے مرادوہ علم ہے جس کا اندازہ لگاناکی کے بس میں نہیں' (و السعو شدو شدو العلم اللذی لما یقدر احد قدرہ) ،اوربیا مرمخاج بیان نہیں کہ اس علم کا نامحدود ہونا اس کی معلومات کے کیر اور تعداد کے لئا ظ سے نامحدود ہونے کی بناء پڑئیں کیونکہ تعداد کا نامحدود ہونا محال ہے اور جوعد ''وجود'' وجود'' میں آجائے وہ بالآخر متنا ہی ہوتا ہے کیونکہ جو تعداد بھی فرض کریں وہ اس تعداد سے کم ہوگی جو ایک کے اضافہ سے

اس سے زیادہ ہے، لبندااگر اس علم لینی عرش کا لا محدود و نامتنا ہی ہونا اس کی معلومات کی عددی کشرت و شار سے باہر ہونے کی وجہ سے ہوتو'' کرسی'' بھی'' عرش'' کا حصہ ہوگی کیونکہ وہ بھی علم سے عبارت ہے خواہ محدود ہی ہی ، .....، بلکہ حقیقت یہ ہے کہ '' علم'' کا نامحدود ولا متنا ہی ہونا وجودی کمال کی بناء پر ہے لینی ہمارے ما دی عالم وجود میں موجودات کے درمیان امتیا زوشخص اور کشرت کا تعین چونکہ وجودی حدود و قیو و سے ہوتا ہے اور پھر ہرنوع کے اصناف و افراد اور اس طرح افراد کے گونا گوں حالات واضافات اور مختلف نسبتیں بنتی ہیں لبندا ان سب میں لامتا ہی کمال کے ادراک اوراس کی اندازہ گیری کی صلاحیت ہرگز نہیں یائی جاتی چنا نیجہ یہی مطلب درج ذیل آیت میں نہ کور ہے:

سورهٔ حجر، آیت ۲۱:

٥ "وَإِنْ مِّنْ شَيْءِ إِلَّا عِنْدَنَا خَرْ آبِنُكُ وَمَا نُنَزِّلُكُ إِلَّا بِقَدَمٍ مَعْلُومٍ "

( سیسکوئی الی شے نہیں کہ جس کے خزانے ہمارے پاس نہ ہوں (ہر چیز کے خزینے ہمارے پاس ہیں ) اور ہم اس کے خزینوں میں نے کچھ نازل نہیں کرتے مگر معلوم انداز ہے مطابق ...... )

اور بیتمام موجودات جس طرح لا متنابی و تا محدود علم کے دائرہ بیل بین این کا وجود علم کے دائرہ بیل و جودی المدازوں کے نامرہ علم اللہ میں موجودات بر اوراپنے و جودی اندازوں کے ساتھ علم میں معتب بیل میں اور اپنی مددو کے ساتھ '' کی وسعت بیل میٹی ہوئی ہیں اور انہیں اپنی وسعت بیل لئے ساتھ علم کے دائرہ بیل ، اور بیر '' علم '' وہی '' کری'' ہے جو کہ محدود موجودات پر حاوی اور انہیں اپنی وسعت بیل لئے ہوئے ہے۔ اس کی بابت عنقریب وضاحت کی جائے گی ۔

مقام ہے جوان اشیاء وامور سے آگا ہی کے مرحلہ سے عبارت ہے جن کی حدوداورا ندازہ ومقدار کا تعین ہوسکتا ہے البتہ ان کی اسی حیثیت کی بناء پر ایباممکن ہے کہ وہ وجودی طور پرمحدود ومقدّ ربیخی اندازہ شدہ ہیں۔(والله اعلم)

### عرش وکرس کے بارے میں مزید تفصیل

کتاب التوحید میں حتان سے روایت کی گئی ہے کہ انہوں نے کہا میں نے حضرت امام جعفر صاوق علیہ السلام سے عرش اور کری کے بارے میں دریافت کیا تواما ٹم نے ارشا وفر مایا:

عرش کی کثیر و مختلف صفات ہیں قرآن مجید میں ذکر کئے جانے والے اسباب تخلیق میں عرش کی بابت ہر سبب کے ساتھ ایک صفت مذکور ہے لینی ہرمقام پرعرش سے ایک علیحدہ صفت مراد ہے مثلاً خداوند عالم نے فرمایا:

O "مَابُّ الْعَوْشِ الْعَظِيْمِ " (عظمت والعِرْش كابروردگار)

اس سے مراد" رب السملک العظیم" بینی عظمت والی مملکت کا پروردگار، خداوندِ عالم نے اپنی عظیم مملکت کوعرش سے تعبیر کیا ہے۔

ای طرح ارشا د بوا:

O " اَلرَّحْلَنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّوَى" (رحمان (خدا) عرش برقائم ... مسلط ... ب

 الْعَظِيْمِ" (عظمت والے عرش كا پروردگار)، تو عرش كى صفت كرى كى صفت سے بلندتر ہے، جبكہ وہ دونوں علم يس ساتھ ساتھ ساتھ ہيں۔

ر آوی نے کہا: میں نے امام علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی: میں آپ پر قربان جاؤں! جب ایسا ہے تو پھر فضیلت میں عرش ، کری کے ہمراہ کیوں ہے ؟

ا ما م نے ارشاد فر مایا: عرش اس لئے کری کے ہمراہ اور ساتھ ساتھ ہے کہ موجودات عالم کی وجودی کیفیتوں کاعلم اسی میں ہے اور عالم ہستی کی ابتدائے تخلیق اور موجودات کے باہمی وجودی وصل وفصل کے تمام دروازے اسی میں پائے جاتے ہیں ، اسی بناء پرعرش وکرسی ایک دوسرے کے مسائے اور ایک دوسرے کے ساتھ ساتھ ہیں ، ان میں سے ایک نے دوسرے کو اپنی وسعت میں سمیٹا ہوا ہے اور خداوند عالم نے ارباب علم و دائش کی توجہات کو مبذول کرنے کے لئے ان لفظوں کو مثال کے طور پر ذکر فر مایا ہے تاکہ وہ ان دونوں کی وجودی صدافت پردلیل قائم کرسکیس کیونکہ خداوند عالم جے چا ہتا ہے اپنی رحمت کے ساتھ مصوص کردیتا ہے اور وہ طاقتور اور غلبہ والا ہے۔ (کتاب التو حید، صدوق مسلم میں اسی اور وہ طاقتور اور غلبہ والا ہے۔ (کتاب التو حید، صدوق مسلم سے ا

اما ٹم کے ارشادگرامی: ''لمان المسکوسسی هو الباب السطاهو من الغیب '' (کری ، غیب کا ظاہری دروازہ ہے) کے بارے میں ایمالاً آپ آگاہ ہو بچکے ہیں ، محدود اور اندازہ شدہ علم کا رشداس عالم کے مقابلے میں جوحد اور اندازہ سے ماوراء ہے ہمارے اس جسمانی عالم سے قریب ترہے جومحدود اور اندازہ شدہ سسس وقابل اندازہ سسے۔

(مؤلف نے اس جملہ میں تین چیزیں ذکر کی ہیں: ایک چیز، محدود ومقدّ ر (اندازہ شدہ) علم۔ دوسری چیز، صد اور اندازہ ومقد ارسے ماوراء عالم۔ اور تیسری چیز، حداور اندازہ ومقد ارکا حامل جسمانی عالم۔ پہلی چیز دوسری چیز کے مقابلہ میں تیسری چیز سے زیادہ قریب ہے کیونکہ ہمارا جسمانی عالم حداور اندازہ ومقد ارکا حامل ہے لہذا جوعلم حدواندازہ و مقد ارکا حامل ہوگا وہ اس سے قریب تر ہوگا بہ نسبت اس علم کے جوحداور اندازہ ومقد ارسے ماورہ اے، مترجم)۔

انشاء الله تعالى اس روايت كے جملوں كى وضاحت سورة الاعراف كى آيت ٨٥ " إِنَّ مَ اللَّهُ اللَّهُ الَّهِ مُ خَلَقَ السَّلَوْتِ وَالْاَ مُنْ شَنْ كَتَفْيِر مِينَ مِوكَى \_

اورامام کاارشادگرامی: '' خداوندِ عالم نے ارباب علم ودانش کی توجہات مبذول کرنے کے لئے ان لفظوں کو مثال کے طور پر ذکر کیا ہے'' اوراس طرح کے دیگر الفاظ کو جو تمثیلی حیثیت رکھتے ہیں دراصل لوگوں کو حقائق کی طرف متوجہ کرنے کے لئے ذکر کئے جاتے ہیں تاکہوہ آسانی سے استدلال قائم کرسکیں ، البتہ اہل علم ودانش کے سواکوئی ان مثالوں کو سمجھ نہیں سکتا۔

### عرش ،کرسی سے بڑاہے

کتاب الاحتجاج میں طبرتی نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی ایک حدیث ذکر کی ہے جس میں آپ نے ارشاد فرمایا: "کل شیسیء خلق الله فی جوف الکوسی خلاعرشه فانه اعظم من ان یحیط به الکوسی" (خداوندِ عالم نے ہر چیز کوکری کی وجودی وسعت میں پیدا کیا سوائے اپنے عرش کے، کیونکہ وہ اس سے کہیں بڑا تھا کہ کری اسے اپنی وسعت میں سمیٹ لیتی )۔

(كتاب الاحتجاج، جلد ٢ صفحه ١٠٠)

اس روایت کے معنی ومراد کی وضاحت پہلے ہو چکی ہے۔ اور بیروایت دیگرروایات سے بھی مطابقت اور معنی کے لحاظ سے ہم آ ہنگی رکھتی ہے، جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ بعض روایات میں فذکور ہے کہ عرش وہ علم ہے جو خداوندِ عالم نے اپنے انہیاء اور پیغیروں کو عطافر مایا ہے اور کری وہ علم ہے جو خدا نے کسی کو عطافہیں کیا، جیسا کہ فین صدوق "نے مفضل کے حوالہ سے امام جعفر صادق علیہ السلام سے اسے بیان کیا ہے، تو اس کی دوصور تیں ہیں: ایک بیاکہ بیراوی کی غلطہ ہی ہے کہ اس نے ان دولفظوں میں عرش اور کری کو اپنے بیان میں ان کے اصل مقام کے بجائے دوسری جگہ ذکر کر دیا ہے، دوسری بیاک دیا ہے، دوسری جگہ در کر کر دیا ہے، دوسری جگہ در کر کر دیا ہے، دوسری جانا جائے۔ بیان عبیان اور اسے زینب العطارہ سے منسوب روایت کی طرح دور پھینک دیا جانا جائے۔



### کری کے حامل فرشتوں کا ذکر

تفیر التیاشی می حضرت علی علیه السلام سے منقول ہے، آپ نے ارشا دفر مایا:

"ان السماء والارض وما بينهما من خلق مخلوق في جوف الكرسي وله اربعة املاك يحملونه بامر الله"

(آسان وزین اور جو تلوق ان دونوں کے درمیان ہو وہ کری کی وجودی وسعت میں پیدا کی گئی ہے اور اس کری ) کوخدا کے تھم سے چارفر شتے اٹھائے ہوئے ہیں )۔

(تفسيرالعياشي،جلداص ١٣٨)

اس روایت کو پیخ صدوق" نے استنج بن نباتہ کے حوالہ سے حضرت امیر المومنین علیه السلام سے ذکر کیا ہے اور جملہ

"وله ادبسعة املاک يحملونه" (اوراسے چارفرشتوں نے اٹھا يا ہوا ہے)اس روايت كے علاوه آئمه اطہار عليم السلام كى روايات ميں سے كى روايت ميں ذكورنيس اور ديگر روايات ميں صرف حاملين عرش كے ذكر پر اكتفاكى عنى ہے جو كةر آن مجيد كے عين مطابق ہے جيسا كه خداوندِ عالم نے ارشاد فرمايا:

سورهمومن ، آیت ک:

O "اَلَّذِيْنَ يَحْمِلُوْنَ الْعَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ"

(وہ کہ جوعرش اوراس کے پاس والوں کواٹھائے ہوئے ہیں)

اورسورة الحاقه ، آيت ١٤ مين يون ارشاد حق تعالى موا:

O "وَيَحْبِلُ عَرْشَ مَ بِنْكَ فَوْقَهُمْ يَوْمَ بِإِثَلَانِيَّةٌ "

(اس دن تیرے پروردگار کے عرش کوان کے او پر آٹھ افرادا ٹھائے ہوئے ہوں گے)

البنته اس روایت کو درست قر ار دینے کے لئے یوں کہا جا سکتا ہے کہ دراصل کری اور عرش دونوں ایک ہی چیز ہے ان میں سے ایک ظاہراور ایک باطن ہے، کری ظاہر ہے اور عرش باطن ہے لہٰذا ان میں سے ایک کے حامل افرا دکو دوسر سے کے حامل قرار دینا صحیح ہے۔

#### شفاعت کرنے والے

تفیر الحیای میں معاقبہ بن عمار ہے منقول ہے انہوں نے کہا میں نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے دریا فت کیا کہ آ بت مبارکہ '' مَن ذَا الَّذِی بَیْشُفَهُ عِنْد کَا اللهِ بِإِذْنِهِ '' میں شفاعت کرنے والوں سے کون مراد ہیں؟ امام نے ارشا وفر مایا: ''نمون اولئک المشافعون'' وہ شفاعت کرنے والے ہم ہیں۔

(تفييرالعياشي،جلدا ،ص٢ ١٣)

اس روایت کو برقی نے بھی اپنی کتاب المجان میں ذکر کیا ہے، قار ئین کرام اس امرے آگاہ ہو بچے ہیں کہ آیت مبار کہ میں شفاعت کی دونوں قسمیں بین کو بنی اور تشریعی شامل میں شفاعت کی دونوں قسمیں بین کو بنی اور تشریعی شامل ہیں شفاعت کی دونوں قسمیں بین کو بنی اور اس میں شفاعت کی دونوں قسمیں بین کو جری تطبیق کے باب سے ہیں اور اس طرح اہل بیت علیم السلام کی شفاعت بھی اس میں شفاعت کرنے والوں کا داضح مصدا تی ذکر کیا گیا ہے۔ قرار دیا جائے گا بینی اس سے مرادید لیا جائے گا کہ اس میں شفاعت کرنے والوں کا داضح مصدا تی ذکر کیا گیا ہے۔

#### آیات ۲۵۷،۲۵۲

ڵٳٙڵؙۯٳڰٚۏٳڶڕۜؽڹؚٷۘ۫ڽؙؾؘۘؽۜٵڶڗؙۺؙؙڮڝؘٳڵۼۜؾۨڣؘؽؿڲؙڡٛٚؠٳڶڟۜٵۼؙۅ۫ؾؚۅؽؙۅؙڝؙؚٛ ۑؚٳٮڷۨۄؚڡؘؘڡۧۑٳۺؾؠۺڮۑ۪ٳڵۼؙۯۊۊؚٳڵۅؙؿؙڠ۬ؿ۠؆ٳڹ۫ڣۣڝٵۄٙڶۿٵ۫ۊٳؠڷ۠ۿڛؽۼ۠ۜۼڸؽؠٞ۞

اَللهُ وَلِنَّالَّ نِيْنَ امَنُوالْيُخُوجُهُمْ مِّنَ الظُّلُلتِ إِلَى النُّوْمِ أُوالَّ نِيْنَ كَفَرُّ وَا اَوْلِيَّكُ هُمُ الطَّاعُوْتُ لِيُخْوِجُونَهُمْ مِّنَ النُّوْمِ إِلَى الظُّلُتِ أُولِيِّكَ اَصْحَبُ النَّامِ \* هُمْ فِيْهَا خَلِدُونَ ۞

#### ترجمه

O '' دین کی بابت کوئی زبردی نہیں، حق کا راستہ باطل کے راستہ ہے الگ اور واضح ہو چکا ہے۔ جو مخص طاغوت (حق سے منحرف وسرکش) سے مند موڑے اور الله پرائیمان لائے تو گویا اس نے مضبوط رسی کوتھام لیا کہ جو بھی ٹوٹ نہیں سکتی، اور خدا سب کچھ سننے والا، ہر چیز سے آگاہ ہے''۔

(404)

O "الله ایمان لانے والوں کا حاکم وسر پرست ہے وہ آئیں اندھیروں سے نکال کرنور کی طرف لے آتا ہے اور جولوگ خدا کے منکر ہوئے ان کے اولیاء وحاکم ، طاغوت (حق سے باغی) ہیں جو آئییں نور سے دور کر کے ظلمتوں میں دھیل دیتے ہیں وہی جہنم کی آگ میں جلنے والے ہیں اور بمیشدای میں رہیں گے''۔

(roz)

## تفسيروبيان

### دین میں جبر کی نفی

O '' لَآ إِكْرَاهَ فِ الرِّيْنِ الْمُقَدُ لَّبَكِينَ الرُّشُدُ مِنَ الْعَيِّ ......''
(دين كونى جرنبيس، حقيقت، ممراى كمقابله من ظاهر وواضح مو يكل ہے ....)

" إِكْوَاكَ" لِعِنْ كسى كواس كى مرضى كے بغيركسى كام كے انجام دينے يرمجبوركرنا۔

" رُشد" ر، پر پیش ( ') اورش پر جزم کے ساتھ، اور ر، اور ش، دونوں پر پیش ( ') کے ساتھ بھی پڑھا جاتا ہے، اس کامعنی حقیقت امرکو پالینا اور سیجے راہ پر پہنی جانا ہے۔اس کے مقابل " غبی" ہے جو کہ اس کے برعکس معنی دیتا ہے لینی حقیقت امرکونہ پانا اور سیجے راہ سے بھٹک جانا۔

یددونوں الفاظ (رُشداور غسی) "الهدی" اور "السطلال" سے وسیع تر معانی کے حامل ہیں کیونکہ "الهدی" کامعنی سیجیسا کہ کہا گیا ہے ۔۔۔۔۔اس راہ پر پہنچ جانا ہے جومنزل مقصود تک لے جاتی ہواور "الضلال" کامعنی امنزل مقصود تک پہنچانے والی راہ پر نہ پہنچنا ہے۔

جہاں تک لفظ'' رشد'' کا سیدھی راہ پر پہنی جانے کے معنی میں استعال ہونے کا تعلق ہے تو بظاہریہ (استعال) اسے اس (معنی ) کے ایک مصداق مزل مقصود کی سیدھی راہ پر پہنی جانا ہے کیونکہ کسی راہی کا حقیقت الا مرکو پالینا اس کے سیدھی راہ پر پہنی جانا ہے کیونکہ کسی راہی کا حقیقت الا مرکو پالینا اس کے سیدھی راہ پر پہنی جانا ہے کیونکہ کسیدھی راہ پر پہنی جانا ہے۔ حقیقت الا مرکو پالینے کا ایک مصداق کہلاتا ہے۔

بنا برایس می بید که "د شد" اور "الهدی" می سے برایک لفظ اپنامتقل معنی رکھتا ہے جودوسرے سے مختلف ہے تیکن ان میں سے ایک کا دوسرے کے مصداق پر منطبق ہونا (ایک کا دوسرے کی جگہ استعال ہونا) تلازم پذیری

كى خاص صورت كے ساتھ ممكن ہے اور يہ بات قرآنى آيات ميں واضح طور پر دكھائى ديتى ہے چنانچہ ارشا داللى ہے:

سوره نساء، آیت ۲:

· انْغَانُ انْسُتُمْ مِّنْهُمْ مُنْسُلًا

(پس اگرتم محسون کرو کہ وہ پختہ شعور ( رشد ) کے حامل ہو گئے ہیں ..... )

سوره انبياء، آيت ۵:

o "وَلَقَدُاتَيْنَا إِبُرْهِيْمَ مُشْدَةُ مِنْ قَبْلُ"

(اورہم نے اس سے پہلے ہی ابراہیم کورشددے دیا)

"الرُّشُكُ" ور"الهدى "كاطرح" المنعى " اور "المصلال" بهى فتلف معانى كے عامل ہونے كے باوجود الازم پذیرى كى خاص صورت كے ساتھ ايك دوسرے كے مصداق پر منطبق ہوتے ہيں ، اسى بناء پر ہم پہلے ذكركر چكے ہيں كه "ضلال" كامعنى راہ سے بعثك جانا ہے جبكہ مقصد ومنزل مقصود مدنظر وطوظ خاطر ندہواسى وجہ سے جوفض اپنے مقصد ومقصود سے ناآگاه ہو ....اسے "غوى" كہاجا تا ہے يعنى راہ ومقصد سے ناآگاه ہو ....اسے "غوى" كہاجا تا ہے يعنى راہ ومقصد سے ناآگاه انسان!

جملہ ''لَآ اِکْوَاکَوْفِیالیِّنِ'' میں اجباری دین کی نفی کی گئی ہے (''وین میں کوئی جرنہیں'' سے مرادیہ ہے کہ
دین زبردی سے منوائی جانے والی چیز نہیں اور نہ اس میں انسان کو مجبور کر کے بات منوائی جاتی ہے، م) کیونکہ در حقیقت
''دین'' ایسے علمی معارف کے مجبوعہ کا نام ہے جس کے ساتھ علی معارف ہوتے ہیں بعن''وین' علم علم علم کے مجبوعہ کا دوسرا
نام ہے اور ان دونوں لیمن علمی وعلی معارف کو'' اعتقادات'' سے تعبیر کیا جاتا ہے (لفظ'' اعتقادات'' ان دونوں کا جامع
ہے) اور بیام کسی وضاحت کا محتاج نہیں کہ اعتقاداورا کیان کا تعلق دل سے ہاور دل سے تعلق رکھنے والے امور میں جبرو
اگراہ کی ہرگر محجاکش نہیں ہوتی کیونکہ جبرواکراہ صرف ظاہری اعمال وافعال اور جسمانی مادی کا موں میں ممکن ہے کین جہال
علی اعتقاد کا تعلق ہے تو اس کے علی و اسباب بھی قلبی ہیں یعنی عقیدہ و نظر بیداورا دراک کے باب میں ہیں البذا ہیا بات کا عال و ناممکن ہے کہ جہالت ، علم و آ مگا ہی کا سرچشمہ قرار پائے اور غیرعلمی مقد مات سے علی تصدیقات جنم لیں (جہالت کا ورخت علم کا کھل نہیں دے سکم بی خبرز میں پر پھول نہیں اگ سکتے )۔

## ا یک علمی وا د بی نکته

جله "لَا إِكْرَاهُ فِي الرِّيْنِ" كَ بارك مِن دواحًا لى بالوموجودين:

ایک میرکداسے جملہ خبر میقرار دیا جائے،

دوسرابد كداس جملدانثائيه مانا جائے،

پہلی صورت سے مرادیہ ہوگا کہ اس میں ایک تکویٹی حقیقت وواقع الامر کی خبر دی گئی ہے اور وہ یہ کہ خداوندِ عالم نے دین میں کوئی جبروا کراہ قر ارنہیں دیا ، اس کا نتیجہ ایک شرع تھم کی صورت میں سامنے آئے گا اور وہ یہ کہ دین میں ہرطر ح کے اکراہ و جبرکی نفی کی گئی ہے اور دین وعقیدہ کی بابت کسی طرح کا جبرروانہیں ۔

دوسری صورت میں اس سے مراد میہ ہوگا کہ دین کے بارے میں جرو اکراہ کی ممانعت کی گئی ہے جیسا کہ اس احمَال كواس كے بعد ذكر كئے جانے والے جمله "قَدُ تَبَّكَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِّ" سے تقویت ملتی ہے، تواس كانتيج كى بركوئي نظریہ وعقیدہ مسلط کرنے کی نمی ہوگا یعنی خداوندِ عالم نے اس سے منع فرمایا ہے کہ کوئی شخص کسی پر کوئی رائے وعقیدہ مسلط کرے، بیرنمی وممانعت بھی اس تکوین حقیقت پر من ومتکی ہے جس کے بارے میں وضاحت ہو چک ہے کہ جبروا کراہ صرف جسمانی افعال میں موثر ہے قلبی اعتقادات میں اس کی اثر گزاری نہیں ہوتی ، اس مطلب کوخداوندِ عالم نے " لَآ إِ كُمَرَادَ فِي الدِّيْن " ك بعد " قَلْ تَبَيَّنَ الرُّشُلُ مِنَ الْغَيِّ " ك ذريع بيان فرما دياتا كردين ميں جرواكراه كي في كاسب واضح موجائ ، كومايه جمله "فَنْ تَبَيَّنَ الرُّشُنُ مِنَ الْغَيِّ" بِهل جمله "لاّ إكْرَا وَفِي الرِّيْن" كى علت وسبب كى حيثيت ركمتا ہے بینی الله تعالیٰ نے وین میں جروا کراہ کی نفی کا سبب وعلت بیان کرتے ہوئے ارشا دفر مایا کہ جبروا کراہ سے کام لینا اس وفت صورت پذیر ہوتا ہے جب تھم دینے والا دا نا وتقلمند شخص فکری وا خلاتی تربیت کی غرض سے ان نہایت اہم امور میں اس کا سہارالیتا ہے جن میں تھم کئے جانے والے کا م کی غرض وغایت کا بیان کرنا اس لئے ممکن نہ ہو کہ جسے تھم دیا جارہا ہے وہ نہایت تم فہم و نا دان ہے اور اس کا م کی تنک و اہمیت کو درک نہیں کرسکتا یا وہ نا دان و ناسمجھ نہیں بلکہ کچھ دیگر اسباب وموانع یائے جاتے ہیں جن کے پیش نظر تھم دینے والاضخص جبروا کراہ کا سہارالیتا ہے یا اسے تھم دیتا ہے کہ وہ اس کی اندھی تقلید کرے اور سسی چوں و چرااور کام کی وجہ و حکمت سمجے بغیراس کے فریان کی اطاعت کرے،لین وہ اہم امور جن کے اچھے اور برے ہونے کی وجوہ واسباب واضح ہوں یہاں تک کدان سے حاصل ہونے والے نتائج سے اجھے یابرے مجمی آشکار ہوں لینی حاکم کے تھم پڑمل کرنے کی جزااور ممل نہ کرنے پر مزاواضح ومعلوم ہوتوان کی بابت جبروا کراہ کی گنجائش وضرورت نہیں ہوتی بلکہ اس کا فیصلہ وہی شخص خود کرتا ہے جسے تھم دیا گیا ہو کہ جزاوس را کو فوظ رکھتے ہوئے عمل کرنے یا نہ کرنے بیس سے کسی ایک کو اختیار کرسکتا ہے، وین انہی امور بیس سے ایک ہے کیونکہ خدائی بیانات کہ جن کی وضاحت وتشریخ سنت نبوگ سے ہوئی میں کے ذریعے دین کے حقائق آشکار اور اس کی تعلیمات واضح ہو چکی ہیں خداو نبر عالم نے نہایت محکم ومضبوط دلائل کے ساتھ دین کے حقائق کو بیان کر دیا ہے اور حضرت پنجیبراسلام نے اپنے قول وفعل کے ذریعے ان کی وضاحت وتشریخ کر دی ساتھ دین کے حقائق کو بیان کر دیا ہے اور حضرت بنجیبراسلام نے اپنے قول وفعل کے ذریعے ان کی وضاحت وتشریخ کر دی ہے منابرایں بیا میں مواج ہوگیا کہ 'دین' ہی رشد ہے اور ''رشد' وین کے اجاع ہی سے حاصل ہوتا ہے جبکہ ''دین سے منہ موڑنے اور اس کو چھوڑ دینے کا منطقی نتیجہ وانجام ہے للذا اس بات کی کوئی گئی بابت مجور کرنے اور اکر اور جرکے ذریعے دین کی پیروی کر وائے۔

### اسلام ،ثلوار کا دین نبیس

ندكوره بالامطالب سے يدهيقت واضح موتى ہے كة يدمباركه " لا آل كُراة في الرّيْن " جهادوقال كي مم يرجني آ ست کے ذریعے منسوخ نہیں ہوئی اور جن حضرات نے اس کے منسوخ ہونے کا ذکر کیا ہے وہ غلط فہی کا شکار ہوتے ہیں ، چنانچداس كےمنسوخ نه ہونے كى كواى اس ميں فدكور عدم اكراہ كےسبب سے ملتى ہے جس ميں ارشاد ہوا'' تَبَكِيَّنَ الدُّشُكُ مِنَ الْغَيِّ" ..... رشد اور في دونوں واضح ہو يکے ہيں ..... كيونكه ناسخ اور منسوخ كاعمومي ضابطه بير بے كه جب تك كسي تكم كى علت منسوٹ ندہوتو اصل عممنسوٹ نہیں ہوسکتا کیونکہ سبب کے باتی ہونے سے اصل علم باتی رہے کا لہذا جوآ یت اس آ یت "لاّ اللّهَ اللّهِ اللهِ يُن" كى نامخ موده اس كر علم كى علت وسبب كومنسوخ كئ بغيراس كے اصل علم كومنسوخ نهيں كرسكتي اور یہ بات واضح ہے کہاس آیت میں ندکور تھم کا سبب باتی ہے لہذا اصل تھم بھی باتی ہے کیونکہ ' رشد' اور ' غی' کا واضح ہوجانا ایا مسئلہ ہیں جے اسلام میں جہاد وقال کے علم پر منی آیت کے ذریعے منسوخ اورختم کر دیا جائے .... یعنی اسلام کی بابت'' رشد''و' فی' کاواضح مونا قال کے علم پر من آیت جیسی آیات احکام کے ذریعے بے اثر نہیں قرار دیا جاسکتا .... کیونکہ قال ك بارے من جوآ يات نازل موكين مثلا: "فَاقْتُلُواالْمُشْرِ كِيْنَ حَيْثُ وَجَلْتُنْ وُهُمْ" (سورة التوب، آيت ٥) ....مشركين كوجهال بهى بإوّان سے قال كرو .....، "وَقَاتِلُوا في سَبِيلِ اللهِ " (سورة البقره، آيت ٢٢٣) .....اورخداكى راہ میں قال کرو .....،ان میں دین کی حقّانیت کے تذکرہ کا کوئی اشارہ وثبوت نہیں ملتا للذا ان کے ذریعے دین کی حقانیت کے ظاہروواضح ہوجانے کو بے اثر ومنہوخ نہیں قرار دیا جاسکتا .....یعن'' رشد''اور'' فی'' کے واضح ہوجانے کے بعد دین کی حقانیت طاہر وروثن ہوگئ ہے اور قبال کے عظم بر مبنی آیت کا دین کی حقانیت کے ظہور سے کوئی تعلق ہی نہیں تو اس کے ذریعے دين كري كالي المرادين كاسوال بي پيدانيس موتا ....، دوسر الفظول شن "لا إ كراة في الرين" (دين من جرنہیں ) کی تعلیل یوں ہوگی .....یعنی دین میں جروا کراہ کی نفی کی وجہ رہیے ۔۔۔۔ کہ دق طاہر وروثن ہو چکا ہے للذا جو چیز واضح وروثن ہو چکی ہواس کی بابت جروا کراہ کی ضرورت ہی باتی نہیں رہتی اور بیامر ( دین کی حقانیت کا واضح وروثن ہو جانا ) ہر حال میں کیساں ہے اور قال کا تھم نازل ہونے سے پہلے اور اس کے بعد اس میں تبدیلی نہیں آ سکتی اور نہ ہی اسے منسوخ کیا جاسکتاہے۔

### طاغوت سے روگر دانی اوراللہ پرایمان لانے کی حقیقت

O '' فَمَنُ يَكُفُّمُ بِالطَّاغُوْتِ وَيُؤُمِنُ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرْوَةِ الْوُثُقَى '' (جَوُفُ طَاغُوت كا الكاركرے اور الله برايمان لائے تواس فے مضبوط رى كوتمام ليا)

لفظ'' طاغوت'' سرکشی اور حدسے تجاوز کرنے کے معنی میں استعال ہوتا ہے بلکہ اس معنی میں شدت و مبالغہ کا حال ہے ..... بعنی سرکشی میں حدسے بڑھ جانے کا معنی بھی دیتا ہے ..... جیسا کہ طکوت اور جبروت ، کہ وہ مالکیت و جباریت میں مبالغہ وشدت کے معانی دیتے ہیں ،

لفظ'' طاغوت'' مرکشی و حد سے تجاوز کرنے کا سبب بننے والے امور واشیاء میں استعال ہوتا ہے مثلاً غیر خدا، کہ جن کی عبادت و پرستش کی جاتی ہے جیسے بت ، ای طرح شیاطین ، جنات ، انسانوں میں گمراہ کرنے والے پیشوااور ہروہ شخص یا چیز کہ جس کی پیروی کرنے پرخداراضی نہیں ، اس میں ند کر، مؤنث ،مفرد ، تثنیہ ، جمع سب یکساں ہیں سیلفظ ان میں سے ہرایک کے لئے استعال ہوسکتا ہے ۔۔۔۔ ،

اس آیت مبارکہ میں '' کفر' کا ذکر'' ایمان' سے پہلے ہوا ہے چنا نچدارشاد ہوا: ''فَدَنْ اِلطّاغُوْتِ وَيُوْمِنَ بِاللّٰهِ '' (جُومُ طافوت کا اٹکارکر سے اور الله پر ایمان لائے ) تا کہ اس ترتیب سے مطابقت ہوجائے جو بر المیں واقع ہونے والے فعل یعن '' مضبوط رس کو تھام لینا' سے موز ونیت رکھتی ہے کیونکہ آیت مبارکہ میں ''فَدَنْ اِللّٰظُاغُوْتِ وَيُوْمِنُ بِاللّٰهِ '' کے بعد جملہ ''فَقَ بِالسّتَهُ سَكَ بِالْعُورُ وَقِ الْوُثُقٰی '' ذکر ہوا ہے جو کہ ''فَدَنْ اللّٰظَاغُوتِ وَيُؤُمِنُ بِاللّٰهِ '' کی جزاہے اور ''استَهُ سَكَ بِالْعُرْوَ وَ اللّٰهِ ثُنْ فَی '' یعنی مضبوط رسی کو تھام لینا، برکام اور برجے کو ترک کرک سخوط رسی سے وابستہ ہوجانے کا دوسرا نام ہے (تھام لینے اور وابستہ ہوجانے میں'' چھوڑ نا'' اور'' پکڑ لین'' دونوں چیزیں پائی جاتی ہیں اس لئے پہلے'' کفر' کو ذکر کیا جو کہ'' چھوڑ دیے'' سے عبارت ہے اور اس کے بعد'' ایمان'' کو ذکر کیا جو کہ'' کی خواد کی مطابقت باتی رہے اور بلاغت کلام کا واضح نمونہ موائے آبائی مطابقت باتی رہے اور بلاغت کلام کا واضح نمونہ ما منے آبائے 'اس کے ساتھ ساتھ علی طور پر بھی روح فطرت کو تازگی طے ۔م)

"اسْتَبْسَكَ" مضبوطی سے تھام لینے كامعنی ويتا ہے (يه "اسْتَبْسَكَ"، فعل ماضى كا مصدر ہے۔۔باب استعمال۔۔)

'' عروة''کسی چیز کے دستہ کو کہتے ہیں کہ جس سے اس چیز کو پکڑا جا تا ہے مثلاً ڈول پاکسی برتن کا دستہ ، جڑی بوٹی

اور درخت کو بھی عروہ کہتے ہیں جس کے پتے نہ جھڑتے ہوں، پیلفظ اصل میں تعلق ووابستگی کامعنی ویتا ہے چنانچہ جب یوں کہا جاتا ہے: ''عراہ و اعترایلا'' تواس کامعنی پیہوتا ہے کہ اس نے فلاں چیز سے وابستگی وتعلق قائم کرلیا۔

جملہ ''فَقَدِاسْتَهُسَكَ بِالْعُرُو وَ قِالُو ثُقَى '' استعارہ كے طور پر ہے اوراس میں مقصود بہ ہے كہ ايمان اور سعادت كے درميان ربط وتعلق اس طرح پر ہے جيسے دستہ كا اصل برتن اور جو كچھاس میں ہوتا ہے ، سے تعلق ہے ، (ايمان ، سعادت كى نسبت وہى حيثيت ركھتا ہے جو دستہ ، برتن سے ركھتا ہے ) تو جس طرح برتن كو پكڑتا يا اٹھا نا دستہ كو پكڑ بے بغير تىلى بخش نہيں ہوتا اسى طرح حقیق سعادت كے حصول كا خواب الله پر ايمان لانے اور طاغوت كا انكار كرنے كے بغير شرمند ، تعبير نہيں ہوسكتا۔

الله کی رسی ٹوٹ نہیں سکتی جو آبالیٹ آباد ہوئے فیر کر اور

( اَنْفِصَامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ "
 ( اے ثوث پھوٹ نہیں ، اور اللہ بہت سنے والا ، بہت جانے والا ہے )

"الْفِصَامَ" كامعنى نُونُن ومنقطع موجانا ہے۔ یہ جملہ (الا انفِصَامَ لَهَا)" عروة" كا جملہ حالیہ ہے۔ ۱۰ س ك صفت كو بيان كرتا ہے اور "المعروة الموقع من الموقع من كما كد كرتا ہے ( يعنى عروة الموقعي الوقعي من الموقع من كا كد كرتا ہے ( يعنى عروة الموقعي الموقع من كواس لئے اس كے بعدار شاد موا: "وَاللَّهُ سَبِيْكُمُّ عَلِيْمٌ " (خدا سننے والا ، جانئے والا ہے ) سننے اور جانئے كى صفات كواس لئے ذكر كيا كيونكہ ايمان اور كفر كا تعلق ول اور زبان سے موتا ہے۔

# خدا کی ولایت کا پا کیزه اثر

O ''أَللّٰهُ وَلِّنَّالَّٰنِ يُنَ ٰإِمَنُواْ 'يُخْرِجُهُمُ .....''

(الله ولي ہے ان لوگوں کا ، جومومن ہیں ، وہ انہیں نگا لتا ہے .....)

'' ظلمت سے نکال کرنور کی طرف لانے'' کی بابت کھ مطالب پہلے ذکر ہو بچے ہیں اور وہاں ہم نے وضاحت کے ساتھ بیان کیا ہے کہ ہیر'' نکالنا''اور اس طرح کے دیگر امور ، اپنے حقیق معانی کے حامل ہیں نہ کہ انہیں مجاز استعال کیا

• گیا ہوجیسا کہ مفسرین کی کثیر تعداد اور دوسرے دانشوروں ومحققین نے گمان کیا ہے کہ یہ سب بجازی معانی ہیں ان سے
انسان کے ظاہری اعمال یعنی جسمانی حرکات وسکنات اوران سے حاصل ہونے والے اچھے وہرے نتائج و مقاصد مراد ہیں
لہذا میجے و برح عقیدہ اس بناء پر ' نور' ہے کہ اس کے ذریعے جہالت کی ظلمت شک کی جرت اور دل کا اضطراب دور ہوتا
ہے، ' عمل صالح' ' اس بناء پر نور ہے کہ اس کی حقانیت وعظمت اور کمال واضح اور سعادت کے حصول میں اس کا اثر نمایاں
ہے، جیسا کہ حقیقی نور بھی انہی صفات کا حامل ہے، اس کے مقابل میں ظلمت ہے جو کہ اعتقاد میں جہالت، شک وشیراور ہرے
عمل سے عبارت ہے، توبیسب الفاظ استعار ہ اور بجاز استعال کئے سے ہیں۔

اور جہاں تک ظلمت سے لگال کرنور کی طرف لانے کے عمل کا تعلق ہے کہ جس کی نسبت خدا کی طرف دی گئی ہے
اور نور سے نکال کرظلمت کی طرف لیجانے کے عمل کا تعلق ہے کہ جس کی نسبت طاخوت کی طرف دی گئی ہے تو وہ دراصل بہی
عقا ندوا عمال ہیں ان کے علاوہ کچھ نہیں اور ایسانہیں کہ خداوند کسی کوظلمت سے نکال کرنور کی طرف لے آتا ہواور طاخوت
کسی کونور سے نکال کرظلمت کی طرف لے جاتے ہوں بعنی نہ تو نکالے کا کوئی ایساعمل موجود ہے جو خدا اور غیر خدا کرتے
ہوں اور نہاس کا نتیجہ واثر کہ جے نوروظلمت کہیں اور وہ خداوغیر خدا کے افعال سے حاصل ہو، الی ہرگز کوئی چیز وجو دئیں
رکھتی ، سب ہے چند مفسرین و محققین اور دانشوروں کا وہ نظریہ جو انہوں نے ظلمت سے نکال کرنور کی طرف لانے اور نور ہے۔
سے نکال کرظلمت کی طرف لے جانے کی بابت پیش کیا ہے۔ ،

ان کے علاوہ ویگر اربابِ دانش و حقیق نے اس طرح اظہار خیال کیا: بیر خداوندِ عالم ہی کے افعال ہیں کہ وہ ظلمت سے نکال کرنور کی طرف لا تا ہے زندگی وکشادگی اور رحمت عطا کرتا ہے اور اس طرح کے دیگرا عمال انجام دیتا ہے کہ جن کے آٹار، نوروظلمت، روح ورحمت اور نزولِ ملا نکہ سے عبارت ہیں لیکن ہمار نے قہم و شعور کی قوتیں اس کے افعال اور ان کے آٹار ونتا کج کو بحصی میں البتہ ہم ان پر اس لئے ایمان لاتے ہیں کہ ہمیں ان کے بارے میں خداوندِ عالم نے خود خبردی ہے سے اور بتایا ہے کہ بیرسب امور موجود ہیں اور بیاسی کے افعال ہیں خواہ ہم ان ہے آگا ہی صاصل نہ کر سکتے ہوں!

ندکورہ بالانظریہ وقول کا نتیجہ اول الذکرنظریہ وقول جیسا ہی ہے کہ بیدالفاظ یعنی نو روظلمت ،ظلمت سے نکالنا، نور سے نکا لنا وغیرہ مجار بالاستعارہ کے عور پراستعال کئے گئے ہیں ( ان کا استعال مجازی ہے )، البتہ آن دونظریوں میں بیرفرق پایا جاتا ہے کہ پہلے نظریہ وقول کے مطابق نوروظلمت وغیرہ کے مصاویق ہمارے عقائد واعمال ہی ہیں جبکہ دوسر نظریہ و قول کے مطابق ان کے مصاویق ہمارے عقائد واعمال سے ماوراء امور ہیں کہ ہماری قوت فہم وادراک کی رسائی ان تک نہیں۔ ندکورہ بالا دونوں نظریے، تا درست ہیں اور برخلاف جن وحقیقت ہیں، یدونوں نظریے جن کی سیدھی راہ سے باہر اور افراط وتفریط کا شکار ہیں، جبکہ حقیقت اور جن القول یہ ہے کہ وہ امور کہ جن کے بارے شل خداوندِ عالم نے خبر دی ہے کہ وہ اطاعت ومعصیت کے وقت وجود پاتے اور انجام پذیر ہوتے ہیں وہ حقیق وغیر بجازی امور ہیں ..... خداوندِ عالم نے ان کی بابت مجازگوئی سے کا م نہیں لیا ....، البتہ وہ ہمارے اعمال وعقا کدسے جدانہیں بلکہ ان کے ساتھ پوستہ اور ان کے اندر رائخ ہیں۔ اس موضوع کی بابت پہلے بحث ہو چی ہے اور تفصیلی تذکرہ کیا جا چکا ہے۔ یہ بات اس سے ہرگز منانی نہیں کہ در نے نور جائے گئے ہو ہی بالد وہ ہمارے اور نور ہوں کیونکہ خداوند کے کلام کرنے، کی بحث میں پہلے ذکر ہو کرنے، اور ' طاغوت کے گراہ کرنے میں پہلے ذکر ہو کرنے اور ' طاغوت کے گراہ کرنے، کا محور درج ذیل دوبا تیں ہیں:

- (۱) آیا نور، ظلمت اوران جیسے دیگر الفاظ حقیق معانی میں استعال کئے مجھے ہیں اوراس عالم دنیا میں حقیقت کے حامل ہیں یاان کو صرف تشبید کے طور پراستعال کیا عمیا ہے اوراس عالم میں ان کی کوئی حیثیت نہیں ؟
- (۲) اگریہ بات تسلیم کربھی لی جائے کہ اس عالم دنیا میں ان الفاظ کی حقیقتیں ہیں تو آیا ان کا استعال بھلا لفظ نور کا اس حقیقت میں استعال جوحقیقت میں استعال کیا عمیا حقیقت میں استعال کیا عمیا ہے یا مجازی معنی میں ؟ ہے یا مجازی معنی میں ؟

لیکن اگراس بات کو یوں بیان کیا جائے تو قرین صحت ہوگی کہ انسان اپنی خلقت ہی نے نور فطرت کا حامل ہے جو کہ اجمالی نور ہے اور تفصیل پذیر ہے، لیکن وہ معارف ویڈیہ واعمال صالحہ کی بابت تفصیلات ہے آگا ہی نہیں رکھتا بلکہ ان کی بابت تفصیلات ہے کو تکہ ابھی اس کے سامنے تمام تفصیلات واضح نہیں ہوئیں، گویا وہ نور وظلمت دونوں ہی ہیں ہے، تواس مین میں نور اور ظلمت ایک دوسرے کے منافی نہیں اور نہ ہی ان کا یکجا ہونا نا درست قرار پاسکتا ہے، مومن اپنے ایمان کے منافی نہیں اور نہ ہی ان کا یکجا ہونا نا درست قرار پاسکتا ہے، مومن اپنے ایمان کے

ساتھ اس ظلمت سے نکل کرمعارف واطاعتوں کی تفعیلات ہے آگا ہی کے نور کی طرف آتا ہے اور کا فراپنے کفر کی وجہ سے نور فطرت سے نکل کر کفرومصیوں کی وسیع ظلمتوں میں گرجاتا ہے۔

#### ايك نهايت لطيف نكته

زرنظر جملوں '' يُخْوِجُهُمْ مِّنَ الظُّلُنتِ إِلَى النُّوْيِ'' اور '' يخوجونهم من النود الى الظلمات'' من الفظ نور، مفرد اورظلمات جمع ہے، اس سے اس تعتد کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ قق، واحد ہے، ایک ہے، اس میں کی فتم کا اختلاف نہیں پایا جا تا جیسا کہ باطل پراکندہ ، فتلف، اور بمیشہ وحدت سے عاری ہے، خداوند عالم نے ارشاد فر مایا ہے:
''وَ اَنَّ هٰذَا اِسِرَ اَطِی مُسْتَقِیدًا فَاتَبِعُولًا \* وَلا تَتَبِعُوا السُّبُلُ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ''

(سوره انعام ، آیت ۱۵۳)

یہ میرا راستہ ہے جوسیدھا ہے تم اسکی پیروی کرواور ..... دوسرے ..... راستوں کی پیروی نہ کرو ورنہ وہ تنہیں متفرق وجدا جدا کردیں ہے۔

# روایات پرایک نظر

### قبيله بى نضير كاعمل

تفیر'' در منثور' میں نہ کور ہے کہ ابو داؤد، نمائی ، ابن منذر ، ابن آئی عاتم ، نحاس نے اپنی کتاب'' نائے'' میں ،
ابن مندہ نے خرائب الشعب میں ، ابن حیان ، ابن مردویہ بیتی نے اپنی'' سٹن' میں اور ضیاء نے الحقارہ میں ابن عباس سے روایت کی ہے انہوں نے کہا کہ : انصار کی کسی عورت کے ہاں بچہ زندہ نہ بچتا تو دہ اپنے آپ سے عہد کر لیتی تھی (یا منت مان لیتی تھی ) کہ اگر اس کا بچہ زندہ رہا تو اسے بہودی بنا دے گی ، جب قبیلہ بنی نفیر نے مدینہ سے کوچ کیا تو ان میں انصار کے بچھ بچے بھی تھے ، اہل مدینہ نے کہا کہ ہم اپنے بچوں کو بہاں سے نہیں جانے دیں گے ، اس وقت یہ آبی مبار کہ نازل ہوئی: ''لاّ اِکْدَاهَ فِي النِّ يُنِن' وین میں کوئی جرنہیں ۔ (تفیر در منثور ، جلد اصفیہ ۲۲۹)

#### یمی مطلب دیگراسنا د سے سعدین جبیرا ورشتھی سے بھی روایت کیا گیا ہے۔

### دین اسلام کی عظمت کا واضح ثبوت

کتاب ' درمنٹور' ، ہی میں ہے کہ عبد بن جمید ، ابن جریراور ابن منذر نے مجاہد سے روایت کی ہے انہوں نے کہا کہ بن نظیر کی عورتوں نے قبیلہ اوس کے کی لڑکوں کو دود مد پلایا تھا ، جب حضرت پیٹیبر اسلام نے بی نظیر کی مدینہ سے جلاوطنی کا تھم دیا تو قبیلہ اوس کے ان بچوں کے تھم دیا تو قبیلہ اوس کے ان بچوں کے تھم دیا تو قبیلہ اوس کے ان بچوں نے کہا ہم بھی ان کے ساتھ جا کیں گے اور ان کے دین کی پیروی کریں گے ، ان بچوں کے فائدان والوں نے انہیں منع کیا اور انہیں اسلام قبول کرنے اور اس کی پیروی کرنے پر مجور کیا ، تو اس وقت یہ آ بت نازل ہوئی: ' لا آ اِکْدَادَ فِی النِّدِیْنِ ' (وین میں کوئی جرنہیں) (نہ کورہ بالاحوالہ)

یمی مطلب دیگراسنا دہے بھی مروی ہے اور بیرسابق الذکر روایت میں نذکوراس مطلب ہے بھی منافی نہیں کہ انصار کی عوتیں عہدیا منت مان لیتی تھی کہ بچیز ندہ رہا تواہے یہودی بنادیں گی۔

#### ابن عباس کی روایت

'' درمنٹور' بی میں ہے کہ ابن اسحاق اور ابن جریر نے ''لاّ اِکْوَاکا فِي الرّیْنِ' کے بارے میں جناب ابن عباس سے روایت کی انہوں نے کہا: یہ آ یت قبیلہ بن سالم بن عوف کے ایک مخص کہ جس کا نام'' حصین' تھا کے بارے میں نازل ہوئی کہ اس کے دو بیٹے تھے جو کہ عیسائی تھے جبکہ وہ خود مسلمان تھا، اس نے حضرت پیغیراسلام کی خدمت اقدس میں عرض کی کہ آیا میں انہیں اسلام قبول کرنے پر تیار نہیں؟ عرض کی کہ آیا میں انہیں اسلام قبول کرنے پر تیار نہیں؟ اس فحض کے جواب میں بیا آیت نازل ہوئی" لا اکو اہ فی المدین' (وین میں کوئی جرنہیں) کا تی میں حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے آئے نے ارشا وفر مایا:

"النورآل محمد والظلمات اعدائهم"

( نورسے مراد آل محمر میں اورظلمات سے مراد ان کے دشمن ہیں )

بدروایت نوراورظلمات کا ایک مصداق بیان کرتی ہے، یا مید کہ آیت کے باطنی معنی کوواضح کرتی ہے یا تاویل کے

باب سے ہے۔

#### آیات ۲۵۸ تا ۲۲۰

اَكُمُ تَرَ إِلَى الَّذِى حَاجَ إِبُرْهِمَ فِي مَتِّهَ اَنُ اللهُ المُلُكُ وَاجُونَا اللهُ المُلُكُ وَاجُونَا اللهُ المُلُكُ وَاجُونِهُ اللهُ المُلُكُ وَاجْدَا اللهُ ا

اَوْ كَالَّنِ مُمَرَّعَلَى قَرْيَةٍ وَهِى خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا قَالَ اَنْ يُحُم هٰنِ وَاللهُ اللهُ ال

وَاذَقَالَ اِبْلَهُمُ مَ بِ آمِنَ كَيْفَ تُحَى الْمَوْتَى عَلَا اَوَلَمْ تُؤْمِن عَلَا لَكِنَ اللَّهُ وَلَانَ لِيَظْمَدُ إِنَّ قَلْمِي عَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَزِيْزٌ حَكِيمٌ ﴿
جَبَلِ مِنْهُنَ جُوْءً الثُّمَّ ادْعُهُنَ يَأْتِيْنَكَ سَعْيًا وَاعْلَمُ أَنَّ اللّٰهَ عَزِيْزٌ حَكِيمٌ ﴿

#### ترجمه

۰ " کیا تو نے ویکھانہیں اس کو کہ جس نے اہراہیم سے اس کے رب کے بارے میں بحث ومناظرہ کیا ہوجہ اس کے کہا للہ نے اسے حکومت دی تھی، جب ابراہیم نے کہا:
میرارب وہ ہے جوز ندہ کرتا ہے اور موت دیتا ہے، اس نے کہا: میں ..... بھی ..... زندہ
کرتا ہوں اور مارتا ہوں۔ ابراہیم نے کہا: الله سورج کو مشرق سے نکالاً ہے، تو مغرب
سے نکال لے، .... بین کر ..... وہ مہوت وسرگرداں ہوگیا، اور الله ظالم لوگوں کو ہدایت
عطانہیں کرتا "

' یااس مخص کی طرح کہ جوایک بستی سے گزرا جواوند ہے منہ گری ہوئی تھی ،
اس نے کہا کہ خداا سے موت کے بعد کس طرح زندہ کرے گا، تو خدا نے اسے ایک سو
سال تک موت دے دی اور پھراسے زندہ کیا اور اس سے کہا (پوچھا) کہ تو کتنی دیریہاں
تفہرا ہے؟ اس نے جواب دیا کہ ایک دن یا اس کا پھے حصہ یہاں تفہرا ہوں ، خدا نے کہا:
بلکہ تو ایک سال تفہرا ہے ، ذرا اپنے کھانے اور پینے کی چیزوں کو دیکھو کہ ابھی تک خراب
نہیں ہوئیں اور اپنے گدھے کو دیکھو تا کہ ہم تجھے لوگوں کے کے لئے ایک نشانی بنا دیں ،
ان ہڈیوں کو دیکھو کہ ہم کس طرح ان کو دوبارہ زندہ کرتے ہیں اور پھر ان کو گوشت کا
لباس دیتے ہیں ، جب بیر سب پھواس پرواضح ہوگیا تو کہنے لگا کہ جھے اچھی طرح علم ہے
لباس دیتے ہیں ، جب بیر سب پھواس پرواضح ہوگیا تو کہنے لگا کہ جھے اچھی طرح علم ہے
کہ خدا ہر چیز پر قا در ہے ''

۰ " اور جب ابراہیم نے کہا: پروردگارا! تو جھے دکھا کہ تو مردوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے؟ خدائے کہا: کیا تو ما نتائیں؟ ہاں، (کیوں نہیں) گراس لئے پوچھا ہے کہ دل مطمئن ہوجائے، خدانے کہا: تو پھراس طرح کروکہ چار پرندے لے اواوران کو ...... ذیح کر کے ..... ان کے مکڑ ہے کرواور پھران کے ہر کھڑ ہے کوایک پہاڑ کی چوٹی پررکھ دو، اس کے بعدان کو بلاؤ تو وہ تیزی سے تیرے پاس آ جا کیں گے، اور جان لوکہ خدا غالب ودانا ہے "

# تفسيروبيان

ان آیات مبار کہ (۲۵۸ تا ۲۷۰) میں تو حید دو حدا نیتِ خدا کی حقیقت کو بیان کیا گیا ہے، بنابرایں بیا پی ماقبل آیات سے بےار تباطنہیں ،البذااس احمال کور دنہیں کیا جاسکتا کہ بیا نہی آیات کے ساتھ بیجا نازل ہوئی ہوں۔

### حضرت ابراہیم اورنمرود کے درمیان مناظرہ

" اَلَمْ تَكَرَ إِلَى الَّـنِى كَا جَرَ إِبُولِهِمَ فِي مَ بِهِ "
 ( كيا تون اسے نيں و يكھا جس نے ابر اہم سے اس كے رب كے بارے يس محاج كيا؟ "

فعل ماضی'' سے آج '' کا مصدر'' محاجۃ''ہے جس کامعنی اپنے مدعا کوشیح ٹابت کرنے یا مدمقائل کے دعوی کو باطل وغلط قرار وینے کے لئے دلیل کے مقائل میں دلیل پیش کرناہے۔

لفظ'' جحت'' کامعنی اصل میں قصد وارا دہ ہے لیکن کثر ت ِ استعال کے نتیجہ میں اس چیز کے لئے مخصوص ہو گیا ہے جس کے ذریعے کسی دعویٰ ومدعا کے اثبات کا قصد وارا دہ کیا جائے۔

'' فِيْ مَ بِهِ آ' سسجارو مجرور سسكاتعلق فعل ماض ' حَاجَ '' سے ہے، اور' مَ بِهِ آ' ميں ضمير (ه) كى بازگشت ابرائيم كى طرف ہے جيسا كه اس كے بعد جمله ''قَالَ إِبْوٰ ہِدُ مَ بِيِّ الَّنِ مَى يُحْبِي وَيُعِينِتُ '' سے اس كا ثبوت ماتا ہے۔

جملہ"الَّـنِیْ حَاجَۃ ۔۔۔ "میں"الَّـنِیْ " یعنی وہ فض جوابراہیم سے ان کے پروردگار کے بارے میں بحث ونزاع کرر ہاتھاوہ حضرت ابراہیم کے زبانہ کا بادشاہ تھا جس کا نام تاریخ وروایات میں نمرود ذکر کیا گیا ہے جو کہ بابل کے بادشاہوں میں سے ایک تھا۔ آیت مبارکہ کے سیاق اور اس کے موضوع ، ای طرح عام طور پرلوگوں کے درمیان جو بحثیں روز مرہ کامعمول تھا اور اب بھی ہے ، ان کو طوظ رکھیں اور ان میں غور وفکر کریں تو اس آیت میں جس محاجہ اور بحث و مناظرہ کا تذکرہ خداوندِ عالم نے فرمایا اس کامعنی واضح طور پرمعلوم ہوجاتا ہے اور ریہ بات کھل کرسامنے آجاتی ہے کہ حضرت ابر اہیم اور نمرود کے درمیان ہونے والی بحث کا موضوع کیا تھا ؟

اس کی وضاحت یوں ہے: انسان فطری طور پر ہمیشدا ہے سے تو ی و برتر قو توں کے سامنے سرتشلیم نم کرتا ہے، یہ
ایک الی نا قابل افکار حقیقت ہے کہ اس کی صحت کی بابت کسی اس دانشور و تاریخ شاس کو شک اوج نہیں ہوتا جو ماضی کی
اقوام اور حال کے گونا گوں افراد و گروہوں کے حالات سے آگا ہی رکھتا ہو چنا نچہ اس سلسلہ میں ہم سابقہ بحثوں میں واضح
طور پرمطالب ذکر کر بچے ہیں، اسی طرح ہم یہ بھی فابت کر بچے ہیں کہ انسان فطر تا اس عالم ہتی کے صافع کا جُوت فراہم
کرتا ہے وہ صافع کہ تکوین سے خلیق سے و تدبیر عالم جس کے ہاتھ میں ہے اور وہی اس میں مملی طور پرمؤٹر و مختار ہے۔ اس
نا قابل افکار حقیقت کو ہرفر دیشر ہر حال میں تسلیم کرتا ہے نواہ وہ، تو حید کہ جس کی وعوت انبیاء کرام علیم السلام دیتے تھے اور
نا قابل افکار حقیقت کو ہرفر دیشر ہر حال میں تسلیم کرتا ہے نواہ وہ، تو حید کہ جس کی وعوت انبیاء کرام علیم السلام دیتے تھے اور
کا حقیدہ ہے اور یا پھر صافع و خالق کا سرے بی سے مشکر ہو جیسا کہ دہر یوں اور مادہ پرستوں کا نظر یہ ہے، ہبر حال وہ فطرت
در ہے اپنی فطری حقیقت کو تشلیم کئے بغیر نہیں کر سکتا کہ فی فطرت ، صافع کی فئی کو تشلیم نہیں کرتی اور جب ہیں انسان ، انسان میں فطری حقیقت کو تشلیم کی کرتا ہے بغیر نہیں کر ملکا ، البتہ اس کا غفلت کا شکار ہونا خارج از امکان نہیں کیونکہ گونا گوں عوائل کے انسان منظرت کے یا کی فطری حقیقت کو تشلیم کیوں کرتا ہو جس سے انسان خفلت کا شکار ہونا خارج از امکان نہیں کیونکہ گونا گوں عوائل

لکین ابتدائی دورکا سادہ لوح انسان چونکہ ہر چیز کا قیاس خود اپنے آپ سے کرتا تھا (تمام اشیاء کا موازندا پئی فات سے کرتا تھا) اور اپنے گونا گوں افعال کو اپنی قوتوں اور اپنے مختلف جسمانی اعضاء کا شابکا رجمتا تھا، اس طرح مختلف معاشرتی سے اجتماعی سے افعال کو معاشرہ کے مختلف افراد کے کارنا ہے قرار دیتا تھا اور اس طرح مختلف حوادث و واقعات کو ان کے نز دیک ترین علل و اسباب سے وابستہ اور ان کے وجود میں آنے کے سرجھے بھتا تھا اگر چہتمام اسباب وعلل اس مانع و خالق کے پاس اور اس سے بیوستہ ہیں کہتمام عالم ہستی و کا نئات وجود جس سے منسوب و وابستہ ہے اور وہ جہانِ موجود ات کا سرچھے میں آنے والے گونا گوں امور کے لئے خدا کے علاوہ و گیر مختلف ارباب (رب کی بیچ ) مان لئے اور ان کا ثبات کیا اور ان کی پیچان اس طرح کروائی کہتمی ان خدا کی اور کوختلف و کیر موجود ات کی نام سے منسوب کر دیا مثل رتب زمین ، رتب دریا ، رتب ہواوغیرہ ، اور بھی انہیں ستاروں باخصوص سیاروں کے ناموں سے موسوم کر دیا کہ ان گوں سیاروں کی عالم عناصر و ایجا دات میں مختلف تا شیرات کو بنیا و

قرار دیا جیبا که ' صابحین' ' سے منسوب ہے ، اس کے بعد اس ابتدائی دور کے سادہ لوح افراد بشر نے ان خداؤں کی تضویریں اور جسمے بنا کران کی پرستش و پوجا شروع کر دی تا کہ وہ (تصویریں وجسمے ) اصل خداؤں (زمین، دریا، ہوا، آ گ، ستاروں ، سیاروں ) کا وسیلۂ شفاعت قراریا ئیں اور وہ اصل خدا ( زیمن ، دریا ..... وغیرہ ) الله تعالی کے یاس اس ا نبان کی شفاعت کریں اور وہ اس طرح دنیا وآخرت کی سعادت سے بہرہ ور ہو جائے ۔ یہی وجہ ہے کہ مختلف امتوں اور قوموں کے بت بھی مخلف ہوتے تھے کیونکہ جن چیزوں کے بت بنائے جاتے تھے ان کی شناخت وتشخیص اوروہ بت جن خدا ؤں کے مظہر ہوتے تھے ان کی تصویروں کے تخیلاتی خاکوں کی بابت لوگوں کی آرا مختلف ہوتی تھیں ..... ہرقوم وملت اپنی ا بنی تشخیص و آراء کی بنیاد پر بنوں کی شکلیں بناتی تھی ..... چنانچہ گاہے اس عمل بت سازی میں ان تصوراتی وتخیلاتی خاکوں کے ساته ساته ذاتی ترجیحات اورنفسانی خوابشات بھی دخیل ہو جاتی تھیں اور پھر رفتہ رفتہ صورتحال بیہ ہو جاتی تھی کہ وہ بت لوگوں کی تمام ترتر جیجات کا مرکز قرار یاتے اوروہ انہی ہے کا ملاً وابستہ ہوجاتے تھے اوران چیزوں کو کہ جن کے بت بنائے جاتے (ارباب الامنام) بلکہ اس سے بالاتربیر کہ رب الارباب (خداوندِ عالم) کوبھی بھول جاتے تھے کیونکہ ان کے آئینیہ ا حساس وخیال میں جوخوبصورت شکلیں نقش ہو جاتی تھی وہ انہیں خیرہ کر دیتی تھیں اور وہ ہرلحہان کی یا دوں کی خیالی بستی میں گھو متے رہتے تتھے یہاں تک کدان کےعلاوہ کس چیز کو خاطر میں نہ لاتے تھے، چنانچیاس کا نتیجہ بیہ ہوتا کہ بتوں سے وابنتگی و پیوننگی خداہے وابنتگی ہے کہیں زیادہ ہوجاتی ، بیسب بچھاس لئے تھا کہوہ لوگ بیرگمان کرتے تھے .... بلکہ پختہ عقیدہ رکھتے تھے .....کہ رہ ارباب ( کہ جن کے بت بنائے گئے ہیں ) ان کے امور زندگی ٹیس کامل اختیار ودخالت واثر رکھتے ہیں اور ان کااراده ان (لوگوں) کے ارادوں پر غالب اور ان کی تدبیریں ان (لوگوں) کی تدبیروں پر حاوی و بالاتر ہیں کبھی ایسا بھی ہوتا تھا کہلوگوں کے ان بے بنیاد اعتقادات ونظریات سے ناجائز فائدہ اٹھاتے ہوئے بعض جابر وآ مر با دشاہ اپنی خودسا ختہ طاقت وخود بافتہ اقتد ارواختیار کے بل بوتے بران کے گونا گوں امورزندگی میں دخل دیتے اوران براحکا مات جاری کرتے ہوئے این فیصلے ان برمسلط کرتے تھے یہاں تک کہ مقام الوہیت کے لائج میں خدائی کا دعویٰ کر دیتے تھے جیبا کے فرعون ،نمروداوران کے علاوہ دوسرے مرعیانِ الوہیت کی بابت منقول ہے، اگر چہوہ خود عام لوگوں کی طرح بتو ل کی پو جا کرتے تھے لیکن اینے آپ کوخداؤں کی لڑی میں پرونے کے لئے ادعاءِ ربوبیت جیسے گھناؤنے جرم کا ارتکاب بھی کرتے تھے، یوں تو پیسلسلہ ابتدائے امر میں خوب چانا ر ہالیکن لوگوں کے سامنے اب دوطرح کے خدا آ گئے ، ایک وہ خیالی و تصوراتی خدا اوررب کہ جن کے بتوں کی پوجا کی جاتی تھی ( زمین ، ہوا، ستارے ، سیارے وغیرہ ) اور دوسرے وہ خدائی کے دعویدار آ مرحکمران جولوگوں برعلی الاطلاق حکومت کرتے تھے (نمرود،فرعون وغیرہ) تو چونکہ دوسری قتم کے خداؤں کے اوامر وا حکامات پہلی نتم کے خداؤں کی نسبت زیادہ نافذ و بااثر ہوتے تھے کیونکہ وہ خود ظاہری وجود کے ساتھ موجود تھے

البذاان کو پہلی قتم کے خیالی و تصوراتی خداؤں کے مقابلے میں زیادہ پذیرائی حاصل ہوئی اوران کا پلہ بھاری ہو گیا اور لوگ ان کی پستش و بوجازیادہ کرنے گئے جیسا کہ اس مطلب کی طرف اشارہ ہو چکا ہے اور اس کی بابت خداونہ عالم نے قرآن مجید میں فرعون کا بیدو گئی ہو کہ گئی ہوں اور تو الناز عات، آیت ۲۲) مجید میں فرعون کا بیدو گئی ہوں د کرکیا ہے کہ اس نے اپنی قوم سے کہا: '' اَنَا کَرَائِکُمُ اَلُّا کُولُ مُنْ اُلُوا کُولُ اس سے بوارب ) ہوں ۔ ۔۔۔، اس بیان سے فابت ہوتا ہے کہ اس نے اپنے آپ کو رب اعلی (سب سے بوارب) ہونے کا دعویٰ کیا جبکہ وہ خود بت پرسی کرتا تھا اور بتوں کو رب مانتا تھا جیسا کہ اس کی قوم نے اس سے کہا: ''وَیَنَ اَنَ اَلْ اِلْمُولُكُ '' (سورة الاعراف، آیت کے ۱۲) ۔۔۔۔۔۔وہ تھے اور تیرے خداؤں کو چھوڑ دے۔۔۔۔، اس طرح کا دعویٰ نمرود نے بھی کیا، جیسا کہ تر آن مجید میں فرکوراس کے بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ اس نے کہا: ''اکٹا اُ خی وَ اُمِیٹُتُ '' (میں زیمرہ کرتا ہوں اور موت دیتا ہوں) بیراس زیر نظر آیت کا حصہ ہے ، اس کی وضاحت عنقریب ہوگی۔

اس سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ حضرت ابرا ہیم اور نمرود کے درمیان جو بحث ومباحثہ ہوااس کا مرکزی نکتہ بیر تھا کہ حضرت ابرا ہیم کا دعویٰ بیر تھا کہ ان کا پروردگا راللہ کے علاوہ کوئی نہیں جبکہ نمرود کا دعویٰ بیر تھا کہ وہ ابرا ہیم اور دوسرے تمام لوگوں کا رب ہے، یہی وجہ ہے کہ جب ابراہیم نے اپنے دعوے کی صحت پر اس طرح استدلال کیا'' مَن إِنَّ الَّ نِ ہُ یُخی و یُبِینَتُ " (میرارب زنده کرتا ہے اور موت دیتا ہے ) تو اس نے جواب میں کہا: " اَنَا اُخی وَ اُمِینَتُ " فیل زنده کرتا ہوں اور موت دیتا ہوں ) لینی نمرود نے اپنے لئے ای صفت کا دعویٰ کیا جس کا ذکر ابراہیم علیہ السلام نے فداوندِ عالم کی بابت کیا تاکہ ابراہیم اس کے سامنے سرتنگیم کر کے صرف اس کی پرسٹش کریں اور خداوندِ عالم اور بتوں کی پرسٹش کا سلسلہ ختم ہوجائے چنا نچہ اس نے ابراہیم علیہ السلام کے جواب میں یوں نہیں کہا:" وانا احیدی واحیت " (اور میں بھی زنده کرتا ہوں اور موت دیتا ہوں ) بلکہ کہا:" اَنَا اُحی وَ اُمِینَتُ " (میں زنده کرتا ہوں اور موت دیتا ہوں ) بلکہ کہا:" اَنَا اُحی وَ اُمِینَتُ " (میں زنده کرتا ہوں اور موت دیتا ہوں ) بلکہ کہا:" اَنَا اُحی وَ اُمِینَتُ " (میں زنده کرتا ہوں اور موت دیتا ہوں ) کونکہ وَ اُمِینَتُ " وَ الآ نَا لَمَا سَلَمَ اللّٰ اللّٰ کَا مُقعد صرف اپنی برتری کا تعین اور تمام غداؤں پر فوقیت کا اظہار تھا لہٰذا اس نے یہ بھی نہیں کہا: " والآ نہا تحیی و تحیت " کہ دوسرے غدا بھی زنده کرتا وار موت دیتے ہیں ، کیونکہ وہ اپنے آپوسب سے بڑا خدا تھیا تھا۔

نمرود ، حضرت ابراہیم علیہ السلام کے تصوس عقلی استدلال کے مقابلے میں معقول ومنطقی اور حق وحقیقت پر مبنی کوئی جواب پیش نہ کرسکا بلکہ جا لبازی ولفظوں کے ہیر پھیر سے حاضرین کومغالطہ میں ڈالنے کی کوشش کرتا رہا تا کہ حقیقت الامر واضح نہ ہونے بائے اور لوگ غلط فہی میں جالا رہیں کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کے جملہ "سَ بِنَ الَّـنِي يُحْي وَيُبِهِيْتُ " مِين حيات وموت سے ان كي مراوزندہ اورشعور وارادہ كي حامل موجودات كي زندگي اورموت تقي كيونكه سير حیات کہ جس کی حقیقت مجہول و نامعلوم ہے لیکن اسے سوائے اس ہتی کے ، کہ جوخود اس کی حامل ہے کوئی دوسرا وجود میں نہیں لاسکتا، اس حیات کو وہ طبیعت (Nature) ہرگز وجود میں نہیں لاسکتی جوخود حیات سے محروم اور جامد ہے اور نہ ہی موجودات عالم میں ہے کوئی چیز ایبا کر سکتی ہے کیونکہ ان کی حیات خودان کا اپنا وجوداوران کی موت ان کا معدوم ہونا ہے، کوئی چیز اپنے آپ کو وجود عطا کرنے اور اپنے آپ کومعدوم کرنے پر قا در نہیں ، اگرنمر و دحفرت ابراہیم کے کلام سے ند کورہ بالامعنی مراد لیتا تو اس کے لئے ممکن نہ تھا کہ ان سے مباحثہ ومعارضہ کرتالیکن اس نے مغالطہ فی البیان کی روش اپنائی اور حاضرین کو غلط فہی میں مبتلا کرنے کے لئے حیات وموت کے مجازی معانی مراد لئے یاحقیقی ومجازی معانی سے وسیح معنی مرادلیا جس میں حقیقی ومجازی دونوں شامل ہیں کیونکہ لفظ'' احیاء'' یعنی زندہ کر نا جس طرح کسی بے جان میں جان ڈالنا جیسے و جنین ' بینی وہ بچہ جوشکم مادر میں ہوتا ہے اور اس میں روح بھوئی جاتی ہے جس سے وہ زندگی پالیتا ہے اسے احیاء کہتے ہیں ، اس طرح کسی زند و مخض کو ہلا کت سے نجات دلانے کو بھی'' احیاء'' کہا جاتا ہے،'' اماتۂ' بھی اس طرح ہے کہاس کا اطلاق '' موت دینے'' پر بھی ہوتا ہے جو کہ خداوندِ عالم کا کام ہے اور کسی کولل کر دینے کو بھی اماتہ (موت کے گھاٹ اتارنا) کہتے ہیں، کویا'' احیاء'' اور'' امانہ'' زندگی دینے اور موت دینے کے حقیقی ومجازی دونوں معانی میں استعال ہوتے ہیں ، ای وجہ سے نمرود نے ان الفانظ سے غلط فائدہ اٹھا کرمغالطہ پیدا کرنے کی کوشش کی اور عملی طور پراس کا ثبوت اس طرح پیش کیا کہ

اس نے دوقید بوں کوحاضر کرنے کا تھم دیا جب انہیں جیل سے لایا گیا تو اس نے تھم دیا کہ ان میں سے ایک کوتل کر دیا جائے چنانچدا سے قل كرديا كيا اور دوسر كى ر مائى كاتكم ديا تواسے ر ماكرديا كيا، تواس نے كہا: " أَنَاأُحْي وَ أُحِينَتُ " كهيں زندہ کرتا ہوں اورموت دیتا ہوں۔اس طرح لوگ غلط فہی میں جتلا ہو گئے اور انہوں نے اس کے دعوے کی تصدیق کر دی، ا برا ہیم علیہ السلام لوگوں کو اس مغالطہ کا سبب نہ سمجھا سکے اور اس کی وضاحت نہ کر سکے کہا حیاءاور اماتہ سے بیرمجازی معنی ان کی مرادنہیں تھااور میہ کہنمرود نے جو دلیل پیش کی ہے وہ ان کی پیش کردہ دلیل کا مقابلہ نہیں کرسکتی ،اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام لوگوں کو پیرسب ہا تیں واضح طور پر بتا سکتے تو وہ ضرور ایسا کرتے ،لیکن انہوں نے نمرود کی جالبازی کی صورت حال د تیمهی اورلوگوں کا اس کی اندھی تقیدیق کرنا بھی و یکھا تو حالات کی نز اکت کو بھانپ مجے اورانہیں یقین ہو گیا کہ اگروہ اس مغالطه کا پس منظرا ورحقیقی سبب بیان کریں تو کوئی ان کی تصدیق و تا ئید نہ کرے گا لہٰذا انہوں نے استدلال کا دوسرا راستہ اختیار کیا اور پہلی دلیل سے ہٹ کرایک ایسی مضبوط دلیل پیش کر دی جس کا مقابلہ وجواب مدِمقابل کے لئے ہرگز مقد ور نہ تھا، چنانچەانهول نے ارشاوفرمایا: "فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّنْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغُوبِ" (الله تعالى سورج کومشرق سے لاتا ہے تو مغرب سے لے آ ) ، انہوں نے بیدلیل اس لئے پیش کی کداگر چہسورج کونمرود یوں یاان میں سے بعض افراد کے نزدیک خداوُل میں سے ایک خداسمجما جاتا تھا جیسا کہ ستارہ اور جا ندیے مربوط ایک داستانِ ابر جیمیؓ میں ندکور ہے .. ۔ کہ انہوں نے متارہ کو دیکھ کر کہا کہ بیر میرا رب ہے اور جب وہ غائب ہو گیا تو فر مایا کہ میں ڈوب جانے والوں کو دوست نہیں رکھتا، پھر جب جا ند کو دیکھا تو کہا بہ میرا رب ہے بہخوبصورت روشنی والا ہے جب وہ غروب کر گیا تو فر مایا کہ میں غروب کرنے والوں کو پیندنہیں کرتا ، الخ .... لیکن اس کے با وجود کہ بعض لوگ سورج کی پوجا کرتے تھے لیکن اس سے مربوط افعال مثلاً طلوع وغروب کو بہر حال خداوندِ عالم کے افعال قرار دیتے اور اس کے دست قدرت میں قرار دیتے تھے اور وہ پیعقیدہ رکھتے تھے کہ بیکام رب الارباب یعنی خدا وندِ عالم کا ہے اور بیحقیقت نا قابل ا نکار ہے کہ کوئی فاعل ِ مختار جب اپنے ارا دہ واختیار ہے کوئی کام انجام دیتا ہے یعنی کسی کام کے انجام دینے کا فیصلہ اپنے ارا دہ واختیار کے ساتھ کرتا ہے تو وہ اس کے برعکس کام کوبھی اختیا رکرسکتا ہے کیونکہ ہر کام کا دارو مداراس کے ارادہ پر ہے خواہ اس کا انجام دینا اختیار کیا جائے یا اس کا ترک کرنا اختیار کیا جائے ، بہرحال جب ابراہیم علیہ السلام نے سورج کے ذریعے استدلال کیا تو نمرود حیرت زوہ ومبہوت ہو گیا کیونکہ اس کے لئے بیہ مقدرور نہ تھا کہ وہ کہددیتا: سورج کا طلوع وغروب تو ایک عام جاری سلسلہ ہے اور میہ ہمیشہ سے اس طرح چل رہا ہے ، اس کے لئے کسی سبب کی ضرورت نہیں ، اور نہ ہی وہ یہ کہ سکتا تھا کہ بیہ مورج کا اپنا کام ہے اس کا خدا ہے کوئی تعلق نہیں ، کیونکہ وہ خود اس کا قائل نہ تھا بلکہ اسے خدا ہی کا کام سجھتا تھا ، اور نہ ہی اس میں بيديوئ كرنے كى جرأت تھى كە: " انسى انسا السلى آتىھا مىن المىشوق " (كەپى بى توبول جواسے مشرق سے لاتا ہوں) ورنداس سے مطالبہ کیا جاتا کہ اسے مغرب سے لاکر دکھاؤ، بہر حال خداوند عالم نے اس کے منہ میں پھرڈال دیااور اسے جیرت میں میتلاکر دیا، حقیقت بیہ ہے کہ الله تعالی ظالم وشکر لوگوں کو ہدایت کی نعمت عطانہیں کرتا، (ان المله لا یهدی القوم المظالمین)

### احمان کابدلہ احمان سے دینا جا ہے

0 ''أَنُّ اللهُ أَللهُ اللهُ اللهُ اللهُ كُلُّ (بيكمالله في است اقتدار عطاكيا ب)

آیت کے ظاہر سیاق سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ جملہ (اَنْ اللّٰهُ اللّٰهِ " کہ فلا اضخص نے میرے ساتھ براکیا گیونکہ میں نے اس کے ساتھ نیکی کے ، دراصل اس طرح کے جملوں میں اس امر کی طرف تو جہ مبذول کرانا مقصود ہوتا ہے کہ احسان کا بدلہ احسان اس کا متقاضی تھا کہ میر سے ، خداوندِ عالم نے اس جملہ کے ذریعے اس حقیقت کی طرف تو جہ دلائی ہے کہ میر ااحسان اس کا متقاضی تھا کہ میر ساتھ اللّٰہ کے نام براہ گیا اور اچھائی کے بدلے میر سے ساتھ براسلوک کیا ، اس بناء پر کہا گیا ہے: " اِنَّتُ قِ مَن اَحسَنتَ إِلَيْهِ " (اس کے شرعے ڈروجس برتم نے احسان کیا)۔

كى شاعرنے اس سلسله ميں كہا ہے:

جزی بنوہ ابا الغیلان عن کبر وحسن فعل کما یجزی سنمار (ابوغیلان کے بیٹول نے اسے اس کے بڑھا پے میں اس کی نیکیوں واحمانات کا بدلہ ای طرح دیا جیسے سنما رکودیا کیا تھا)

.... ''سنمار'' کے بارے میں فدکور ہے کہ وہ ایک نہایت ماہر معمار تھا اس نے کوفد کے نواح میں نعمان بن امراء القیس بادشاہ کے لئے ایک کل تغییر کیا ہے۔ فارغ ہوگیا (اس محل کا نام'' خوار نق'' تھا اور وہ فن تغییر کے لحاظ سے اپنی مثال آپ تھا) تو بادشاہ نے تھم ویا کہ اسے کل کی حجت پر لے جاکر نیچ گرا دیا جائے تا کہ وہ مرجائے اور اس محل جیساکس کامحل تغییر نہ کر سکے اور بینہایت خوبصورت محل صرف نعمان ہی سے مخصوص رہے۔ ...،

بنابرای اس جملہ (اَنْ اَلْتُهُ اللّهُ الْهُ اُللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

یہاں ایک اور تکتہ بھی موجود ہے اور وہ یہ کہ نمر ودکو حکومت واقتدار دیئے جانے کا ذکراس کے ادعاء رہو ہیت و الو ہیت کے باساس و بوقعت ہونے کا جبوت فراہم کرتا ہے کیونکہ اس کے اس وعوے کی وجہ اس کا وہ اقتدار تھا جو اس پر اللہ تعالی کی تعت تھی اور اس نے اسے اپنے آپ حاصل نہیں کیا تھا اور نہ بی افتدار پر اس کی کوئی ملکیت تھی ، کو یا نمروو، خدا وید عالم کے عطیہ وعنایت کی بدولت حکم ان و با دشاہ اور صاحب افتدار تھا ور نہ وہ عوام الناس کے ایک فروسے زیادہ کوئی حیثیت و مقام نہ رکھتا تھا ، اسے کی طرح کی کوئی امتیازی فضیلت وصفت حاصل نہتی اور نہ بی لوگوں جس اسے کی برتری کے حوالہ سے بہچانا جاتا تھا ، بہی وجہ ہے کہ قرآن مجید جس اس کا نام تک ذکر نہیں کیا گیا بلکہ اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے یوں کہا گیا: '' الَّینِ ٹی کی آج ہوئے فِن مَنِ ہے '' یعنی وہ مخص کہ جس نے ابر اہیم سے اس کے رب کے بارے بھی عاجہ ومنا ظرہ کیا ، اسی سے اس کی بے قصقی ، پست ذاتی اور حقارت وذلت کا واضح جوت ماتا ہے۔

# ایک اہم سوال یا اعتراض اور اس کا جواب

'' أَنُ النَّهُ اللّٰهُ الْمُلْكَ '' كى بحث ميں بيسوال يااعتراض سامنے آتا ہے كەخدادند عالم نے نمرودكو حكومت و اقتدار كيوں عطاكيا؟ يعنى اس كا جابراندوآ مراندا قتدار خداوندِ عالم كاعطاكرد ه كيونكر ہوسكتا ہے؟

اس کا جواب سے ہے کہ سابقہ بحثوں میں بیان ہو چکا ہے کہ اس میں کوئی حرج لازم نہیں آتا کیونکہ حاکمیت جو کہ عوام پرایک طرح کی وسیع سلطنت ہے جیسا کہ سلطنت وافقہ ارکی دیگر اقسام، تو وہ الله تعالیٰ کی نہمت وعنایت ہے کہ وہ جے چاہتا ہے عطا کرتا ہے اور انسان فطر تاس سے آگا ہی رکھتا ہے اور اس میں رغبت و چاہت بھی اس کا تقاضائے فطرت ہے چاہتا ہے عطا کرتا ہے اور انسان فطر تاس سے آگا ہی رکھتا ہے اور اس میں مغبت وسعادت ہوگی جیسا کہ ارشاد خداوندی لیندا اگر وہ اس خدائی نہمت کو اس کے سے مقام میں قرار دیے تو وہ اس کے لئے نہمت وسعادت ہوگی جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے:

سورة القصص ، آيت ٧٤:

٥ "وَابْتُوْفِيْمَا إِللَّهُ اللَّهُ الدَّاكِ اللَّهُ الرَّالِ خِرَةً "

(جو کچھ خدانے تختے عطا کیا ہے تو اس میں اخر دی ٹھکا نہ تلاش کر )

اوراگروہ اس کی اصل حیثیت ومقام کو بگاڑ دیاوراس کے استعال اوراس سے استفادہ کرنے میں سیدھی راہ سے روگر دانی کرے تو وہی نعمت اس کے لئے تنمت وعذاب اور ہلا کت و تباہی کا سبب بن جائے گی چنانچہ خداو نیرِ عالم کا ارشادگرامی ہے:

سوره ابراجیم ، آیت ۲۸:

٥ "اَكُمْتَرَاكَ الَّذِيْنَ بَنَّ لَوُ انِعْمَتَ اللهِ كُفُرًّا وَّا حَلُّوا قَوْمَهُمْ وَالْمَالْبَوَايِ"

کیا تونے ان لوگوں کوئییں دیکھا جنہوں نے الله کی تعمت کو کفر میں تبدیل کر دیا ور اپنی قوم کو تباہی کے ٹھکا نہ تک پہنچا دیا )

پہلے بیان ہو چکا ہے کہ ہر چیز کوخداوندِ عالم سے ایک نسبت حاصل ہے البتہ الی نسبت جوزات ہاری تعالیٰ کے شایانِ شان ہے لین ہر چیز کا حسن و کمال خداوندِ عالم سے منسوب ہے اور کسی چیز کا بھتے و برائی خدا سے کوئی نسبت نہیں رکھتی ، ۔۔ ، بنا برایں نمرود کو جو تھر انی حاصل تھی اگروہ اسے معاشرہ کی ترتی وخوشحالی کا ذریعہ قرار دیتا اور ایمان وعمل صالح

کی را ہیں ہموار کرتا تو یقیناً اس کی نسبت خدا کی طرف ہوتی گر اس نے اسے اپنے اور اپنی قوم کے لئے ذلت ورسوائی کا ذریعیہ آبنا دیا اور معاشر ہے کوتا ہی وہر بادی ہے ہمکنا رکر دیا لہٰذا اس کی نسبت خداسے ہر گزنہیں .....،

ندکورہ بالا بیان سے ان بعض مفسرین کی رائے کی عدم صحت ظاہر جوجاتی ہے جنہوں نے کہا کہ جملہ '' اُن الله الله الله الله الله عظا کی ) میں ضمیر'' ہُ'' کی بازگشت ابراہیم کی طرف ہے اور'' ملک' ' یعنی حکمرانی سے مراد، ابراہیم کی طرف ہے اور'' ملک' ' یعنی حکمرانی سے مراد، ابراہیم کوعطا کی جانے والی حکمرانی ہے جیسا کہ خداوند عالم نے ارشا وفر مایا :

سوره نساء، آیت ۵۴:

٥ " أَمُ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا اللهُ مُمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ "فَقَدُ اتَيْنَا اللهِ الْمُعْمَ اللهُ عَلْمَةَ وَالْحِكْمَةَ وَالْحِكْمَةَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنَيْهُمُ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ "فَقَدُ اتَيْنَا اللهُ اللهُ عَلِيمًا"

آیالوگ صدکرتے ہیں اس چیز کی بابت جوخدانے انہیں اپنے فضل سے عطا کی ہے، چنانچے ہم نے آل ابراہیم کوکٹاب دھکت دی اور ہم نے انہیں عظیم ملک سے تعرانی سے نوازا)

بنابرایں '' أَنُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَم وجوراور گناه ومعصيت كى حكومت تقى للبنداس كى نبيت خداكى طرف برگزنبين وى جائتى۔

اس رائے کے نا درست ہونے کی تین دلیلیں ہیں:

ىيلى دلىل:

قرآن مجیدیں اس طرح کی حکومت و حکمرانی اور اس کے ہم معنی امور کی کثیر مقانات میں خداوندِ عالم کی طرف نبت دی گئی ہے مثلاً:

(١) مؤمن آل فرعون كابيان:

سورهمومن ، آيت ٢٩:

O " يَقَوْمِ لَكُمُ الْمُلْكُ الْيَوْمَ ظَهِرِ يُنَ فِي الْأَنْ ضِ"

(اے میری قوم! آج ہر طرح کی حکر انی تمہار مے ہاتھ میں ہاورتم ہی روئے زین پرغالب و کامیاب ہو)

(٢) فرغون كابيان:

سوره زخرف، آیت ۵:

o " لِقُوْمِ النِّسَ لِيُ مُلْكُمِصْرَ"

(اے میری قوم! آیام مرکی حکومت میرے ہاتھ میں نہیں ہے؟)

اس بیان کا ذکراس کی تصدیق کا ثبوت ہے۔

خداوندعالم نے ارشا دفر مایا:

سوره تغاین ، آیت!

o " لَهُ الْبُلُكُ"

(اس کے لئے ہے حکومت وحکمرانی)

اس آیت میں حکومت وحکمرانی کوخداوندِ عالم نے اپنے ساتھ مخصوص قرار دیا ہے للندا ہر حکومت واقترار کا سرچشمہ

ذات خداوندی ہے۔

#### (٣) موسىٰ "كابيان:

سوره پونس ، آیت ۸۸:

o " رَبَّنَا إِنَّكَ اِتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاَ لَا زِيْنَةً "

(اے ہمارے مروردگار! تونے ہی فرعون اوراس کے ساتھیوں کودنیا کی زینت عطا کی ہے)

#### (4) قارون کے بارے میں خدانے فرمایا:

سوره نقص ، آیت ۲ که:

O " وَإِتَيْنَهُ مِنَ الكُنُو زِمَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُو ٓ أَبِالْعُصْبَةِ أُولِ الْقُوَّةِ "

(اورہم نے اسے وہ فزانے عطا کئے کہ جن کی جا بیاں اٹھا ٹانہایت طاقتورافر ادکوتھکا دیتا تھا)

(۵) حضرت پنجبراسلام سے خدانے ارشا وفر مایا:

سوره مدثر آیات، ۱۱ تا ۱۵:

O " ذَرُ نِنْ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيْدًا أَنْ وَجَعَلْتُ لَهُ مَالًا مَّهُ لُوْدًا ..... وَمَهَّدُتُ لَهُ تَدُهِيْدًا ﴿ ثُمَّ يُظْمَعُ أَنْ

اَزِينَ "

(چھوڑ دے جھے اور اس فحض کو جسے میں نے اکیلا پیدا کیا ہے (اس کا معالمہ جھے پرچھوڑ دے) اور میں نے اس کے لئے وسیع مال قرار دیا ہے۔ اور میں نے اس کے لئے تمام اسباب فراہم کئے ہیں، پھر بھی وہ مزید اضافہ کاطمع کرتا ہے۔)

ندکورہ پالا آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ فرعون اوراس کے ساتھیوں کی حکومت واقتد ار، قارون کا خز انہ اور ولید بن مغیرہ کا وسیع مال سب پچھ خداوندِ عالم کا عطا کردہ تھا۔

### د وسرى وليل:

بیرائے آیت مبارکہ کے ظاہر سے ہم آ ہنگ نہیں کیونکہ آیت کے ظاہری الفاظ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ نمرود، حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ان کی توحید و یکتا پرستی اور ان کے ایمان بہ خدائے واحد کے بارے میں نزاع کرتا تھا نہ کہ ان کی حکومت واقد ارکی بایت! کیونکہ ظاہری حکومت تو نمرود کے پاس تھی اور وہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو حاکم ہمتا ہی نہ تھا کہ جس کے بارے میں ان سے جھڑ اونزاع کرے۔

#### تىسرى دلىل:

ہر چیز خدا کی طرف نسبت کی حامل ہے، حکومت و افتد اربھی انہی اشیاء بیں سے ایک ہے لبندا اسے خدا سے منسوب کرنے میں کوئی حرج لا زم نہیں آتا وراس سلسلہ میں تفصیلی بحث ہو چکی ہے۔

#### خداکے وجود پرمضبوط استدلال

O " قَالَ إِبُوٰ هِ مُرَى إِنَّ الَّنِى يُحْيَ وَيُعِينَتُ " (ابراہیم نے کہامیرارب وہ ہے جوزندہ کرتا ہے اور موت دیتا ہے )

اگر چہ زندگی اور موت حیوان کے علاوہ ویگر غیر جاندار مخلوق مثلاً نبا تات میں بھی پائی جاتی ہے اور قرآن مجید نے
بھی اس کی تقعد بی کے جبیبا کہ آیت الکری کی تغییر میں بیان ہو چکا ہے لیکن حضرت ابراہیم کی مراویا حیوانی حیات و
موت ہے لیمیٰ حیوانات وانسانوں کی حیات وموت (جانداروں کی زندگی اور موت) یا حیوانی وغیر حیوانی دونوں حیات و
موت مراوی کیونکہ لفظ ''حیات' اور ''موت' میں کوئی قید نہ کو رئیس لہذا اس سے جامع معنی مراولیا جاسکتا ہے، اس کی
ولیل نمرووکا جواب ہے جواس نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بیان پرویا اور کہا؛ ''اَتَا اُنْی وَاُحِیاتُ '' (میں زندہ
کرتا اور موت و تیا ہوں) کیونکہ اس کا بیروگی نباتات کے احیاء کے بارے میں نہیں تھا کہ جو بی جو اور کا شت کاری کے

ذریعے ہوتا ہے اور نہ بی حیوانات سے مربوط کہ جو تخم گزاری اور تولیدنس کے ذریعے ہوتا ہے کیونکداس طرح کے کا منمرود سے مخصوص و مختص نہ تنے بلکہ دوسرے افراد بھی ایسا کرتے اور کر سکتے تنے چنا نچہ اس کی تصدیق و تائیدان روایات کے ذریعے ہوتی ہے جن میں فہ کور ہے کہ نمرود نے قید خانہ سے دوا فراد کو حاضر کرنے کا تھم دیا اور ان میں سے ایک کور ہاکرنے اور دوسرے کوئل کرنے کا تھم جاری کیا اور جب اس کے تھم پر عملدر آمد ہوگیا تو اس نے کہا: "اَنَا اُحْی وَ اُمِیتُ "کہ میں زندہ کرتا ہوں اور میں موت دیتا ہوں۔

ا براہیم علیہ السلام نے اپنے استدلال میں احیاء (زندہ کرنے) اور اماند (موت دینے) کا مسئلہ اس لئے ذکر کیا کہ بیردو کا م ایسے ہیں جوحیات سے محروم طبیعت (Nature) سے سرز دنہیں ہو سکتے ، بالخصوص حیوان لینی جاندار چیز کے احیاء وامانته کاعمل اس سے ہرگزممکن نہیں کیونکہ جاندار کی حیات شعور وارا دہ پر منی ہوتی ہے اور وہ دونوں (شعور وارا دہ) ہرگز ما دی امورنہیں ، جاندار چیز کی موت بھی اس طرح ہے ۔لیکن بیردلیل نہایت واضح وروثن ہونے کے باوجود ان لوگوں ا کے لئے فائدہ مندومؤٹر ٹابت نہ ہوئی کیونکہان کا فکری انحطاط وپستی اور بےعقلی و بیوتو فی اس ہے کہیں زیادہ تھی جوحشرت ا براہیم علیہ السلام نے مگمان کیا تھا، چنانچہ ان لوگوں نے احیاء واماتہ کے الفاظ سے صرف ان کے مجازی معانی سمجھے کہ جن ہے رہائی وقل کرنے جیسے اعمال سمجھے جاتے ہیں لہذا جب نمرود نے کہا: ''انسا احیسی و امیت'' (میں زندہ کرتا اورموت دیتا ہوں ) تو وہاں موجود تمام افراد نے اس کی تصدیق کی ..... کیونکہ اس نے دوقیدیوں کو بلوا کرایک کور ہا اور دوسرے کو موت کے گھاٹ اتار دینے کا تھم جاری کیا جس برعملدرآ مد ہو گیا تو لوگوں نے اسے زندہ کرنا اور موت دیناسمجھا .....، حضرت ابراہیم اورنمرود کے درمیان ہونے والے مباحثہ ومناظرہ اورمحاجہ واستدلال کے سیاق برغور کرنے سے اس دور کے لوگوں کی فکری پستی اور دینی معارف وروحانی حقائق سے عدم آگا ہی بے نقاب ہوجاتی ہے البتہ اس سے ان کی معاشر تی امور وتدن ميس ترقى وپيشرفت كي نفي نهيس موتى كيونكه ان دونو ل اموركا با بهم كوئي ربط نهيس چنانچدان كي معاشرتي تدن ميس پیشرفت کا ثبوت کلدینوں کے شہر باہل اور فراعنہ کے شہرمصریں یائے جانے والے آثار قدیمہ اور تاریخی یادگاروں کی صوّرت میں موجود ہے، اس کی وجہ رہے ہے کو تدن و ما دی تر تی اور ہے اور دینی وروحانی معارف میں پیشرفت کا مسئلہ اور ہے! ان میں سے کوئی ایک، دوسرے سے مربوط و وابستہ نہیں بلکہ عصر حاضر میں معاشرتی مادی وتدنی پیشرفت اور اخلاتی قدروں وروحانی معارف میں انحطاط وپستی نمرودی دور کےلوگوں کی بابت ہرطرح کے شبہات کا از الدکر دیتی ہے اور ان کا نمرود کی جالوں کا شکار موکر اس کی پیروی کرنا بے نقاب موجاتا ہے۔ اس سے بید حقیقت بھی آ شکار موجاتی ہے کہ حضرت ا براہیم علیہ السلام نے اپنے استدلال میں بیر مسئلہ کیوں ذکر نہیں کیا کہ جہان ہتی اس صافع و خالق کا محتاج ہے جوآ سانوں اورز مین کو وجودعطا کرنے والا ہے جبکہ انہوں نے اپنے بارے میں اظہار کرتے ہوئے اپنی بھیرت وآگا ہی کے تذکرہ میں اس موضوع كاسبار اليا اوراپي آپ سے بيالفاظ كے كم جوقر آن مجيد مين ذكر كيے محتے ہيں:

سوره انعام ، آیت ۹ که:

ن اِنِّي وَجَّهُتُ وَجُهِى لِلَّنِى فَطَى السَّلُوتِ وَالْاَئُ صَن حَنِيْفًا وَّمَا أَنَامِنَ الْمُشْرِكِيْنَ "
 ن اِن وَ الْحُومُ وَلَ كَي مَا تَهِ اِبْنَارِحُ اسْ كَى طُرف كُرليا ہے جس نے آسانوں اور زمین كو پیدا كیا اور میں شرك كرنے والوں میں سے نہیں ہوں)

اس کی وجہ یہ ہے کہ اس دور کے لوگ فطری طور پر اس حقیقت کے اجمالاً معترف ہونے کے باوجوداس مدتک فکری پستی کا شکار سے کہ حضرت ابراہیم کے استدلال کو سمجھ ہی نہ سکتے سے اور نہ ہی ان کی پیش کردہ ولیل کا اور اک ان کے بس کا روگ تھا لہٰذا اَ نبخا بٹ نے اسے پیش ہی نہ کیا وہ الا تربیہ کہ جس آسان تربین دلیل کو انہوں نے پیش کیا وہ اسے بھی نہ سمجھ سکے اور ان کے قول ''مَرِ إِنَّ الَّنِ نِی بُٹِی وَیُمِینِتُ '' (میرارب وہ ہے جوز عمدہ کرتا ہے اور موت دیتا ہے) سے جو کھا نہوں نے سمجھ اوہ ان کی قوت فہم کی پہچان کے لئے کافی ہے۔

#### ثمرود كاأظهار

O " قَالَ أَنَا أُحْبِ وَ أُمِينَتُ ' ' (نمرود نے کہا کہ میں زندہ کرتا ہوں اور میں موت دیتا ہوں )

میدالفاظ نم رود کے بیں اور اس نے حضرت ابراہیم کے جواب میں کہا کہ میں تیراوہ رب ہوں کہ جس کی تو صیف میں تونے کہا ہےوہ زندہ کرتا ہےاورموت دیتا ہے۔،

#### ابراتيمٌ كاجواب

O ''قَالَ إِبُرْهِ مُ فَاِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَامِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّنِي كُفَى'' (ابراجيم نے کہا کہ الله سورج کوشرق سے لاتا ہے قومغرب سے لے آ، تووہ کا فرمبوت وجرات زوہ ہوگیا)

جب حضرت ابراہیم علیہ السلام اپنے استدلال کے مؤثر ہونے سے مایوس ہو سکتے اور دشمن کی غلط فہی ،عوام فریبی و

چالبازی کے نتیجہ ش اپنی اس مضبوط ترین دلیل کی تشہم نہ کرسے کہ ان کا رب وہ ہے جوزندہ کرتا ہے اور موت دیتا ہے تو
احیاء (زندہ کرنے) اور امانتہ (موت دینے) کے حقیق معنی ومشہوم کی وضاحت کرنے کے در پے نہ ہوئے بلکہ ایک اور دلیل پیش کردی ، البتہ اس دوسری دلیل کو وشن کے اس وعوے پر مبنی قرار دیا جواس نے پہلی دلیل بیس اختیار کیا تھا جیسا کہ دوسری دلیل کے آغاز بیس حرف نف، (فَاِنَّ اللّٰهَ) سے ثابت ہوتا ہے ، اسے فا بِقط بی کہا جاتا ہے اس سے مراد بیہ ہوتا ہے کہ اب جو مطلب پیش کیا جا رہا ہے وہ پہلے مطلب سے مر بوط اور اس کی فرع ہے ۔ لہذا صفرت ابر اہیم علیہ السلام کے بیان کا معنی بیہ ہو گا: اگر تیری بات درست ہے کہ تو میر ارب ہے اور دب کی شان ..... اور اختیار دوقد رت ..... بیہ ہے کہ وہ اس کا کنات کے نظام کی تدبیر کا اہل ہے اور اس بیس جس طرح چا ہے تھرف کرسکتا ہے تو الله تعالی سورج کی بابت اپنا اختیار وقد درت استعال کرتے ہوئے اسے مشرق سے لاتا ہے اور تو اپنا اختیار وقد درت استعال کرتے ہوئے اسے مشرق سے لاتا ہے اور تو اپنا اختیار وقد درت استعال کرتے ہوئے اسے مشرف سے ہے کہ بوری کا کنات کا تغام رہے دیو بیت کی دلیل بیہ ہے کہ بوری کا کنات کا تغام سے دیو بیت کی دلیل بیہ ہے کہ بوری کا کنات کا نظام میں جو جائے کہ تو میا گوت الا دباب ہے (ہر دب سے بالاتر مقام رکھتا ہے ) ، حضرت اس کے دست وقد دت میں ہے ، یا بیٹا بت بی موجائے کہ تو ق الا دباب ہے (ہر دب سے بالاتر مقام رکھتا ہے ) ، حضرت ابراہیم کی بات بن کروہ کا فرحیرت زدہ ہوگیا ،

جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ حضرت ابراہیم نے اپنی دوسری دلیل کو حرف ' ن ن ' (فَانَّ اللّه ) کے ذریعے فرکر کے اسے پہلی دلیل کی فرع اوراس کے مربوط (اس کا تتمہ) کیوں قرار ویا؟ تواس میں مقصد بیر تھا کہ کہیں بیر نسمجھا جائے کہ پہلی دلیل نمرود کے حق میں پوری ہوگئی اوراس کا دعویٰ درست ثابت ہوگیا، اس وجہ سے حضرت ابراہیم نے دوسری ولیل میں ' فان دبی ' کے بجائے' 'فَإِنَّ اللّه ' کہا کیونکہ اس سے پہلے نمرود نے لفظ' دبی ' سے خلط فائدہ اٹھا کراسے اپنے او پر منطبق کر دیا اور لوگوں کو مخالط میں ڈال کرا ہے رب ہونے کا جوت دینے لگا، لہذا حضرت ابراہیم نے دوسری ولیل میں لفظ' رب' کی بجائے اسم جلالہ (الله ) ذکر کیا تا کہ وہ پہلے کی طرح اسے اپنے او پر منطبق نہ کر سکے،

بہر حال سابق الذكر مطالب ميں بيدا مرواضح طور پر بيان ہو چكا ہے كہ حضرت ابراہيم كى پيش كردہ دليل كے سامنے نمرود كا حيرت زدہ ہونے كے علاوہ كوئى چارة كارہى پاتى نہ تھا لہٰذااس نے خاموشى اختيار كى اور حضرت ابراہيم كى تصوس دليل كے مقابلے ميں لا جواب ہوگيا۔

### ظالم لوگ، ہدایت سےمحروم رہتے ہیں

٥ ' 'وَاللهُ لَا يَهُ بِى الْقَدُومَ الظّٰلِيدِينَ'
 (اورالله ظالم لوگوں كوبدايت نيس كرتا)

سیاق کلام سے بظاہر بہ ٹابت ہوتا ہے کہ یہ جملہ (وَاللّٰهُ لَا يَهُ بِي الْقَدُوْمَ الظّٰلِيدِيْنَ) نمرود کے جمرت زوہ ہونے کی علت ووجہ کو بیان کرتا ہے اور وہ یہ کہ اس کے مبہوت و حمرت زوہ ہونے کی وجہ اس کا کا فر ہونائیس بلکہ خدا کا اسے ہوایت کی نعمت عطا نہ کرتا ہے، دوسر لفظوں میں اسے یوں بیان کیا جاسکا ہے کہ اس جملہ کا معنی یہ ہے کہ چونکہ الله تعالی نے اسے ہدایت کی نعمت عطانہیں کی البندا وہ مبہوت و حمرت زوہ ہوگیا اور اگر خدا اسے ہدایت سے نواز تا تو وہ ابراہیم علیہ السلام پر غلبہ پالیتا اور ان کی دلیل کا جواب و ب پاتا نہ یہ کہ چونکہ خدا نے اسے ہدایت نہیں کی اس لئے وہ کا فر ہوگیا بلکہ حقیقت الا مربہ ہے کہ زیر نظر آبت میں موضوع کے حوالہ سے نمرود کے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے محاجہ و مناظرہ پر توجہ مرکوز ہے نہ کہ اس کے کفر پر ، اور یہ واضح وروثن حقیقت ہے۔

اس بیان سے بیجی ظاہر ہوتا ہے کہ جملہ ''وَاللّٰهُ لَا يَهُ لِ ىَالْقَوْمَ الظَّلِمِيْنَ '' عَلى ''الظَّلِمِيْنَ '' عِلى ''الْقَلْمِيْنَ '' عَلى ''الْقَلْمِيْنَ '' عَلى ''الْقَلْمِيْنَ ' کی صفت ہے دراصل خدا کی طرف سے انہیں ہدایت عطا نہ کرنے کی وجہ کی طرف اشارہ ہے یعنی خداوندعا لم نے ان لوگوں کو ان کے ظلم کی وجہ سے ہدایت کی تعمت عطانہیں کی ، بیمسلمرف اس آیت عیں محوظ فرنہیں بلکہ کلام اللی عیں دیگر موارد میں بھی اس کا ذکر پایا جاتا ہے اور بیکت تو جہ کا مرکز واقع ہوا ہے کہ لوگوں کا ارتکا بیظم ان کے ہدایت کی تعمت سے محروم ہونے کا سبب ہے۔ چنانچہ ارشا وحق تعالی ہے:

سوره صف ، آیت ک:

٥ " وَمَنَ اَفْلَمُ مِتَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُوَيُكُ غَى إِلَى الْإِسْلَامِ لَوَ اللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّلِدِيْنَ " الظَّلِدِيْنَ "

(اوراس شخص سے بڑا ظالم کون ہے جو خدا پر جموٹا الزام لگا تا ہے جبکہ اسے اسلام کی طُرف دعوت دی جاتی ہے اور خدا ظالم لوگوں کی ہدایت نہیں کرتا ) ایک اور مقام برارشا دہوا:

سوره جمعه، آيت ۵:

٥ ''مَثَلُ الَّذِيْنَ حُتِّلُواالتَّوْلِى قَثُمَّ لَمْ يَحْدِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِمَامِ يَحْدِلُ اَسْفَامًا لَبِئُسَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ مَا الظَّلِيدِينَ " الَّذِيْنَ كَنَّ بُوْالِالِتِ اللهِ \* وَاللَّهُ لَا يَهْ مِى الْقَوْمَ الظَّلِيدِينَ "

جائے ، بہت ہی بری سے مثال ان لوگوں کو تو رات دی گئی گھرانہوں نے اس پرعمل نہ کیا ان کی مثال اس گدھے جیسی ہے جس پر بار لا د دیا جائے ، بہت ہی بری ہے مثال ان لوگوں کی جنہوں نے اللہ کی آیات کی تکذیب کی اور اللہ ظالم لوگوں کو ہدایت نہیں کرتا ) اور فسق بھی ظلم کی مانند ہدایت سے محرومی کا سبب ہے چنانچہ ارشا دالجی ہے:

سوره صف، آیت ۵:

O "فَلَتَّاذَاغُوَااَذَاغَاللهُ قُلُوبَهُمْ وَاللهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفُسِقِينَ"

(پھر جنب وہ منحرف ہو گئے تو خدانے ان کے دلوں کو پھیر دیا اور الله فاس لوگوں کی ہدایت نہیں کرتا )

بہرحال ظلم جو کہ عدل کے راستہ سے روگر دانی کرنے اور جو کام کرنا چاہیئے اس سے منہ موڑ کرا لیے عمل کی طرف رخ کرنے کا نام ہے جے انجام نہیں دینا چاہیے، وہ فطرت سلیمہ کے حقیقی مقصد کی ہدایت سے محرومی کا سبب ہے اور نیتجناً ناامیدی وخسارہ کا باعث بنتا ہے، اور بیدالی نا قابل الکار حقیقت ہے جے قرآن مجید نے متعدد آیات میں ذکر کیا ہے اور کثیر مقامات میں اس کی طرف تا کیدی توجہ دلائی ہے۔

# احسان ونیکی موجب ہدایت اورظلم وستم باعث گمراہی ہے

احسان و نیکی کا موجب ہدایت ہونا اورظلم وسم کا باعث گمراہی ہونا ایک الی نا قابل انکار حقیقت ہے جے قرآن جید نے واضح طور پر بیان کیا ہے اور ہم نے ان میں سے چند موار دکو ابھی چند سطور قبل ذکر کیا ہے، اور بیا بیا قاعد ہ کلیہ ہے کہ اس میں کسی استثناء کی مخبائش نہیں پائی جاتی ، چنا نچہ قرآن مجید نے اسے مختلف الفاظ و گونا گوں تعبیرات کے ساتھ ذکر کیا ہے اور اسے کثیر دین حقائق ومعارف کی اساس و بنیا دقرار دیا ہے ۔خداوندِ عالم کا ارشادگرامی ہے:

سوره مَلَّهُ ، آيت • ۵:

٥ "الَّذِينَ آعُطَى كُلُّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمُّ هَلَى"

(خدانے ہر چیز کواس کی فلقت عطاکی چربدایت کی)

اس آیت سے ثابت ہوتا ہے کہ ہر چیز اپنی خلقت کے ممل ہونے کے بعد خداوند عالم کی طرف سے حاصل ہونے

والی ہدایت کے ذریعے اپنے متصریخلیق و کمالات ذات کی طرف ہدایت پاتی ہے اور بیصرف اس طرح کمکن ہوتا ہے کہ ہر چیز ، دوسری چیز سے مرتبط و وابستہ ہے ، وہ ایک دوسرے کو فائدہ کی چیچاتی ہیں اور ایک دوسرے سے فائدہ حاصل کرتی ہیں ، ایک دوسرے کے ساتھ رہ کر ، ایک دوسرے سے متفسل و پیوستہ ہو کر ، ایک دوسرے سے متفسل و پر ائندہ ہو کر ، ایک دوسرے سے چی لے کر اور ایک دوسرے کو پچھ دے کر ، پچھ وصول کر کے اور پچھ ترک کر کے ، تو اس طرح کے فبت ومنفی روابط کے ذریعے ایک دوسرے کے وجودی مقاصد کے حصول کو پیشی بناتی ہیں ، اس کے ساتھ ساتھ سے امر بھی پیشی و نا قابل شک ہے کہ تکو بنی امور اپنے آٹار ہیں ہر گر فلطی و اشتباہ کا شکار نہیں ہوتے اور شیقی ارا دے اپنے اہداف و مقاصد کی تشخیص ہیں خطا و کجروی سے دوچار نہیں ہوتے مشلاً آگ کہ جس کا کام جلا دینا ہے اگر خشک کھڑی کو لگ جاتے تو اسے شخشہ نہیں کر رہی بلکہ جلا دے گی لینی میمکن نہیں کہ وہ فلطی سے جلانے کے بجائے اسے شخشہ کردے ، ای طرح نمواور ہو ہے والاجیم مثلاً نباتات ، تو اس میں جم وضا مت ہو ھی رہتی ہے اور ایسانہیں ہوسک کہ فلطی و اشتباہ اور فلط فرح نمواور ہو ہو استانہ کی موجائے ، یہی حال دیگر موجودات کا ہے کہ وہ تکو بنی امور میں فلطی و فلط فہنی کا شکار نہیں ہوتے ، اس حقیقت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اراثا و خداوندی ہے :

سوره مود، آیت ۲۵:

٥ " إِنَّ مَ إِنِّ عَلَى صِرَاطٍ مُّستَقِيدًمٍ
 ١ (يقينا ميرا يرورد كارمراطمتقيم يرب)

اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ تو بین و تخلیق کے نظام میں غلطی وغلافہی اور اختلاف ودور کی کی ہر گر تھجائش نہیں۔

ذکورہ بالا دوا ہم ترین موضوعات لیعن ' خداوندِ عالم کا ہر چیز کو ہدایت کی نہت سے نواز تا ' (الَّنِ بَیِّ اَعُلٰی کُلُّ شَیْءَ ﴿ خَلُقَلُهُ ثُمُّ هَلُ ی ) اور ' بھو بی امور میں غلطی وغلافہی کا واقع نہ ہوتا' اس کے متقاضی ہیں کہ ہر چیز دوسری چیز سے حقیقی معنی میں مرحبط و وابستہ ہو ( لیعنی موجودات عالم کے درمیان با ہمی ربط وتعلق ہونا ضروری ہے ) اور یہ بھی ضروری ہے کہ ہر چیز اور اس کے آثار و مقاصد کہ جن کے لئے وہ معرض وجود میں آئی ہے کے درمیان ایسا راستہ یا مخصوص راستے ہونے چا ہمیں جن پرچل کروہ اپنے مقصد گلیق اور مخصوص و معین آٹارونتا کی حاصل کر ہے، اس طرح تمام وجود کی افراض و مقاصد اور اہداف کا حصول اسی طرح ممکن ہے کہ ان تک جینچنے کے مخصوص و معین راستوں کو اختیا رکیا جائے تا کہ منزلِ مقصود تک کہنچنا لینی ہو اور مخصوص غرض کے حصول میں کا ممیا بی طب چنا نچہ وہ فتی کہ جس میں درخت اگانے کی صلاحیت ہو اس صورت میں ورخت اگانے کی صلاحیت ہو اس صورت میں درخت اگانے کی صلاحیت ہو اس صورت میں درخت اگائے جائیں ، اسی طرح جب کوئی کھل دینے کے قابل ہو جائے تو اسی صورت میں اس سے کھل پورے اور صحیح طور پر طے کئے جائیں ، اسی طرح جب کوئی کھل دینے کے قابل ہو جائے تو اسی صورت میں اس سے کھل

حاصل کیا جاسکتا ہے جب اس کے اسباب فراہم ہوں اور اسے پھل دینے کا صحح ماحول مہیا کیا جائے۔لہذا ہرسب سے ہرنتیجہ حاصل نہیں کیا جاسکتا ۔۔۔۔۔ بلکہ اس کے موزوں ومناسب نتیجہ کا حصول ممکن ہوگا ۔۔۔۔ جبیبا کہ خداوندِ عالم کا ارشادگرا می ہے: سورہ اعراف، آبیت ۵۸:

٥ "وَالْبَلَكُ الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُ فَإِلْ ذُنِ رَبِّ وَالَّذِي خُبُثَ لَا يَخُرُجُ إِلَّا نَكِمًا الْكَلْى لَكُ نُصَرِّفُ الْإِلْيَةِ لِقَوْمِ يَتَشَكُّرُ وَنُ "
 الله التي لِقَوْمِ يَشْكُرُ وْنُ "

(پاک زمین اپنے پروردگار کے اوْن سے اگاتی ہے اور وہ کہ جونجس ونا پاک ہے اس سے سوائے خس وخاشاک کے اور کچھنمیں کلتا)

بیالی نا قابل انکار حقیقت ہے کہ عقل اور ہماری قوت واحساس بھی اس کی تصدیق وتا ئیدا ور گواہی وی ہے کیونکہ اگر ایسا نہ ہوتو علت ومعلول! ورسبب ومسبب کا عام وعمومی قانون وضابطہ مخل و درہم برہم ہوجائے گا جو کے ممکن نہیں۔

o "صُنُعَاللهِ الَّذِينَ اَتُقَنَكُلُّ شَيْءٍ"

(بیصنعت خداوندی ہے کہ جس نے ہر چیز کومحکم ومتحکم قرار دیا ہے)

بنابرای ان وجودی سلسلوں میں سے ہرسلسلہ ایسا ہے جوا پے مقصد تخلیق اور وجودی غرض وغایت کے حصول میں رواں دواں وکوشاں ہے، اگر اس سلسلہ کے کسی بھی جزء اور حصہ میں کسی بھی تبدیلی کا تصور کریں تو لامحالہ وہ تبدیلی اس کے آخار و متائج میں بھی تبدیلی کا موجب بینے گی ، یہ نا قابل انکار حقیت تمام تکویٹی امور میں برابر پائی جاتی ہے اور جہاں تک غیر تکویٹی امور کا تعلق ہے لینی معاشرتی معین و طے کر دہ امور شلا سلطنت و حاکمیت اور ملکیت وغیرہ، تو چونکہ وہ بھی فطرت سے وابستہ ہوتے ہیں اور افعال اور تنائج کے حامل ہوتے ہیں لہذا وہ بھی تکویٹی امور کی مانٹر ہیں کیونکہ فطرت بھی تکویٹ میں پرمتکی ہے ۔۔۔۔۔۔اس کا سرچشمہ بھی کا رخایہ تکوین و تخلیق ہی ہے ۔۔۔اس بناء پروہ تمام امور وافعال اور تنائج اور معاشرتی مناصب کہ جن کا سرچشمہ فطرت ہے نینجیاً تکوین و تخلیق ہی سے مرحیط و وابستہ ہیں اور ان کے تمام آ فارخو د انہی سے تعلق مناصب کہ جن کا سرچشمہ فطرت ہے بین جیسا کہ ان آ فار کے علاوہ ان سے کوئی چیز جنم نہیں لیتی ، بنابرایں سے کہنا بجا و رکھتے ہیں اور انہی کی کو کھ سے جنم لیتے ہیں جیسا کہ ان آ فار کے علاوہ ان سے کوئی چیز جنم نہیں لیتی ، بنابرایں سے کہنا بجا و

درست ہے کہ نیک وصالح تربیت صرف نیک وصالح مربی ہی سے حاصل ہوسکتی ہے اور فاسد مربی کی تربیت سے فاسد اثر و نتیجہ کے سوا پچھ حاصل نہیں ہوسکتا کیونکہ اس کی ذات میں فساد ہی فساد ہے، بقولے: (جیسان ویا پھل) خواہ وہ بظا ہر نیکی کا لباوہ اوڑھ لے اور اپنے آپ کوصالح فر دکہلوا تا پھرے اور بظا ہر تربیت کی سیدھی راہ اپنائے اور اپنے باطن میں موجود فساد کوسو پردوں میں چھپائے اور پھر اس پر ہزار تجاب ڈال دے محروہ اپنے باطنی فساد کے آثر کا راستہ نہیں روک سکا، بہی حال اس حاکم کا ہے جو دوسروں پر غلبہ پانے کی غرض سے اقتد ار پر قابض ہواور ای طرح وہ قاضی جو تضاوت کے منصب و حال اس حاکم کا ہے جو دوسروں پر غلبہ پانے کی غرض سے اقتد ار پر قابض مواور رائی طرح وہ قاضی جو تضاوت کے منصب و مہدہ کو تا جا تز طریقہ سے سنجا لئے والا ایسا مند کا اہل نہ ہونے کے باد جو داس پر برا بھان ہوجائے، بلکہ ہر معاشرتی منصب و عہدہ کو تا جا تز طریقہ سے مثلاً ابان سے کی جگہ تر ار دیا جائے مثلاً ابان سے کی جگہ تر ار دیا جائے مثلاً ابان سے کی جگہ تر ار دیا جائے مثلاً ابان سے کی جگہ تر ار دیا جائے مثلاً ابان سے کی جگہ تر ار دیا جائے مثلاً ابان سے کا جگہ تر اور چھوٹ کو جائے کی کی جگہ تر ار دیا جائے ، ان سب کا اثر خیا نہ دیا باد دیر یقینا ظاہر ہوتا ہے اور ان کا سلسلہ بالا خرمنقطع وشم ہو کررہ جاتا ہے آگر چہ معدود دے چھ دنوں تک صورت حال مانے دیا باد دیر یقینا خاہر ہوتا ہے اور ان کا سلسلہ بالا خرمنقطع وشم ہو کررہ جاتا ہے آگر چہ معدود دے چھ دنوں تک صورت حال من میں تبدیل واضح نہیں ہوتی وقانوں خداونوں خداوندی ہے جس میں تبدیل وتغیر ممکن نہیں چنا نچہ ارشاد دوراد:

سوره فاطر، آیت ۴۳:

٥ " وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّتِ اللَّهِ تَحْوِيُلًا "

( .... توالله كى سنت من اگر كوئى تبديلى نه پائے گا اور توالله كے نظام وقانون ميں ہر گز كوئى تغير نه د كيھے گا)

بهرحال من پرندتو موت آتی ہے اور نہ ہی اس کا اثر و نتیجہ متزلزل وغیر نقینی ہوتا ہے خواہ صاحبانِ فہم وا دراک اس کے اثر کا تعقل ومشاہدہ کرسکیں یا نہ کرسکیں ، اس طرح باطل ، ثبات و دوام کی دولت نہیں پاسکا اور نہ ہی اس کے اثر و نتیجہ کو بقا حاصل ہوسکتی ہے خواہ اس کا معالمہ ارباب دانش پرغیرواضح کیوں نہ ہواور اس کے اثر کی بابت وہ غلافہی کا شکار کیوں نہ ہو جا کیں ، ….. خداوندِ عالم کا ارشادگرامی ہے :

سوره انفال ، آیت ۸:

٥ "لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ"

(..... تا كەخدااپ كلمات كے ذريعے حق كو پا برجا كرے اور باطل كومحوونا بودكر دے.....)

حق کے پاہر جاکرنے کا ایک ذریعہ اس کے اثر کو ثیات عطا کرنا ہے اور باطل کے ابطال و نا بود کرنے کا ایک طریقہ اس کی نا درسی و فاسد ہونے کو ہر ملا کر دینا اور اس کے تن پر پڑے ہوئے اس لبا سِ حق کو اتار دینا ہے جس کے باعث

لوگ غلط نبی میں مبتلا ہوتے ہیں۔

ایک اورمقام پرخداوندِعالم نے ارشاوفر مایا:

سوره ابراجيم ، آيات ۲۴ تا ۲۷:

٥ " اَلَمُ تَرَكَيْفَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ اَصُلُهَا ثَابِثُ وَفَهُ عَهَا فِ السَّمَا ﴿ ثُونَ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ فَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ فَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنْ فَوْنَ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُل

(آیا تونیمیں ویکھا کہ اللہ نے کلمہ طیب یہ پاکیزہ گفتار ..... کی مثال کس طرح پاک و پاکیزہ درخت ہے دی ہے کہ جس کی جزنر بین میں ثابت و پا برجا ہے اور اس کی شاخ آسان میں ہے 0 وہ اپنے رب کے اذن وفر مان سے ہر لحمہ اپنا پہل ویتا ہے ، اور اللہ ..... ای طرح ..... لوگوں کو مثالیں و بے کر ..... بات سمجھا تا ہے کہ شاید وہ تھیجت حاصل کرلیں 0 اور کلمہ و خییشہ ..... نا پاک گفتار ..... کی مثال شجرہ خییشہ (نا پاک ورخت) جیسی ہے جوز بین سے اکھڑ چکا ہے اور اسے ہرگز کوئی شات و قر ارحاصل نہیں 0 اللہ ثابت قدم رکھتا ہے ایمان لانے والوں کو ان کے پختہ قول واعقا دکی وجہ سے ، و نیاوی زندگ میں بھی اور آخرت میں بھی ..... نہیں ثبات عطا کر ہے گا ۔....، اور اللہ ظالموں کو گمرائی میں غرق رکھتا ہے .... انہیں ہدایت کی نعمت سے محروم کردیتا ہے .... انہیں شبات عطا کر ہے گا ۔....، اور اللہ ظالموں کو گمرائی میں غرق رکھتا ہے .... انہیں ہدایت کی نعمت سے محروم کردیتا ہے .... اور اللہ خوچا ہے وہ انجام ویتا ہے 0)

اس آیت میں لفظ ''الظّلِیدیْنَ ''مطلق ہے لین اس میں کوئی قید وشرط ذکر نہیں کی گئی، اس سے مراد ہر ظالم ہے اور خداوندِ عالم اسے گمرابی میں غرق کرتا ہے اور اس کے ہر کام میں اسے ہدایت کی فعت سے محروم رکھتا ہے اور ظالموں کا تو اس کے سوا کوئی کام بی نہیں کہ وہ حق کے آٹار کو فلط راستہ لینی باطل کے ذریعے حاصل کرنا چاہتے ہیں کہ خداانہیں ان کی ان کوششوں میں کا میاب نہیں ہونے ویتا، جیسا کہ حضرت یوسف علیہ السلام کی زبانی ان کا قول قرآن مجید میں فہ کور ہے:

سوره لوسف، آيت ۲ سا:

" قَالَ مَعَاذَا للهِ إِنَّا ثُمَ إِنَّ أَحْسَنَ مَثْوَا ىَ ﴿ إِنَّا لَا يُفْلِحُ الظَّلِمُونَ "

( .....اس نے کہا: خدا کی پناہ! وہ تو میرا پروردگار ہے، ای نے تو مجھے بہترین ٹھکانہ دیا ہے، یقینا ظالم وسٹمگر لوگ کامیا بنہیں ہوں گے )

ہنا برایں ظالم نہ تو اپنے ظلم میں کامیاب ہوتا ہے اور نہ ہی اس کاظلم اسے اس منزل تک پینچنے دیتا ہے جہاں نیک

کرنے والا اپنی نیکی کے ذریعے اور متقی و پر ہیز گار مخص اپنے تقویل و پر ہیز گاری کے ذریعے پہنچتا ہے، ارشا د خداوندی ہے: سور ہ عکبوت ، آیت ۲۹:

٥ " وَالَّذِينَ جَاهَلُ وَافِينَا لَنَهُ مِ يَنَّهُمُ سُبُلَنَا لَوَ إِنَّا اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ "

(.....اور جولوگ ہاری راہ جہادیش کریں ہم ضرورانہیں اپنے راستوں کی ہدایت کریں گے اوراللہ یقیناً نیکی

کرنے والوں کے ساتھ ہے)

ایک اورمقام پریوں ارشاوفر مایا:

سوره ظَه ، آيت ۲ ۱۳۳:

o " وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُوٰى"

( اور نیک انجام تقوی بی کاہے)

بہر حال اس سلسلہ میں کثیر آیات موجود ہیں جن میں مختلف موضوعات کے ضمن میں ندکورہ بالا مطلب بیان کیا گیا ہے، ان آیات میں سے جامع ترین اور بیان کے لحاظ سے کامل ترین آیت رہے:

سوره رعزء آیت کا:

٥ " أَنْزَلَمِنَ الشَّهَاءَمَا عَفَسَالَتُ أَوْدِيَةٌ بِقَدَى مَا فَاخْتَمَلَ السَّيْلُ ذَبَدَّا بَيَا ﴿ وَمِثَا يُوْقِدُونَ عَلَيْهِ فِ التَّامِ ابْتِغَآ ءَحِلْيَةٍ اَوْمَتَاءٍ زَبَكَ مِثْلُهُ ۚ كَذَٰ لِكَ يَضُوبُ اللهُ الْحَقَّ وَ الْبَاطِلَ ۚ فَا مَّا الزَّبَدُ فَيَذُهَ بُحُفَآ ءَ ۚ وَالتَّامِ الْهُ الْآَمُ الْآَمُ اللهُ الْآَمُ اللهُ الْآَمُ اللهُ الل

(خدانے آسان سے پانی نازل کیا (بارش برسائی) پھر ہر درہ وندی سے ان کی مقدار واندازہ کے مطابق سیلاب اٹھ پڑا، اس کے بعد پانی کے ریلوں پر جھاگ پیدا ہوگئ، اور وہ جن چیزوں (بھیٹیوں) میں زیورات یا اسباب و سائل زندگی تیار کرنے کیلئے آگ جلاتے ہیں ان سے پانی کے ریلوں پر پیدا ہونے والے جھاگ سا جھاگ لکا ہے، اس طرح خداحت اور باطل کو مثال دے کر بیان کرتا ہے، جہاں تک جھاگ کا تعلق ہے تو وہ خشک ہو کرختم ہو جاتا ہے (یہی حال باطل کا ہے) اور جو چیزلوگوں کے لئے مفید ہوتی ہے وہ زمین میں باتی رہ جاتی ہے، خداوندِ عالم اسی طرح مثالیں دیتا ہے) باطل کا ہے) اور جو چیزلوگوں کے لئے مفید ہوتی ہے وہ زمین میں باتی رہ جاتی ہے، خداوندِ عالم اسی طرح مثالیں دیتا ہے) عام قانون وقاعدہ کلیے کا لازی بتیجہ ہے جو موجود استے عالم ہستی میں جاری وساری ہے اور اس کے ساتھ ساتھ عالم محسوسات عام قانون وقاعدہ کلیے کا لازی بتیجہ ہے جو موجود استے عالم ہستی میں جاری وساری ہے اور اس کے ساتھ ساتھ عالم محسوسات میں بار بار حاصل ہونے والے یقنی تجربہ ہے ہی اس کی گوائی ملتی ہے، چنا نجے ہم میں سے ہوخص کی قوت حافظ میں خالموں میں بار بار حاصل ہونے والے یقنی تجربہ سے ہمی اس کی گوائی ملتی ہے، چنا نجے ہم میں سے ہوخص کی قوت حافظ میں خالموں

### کے برے انجام اور ان کے نام وذکر کے محوہ وجانے کے واقعات کی خبریں محفوظ ہیں۔ احیائے اموات کی ناقابل اٹکار مثال

' اَوْ كَالَّذِي مُرَّعَلَى قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا''
 (يا ال مخض كي طَرح جوبتى سے گذرا جبدوى اوند ھے منہ گرى ہرى تقى )

لفظ" خَاوِية "كامعن" خالى " ب چنانچى كرنى زبان مين كهاجاتا ب: "خوت المدار" يعنى كمرخالى موكيا۔ " عروش" جمع كاصيغه باس كامفرد" عرش" ب، بداس چيز كو كہتے ہيں جو جهت كى طرح مواورا سے سابيہ كے لئے بنایا جائے اوروہ ستونوں پر كھڑى ہو، خداوندِ عالم نے ارشاد فرمایا:

سوره انعام ، آیت اسم ۱:

٥" جَنّْتٍ مَّعُرُونُ شَتٍّ وَّغَيْرَ مَعُرُونُتٍ "

( ....عرش والے باغات اور غیرمعروش باغات .... )

ای مناسبت سے گھر کی حصت کو بھی'' عرش'' کہا جاتا ہے لین ان دونوں کے درمیان ایک فرق ہے اور وہ میہ کہ حصت دیواروں پر کھڑی ہوئی حصت دیواروں پر کھڑی ہوئی حصت دونوں کے مجموعہ کانام ہے جیسے انگور کی بیل، حصت دیواروں پر کھڑی ہوئی حصت دونوں کے مجموعہ کانام ہے جیسے انگور کی بیل، اس اسلمت سے گھروں کے بارے میں کہا جاتا ہے'' خالمیۃ علیٰ عور دشیھا '' یعنی وہ اپنے عرشوں پر خالی ہیں (عرشوں کے بل گری ہوئی ہیں) نیکن یوں کہنا ہرگز درست نہیں'' حسالیۃ علیٰ مسقفہا '' کہوہ اپنی چھتوں پر خالی ہیں (چھتوں کے بل گری ہوئی ہیں)

آیت کی ابتداء میں حرف عطف'' او'' ذکر کیا عمیا ہے (حرف عطف سے ماقبل کی طرف اشارہ مقصود ہوتا ہے) اس سلسلہ میں مفسرین کرام نے مخلف وجوہ واسباب ذکر کئے ہیں:

(۱) بعض مغرین کا کہناہے کہ بیجملہ (اُو کالگذِی مَرَّ ، ، ) این ماقبل جملہ "الگذِی حَاجَ إِبُوٰهِ مَرَ ، ، ، ، کا طف ہے اور "کالگذِی" پر" کا ف" اسمیہ ہے، لہذا آیت کا معنی یوں ہوگا: "اَکھُ تَرَ إِلَى الَّذِی حَاجَ وَمَا ظُره اِللّٰهِ مَدَ ، ، آیا تو نہیں دیکھا اسے جس نے ابراہیم سے عاجہ ومناظره کیا ، ، ، آیا تو نہیں دیکھا اسے جس نے ابراہیم سے عاجہ ومناظره کیا ، ، ، آیا تو نہیں دیکھا اسے جس نے ابراہیم سے عاجہ ومناظره کیا ، ، ، آور آیا تو نے ہیں ویکھا اس خص کو جوہتی سے گزر است، اور یہاں "کالگذِی" پرحمف کاف در اصل اس بیان کے ا

مواہوں کے متعد دہوئے کی طرف اشارہ کے لئے ہے۔

(۲) حرف کاف کے بارے میں ایک تول یہ ہے کہ یہ زائد ہے، لہذا آیت کامعنی یہ ہے: " اَلَمُ تَرَ إِلَى الَّذِي حَمَّا اللَّهِ مَدَ ، او الله ی صوعلی قویة" (آیا تونے نہیں دیکھا اس فخص کوجس نے ایراہیم سے مناظرہ کیا ، یااس فخص کوجوستی سے گزرا)

(٣) بعض مفسرين نے كہا ہے كه بيآيت سابقہ جملہ كے معنى برعطف بے لبذااس كامعنى بير موكا:

" الم تر كالذي حاج ابراهيم او كالذي مرعلي قرية "

آیا تونے اس مخص کی مانند کسی کوئییں دیکھا جس نے ابرا ہیم سے اس کے رب کے بارے میں محاجہ دمناظرہ کیا؟ یااس مخص جیسا کسی کوئییں دیکھا جواس بستی ہے گز راجو ویران ہو چکی تھی؟

(۴) بعض مفسرین کی رائے ہے کہ بیا ہرا ہیم کا بیان ہے جوانہوں نے دشمن کے اس دعویٰ کے جواب میں دیا جواس نے کہا کہ وہ زندہ کرتاا ورموت دیتا ہے گو یا اصل عبارت یوں ہے:

"وان كنت تحيى فاحيى كاحياء الذي مرعلى قرية ...."

ا مے نمرود! اگر تو دعویٰ کرتا ہے کہ تو زندہ کرتا ہے تو اس مخص کی طرح زندہ کر جو اس بہتی ہے گزرا جو ویران ہو چکی تھی ۔۔۔۔،

میہ منے مفسرین کے اقوال وآ راء جوانہوں نے آیت میں حرف عطف کی تاویل میں ذکر کی ہیں،کیکن ان آ راء و اقوال کوکا ملاً درست قرار نہیں دیا جاسکتا،اوران کی حیثیت آپ کے سامنے ہے۔

میرے خیال میں ، ۔ ۔ ۔ والله اعلم ، ۔ ۔ رف عطف ' او' سے اس جملہ کی بازگشت سابقہ جملہ کے معنی کی طرف ہے ۔ جیسا کہ تیسرے تول میں فرکیا گیا ہے ، البتہ اس فرق کے ساتھ کہ اس قول میں جو نتیجہ فرض کیا گیا ہے وہ ورست نہیں اور آیت کے معنی کا جونصوراتی خاکہ پیٹی کیا گیا ہے وہ اس سے مختلف ہے جو میں بھتا ہوں ، اس کی وضاحت یہ ہے کہ جب خداوند عالم نے ارشاد فر مایا: " اَللّٰهُ وَ لِنَّا اللّٰهُ وَ اللّٰهِ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَاللّٰهُ اللّٰهُ وَ اللّٰهُ و

بعدد مگرے ہدایت کے تین مراتب و درجات ہیں:

پېلامرىنېە مدايت:

#### دوسرامرتبهٔ مدایت:

ز مین حقائق کی نشاندہی اوران پر گواہ بنانے کے ذریعے حق کی ہدایت! جیسا کہ دیران بہتی سے عبور کرنے والے مختص کے واقعہ میں ندکور ہے کہ اس کے سامنے مردوں کے زندہ کرنے کا پیچیدہ مسئلہ ان کے زندہ ہوجانے کے مشاہدہ سے حل ہو گیا ، اس کے علاوہ دیگروہ امور جو آیت میں ذکر کئے گئے ہیں ان سب میں نشاندہی اور مشاہدہ کے ذریعے حق کی ہدایت کی گئے ہے۔

#### تيسرامرتبه بدايت:

ندکورہ بالا دونوں مراتب ہدایت کو یکجا کر کے حق کی ہدایت کی جائے! یعنی بیان واستدلال اور نشاند ہی و مشاہرہ کو یکجا کر دیا جائے اور واقعہ کی علت وسب کے ذریعے استشہاد و استدلال کیا جائے ، دوسر لفظوں میں یہ کہ سبب اور مسبب ونوں کو اکٹھا پیش کیا جائے ، یہ مرتبہ ہدایت سب سے بلند و برتر ہے اور سب سے زیادہ قوی ومؤثر ذریعہ ہدایت ہے۔ اس کی مثال یوں ہے کہ اگر کی ہخف نے پنیر نہ دیکھا ہوا ور وہ اس کے اصل وجود کی بابت شک میں جتلا ہوتو اس کی غلط فہی کو تین طرح سے دور کیا جا سکتا ہوتو اس کی غلط

(۱) سب سے پہلے اس مخض کواس کے سامنے لا یا جائے جس نے پنیر کھا یا ہوا ہوا وروہ اسے پنیر کے ذا نقہ وغیرہ کے بارے میں بتلائے۔ گویا اس مخض کی گواہی کے ذریعے پنیر کے وجود کو ثابت کرنے کے لئے غلط قبی میں متبلا مخض کو ہدایت کی جائے۔

(۲) درسرا طریقہ میہ ہے کہ تھوڑا سا پئیر لا کر اسے کھلا یا جائے تا کہ وہ اس کا ڈاکفتہ چکھ کر پٹیر کے وجود کا یفین حاصل کر لے۔ (۳) تیسرا طریقہ بیہ ہے کہ تھوڑا سا دودھ لے کراہے نیم گرم کیا جائے اوراس کے سامنے پنیر بنا کراہے کھلایا جائے ، توبیسب سے زیادہ مؤثر اور غلط نہی کو دور کرنے کا مضبوط ترین ذریعہ ہے جس کے بعد مفکوک چیز کے بارے میں کسی طرح کا شبہ یا تی نہیں رہتا۔

نہ کورہ بالا مطالب سے واضح ہوجاتا ہے کہ زیر بحث نتیوں آیات مبار کہ میں ..... جو کہ استشہادوگواہی کے ذریعے حق کی ہدایت کا مقام ہے ..... نہ کورہ نتیوں طریقوں کے ذریعے مخاطب کو مقصد ومقصود سے آگاہی ولانے کی صحت کا فہوت ملتا ہے اوروہ اس طرح کہ :

(۱) خداوندِ عالم مؤمنین کوحق کی ہدایت کرتا ہے:

'' کیا تونے ابراہیم ونمرود کے واقعہ میں نہیں دیکھا؟''

'' کیا تونے ویران بستی سے گزرنے والے خص کے واقعہ میں نہیں ویکھا؟''

'' کیا تو نے ابراہیم اوران کے پرندہ زندہ کرنے کے واقعہ میں نہیں دیکھا؟''

(۲) خداوندِ عالم مؤمنین کوش کی ہدایت اس طرح کرتا ہے مثلاً جس طرح اس نے نمرود سے محاجہ ومناظرہ میں ابرائیم کو ہدایت و رہنمائی فرمائی گہریم بھی ہدایت کی ایک فتم ہے، یا جس طرح اس شخص کو ہدایت کی جو ویران بستی سے گزرا کہ رہیم بھی ہدایت کی ایک فتم ہے۔

کہ رہیم ہدایت کی ایک فتم ہے یا جس طرح پرندہ کے واقعہ میں ابرا جیم کو ہدایت کی کہ رہیمی ہدایت کی ایک فتم ہے۔

(۳) خداوندِ عالم مؤمنین کوش کی ہدایت ہوں کرتا ہے:

'' اور میں بھتے اس کے شواہدیا دولاتا ہوں، تم ابراہیم فنمرود کے درمیان ہونے والے محاجہ ومناظرہ کو یاد کرو، اور ویران بہتی سے عبور کرنے والے شخص کا واقعہ خاطر میں لاؤاورا براہیم و پرندہ کا واقعہ یاد کرد کہ انہوں نے خداسے کہا کہ مجھے اپنا ڈیدار کروا، تو خدانے فرمایا: آیا تھے یقین نہیں، ابراہیم نے جواب دیا کہ اطمینان قلب چاہتا ہوں ....''،

آیات شریفہ کے سیاق سے ظاہر ہوتا ہے کہ فدکورہ بالا تینوں طریقے ان (آیات) سے ہم آ ہنگ ہیں، البتہ خداوند عالم نے بیان مطالب میں کمال فن کا ایک نمونہ پیش کیا اور فدکورہ تین آیات میں سے ہرآیت کو ایک سیاق واسلوب سے مخصوص کر دیا تا کہ مخاطب کے ذہن کو نشاط حاصل ہو اور سیاتی کلام سے جن فوائد کا حصول ممکن ہے وہ سب حاصل ہو جا کیں۔

ندکورہ بالامطالب سے بیواضح ہوتا ہے کہ آیہ مبارکہ '' او کاللذی''کاعطف اس مفروض مخدوف جملہ کی طرف ہے جس پرسابقہ آیت ولالت کرتی ہے، بنابراین اصل کلام بول فرض وتصور کیا جائے گا:

ن اما كالذي حاج ابراهيم .... او كالذي مر على قرية .....

(یااس شخص کی طرح جس نے ابراہیم سے محاجہ دمنا ظرہ کیا ..... یااس شخص کی طرح جو ویران بستی سے گزرا) ای طرح بیہ مطلب بھی واضح ہوتا ہے کہ بعدوالی آیت میں جملہ ''واذ قبال ابسر اهیم .....'' کا عطف اس مفروض و متصور جملہ کی طرف ہے جس پرسابقہ آیت دلالت کرتی ہے لہٰذااصل کلام یوں فرض وتصور کیا جائے گا:

" اذکر قصة المحاجة ، و قصة الذى مر على قرية ، واذکر اذقال ابراهيم رب ارنى - " (ياو کرواع جومناظره كواقعدكو، اوراس فخص كواقعدكو جووران بتى سے گزرا، اور يا دكرواس وقت كو جب ابرا بيم نے كہا المامير مير مير دورگار! مجھا بناويداركروا - - )

### ایک سوال اوراس کا جواب

یہاں ایک سوال ذہن میں آتا ہے کہ خداوندِ عالم نے نہ تواس شخص کا نام ذکر کیا جوہتی ہے گزرااور نہ اس ہی کا نام ذکر کیا جوہتی ہے گزرااور نہ اس اس قوم کی نشاندہی کی جو وہاں آباد تھی کہ جواجما می موت ہے دوچار ہوئے ، اس طرح اس قوم کا نام بھی ذکر نہیں کیا جس کی طرف اس شخص کو بھیجا گیا جسے لوگوں کے لئے خدا کی ایک نشانی قرار دیا گیا تا کہ وہ مردہ لوگوں کوزندہ کر سے جیسا کہ آبہ میں ارکہ میں نہ کورہے ''ولنہ جعلک آبة للناس'' (تا کہ ہم تجھے لوگوں کے لئے نشانی قرار دیں) جبکہ بیہ مقام ، استشہاد اور مثال وشاہد پیش کرنے کا ہے جو کہ اس کا متقاضی ہے کہ سب کے نام ذکر کئے جائیں تاکہ شبہ و فلا مہر و فلا مہر اور کسی فلا معنی کے ذہن میں آنے کی گنجائش باتی نہ رہے۔

اس کا جواب ہے ہے کہ آ بت مبار کہ میں چونکہ مردوں کو زندہ کرنے اور مخصوص طریقہ سے ہدایت کرنے کو بیان کیا علی سے کہ اس طرح کے امور کا انجام پانا عام طور پر بعید سجھا جاتا ہے اور اسے غیر معمولی بلکہ ناممکن خیال کیا جاتا ہے، اس لئے بلاغت کلام اس بات کی متقاضی تھی کہ دانا وتو انا متعلم اسے نہایت معمولی اور اجمیت سے خالی عمل قرار دے کراس انداز میں بیان کرے کہ اسے بعید وغیر معمولی اور خارج ازام کان سجھنے والوں کی فکری شدت ختم ہوجائے اور ان کی غلط نہی کی بنیا و نوٹ جائے سے اور ان لوگوں کو اس امر سے آگا تی دلائی جائے کہ مردوں کو زندہ کرتا اور ان جیسے امور کہ جن کوتم غیر معمولی اجمیت ہیں ۔۔۔۔۔جیسا کہ ظلم و ہزرگ افراد جب کی ہزی اجمیت ہیں ناممکن سجھتے ہووہ میرے لئے نہایت معمولی اور بے اجمیت ہیں ۔۔۔۔جیسا کہ ظلم و ہزرگ افراد جب کی ہزی شخصیت کا تذکرہ یا اجم ترین امور کا فرکرکہ تے ہیں تو اسے اس طرح معمولی و عام انداز میں بیان کرتے ہیں جس سے ان کی قائی عظمت اور بلند مقام کا اظہار ہواور خود احرائی کا حقیق پہلونمایاں رہے ، اسی وجہ سے آ بیت مبارکہ میں واقعہ کے متعدد قرائی مورک کے اس طرح کے امور کے امور کے امور کے امور کے امور کوری کا دہر کی ایور کوری کوری کا بہام میں رکھا گیا تا کہ اس حقیقت کا شوت فرائی ہو سکے کہ اس طرح کے امور کے امور کے امور کے امور کوری کا دہر کی کوری کی کوری کوری کی ایمام میں رکھا گیا تا کہ اس حقیقت کا شوت فرائی ہو سکے کہ اس طرح کے امور

خداوندِ عالم کی باعظمت ذات کے حوالہ سے نہایت معمولی اور بے اہمیت و ناچیز ہیں ، اسی بناء پر سابقد آیت میں ابرا ہیم علیہ السلام کے دشمن و مدمقا بل فخض (نمرود) کا نام ذکر نہیں کیا گیا اور بعدوالی آیت میں بھی واقعہ کے اصل پہلووں ، پرندوں کے ناموں ، پہاڑوں کے ناموں اور ان سب کی تعداد وغیرہ کوذکر نہیں کیا گیا۔

البتذابراہیم کے اسم گرامی کا ذکر قرآن مجید میں آنجنا بگی بابت خاص احترام گزاری کی بناء پر ہے .... یعنی جہاں ان کا تذکرہ ہواان کے نام نامی ،اسم گرامی کوذکر کر کے ان کی بزرگی و بلند مرتبہ کا اظہار کیا گیا ۔۔۔ چنانچہ ارشا دالی ہے:

سوره انعام ، آیت ۸۳:

o "وَتِلْكَ حُجَّتُنَا اتَيْنَهَا إِبْرُهِيْمَ عَلَى قَوْمِهِ"

( .... اور بید ہمارے دلائل اور جمتیں تھیں جوہم نے ابراہیم کوان کی قوم کی ہدایت کے لئے دیں )

الى طرح ارشادح تعالى موا:

سوره انعام ، آیت ۵ که:

٥ "وَكُلْ لِكَ نُونِي إِبْرِهِ يُمَ مَلَكُونَ السَّلُوتِ وَالْائْ ضِولِيكُونَ مِنَ الْبُوقِينِينَ "

(اور اسی طرح ہم آسانوں اور زمین کے ملکوتی نظارے اہراہیم کو دکھاتے ہیں تا کہ وہ اہل یقین میں سے رہیں)

تواس طرح کے مقامات میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کے اسم گرامی کا ذکران کی بابت خاص عنایت ربائی اور ان کے احترام گزاری کے اظہار کے طور پر ہوا ہے، اس کنتہ کی بناء پر کہ جے ہم نے ذکر کیا ہے آپ ملاحظہ کر سکتے ہیں کہ الله تعالیٰ نے اپنے کلام میں اکثر مقامات پراحیاء (زندہ کرنے) اور اماتہ (موت دینے) کو اس انداز میں ذکر کیا ہے جس سے الله کی نسبت سے ان کے نمایت معولی و نا چیز ہونے کا ثبوت ماتا ہے، مثلاً:

سوره روم ، آیت ۲۷:

٥ " هُوَالَّذِى يَبُدَوُ اللَّهَ لَقَ ثُمَّ يُعِيْدُ الْاَوْهُ وَ اَهُوَنُ عَلَيْهِ ﴿ وَلَهُ الْمَثَلُ الْاَعْلَى السَّلُوٰتِ وَ الْاَرْضِ ۚ وَهُ وَالْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ " الْاَرْضِ ۚ وَهُ وَالْعَزِيْرُ الْحَكِيمُ "

( ..... وہ خدا ہے کہ خلقت وآفرینش کا اغاز کرتا ہے اور پھراپی مخلوق کووالیس پلٹا دینے والا ہے اور بید کا ماس کے لئے نہا ہے تا سان ومعمولی ہے اور وہ آسانوں اور زمین میں نہا بیت بلند صفات ونمونے رکھتا ہے اور وہ غالب و توانا اور حکیم ووانا ہے .....)

سورهم يم، آيت ٩:

٥ " قَالَ مَ بِ أَنْ يَكُونُ لِي غُلم اللَّهِ قَالَ مَ بُكُ هُو عَلَى هَيِّنٌ وَّقَدُ خَلَقْتُكَ مِن قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيًّا "

( سیاس (زکریا) نے کہا: پروردگارا: میں کیونکرصاحب اولا دہوسکتا ہوں سے تیرے رب نے کہا: یہ کام میرے لئے آسان ہے چنانچہ میں نے ہی تخصی اس سے پہلے خلق کیا جبکہ تو کچو بھی نہ تھا)

### مردوں کے زندہ کئے جانے کی کیفیت کا سوال

O " قَالَ أَنَّ يُحَى هٰذِهِ اللهُ ....."
(اس نے كِها كما لله اس كي كرزنده كر سكا .....)

استمال استمال التربیت که الله کو کراس بیتی والول کوزنده کرے گا؟ اس میں بجاز الفظ "قریت" (بستی) استمال کیا گیا ہے جبکہ مراد" اهل القریت" (بستی والے) ہیں، اور بیاسی بجازی طرح ہے جوآیت مبارکہ "وَسْئِلِ الْقَدْرِیة" (بستی (سورہ لیوسف آیت ۸۲) .... اور بستی والے) ہیں، اور بیاستمال ہوا ہے جبکہ اس میں بھی مراد" اهل المقدریة" (بستی والے) ہیں، بیاسلوب بن اس لئے اختیار کیا گیا کہ اصل عمل (مردوں کوزنده کرنے) کی عظمت وابمیت کے ساتھ ساتھ فداوندِ عالم کی قدرت وطافت کا اظہار ہو کہ بیکام الله تعالی کی نسبت ہرگز بعید وخارج ازامکان یا غیر معمولی نہیں اور اس کے بعید وخارج ازامکان یا غیر معمولی نہیں اور اس کے بعید وخارج ازامکان یا بیدا زمتیقت قرار ویا جائے ، اس کے بعید وخارج ازامکان یا بعید از مقیقت قرار ویا جائے ، اس دقیا مت کے معاولات کی باء پر احوات (مردوں کوزندہ کرنے) کوخارج ازامکان یا بعید از مقیقت قرار ویا جائے ، اس دعا کی صحت کا ثبوت ای محف کا بناوہ قول ہے جسے خداوندِ عالم نے اس واقعہ کے آخر میں ذکر کیا ہے کہ اس نے کہا:

"أَعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ"

(میں آگاہ ہوں کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قارب)

اس نے بیٹیں کہا:

"الآن علمت ان الله على كل شيىء قدير"

( میں اب آگاہ ہوا ہوں کہ الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے)، جیبا کہ حاکم معرکی ہوی نے کہا تھا: "الْنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ: "ورو الله تعالی ہر چیز پر قادر ہے، اس کی وضاحت عظر یب ہوگی، الْحَقُّ: "(سور الله بیاسی قابل توجہ ہے کہ ذکور الحض مقام نبوت پر فائز تھا اور غیب سے اس سے بات کی جاتی تھی اور

Presented by www.ziaraat.com

اسے لوگوں کی طرف خدا کی آیت ونشانی بنا کر بھیجا گیا تھا ، اور انبیاء ، عصمت کے مقام پر فائز ہیں اور اس سے کہیں بالانز و منزہ ہیں کہ ان کے بارے میں سوچا جائے کہ وہ معاد (قیامت اور دوبارہ زندہ ہونے) کے بارے میں جو کہ اصولِ دین میں سے ایک ہے شک وشبہ کا شکار ہوں ، ایسا ہرگز تمکن نہیں۔

### مرنے کے بعد زندہ کئے جانے کاعملی نمونہ

نَا مَا تَهُ اللهُ عِلَيْهُ مَا مَعَ مَا مَعْ مَعْ نَهُ "
 لَّةُ الله في است الك سوسال موت دے دی ، مجراسے الخالا)

اس جملہ کے طاہری الفاظ سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ خداوندِ عالم نے اس کی روح قبض کی اور اسے اس حالت میں سوسال تک باقی رکھا پھرا سے بدن میں روح واپس ڈال کرزندہ کر دیا،

بعض مفسرین نے کہا ہے کہ یہاں موت سے مرادوہ حالت ہے جسے اطباء بیہوٹی کہتے ہیں اوراس سے مرادیہ ہے کہ کوئی زندہ تخلوق، قوت احساس وشعور کھود ہے جبکہ اصل زندگی ایک عرصہ یا مدت مثلاً کچھ دنوں یامہینوں یاسالوں تک باتی رہے جسیا کہ اصحاب کہف کے واقعہ میں اس کی مثال موجود ہے کہ ان کا تین سونو سال تک سویا رہنا وراصل بیہوثی تھی کہ خداوندِ عالم نے انہیں وو بارہ پہلی حالت میں پلٹا دیا اور ان کی بیہوثی ختم کر کے اس کے ذریعے معاو (قیامت اور مرنے کے بعدد و بارہ اٹھا کے جانے ) پراستدلال کیا، بنا برائی زیر بحث واقعہ بھی اس کے مشابہ ہے۔

اس کے جدائی مفسر نے کہا: کہ عام طور پرلوگ بیہوٹی کا شکار ہوتے ہیں اور وہ معدود سے چند سالوں سے زیادہ زندہ نہیں رہتے لہذا سوسال تک بیبوش رہنا غیر معمولی اور خارتی العادت (عام طور پرواقع نہ ہونے والی) چیز ہے البتہ وہ تا در ذات جو کسی انسان کو ایک عرصہ مثلاً چند سالوں تک بیبوثی میں مبتلا رکھ سکتی ہے وہ سوسال تک بیبوش رکھنے کے بعد دوبارہ سابقہ حالت میں پلٹا بھی سکتی ہے اور بیواضح ہے کہ جن امور کے بار سے میں قرآنی آیات مبار کہ کے تو اتر سے ثابت ہونے والے واضح وصریح بیانات (نص) کے ظاہری الفاظ سے استدلال کو درست قرار دیا جا سکتا ہے ان میں صرف بیشرط ملحوظ ہوتی ہے کہ وہ ممکن الوقوع اسور میں شار ہوتے ہوں تا ممکن وعمال امور میں سے نہوں، چنا نچہ خداو تر عالم نے اس ملحوظ ہوتی اور سوسال کے بعد قوت احساس وشعور کے بلیت آنے کے ذریعے اس امکان پر استدلال کیا ہے کہ صدیاں گزر

جانے کے باوجودمردہ جسموں میں زندگی واپس آسکتی ہے، بیہ فرکورہ مفسر کے بیان کا خلاصہ!

کین ہے بات ہماری مجھ میں ٹیس آئی کہ آئیت میں نہ کورموت کو بیہوٹی کیو کر قرار دیا جاسکتا ہے؟ (اماتہ (موت و بیٹ کو بیہوٹی کرنا کیو کر کہا جاسکتا ہے؟) اور اس واقعہ کو اصحاب کہف کے واقعہ سے کیا مما نگت ہے؟ اگر بالفرض ہے بات مشاہر کر بھی کی جائے کہ اصحاب کہف پر بیہوٹی طاری کی گئی تقی مورف ای شاہدت و مما نگت کے بنان دو واقعات کا ایک دوسرے پر قیاس کیو کر درست قرار پاسکتا ہے؟ جبکہ خداو ند عالم نے واضح الفاظ میں ارشاد فر مایا ہے: '' فاَ مَا اَنَّهُ اللّٰهُ '' (پُور خدا نے اسے موت و ب دی ) اس سے صاف طاہر ہے کہ یہاں موت سے مراد'' مرنا' ہے بیہوٹی ٹیس آئو کیا بیاس مونوع قیاس کی قسم ٹیس جے کو کی بھی تشاہر ٹیس کرتا؟ کیونکہ'' قیاس' ای مورد میں جائز و ہی جباں ولیل موجود نہ ہو کہ اس کے ماضوعہ قیاس کی قسم ٹیس جے کو کی بھی تشاہر ٹیس کرتا؟ کیونکہ'' قیاس' کی مورد میں دلیل موجود ہو تو وہاں' ' تیاس'' کی مخوائٹ ٹیس ہوتی ولیل کے حال موضوع کے ساتھ قیاس کیا جائے! لیکن آگر کی مورد میں دلیل موجود ہو تو وہاں' ' تیاس'' کی مخوائٹ ٹیس ہوتی اور بید مقام ومورد دو ہے جس میں دلیل موجود ہے ، اس کے علاوہ ہیا بات بھی تا میں تھی میں ہوتی ہوتی اس کے خداوند عالم موجود ہوتو اور کی اس کی مورد ہوتو وہاں' کی بیٹ ٹیس کی کو سوسال تک بید بیری طاری کردے جبکہ بیکام خارق العادت ہوتا اس کے لئے بیجی میں ہی کہ کس کو سوسال تک بید کی مورد واوردوس کی فیل ان تا محال کی العادت امرکوا نجام ندرے سے ، نمورد مشرکے بیان سے معلوم ہوتا مورد سے ان کی نظر میں اس دنیا میں مردوں کا زندہ کرنا محال و نامکن ہے صالا کہ اس مفر کے اس مفر کے اس نظر بیک گئی دین کی تا وہ بیل کی بہر مال اس جلد کی سے ان کا نظر بیک گئی جہاں کی جائے گی ۔ بہر مال اس جلد کی بیاء پر آیت کے ذیلی جلد کی جائے گی ۔

خلاصة كلام يركه جمله "فَاهَاتَهُ اللهُ مِائَةَ عَامِر" (خدان السوسال تك موت و و و ى) الب ظاہرى الفاظ كے ساتھ اس مطلب پردلالت كرتا ہے كہ خداوند عالم نے اس فض كوسوسال تك موت دى اور چرزنده كيا ، چنانچ اس كى تائيداس سے پہلے جمله "أَنَّى يُحْي هٰنِ فِاللَّهُ" (خدا اسے كس طرح زنده كرے كا) اور اس كے بعدوالے جملوں: "فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَا بِكَ لَهُ يَتَهَمُّهُ وَانْظُرُ إِلَى حِمَانِ كَ" اور "وَانْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ " سے بخوبی موتى ہے۔ "فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَا بِكَ لَهُ يَتَهَمُّهُ وَانْظُرُ إِلَى حِمَانِ كَ" اور "وَانْظُرُ إِلَى الْعِظَامِ " سے بخوبی موتى ہے۔ للنداس سلسله من كى طرح كاشك وشرقين باياجاتا كه جمله "فَا مَانَهُ اللهُ ..." من من حقيق موت مراو ہے۔

#### زندہ کئے جانے والے سے سوال

O ''قَالَ كُمُ لَبِثْتَ 'قَالَ لَبِثْتُ يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْ هِرِ 'قَالَ بَلُ لَبِثْتَ مِائَةَ عَاهِرِ '' ( كها: تم كُنَّى ديرُهُمِر سے بو؟ اس نے كها: ش ايك دن يااس كا پچھ صديھُمِرا بوں ، فرمايا: بلك تم ايك سوسال مھمر ہے ہو )

عربی زبان میں "لبث " کامعنی رکنا، مخمر نااور قیا م کرنا ہے، اوراس مخص کا یہ کہنا کہ" میں ایک دن یا ایک دن کا کی حصہ تخمرا ہوں "اس کے مدت قیام کے بارے میں غیر یقینی صورت حال کا شکار ہونے کا جبوت فراہم کرتا ہے جس سے اس امرکی نشا ندنی ہوتی ہے کہ اس کے موت کا شکار ہونے اور پھر زندہ ہونے کے اوقات مختلف تھے مثلاً دن کے پہلے حصہ عیں مرکیا اور دن کے آخری پہر میں زندہ ہوگیا لہٰڈااس نے موت اور زندگی کو نینداور بیداری سمجھا، پھر جب اس نے ان دونوں (موت اور زندگی کو نینداور بیداری سمجھا، پھر جب اس نے ان دونوں (موت اور زندگی) کے اوقات کا مختلف ہونا دیکھا تو شک میں مبتلا ہوگیا کہ آیا ان دولینی نینداور بیداری کے درمیان ایک رات کا فاصلہ ہوتو لفظ "یو چر" درست ہوگا۔ درست ہوگا۔ ساس دفت ہا تھ میں نیو چر" درست ہو درمیان ایک رات کا فاصلہ ہوتو لفظ "یو چر" درست ہو جائے ۔۔۔۔۔اس وقت ہا تف سے ندا آئی: "بَلُ لَیْ ہُتَ عِالَةً عَامِر" (بلکہ تو ایک سوسال مخمرا ہے)۔

### یکے بعد دیگرے نتیجہ بخش سوالات

"فَانْظُرُ إِلَى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَتَسَنَّهُ ..... لَحُمَّا "
 ( پُس تو ا پنا کھا تا با نی د کھے کہ ابھی تک شنڈ نے نہیں ہوئے ..... )

ان جملوں میں جوسیاتی کلام اختیار کیا گیا ہے وہ زیر بحث واقعہ کے حوالہ سے بہت عجیب لگتا ہے کیونکہ ان میں لفظ "انسظو" (وکیر) تین مرتبہ ذکر کیا گیا ہے جبکہ بظاہر ایک باراس کا ذکر کا فی تھا، اس کے علاوہ ''طسعسام' (کھانا)، ''دھواپ' (پانی) اور ''حصار' (گدھا کہ جس پرسواری کرتے تھے) کا ذکر ہوا بظاہر ان کے تذکرہ کی ضرورت نہتی، اور جملہ ''وَلِنَجْعَلَكُ اِیَةً لِلنَّاسِ ''كوكلام کے درمیان میں ذکر کیا گیا جبکہ بظاہر اسے ''و انسظو اللی طعامک ''

#### اصل واقعه كي تفصيلات

آیت مبارکہ میں غور کرنے اور تد پر ونظر کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ ویران بستی سے عبور کرنے والا مخض خداوید عالم کے صالح بندوں میں سے تھا اور اپنے پر وردگار کی عظمت و منزلت سے آگاہی رکھتا اور احکام وفر امین اللی کاعملی طور پر پابند تھا بلکہ عین ممکن ہے کہ وہ مقام نبوت پر فائز ہوا ورغیبی قوت اس سے ہمکام مہوتی ہو چنا نچہ اس کے اس بیان سے کہ ''اُغَلَمُ اُنَّ اللّٰہ ہُ ۔۔۔ '' (میں آگاہ ہوں کہ الله ہے۔۔۔۔ ) ظاہر ہوتا ہے کہ حقیقت الامر کے واضح ہوجانے کے بعد وہ خدا و نیا علم کی علی الاطلاق قدرت سے اپنے مابقہ علم و آگاہی کی طرف لوٹ آیا، اور جملہ '' شُمَّ بَعَثُهُ اُنَّ اللَّٰ کَرُورِ تُنَّ ہُ اللّٰہ ہونے والی بہلی وی سے بھالم ہونے سے بانوں بھی تھا اور بیاس کی طرف ہونے والی بہلی وی سے بظاہر رہے بھی معلوم ہوتا ہے کہ وہ وہی اور غیب سے ہمکال مہونے سے بانوں بھی تھا اور بیاس کی طرف ہونے والی بہلی وی نیا سے بیا اس سے بیاں کہا جا تا: '' فَلَمُنَّا بَعَفَهُ ' قَالَ ۔۔ '' (جب خدانے اسے دوبارہ زندہ کیا تو اس سے کہا ۔۔۔۔) ، یا اس سے مثاب الفاظ! جسیا کہ حضرت مولی علیہ السلام کو پہلی مرتب وی کرتے ہوئے ارشاد حق تعالیٰ ہوا:

موره ظّه، آیت ۱۱:

o "فَلَتَّا اَتْهَانُوْدِيَ لِيُوْسِي أَ إِنِّ آَنَامَ بَّكَ"

( معرول بی وہ درخت کے پاس آیا تواسے ندادی گئی: اے موسیٰ! میں بی تیرارب ہوں)

اورانبی کے بارے میں ارشا وہوا:

س<u>وره فقص ، آیت • ۳:</u>

٥ " فَلَتَّا اللهَانُوْدِى مِنْ شَاطِئُ الْوَادِالْاَ يُبَنِ "

بہر حال نہ کورہ شخصیت کے عبرت انگیز مشاہدے نے انہیں گہری فکر میں جتلا کر دیا اور ان پر جیرت آمیز حالت طاری ہوگئ چنا نچہ بوسیدہ جسموں کی نا قابل دید حالت نے ان پراس قدر اثر کیا کہ انہوں نے اپنے تئیں یہ سوچا کہ نجانے وہ لوگ کس قدر تنگین کیفیات کا شکار ہوئے اور طویل عرصہ گزرجانے کے بعد ان کی شکلیں گبرگئیں یہاں تک کہ آج ان کی انسانی صور تیں پہچانی نہیں جا تیں ، اس وقت انہوں نے کہا: '' اُنّی بُٹی طُنِی اللّٰهُ '' (الله اسے کس طرح زندہ کرے گو؟)

ان کامیداظهار دو پہلووں پر منی ہے:

ا یک بیر که طولانی عرصه کے بعد دوبارہ زندہ ہوٹا کیونکر ممکن ہے؟

مقام پریستی کے بچائے قبرستان کا نام لیاجاتا ہے ، گراپیانہیں ہوا بلکہ '' ویران بستی'' کا ذکر کیا گیا۔

وومراہ کہ بوسیدہ جسمول کے اعضاء اس قدرلا تعداد تبدیلیوں وتغیرات کے بعد دوبارہ اصلی حالت میں کیونکر دالیس آسکتے ہیں؟ لہذا خداوندِ عالم نے ان دو پہلووں کواس کے سامنے نہایت واضح کر دیا اور وہ اس طرح کہ خودا سے موت دے کر پھرا سے زندہ کیا اور اس سے پوچھا کہ وہ کتنا عرصہ تھہرا ہے؟ .....اس طرح طویل عرصہ کے بعد دوبارہ زندہ ہونے کا مسئلہ صل ہوگیا .....، اور دوس پیر کہ بوسیدہ جسموں کے اعضاء اور ہڈیوں کواس کے سامنے دوبارہ تیجے وسالم کر کے آپس میں جوڑ دیا .....اس سے اعتباء کی سندہ بیوں کے بعد دوبارہ اصلی حالت میں واپس آنے کا مسئلہ کی ہوگیا .....،

پھرخداوندِ عالم نے اسے ایک سوسال موت دے دی اور پھرزندہ کیا ،اس کا اماتہ (موت دینا) اوراحیا ء (زندہ کرنا) دن کے دومختلف اوقات میں تھا جس کی وجہ سے اسے شک لاحق ہوا کہ ایک دن سویا یا دن کا پچھے حصہ؟ چنا نجے خدانے اس سے یو چھا: تو کتنی دیرتھمرا (سویا) ہے؟

اس نے جواب دیا: میں ایک دن یا دن کا کچھ حصہ تھبرا (سویا) ہوں۔

" فَانْظُرُ إِلَّى طَعَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمُ يَشَنَّهُ \* وَانْظُرُ إِلَّى حِمَامِ كَ ...."

(تواپنے کھانا اور پانی کود کیے کہ ابھی تک ٹھنڈ نہیں ہوئے اور تواپنے گدھے (سواری) کود کیے .... )

کیونکہ اس کے بیان (میں ایک ون تھہرا (سویا) ہوں یا دن کا پھے حصہ) سے ثابت ہوتا ہے کہ اس نے طولانی مدت اور مختر مدت میں فرق ہی محسوس نہ کیا تھا لہٰذا اس نے سورج یا سامیہ وغیرہ سے دن کا جومنظر و یکھا اسے استدلال کی بنیاد قرار دیا اور جب خداو ندِ عالم نے اس کے بیان کا جواب ان الفاظ میں دیا: ''بکُل لَیْنَتَ مِالَّۃَ عَاهِ '' بلکہ تو ایک سوسال تھہرا (سویا) ہے ۔۔۔۔ تو عین ممکن تھا کہ اس کے دل میں بید خیال پیدا ہو کہ اتنا طویل عرصہ سونے کے نتیج میں اس کے بدن میں کوئی تبدیلی کیوں نہیں آئی اور نہ ہی اس کی ظاہری شکل وصورت مگڑی ہے بلکہ وہ جو حالت و کیور ہاہے وہ معمول کی حالت میں کوئی تبدیلی کیوں نہیں جبکہ اگر کسی انسان پرسوسال تک موت طاری رہے تو اس طولانی عرصہ میں اس کے بدن کی حالت جاتی ہو اور وہ می اور وہ میں اور وہ میں اس کے بدن کی تا ذگی وطراوت بالکل ختم ہو جاتی ہے اور وہ می اور

پوسیدہ ہڈیوں میں بدل جاتا ہے، اس مکنہ گمان و غلط نہی کو دور کرنے کے لئے خداد نیر عالم نے اسے حکم دیا کہ وہ آپ کھانا،
یانی کو دیکھے کہ وہ خدتو خراب ہوئے اور نہ ان میں کوئی تبدیلی آئی ہے اور اپنے گدھے (سواری) کو دیکھے کہ اس کی ہڈیاں
پوسیدہ ہو چک ہیں اور اس کے سامنے ان کی حالت نا قابل دید و بیان ہو گئی ہے جس سے اس حقیقت کا جوت ماتا ہے کہ طویل
عرصہ تک نینداس پر طاری رہی اور اس کے ساتھ ساتھ اس کے کھانا، پانی کا اپنی تازگ کے ساتھ باتی رہنا اس حقیقت کی
دلیل ہے کہ خداوند عالم کے لئے یہ امر ممکن ہے کہ اس قدر طولانی مدت میں ان میں تبدیلی نہ آنے و بے بلکہ انہیں اصلی
حالت میں باتی رکھے۔

اس سے سے امر بھی واضح ہوتا ہے کہ گدھا بھی مر گیا تھا اور اس کی ہڈیاں پوسیدہ ہو گئی تھیں نیکن اس کے مرنے کا ذکر نہ ہو نا دراصل قر آن مجید کے عظیم و بلند پابیا دب واسلوب بیان کے کمالی پہلوکا تقاضا ہے۔

خلاصة كلام يركها نا پانى كى طرف تو جدولانے اور گدھے كى بوسيدہ ہديوں كے مشاہدہ كاتھم وينے كے بعد خداونيو عالم كى طرف سے حقيقت الامركا توضي بيان تمام ہوگيا اور بيواضح ہوگيا كہ طولانى مدت كے بعد دوبارہ زندہ كرنے كو ناممكن سمجھنا غلط و بيجا ہے كونكہ خداون عالم نے اس سے بياعتراف لے ليا كہ سوسال (اس كے وہاں رہنے كى مدت) ايك دن يا اس كے كھے صدكى طرح ہيا كہ اس كا اعتراف خداونيو عالم قيامت كے دن اہل محشر سے لے گا، اس طرح خداونيو عالم نياس كے كھے صدكى طرح ہيا كہ اى كا اعتراف خداونيو عالم فيامت كے دن اہل محشر سے لے گا، اس طرح خداونيو عالم نياس كے كھے صدكى طرح ہيا كہ اى كا اعتراف خداونيو عالم نياس ديا ہوئى اور امات (موت دينے) كے درميان كا زمانى فاصله اپنے كم يا زيادہ ہونے كے حوالہ سے خداكى ہر چيز پر چھائى ہوئى قدرت كا ملہ كو متا ترخيس كرسكا بلكہ اس كى نبست بير فاصلے كوئى اہميت نيادہ ہو كے حوالہ سے خداكى ہر چيز پر چھائى ہوئى قدرت كا ملہ كو متا ترخيس كرسكا بلكہ اس كى نبست بير فاصلے كوئى اہميت اضاف نہ پيدا ہوجائے اور مادى عوائل اس پر اثر انداز ہوكر اس ميں تبديلى لے آئم كس جر كے باعث بہت زيادہ مدت كے مرف والوں كوزندہ كرنے سے زيادہ مشكلى ہو انها ہرگر خين ہو ہوئى مردوں كوزندہ كرنے سے زيادہ مشكلى ہو بنيا ہرگر خين ہو كوئى اس كے لئے طویلى مدت كے مرفے والوں كوزندہ كرنے سے زيادہ مشكلى ہو بنيا ہرگر خين ہو كان كارى د

سوره معارج ، آیت ۲ ، ۷:

النَّهُمُ يَرَوْنَ هُ بَعِيْدًا أَنَّ وَنَوْدِهُ قَرِيبًا "
 الوگ قيامت كه دن كودور يحق بين جبكه بم اسے نزد يك بحقة بين )
 اى طرح ايك اور مقام برارشاد ہوا:

سور و کل ، آیت ۷۷:

0" وَمَا اَمْرُ السَّاعَةِ إِلَّا كُلَمْحِ الْبَصَوِ"

( .... قیامت کامئلہ آئکھ جھکنے ہے زیادہ نہیں )

اس کے بعد خداوند عالم نے اس مخص سے ارشا دفر مایا:

"وَلِنَجْعَلَكَ إِيدًا لِلنَّاسِ" (تاكم بم تجفي لوكون كے لئے نثانی قراروين)،

یہ جملہ اس واقعہ کے ایک نتیجہ اور غرض و مقصد کے بیان پر بٹی ہے، اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ اس واقعہ بل دیگر افراض و مقاصد بھی طوظ سے کہ جن کا ذکر قرآن مجید بین نہیں ہوا، کو یا یہ جملہ انہی غیر فہ کورہ اخراض کی طرف عطف کے طور پر ہے اور اس کا معنی بیہ ہے کہ: ہم نے جو کچھ کیا اور تیرے ساتھ جس طرح برتاؤ کیا وہ سب اس لئے تھا کہ تھے فلاں فلاں مقال سے آگا بی دلا کیں اور تھے لوگوں کے لئے نشانی قرار دیں، بنابر ایں اس جملہ سے یہ ٹابت ہوا کہ اس واقعہ سے بی امر مقصود نہ تھا کہ حرف اسے احیاء وا ما تھ کی بابت حقیقت الا مرسے آگا بی دلائی جائے بلکہ دیگر اغراض و مقاصد بھی طوظ شے امر مقصود نہ تھا کہ حرف اسے احیاء وا ما تھ کی بابت حقیقت الا مرسے آگا بی دلائی جائے، للہذا جملہ ''وَانْظُرُ إِلَى الْحِظَامِ '' سے کہ ان مقسود قا اور خود اس کوموت دینے اور پھر زندہ کرنے سے خود اسے آگا بی دلائے سے ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ ساتھ اسے لوگوں کے لئے نشانی قرار دینا مقصود و مطلوب تھا، اس وجہ سے ''وَلِنَجْعَلَكَ اَبِنَةً لِلنَّاسِ ''کو جملہ کے ساتھ ساتھ اسے لوگوں کے لئے نشانی قرار دینا مقصود و مطلوب تھا، اس وجہ سے ''وَلِنَجْعَلَكَ اَبِنَةً لِلنَّاسِ ''کو جملہ کے ساتھ ساتھ اسے لوگوں کے لئے نشانی قرار دینا مقصود و مطلوب تھا، اس وجہ سے ''وَلِنَجْعَلَكَ اَبِنَةً لِلنَّاسِ ''کو جملہ کے ساتھ ساتھ اسے لوگوں کے لئے نشانی قرار دینا مقصود و مطلوب تھا، اس وجہ سے ''وَلِنَجْعَلَكَ اَبِيَةً لِلنَّاسِ ''کو جملہ 'وَلُونَ اَلْحِطَامِ '' سے پہلے ذکر کیا گیا۔

مذکورہ بالا بیان سے بیدکتہ بھی واضح ہو گیا کہ لفظ''انْظُرْ'' (دیکھ) تین بار کیوں ذکر کیا گیا ہے اور وہ بیہ کہ ہر بار ایک خاص غرض ومقصد کھی ظاھا جو کہ دیگر اغراض ومقاصد سے مختلف تھا۔

اس واقعہ میں دیگر فوا کدونتائج کے ساتھ ساتھ اس کے اپنے اماتہ واحیاء کے ذریعے بیہ حقیقت بھی واضح کر دی گئی کہ جب خداوندِ عالم قیامت کے دن مردول کو زندہ کرے گا توان کی حالت کیا ہوگی ؟ اوروہ اپنے تئین کیا محسوس کریں گے؟ جیسا کہ خداوندِ عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره روم ، آیات ۵۵ ـ ۵۹:

٥ "وَيَوْمَ تَقُوْمُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجُرِمُونَ فَمَالَبِثُواغَيْرَ سَاعَةٍ "كَنْ لِكَ كَانُوائِوُ فَكُونَ ۞
 وَقَالَ الَّذِيثَ اُوتُواالْعِلْمَ وَالْإِيْمَانَ لَقَدْ لَهِ ثُتُمُ فِي كِتْبِ اللهِ إلى يَوْمِ الْبَعْثِ ` فَلْهَ ذَا الْمِعْمُ وَالْبَعْثِ وَلِكِنَّكُمْ لَا تَعْلَمُونَ"
 كُنْتُمُ لاتَعْلَمُونَ"

(اور جب قیامت کا دن آئے گا تو گنا ہگارلوگ قتم کھا کرکہیں کے کہانہوں نے (قبروں میں )ایک لمحہ سے زیادہ

بسر نہیں کیا، وہ دنیا میں بھی اسی طرح سرگردانی میں مبتلا ہے o اور جن لوگوں کوعلم و ایمان عطا کیا گیاوہ کہیں گے کہ الله کی کتاب کے مطابق تم قیامت کے دن تک وہاں رہے جواور بیرقیامت کا دن ہے لیکن تم اس سے آگاہ نہ تھے )

پرالله تعالی نے اس کے اس جرت آمیز سوال ("اَنَّی یُٹی هٰی اِلله " ، الله اسے کیوکرزندہ کرےگا) کی اس شق کہ جسمانی اعضاء کی بکڑی ہوئی صورت دوبارہ اپنی اصلی حالت پر کس طرح آئے گی اور اس طرح پر طاری ہونے والی ناگفتہ بہ کیفیت کیوکر درست ہوگی؟ کے جواب میں اس کی توجہ بوسیدہ بڈیوں کی طرف مبذول کروائی اور اس سے ارشا وفر مایا: "وَانْظُرُ إِلَى الْعِظَامِر كَیْفَنُنْشِرُ هَا" (ویکھوان بڈیوں کی طرف کہ ہم کس طرح انہیں نشو ونما دیتے ہیں؟) ارشا وفر مایا: "وَکُد "نُنْشِرُ هَا" کا مصدر ہے) کا معنی نشو ونما دینا (اور با ہم جوڑنا) ہے،

آیت میں لفظ ''الْعِظَاهِر '' (ہڑیوں) سے بظاہر ''عیظام المحماد '' (گدھے کی ہڈیاں) مراد ہے کیونکہ اگر استی والے مردوں کی ہڈیاں) مراد ہو تیں تو آیت میں ''وَلِنَجْعَلَكَ ٰایکَۃً لِلنَّاسِ '' (اورتا کہ تجھے لوگوں کے لئے نشانی قرار دیں) کے الفاظ ذکر نہ کئے جاتے اورنشانی قرار دیا جانا صرف ای مخص تک محدود نہ ہوتا بلکہ ان اموات کو بھی اس کے ساتھ ذکر کیا جاتا جنہیں اللہ نے موت دینے کے بعد دوبارہ زندہ کیا اور یوں ارشاد فرما تا کہ تجھے اور ان دوبارہ زندہ ہونے والوں کولوگوں کے لئے نشانی قرار دیں۔

وا یوں یوں سے سے سی مرازویں۔
اس سلسلہ میں نہایت تجب کی بات سے ہے کہ بعض مفسرین کا بیٹر کہنا کہ ''الْعِظَامِر'' سے زندہ لوگوں کے جسموں کی بڑیاں مراد ہے کہ ان کا نشو ونما پا ٹا اور گوشت کا لباس زیب تن کرنا ، تیا مت کے دن مردوں کے دوبارہ زندہ کئے جانے کی نشانیوں میں سے ایک ہے ، یعنی وہ خدا کہ جس نے ان بڈیوں کو پھلنے پھو لنے اور بڑھنے وطاقتور ہونے کی صلاحیت عطاکی اور ان میں روح حیات پھو تک کران کی نشو ونما کے اسباب فراہم کئے وہ مردوں کو دوبارہ زندہ کرسکتا ہے کیونکہ وہ ہر چیز اور ہرکام پر قاور ہے ، خداوندِ عالم نے ایک اور مقام پرای سلسلہ میں اس طرح استدلال کیا ہے کہ وہ خدا ہے جومردہ زمین کو سیراب کرکے اور اس میں گھاس اگا کراسے زندہ کر تا ہے۔

اس مفسر کا فدکورہ بالا قول .... جیسا کہ آپ نے ملاحظہ کیا .... بلادلیل ادعاء اور غیرضروری اظہار ہے۔ فدکورہ بالا تمام مطالب سے بیر حقیقت کھل کر سامنے آتی ہے کہ زیر بحث آیت مبار کہ میں جملہ ''فَا صَانَّهُ اللّٰهُ جائے تَامِر '' سے آیت کے آخری جملہ تک '' اَنْی یُٹی هٰنِ قِاللّٰهُ ''کا ایک بی جواب ہے، آیسانہیں کہ کی باراس کا جواب دیا مجاہو۔

### میرداباد، سنده، پاکستان حیرداباد، سنده، پاکستان

# حقيقت الامرواضح ہوگئی

O '' فَلَمَّالَتَهُ يَّنَ لَهُ لَقَالَ اَعُدُمُ اَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَى اللهُ عَلَى اللهُ مِن يَرُونُ ' (پس جب اس كے سامنے مطلب واضح موكيا تواس نے كہا كه يس جانتا موں كه الله مرچيز پر قدرت ركھنے والا ہے )

بہرمال اس طرح کے امور کثرت سے پائے جاتے ہیں، چنا نچدا کثر ایبا ہو جاتا ہے کہ کی شخص کو کی چیز کا علم و
یقین حاصل ہوتا ہے اور پھر دوسری کوئی چیز اس کی نگاہ دل پر پردہ ڈال دیتی ہے جس کی دجہ سے دہ اس پہلی چیز کا مشاہدہ
نہیں کر پاتا (وہ کسی چیز کا علم رکھتا ہے گراس کی گرونظر پر ایسی چیز چھاجاتی ہے جو اس علم سے متصادم دمنا فی ہوتی ہے ) تو اس
کا مطلب ہر گرینہیں ہوتا کہ اب اس کا علم، شک میں تبدیل ہو چکا ہے بلکہ اس میں کئی دیگر عوامل کارفر ما ہوتے ہیں جن ک
وجہ سے اس طرح کی صورت حال پیدا ہو جاتی ہے اور وہ اپنے ذہن میں آنے والے مطالب پر یقین کر لیتا ہے لیکن جب
اس کی غلط جنمی دور ہو جاتی ہے اور اس کی نگاہ ول وچٹم ادراک پر پڑے ہوئے پر دے ہے جاتے ہیں تو وہ دو بارہ اپ
سابقہ علم کی طرف لوٹ آتا ہے اور جس چیز کے بارے میں اسے یقین وعلم حاصل تھا کہ اس کی تقد یق کرتے ہوئے آہتا ہے
سابقہ علم کی طرف لوٹ آتا ہے اور جس چیز کے بارے میں اسے یقین وعلم حاصل تھا کہ اس کی تقد یق کرتے ہوئے آہتا ہے

کہ ججھے ای طرح اس کی بابت علم ہے اور میں جانتا ہوں کہ بیراس طرح ہے اور اس طرح ہے ، نہ کہ اس طرح پر کہ جو میرے ذہن میں آیا تھا ، بنا برایں اسے اپنے پہلے علم کی طرف رجوع کر کے اس کی صحت و در ستی کے یقین پر قبلی اطمینان وسرور حاصل ہوجا تا ہے۔

ندکورہ بالامطالب کی روشن میں واضح ہوجاتا ہے کہ زیر نظر آیت مبارکہ (فَلَمَّالتَکِیَّنَ لَکُ اُقَالَ اَعْلَمُ .....) کامعنی بینیں کہ جب صورتِ حال اس کے سامنے واضح ہوگئ تو اسے علم حاصل ہوگیا جبداس سے پہلے اس کے بارے میں شک میں بیتیں کہ جب صورتِ حال اس کے سامنے واضح ہوگئ تو اسے علم حاصل ہوگیا جبداس سے پہلے اس کے بارے میں شک میں ہوت بیتا تھا اور اب اس کا شک دور ہوگیا ہے لہٰذااس نے کہا ''اکھُلمُ اَنَّ اللّٰه عَلَیْ کُلِی شَکْی عَلَی کُلِی شَکْی عَلَی کُلِی شَکْی عَلَی کُلِی شَکْی عَلَی کُلی شَکْی عَلَی کہ بیت ہوت پر فائز مقام نہوت پر فائز کہ اللّٰ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے ۔۔۔۔ کوئکہ فدکورہ مُخص مقام نہوت پر فائز مقام اور از خدانے اس سے کلام کیا )، اس کے علاوہ یہ کہا نبیاء اللّٰ کے علیہ ماللام خداونہ عالم کی ذات اقدس سے عدم آ گاہی کے عیب سے پاک ومنزہ ہیں بالخصوص صفت قدرت کہ جوخدا کی صفات و دات ہیں سے ہاں سے نا آگاہی و جہالت نا قابل تصور ہے ، یہ ہے ایک بات!

دوسری بات بیہ کداگروہ اپنے زندہ ہونے کے بعد خدا کی قدرت مطلقہ وکا ملہ سے آگاہ ہوئے ہوں تو انہیں ''اعْلَمُ '' کے بجائے ''علمت'' (مجھے معلوم ہوگیا ہے)یا اس سے مثابہ الفاظ کہنا جا ہمیں تھے،

 بہرحال خدا کی قدرت مطلقہ و کا ملہ ہے جہل وعدم آگا ہی کا نظر سیسرے ہی سے غلط و تا درست ہے اور انبیا تا کے مقدس مقام ومنزلت کے شایان شان نہیں۔

## حضرت ابراہیم کے ایمان افر وزسوالات

'و َإِذْ قَالَ إِبْرَاهِمُ مَ بَ إِ مَن كَيْفَ تُحْي الْمَوْتَى ''
 (اور جب ابرامیم نے کہا: اے میرے پروردگار! تو مردوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے؟

اس آیت کی بابت بیان ہو چکا ہے کہ اس جملہ کا عطف ایک فرض وتصور کئے گئے جملہ کی طرف ہے لہذا ''وَ إِذْ قَالَ '' (یا دکروجب اس نے کہا ۔۔۔۔ ) اور یہاں ظرف زمان میں ''اُذکو'' بی عامل قرار یائے گا، ''اُذکو'' بی عامل قرار یائے گا،

البت بعض الل اوب نے بیاحمال بھی ذکر کیا ہے کہ مکن ہے ظرف وزمان ''اِذ'' کاعامل پر جملہ ہو:''اَوَ لَسسم ثُوفِین'' اور آیت کواس طرح فرض کیا جائے: '' قَالَ اَوَ لَم تُوفِین اِذ قَالَ اِسرَاهِیسمُ دَبٌ اَدِنِی کَیفَ نُحیب اَنعوالیٰ ' ۔ ، لیکن بیاحمال بے اساس ہے۔

الله أيت مبارك ك بمله " أي في كيف تُحي الْمؤلى" سے چندا بم امور كا جوت ملا ب شلا:

(۱) حضرت ابراہیم علیہ السلام نے خداونی عالم سے عرض کی کہ جھے مرر دوں کے زندہ کرنے کی کیفیت کا دیدار کروا کہ تو مرر دوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے؟ ۔۔۔۔، انہوں نے اس مقصد کے لئے کسی استدلائی بیان کا مطالبہ ٹیس کیا، کیونکہ انبیاء اللی علیم السلام بالحضوص حضرت ابراہیم خلیل الله علیہ السلام جیسی عظیم ہستی کا مقام ومر تبداس سے کہیں بالاتر ہے کہ وہ کی دلیل اور شوس جبوت کے بغیر مرر دوں کے دوبارہ زندہ ہونے اور قبروں سے اٹھائے جانے کا عقیدہ رکھتے ہوں اور خدا سے اس کی دلیل کا مطالبہ کریں، اور بیہ بات اپنے مقام پر مسلم الثبوت ہے کہ کسی ایک چیز کے بار سے میں کوئی نظریہ و عقیدہ رکھنا جس کا تعلق فکر ونظر سے ہواس کے لئے دلیل کی ضرورت ہوتی ہے اور اگر دلیل موجود نہ ہوتو اس عقیدہ کو تقلیدی عقیدہ کہتے ہیں ( کہ جو کسی دوسر سے شخص کی پیروی میں قائم ہوا ہوا ورعقیدہ رکھنے واللہ خوداس کی بابت دلیل سے آگا ہی نہ عقیدہ کہتے ہیں ( کہ جو کسی دوسر سے شخص کی پیروی میں قائم ہوا ہوا ورعقیدہ رکھنے واللہ خوداس کی بابت دلیل سے آگا ہی نہ رکھتا ہو ) با پھروہ عقیدہ ذہنی خرابی کا نتیجہ ہوتا ہے ، اور بیدونوں امور ( تقلیدی اعتفاد اور ذہنی خرابی سے پیدا ہونے والا

(۲) حفرت ابراہیم علیہ السلام نے مرادوں کے زندہ ہونے کی کیفیت کے دیدار کا سوال کیا اصل احیاء (زندہ کرنے) کے بارے میں نہیں بوچھا، چنانچہان کے سوال کے الفاظ وعبارت سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ انہوں نے عرض کی: "گیفَ تُحیی الْمَوْتَیٰ؟" ۔۔۔ تومرُ دوں کوکس طرح زندہ گرتا ہے؟ ۔۔۔، بیسوال دوطرح سے قابل تصورہے:

(۱) ان کاسوال بیرتھا کہ مردہ کے مادی اجزاءِ بدن، دوبارہ زندگی کس طرح پاتے ہیں اور متفرق و پراکندہ اور بوسیدہ وگل سڑ جانے کے بعد دوبارہ اکٹھے ہو کرایک زندہ چیز (انسان یا غیرانسان) کی صورت کیوکر اختیار کرتے ہیں؟ خلاصہ بیرکہ مرجانے اور فنا کا شکار ہوجانے کے بعد کس طرح وہ خداکی قدرت سے دوبارہ زندہ ہوتے ہیں؟

(۲) ان کا سوال اس بارے میں تھا کہ خداوندِ عالم مردوں کوحیات سے کس طرح بہرہ مندفر ماتا ہے اور ان کے جس سے جس سے بست نور کی کی تعت سے مالا مال ہوجانے کا شرق عطا کرتا ہے۔ لینی وہ کوئی روش ہے جس سے خداوندِ عالم انہیں زندگی سے دوبارہ فیضیاب کرتا ہے؟ خلاصہ یہ کہ ان کے حیات پانے کا سبب اور اس کی اثر آفرینی کی کیفیت کیا ہے؟ ای امرکوخداوند عالم نے موجودات کی حقیقوں سے تبییر کیا ہے چنا مچھار شاوالی ہے:

سوره لیس ، آیت ۸۳:

٥ " اِنَّمَا اَمْرُ قَالِذَا اَكَ اَدَشَيُّا اَنْ يَقُول لَدُ نُنْ فَيَكُونُ ﴿ فَسُبُحْنَ الَّذِي بِيَهِ مِلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَ اللَّهِ عَوْنَ '' وَ اللَّهِ عَوْنَ '' وَ اللَّهِ عَوْنَ ''

(اس کاطریقۂ کاروطرزعمل بیہ کہ جب وہ کس چیز کا ارادہ کرتا ہے تو اس سے کہتا ہے'' ہوجا'' تو وہ ہوجاتی ہے (وجود میں آجاتی ہے) پس پاکسے وہ ذات کہ جس کے ہاتھ میں ہے ہر چیز کا ملکوت \_ ۔ تھا کُق \_ ۔ ، )

اس آیت کا ایک ترجمہ پیجی ہے: (اس کا طریقہء کاریہ ہے کہ جب وہ کی چیز کا ارادہ کرتا ہے کہ اس سے کہے'' ہوجا'' تو وہ ہوجاتی ہے )

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا احیاء اموات کی کیفیت ہے بارے میں سوال کرنا فدکورہ بالا دوصورتوں میں سے دوسری صورت کی بناء پرتھا کہلی صورت کی بناء پر نہ تھا کیونکہ:

(۱) انہوں نے کہا: "گیف تُنی الْبَوْلی ، ( تومر دوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے؟) اس میں "ت سعیہ" ت پر ضمہ (پیٹی ) کے ساتھ مصدر "احیاء " سے تعلی مضارع کا صیغہ ہے، اس جملہ میں مردوں کے زندہ کرنے کی کیفیت دریا فت کی گئی ہے اور بیٹل لینی مردوں کو زندہ کرتا خداو نوعالم سے مخصوص وختص افعال میں سے ایک ہے اور خدا ہی ہے جوا پنے تھم کے ساتھ ہرزندہ چیز کے زندگی کی نعمت سے ہرہ مشد ہونے کا واحد سبب ہے (ای کے تھم سے ہرشے کو حیات عاصل ہوتی ہے)۔ بی وجہ ہے کہ حضرت اہرا ہیٹم نے ان الفاظ میں سوال نہیں کیا: "کیفٹ تُنٹم الْبَوْتی" (ت پرزبر کے ساتھ) کہ مُروے کی طرح زندہ ہوتے ہیں؟ کو نکہ اس صورت میں ان کے سوال کا معنی یہ ہوتا ہے کہ مردہ جسوں کے اعتماء واجزاء کس طرح دوبارہ اس میں مورت کی بیان شکل میں والی آ جاتے ہیں اور زندگی عاصل کر لیتے ہیں؟ اگران کا سوال نہ کورہ بالا دوصورتوں میں سے پہلی صورت کی بناء پر ہوتا تو وہ "ت سے ہی" (ت پرزبر کے ساتھ) کہتے کہ جس کا معنی ہے کہ مرد دے دوصورتوں میں سے پہلی صورت کی بناء پر ہوتا تو وہ "ت سے ہی" (ت پرزبر کے ساتھ) کہتے کہ جس کا معنی ہے کہ مرد دے کس طرح زندہ ہوتے ہیں؟ (اس میں مردہ اجزاء بدن کے دوبارہ حیات پانے کی نبیت خودا نہی کی طرف ہے)۔

(۲) اگران کا سوال مردہ اجزائے بدن کے دوبارہ حیات پانے کی کیفیت کے بارے میں ہوتا تواس کا ابراہیم علیہ السلام کے ہاتھوں انجام پاٹا ہے معنی ہوجاتا (اس بات کی ضرورت ہی نہ ہوتی کہ خداوندِ عالم انہیں پرندوں کے ذرح کرنے کا تھم دے کراس مطلب کوان کے سامنے واضح کرتا) بلکہ یہ کا فی تھا کہ ان کے سامنے کسی مردہ جانور کوزندہ کر دیتا ۔۔۔۔۔۔ تواس طرح ان کے سوال کاعملی جواب ان کے سامنے آجاتا ۔۔۔۔۔،

(٣) اگرمرده اجزائے بدن کے دوبارہ زندہ ہونے کی کیفیت کے بارے میں سوال ہوتا تو ضروری تھا کہ کلام کے آخر میں یہ جملہ ذکر کیا جاتا: "اَعْلَمُ اَنَّ اللّٰهِ عَلَى كُلِّ شَىءً قَلِ بُيرٌ" (اور تو جان لے کہ الله ہر چیز پر قا در ہے) جبکہ اس

کی بجائے پرالفاظ ذکر ہوئے: ''وَاعْکُمْ آنَّ اللّٰهُ عَزِیْزٌ حَکِیْمٌ '' (اور تو جان کے الله غالب و دانا ہے) کیونکہ قرآن بی کا بحبائے پرالفاظ ذکر ہوئے: ''وَاعْکُمْ آنَ اللّٰهُ عَزِیْزٌ حَکِیْمٌ '' (اور تو جان کے کہ اللہ عالم کی صفات کر برہ میں سے جوصفت مر بوط موضوع سے موزونیت و مناسبت رکھتی ہوا ہے ذکر کیا جاتا ہے اور اس مقام پر جوسوال حضرت ابراہیمؓ نے کیا اس کے جواب میں لفظ ''علیٰ گُلِیٰ شُی عُیْ قَدُ بِیْنٌ اللہ عَلَیٰ اللہ عالم کے ان تما ممالات کا حال ہونے کا مظہر ہیں جواس کے علاوہ کی کو دانا کی (علیہ کا مظہر ہیں جو ذات ذو الجلال کے ان تما ممالات کا حال ہونے کا مظہر ہیں جواس کے علاوہ کی والم حاصل نہیں اور یہ کہ اس کا ہرام مشخصم و پائیدار اور مضبوط و ٹھوں بنیا دول پر استوار ہے، ان دوصفتوں کا تعلٰ زندگی عطا کرنے (الا ستفاضہ) سے نہیں، یعنی غالب و دانا ہونا زندگی عطا کرنے کے عمل کی مشہر صفات خداوندی ہیں ان کا مردہ ادی اجزاء کے حیات پانے کی قبولی صلاحیت سے کوئی تعلٰی نہیں ، (مزید غور کریں)۔ مظہر صفات خداوندی ہیں ان کامردہ ادی اجزاء کے حیات پانے کی قبولی صلاحیت سے کوئی تعلٰی نہیں ہوئی ہوجاتا ہے جس میں مظہر صفات خداوندی ہیں ان کے حیات پانے گوئی نگھی اُلمونی کی الفاظ سے مردول کے زندہ کے جو میں ان کے مشاہدہ کرنے کا سوال نہیں کیا ، اور آ بیت میں ان کے صول کی خواہش کے سے زیادہ کوئی بات ٹا بہت میں ان کے صول کی خواہش کے سے زیادہ کوئی بات ٹا بہت نہیں ہوئی ، اس مفسر کے بیان کا خاصہ ہے : ذکر کیا گیا ہو جو اس کی خواہش کے سے زیادہ کوئی بات ٹا بہت نہیں ہوئی ، اس مفسر کے بیان کا خاصہ ہے :

آیت بهارکہ یس کوئی ایبالفظ موجود نہیں جس سے ٹابت ہوتا ہو کہ خداو نیو عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کو مرد نے ندہ کرنے کا تھم دیا اور یہ کہ حضرت ابراہیم نے خدا کے تھم پھل کرتے ہوئے اس کام کوانجام دیا کیونکہ امر ( تھم ) کا صیغہ استعال کرنے سے اس کا انتثال واطاعت اور فر ماں برداری مقصود نہیں ہوتی بلکہ گا ہے ایبا ہوتا ہے کہ ' نجر'' کو '' انشاء'' کی صورت میں پیش کیا جاتا ہے ('' خبر' سے مراد کوئی واقعہ یا مطلب بیان کرنا اور '' انشاء' سے مراد کھم وفر مان دینا ہے ) اس کی مثال یوں ہے کہ جب آپ سے کوئی فیض پوچھے کہ سیابی (جس سے کھا جاتا ہے ) کس طرح بنائی جاتی دینا ہے ) اس کی مثال یوں ہے کہ جب آپ سے کوئی فیض پوچھے کہ سیابی (جس سے کھا جاتا ہے ) کس طرح بنائی جاتی ہیں ہوا ہم ملائیں تو سیابی بن جائے گی ، اس جواب میں سیابی بنانے کا تھم نہیں دیا گیا۔ اور آپ سوال کرنے والے کو مرف سیابی بنانے کا تھم نہیں دیا گیا۔ اور آپ سوال کرنے والے کو مرف سیابی بنانے کا تھم نہیں دیا گیا۔ اور آپ سوال کرنے والے کو مرف سیابی بنانے کا تھا ہم بنانہ کی تیاد کر کے کا تھا نہیں و بیابی ( زیر نظر آپ سے کہ مورت عال کو خواب میں پائی جاتی ہے ، اور قرآن میں اس طرح کی مثالیں اور موار د کوئی سے موجود ہیں جن شی ' خبر'' کو '' امر'' ( تھم ) کی صورت میں ذکر کیا گیا ہے اور یہاں ( ذیر نظر آپ سے میں کر دول کوزندہ کرنے کی ایک مثال پیش کی گئی ہے ، بنابرایں آ یت کا معنی ہے کہ اے ایرا ہم تو چوار میں کی گئی ہے ، بنابرایں آ یت کا معنی ہے کہ اے ایرا ہم تو چوار مل کے پرندے لے میں دول کوزندہ کرنے کی ایک مثال پیش کی گئی ہے ، بنابرایں آ یت کا معنی ہے کہ اے ایرا ہم تو چوار میں کی کی کرد کے لیا

اور انہیں اپنے پاس رکھ لے اور اس طرح وہ تجھ سے اور تو ان سے مانوس ہوجا کہ جب بھی تو انہیں بلائے وہ فوراً تیرے
پاس آجا کیں کیونکہ پرندے ہی اپنے ہیں جو دوسرے تمام حیوانات کی نسبت زیادہ جلدی مانوس ہوتے اور مانوس کرتے
ہیں، پھران میں سے ہرایک کوایک پہاڑ پررکھ دے اور انہیں بلا، تو وہ بھی جلد تیرے پاس آجا کیں گے اور ان کی جگہوں کا
مختلف اور ایک دوسرے سے دور دور ہونا آنہیں تیرے پاس آنے میں رکاوٹ نہ ہوگا۔ تیرے پروردگار کی روش وطریقہ کار
بھی کہی ہے کہ جب وہ مردوں کو زندہ کرنے کا ارادہ کرتا ہے تو انہیں کلہ وکوین (گئ ) کے ذریعے بلاتا ہے (ان سے کہا
ہے زندہ ہوجاؤ) وہ زندہ ہوجاتے ہیں (ان کے اجزائے بدن کا متفرق و پراکندہ ہونا ان کے دوبارہ زندہ ہونے میں
رکاوٹ پیدائیس کرتا) اور اس حالت میں لوٹ آتے ہیں جس طرح آئی ابتدائی خلقت کے دفت شے جیسا کہ آسانوں اور
زمین کی تخلیق کی بابت قرآن مجید میں ذکر ہوا ہے کہ خداونو عالم نے ان سے کہا: ''الحیٰ نیکا کو گاؤ گر گھا'' (تم آؤ کہ نواہ
لیند کرویا پہند نہ کرویا آسانوں اور زمین نے بارگا والی میں عرض کی: '' انسنسا طائعین'' (ہم اطاعت و پہندیدگی کے
لیند کرویا پہند نہ کرویا آسانوں اور زمین نے بارگا والی میں عرض کی: '' انسنسا طائعین'' (ہم اطاعت و پہندیدگی کے
ساتھ آگے ہیں) ملاحظہ ہو: سور قصلت ، آسے ااست میں میں میں کا منوب کی کیا کہ کو کھیں کی کی کے تو کہ کو کھیں کی کی کھیں کی کی کھیں کیا حکم ہو: سور قصلت ، آسانوں اور قصلت ، آسیت السب کی کے کیں کہ کی حکم کو کو کھیں کیا کہ کو کھیں کیا کھی کو کھیں کیا کو کھیں کیا کہ کو کھیا کہ کو کھیں کیا کہ کو کھی کے کہ کو کھی کی کھیں کیا کھی کو کھیں کیا کہ کہ کو کھیں کی کھیں کی کھی کو کھی کو کھی کھیں کیا کہ کھی کو کھی کھیں کو کھیں کیا کہ کو کھیں کیا کہ کو کھی کھی کو کھیں کی کھیں کی کھیں کو کھیں کے کہ کو کھیں کو کھیں کی کھیں کیا کہ کو کھیں کی کھیں کی کھیں کو کھیں کی کھیں کو کھیں کی کھیں کی کے کہ کیں کی کھیں کی کھیں کو کھیں کی کھیں کے کہ کی کہ کو کھیں کی کھیں کو کھیں کو کھیں کو کھیں کی کی کھیں کی کھیں کو کھیں کو کھیں کی کھیں کی کھیں کو کھیں کو کھیں کی کھیں کی کھیں کو کھیں کو کر کو کھیں کی کھیں کو کھیں کو کھیں کی کو کھیں کو کھیں کو کھیں کو کہ کی کھیں کو کھیں کی کو کو کھیں کی کو کھیں کی کھیں کو کو کھیں کو کھیں کو کو کھیں کو کو کو کو کی کو کھیں کو کو کو کھیں کو کو کو کھیں

ندكوره بالامفسرنے اپنے بیان كى صحت و درستگى پر يانچ دليل پيش كى بين:

#### مپهلي دليل : پېلي د ليل :

دوسري دليل:

ظا برالكلام سے ثابت ہوتا ہے كہ آيت ميں فدور چاروں خميروں كى بازگشت پرندوں (اَربَعَةً مِنَ الطّير) كى

طرف ہوتی ہے لین ''فصو ھن'' ، '' منھن'' ، ''وادعین'' اور ''یا تینک'' کی تمام خمیروں کی ہازگشت ایک ہی چیز کی طرف ہو (پرندے) لیکن جن حضرات نے آیت کامعنی یوں کیا ہے کہ پرندوں کو کلڑے کر کے ان کے اجزاء کو جدا جدا کرنے کے بعد ہر جز کو پہاڑ پر رکھو، ان کے مطابق خمیر کی ہازگشت ایک چیز یعنی پرندوں کی طرف نہ ہوگی بلکہ پہلی دو ضمیروں کی ہازگشت اجزاء کی طرف ہوگی جو کہ ظاہر الکلام کے خلاف ضمیروں کی ہازگشت اجزاء کی طرف ہوگی جو کہ ظاہر الکلام کے خلاف ہے، (بعض مفسرین نے اس سلسلہ میں جو تائیدی بیانات و بیے اور ان کی صحت پر دلائل ذکر کئے وہ بھی ذیل میں پیش کے جاتے ہیں)۔

#### تىسرى دلىل:

اگر تخلیق کی کیفیت کا دیدار کروانے سے مراد مردہ بدن کے متفرق و پراگندہ اور بوسیدہ و بگڑی ہوئی صورتوں والے اجزاء کو دوبارہ اکٹھا کر کے پہلی صورت میں زندہ کرنے کی کیفیت کا مشاہدہ ہوتو بیہ مقصد پر ندوں کو ذرج کرنے اوران کے بدن کے فکڑے باہم آمیخۃ کرکے ہرککڑاا کی پہاڑ پر رکھ دینے سے حاصل نہیں ہوتا۔

### چوتھی دلیل:

جملہ "ثُمُّ اَجْعَلُ" میں حف "ثُمُّ " کامعنی اردوزبان میں" پھر"،" اس کے بعد" ہے جس سے زمانی فاصلہ مراد ہوتا ہے اور یہ اس معنی سے کامل مطابقت رکھتا ہے جوہم نے "فَضُّرُ هُنَّ" کی بابت ذکر کیا ہے کہ "ان سے اٹس پیدا کرو"، "ان کی توجہات کو اپنی طرف مبذول کرو"، "کو یا حرف" ثم" (زمانی فاصلہ پر دلالت کرتا ہے) اور "فَصُرُ هُنَّ" دونوں ایک دوسر سے سعنوی مطابقت رکھتے ہیں، لہذا ذریح کر کے کھڑ ہے کھڑ ہے کر دیتا اس مقام پر موزونیت ومناسبت سے خالی ہوگا۔

### پاڻچوين دليل:

جومعانی مفسرین نے ذکر کئے ہیں اگر حقیق معنی میں وہی خداکی مراد ہوتے تزمناسب بی تھا کہ آیت کا اختیام خداوندِ عالم کے نام' القدیر' سے ہوتا''المعسز یسن المعسکیم' سے نہیں کیونکہ''المعنزیز' کامعنی وہ غالب ہے جس پر دستری حاصل نہیں ہوسکتی۔

### مذکورہ دعویٰ اور دلائل کے جوابات

اگرآپ ہمارے سابقہ بیا نات پرغورکریں تو فہ کورہ دعویٰ اور دلائل کے نا درست ہونے سے بخو بی آگاہ ہو سکتے ہیں کیونکہ آیت میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کا خداو نوعالم سے سوال کرنا ''اَ ہِنِ فِیْ '' کے الفاظ میں ذکر ہوا ہے لینی انہوں نے کہا: '' گینگ نُٹٹی '' کی نظر ح زندہ کرتا ہے؟) اور نے کہا: ' گینگ نُٹٹی '' فی کس طرح زندہ کرتا ہے؟) اور خداویو عالم نے ان سے فرما یا کہ ''خسند اربعہ مین السطیسو ......' (چار پرندے لے و .....) الخی ان تمام شواہد سے فداویو عالم نے ان سے فرما یا کہ ''خسند اربعہ مین السطیسو .....' (چار پرندے لے و ....) الخی ان تمام شواہد سے فہ کورہ دعویٰ کی نفی ہوتی ہے اور آیت کا جو معنی اس دعویٰ میں کیا گیا ہے وہ ہر گر ٹا بت نہیں ہوتا بلکہ حضرت ابراہیم کے سوال کا انداز اور خدا کا جواب اس معنی کے سراسر منافی ہے ، اس کے علاوہ جملہ '' شُمَّ اَجْعَلُ عَلَیٰ کُلِّ جَبَلِ مِنْہُونَ جُوْءًا'' میں لفظ '' جو ء'' سے بظا ہر ہر پرندہ کا ہز و (کلول) مراد ہے نہ سے کہ ان پرندوں میں سے ایک کوایک پہاڑ پراور دوسرے کودوسر سے کی دوسر سے کو دوسر سے کو کہ کا تھی ہے (ہز و سے ایک پرندہ کم اوئیں بلکہ ہر پرندہ کا ایک کلول مراو ہے)۔

جہاں تک ان حضرات کے دلائل کا تعلق ہے توان کے نصیلی جوابات ذیل میں پیش کئے جاتے ہیں:

### ىمىلى دلىل كاجواب:

"فسصرهن" کامنی کار سے کو کرنا ہے اور جہاں تک اس کے حرف" الی " کے ساتھ متعدی ہو کر ذکر کئے جانے کا تعلق ہے تواس سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ " صُسو گھن " سے مانوس ہونا اور اپنی طرف متوجہ و ماکل کرنا دونوں معنے پائے جاتے دونوں معانی میں استعال ہوتا ہے، لینی اس میں کلا نے کلا ہے کرنا اور اپنی طرف متوجہ و ماکل کرنا دونوں معنے پائے جاتے ہیں ، جیسا کہ سور و کبتر و کی آ بیت ۱۸ میں جملہ "الزَّفَثُ إلى نِسَا بِكُمْ " کی تغییر میں ذکر ہوچکا ہے کہ لفظ "اکساتھ گئی ۔ اللی شکل میں اللی شکل کرنا و کر ہوچکا ہے کہ لفظ "اکساتھ کی سے حرف" اللی " کے ساتھ حرف" اللی " کے ساتھ متعدی ہوا ہے اس میں " اِفسط ا نے کہ و کیل نہیں ہوسکا اور نہ ہی کی ختی یا الترامی معنی کے مراد لینے متعدی ہونا ہیں ہوسکا اور نہ ہی کی ختی یا الترامی معنی کے مراد لینے میں مانع ہوسکا ہے ہے )

### دوسرى دليل كاجواب:

آیت میں ذکورہ چاروں خمیروں کی بازگشت پر ندوں کی طرف ہی ہے اور جہاں تک (ادُعُہُنَّ) اور چھی (یَانِیْنَاتُ) ضمیروں کی پر ندوں کی طرف بازگشت کا تعلق ہے تو ان (پر ندوں) کے بارے میں اگر چہ یہ بات واضح ہے کہ وہ این اجہی ترکیب کے حال نہیں رہے بلکہ صرف ان کے اجزاء باقی رہ گئے لیکن اس کے باوجود ضمیروں کو ان کی طرف لوٹانے کی وجہ بعینہ وہی ہے جو سورة فصلت ، آیت اا (السّتَوَّی إِلَی السّبَاءَوَهِی دُحَانُ فَقَالَ لَهُا صَمِیروں کو ان کی طرف لوٹانے کی وجہ بعینہ وہی ہے جو سورة فصلت ، آیت اا (السّتَوَی إِلَی السّبَاءَوَهِی دُحَانُ فَقَالَ لَهُا وَ لِلْکُنْ مِنْ اللّبَاءَ وَهِی اللّبَاءَ وَهِی اللّبَاءَ وَهِی اللّبَاءَ وَهِی اللّبَاءَ وَاللّبَاءَ اللّبَاءَ وَهِی اللّبَاءَ وَاللّبَاءَ وَاللّبَاءُ وَاللّبَاءُ

اس مقام پرجونهایت اہم کنتہ قابل توجہ ہوہ یہ کہ نظی خطاب میں یہ بات ضروری ہوتی ہے کہ ' خاطب' (ب پرز بر کے ساتھ) خطاب سے پہلے موجود ہونا چا ہے کین تکو بی خطاب میں صورت حال اس کے برعس ہوتی ہے اور خاطب کا وجود میں آنا خطاب پرموتو ف ہوتا ہے (خطاب پہلے اور خاطب کا وجود اس کے بعد ہوتا ہے ) کیونکہ خطاب ہی اس کے وجود میں آنا خطاب پرموتو ف ہوتا ہے (خطاب پہلے اور خاطب کا وجود اس کے بعد ہوتا ہے) کیونکہ خطاب میا در نہ ہو خاطب میں آنے کی اصل و اساس ہے ۔۔۔۔۔۔ اس کو وجود عطا کرنا ہی خطاب کہ اس اور جب تک خطاب میا در نہ ہو خاطب وجود میں آئی کی نگر آن ہو اور خود میں آئی کی نگر آن ہو اور خود عطا کرنا اصل ہے۔ جیسا کہ سورہ کی آئی ہو جود میں آئی گوئن' (کسی چیز سے ہمارا کہنا ، جب ہم اس کا ارادہ کرتے ہیں ایسا ہے کہ ہم اس سے کہیں'' ہو جا' وہ ہو جاتی ہے) اس میں ''فیکٹوئن' (وہ ہو جاتی ہے وجود میں آجاتی ہے) '' کے سن' کی فرع (اثر و ٹیجہ) ہے کہ اگر ''ٹین' نہ ہوتا تو ''فیکٹوئن' کا مرحلہ شآتا، جب جو جود میں آجاتی ہے) ''کست '' کی خطاب میں اس کا مرحلہ شآتا،

#### تيسري دليل كاجواب:

ہم مفروضہ دوصورتوں میں سے دوسری صورت کو اختیار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا سوال (اَینِ کُیفَ تُنٹی اَلْہُوٹی) خداوجہ عالم کے فعل احیاء (زندہ کرنے) کی کیفیت کے بارے میں تھا مردہ مادی اجزاء کی حیات پذیری کی کیفیت کے بارے میں نہ تھا، (ان کے سوال کا مقصد بیتھا کہ خدا کس طرح مردوں کو زندہ کرتا ہے نہ یہ کہ مردہ اجزاء بدن کس طرح زندہ ہوتے ہیں) اور جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ بشر، ارادہ الہیدی اصل حقیقت کے ادراک سے عاجز ہے کیونکہ خدا کا ارادہ اس کی عین ذات ہے جیسا کہ ظاہر القرآن (قرآنی آبیات کے ظاہر وواضح الفاظ و عبارات) اور اجماع مسلمین سے اس کا جوت ماتا ہے، تو ہم اس سلسلہ میں وضاحت کرتے ہیں کہ ارادہ ، خداکی فعلی صفات عبارات) اور اجماع مسلمین سے اس کا جموعت کا مرچشمہ فعل خداوندی ہے جیسے خلق کرنا ، زندہ کرنا وغیرہ اور جو چیز بشر کے میں سے ہے لینی ان صفات میں سے ہے اور اور ما وراء ہے وہ اس کی اصل ذات ہے کہ جس کے بارے میں خداوندِ عالم نے ارشا د فرما با:

سوره مَلّه ، آیت • ۱۱:

O " وَلَا يُحِيُّطُونَ بِهِ عِلْمًا"

( .... اوروه اس کاعلم وا دراک نمیس رکھتے فہم ذات سے عاجز ہیں ..... )

بہر حال ارادہ بھل کی وجودی صفت کا نام ہے اوروہ (نعل خداوندی)"ایسجدد" (وجود عطاکرنے) سے عبارت ہے کہ جو" شے" کے وجود کے ساتھ متحد و یکجا ہوتا ہے اور وہی کلمہ " گُنِّ" ہے جس کا ذکر " اَنْ لَتُقُولَ لَ لَا كُنْ فَيَكُونُ" مِن ہوا ہے، اس آیت کے آخریں خداوندِ عالم نے ہرشے کے ملکوت (حقائق واسرار) کا تذکرہ فرایاتے ہوئے سیالفاظ کے :

O "فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيىء....."

(پاک ہےوہ ذات جس کے ہاتھ میں ہرشے کے ملکوت ہیں)

اس كےعلاوہ خداوندِ عالم نے ارشادفر مایا:

سوره انعام ، آیت ۵ ک:

O " وَكُذَٰ لِكَنُرِي ٓ إِبُرْهِيْمَ مَلَكُوْتَ السَّلُوٰتِ وَالْاَثْمُ ضِوَلِيَّكُوْنَ مِنَ الْمُوْقِيْدُنَ

(اورای طرح ہم ابراہیم کوآسانوں اورز مین کے ملکوت دکھاتے ہیں ، اور تا کہ وہ لیقین والول میں ہے ہو)

انبی "ملکوت" میں سے ایک، پرندوں کودوبارہ زندہ کرنا ہے کہ جس کا ذکرز برنظر آیت مبارکہ میں ہوا ہے یہ

ہنا پرایں مغرین حضرات کی غلاقبی کا اصل سبب ہیہ کہ ان ارباب حقیق نے بیگان کر لیا کہ حضرت ابراہیم کا پرندوں کو زئدہ کرنے وقت بیہ کہنا: ''قیم باخن الملہ'' (اللہ کے اذن سے کھڑا ہو جا) اور حضرت سلیمان کے تقل سے ہوا کا چانا اور اس طرح کے دیگر امور جو قرآن وسنت میں فہ کور جیں دراصل کھڑا ہو جا) اور حضرت سلیمان کے تقل والے الفاظ کی اس تا تیم کا نتیجہ ہے جو خداوئی عالم نے ان میں قرار دی ہے بینی ان کے نیفیران الّئی کی زبان سے نکلنے والے الفاظ کی اس تا تیم کا نتیجہ ہے جو خداوئی عالم نے ان میں قرار دی ہے بینی ان کے لفظوں بی کی اثر آفرین کی صورتیں ہیں جو خدا نے ان کے لئے مقرد کی ہیں یا وہ اثر ہے جو ان کے تخیلات کے ان اور اکات میں خدا نے پیدا کر دیا ہے جن کا اظہار ان کے اپنے لفظوں کے ذریعے ہوتا ہے جیسا کہ ہمارے روز مرہ کے استعال میں شدا نے پیدا کر دیا ہے جن کا اظہار ان کے اپنے لفظوں کے ذریعے ہوتا ہے جیسا کہ ہمارے روز مرہ کے استعال میں آنے والے اپنے الفاظ اور ہمار غرار ان اور خیال میں پائے جانے والے معانی کے درمیان ربلوکا حال ہے۔ درحقیقت ان مفررین وحقیقین پر یہ بات واضی و آفر خیال میں پائے جانے والے الفاظ کی اثر آفرینی کی صورتیں ہیں اور خیال میں پائے جانے والے الفاظ کی اثر آفرینی کی صورتیں ہیں اور دیتا ہے بیان وار ان مفرات کے اس باطنی ربلو وہ ابنتی کی وہ قورین کی وہ وہ خداوجہ عالم کی غالب و بر تر اور لا متا ہی کرتے ہیں ) بلکہ بیسب بھوان حقیقت میں وہ بی اور حقیقت میں اربتا ط ووا بنتگی کا نتیجہ ہے جو وہ خداوجہ عالم کی غالب و برتر اور لا متا ہی قورت مداوجہ عالم ہیں اور جی تین وہ اس حیثیت کے عامل ہیں ) کو یا حقیق طور پر قوت خداو تدی کے ماطل ہیں ) کو یا حقیق طور پر قاصل ہے در بدی خارم دین کی خورت خداوند کی مورتیں کی وہ تو تیں دیتیت کے عامل ہیں ) کو یا حقیق طور پر قوت خدروت خداوند کی دوران کی دورس کی چرنویس ۔

### چونخى دليل كا جواب:

اس مقام پرحرف "فه" جس طرح مانوس ہونے اور مانوس کرنے کے معنی سے موزوں ہے ای طرح پر ندوں کو ذرخ کرکے ان کے کھڑے کھڑے کرکے ان کے کھڑے کہ کہ بعد ان کھڑوں کو پہاڑوں پر رکھنے کے معنی سے بھی مناسبت رکھتا ہے، یہ بات واضح وروثن ہے۔

### يانچوي دليل كاجواب:

بیاعتراض خودا نبی پروار دہوتا ہے کیونکدان کے اعتراض میں بیکها گیا تھا کہ خداو در عالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کومر دے زندہ کرنے کی کیفیت کا دیدار علمی بیان کے ذریعے کروایا نہ کہ عینی مشاہرہ کے ذریعے ، اس کا جواب بیہ ہے کہ اگر آپ کا استدلال صحے ہوق آیت کا اختام خداو تو عالم کی صفت و ' قدرت' کے ذکر پر ہونہ کہ ' عزت' و ' حکمت' کہ اگر آپ کا استدلال صحے ہوق آیت کا اختام خداو تو عالم کی صفت و ' قدرت' کے ذکر پر ، (آیت کے آخریں ' وَاعْدَمُ أَنَّ الله عَلَى كُلِّ شَيْءَ قَدِيدٌ ' ، بونا

چاہیے) جبکہ صفت' عزیز''اور'' حکیم' ، بی اس مقام پرزیادہ موزوں ہے جبیا کہ اس سلسلہ بیں ہم نے سابقہ بیا نات بیں واضح طور پرذکرکیا ہے کہ آیت مبارکہ کے سیاق وسباق سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔

مذكوره بالا بيان سے اس مفسر كے قول كا نا درست بونا بھى ظاہر بوتا ہے جس نے كہا كد حفرت ابراہيم عليه السلام نے مردوں کوزندہ کرنے کی کیفیت کے مشاہرہ کی جواستدعا کی وہ اس بارے میں تھی کہ مردہ اجزاء دوبارہ کس طرح زندگی یاتے ہیں ، گویا مردہ مادی اجزاء بدن کی دوبارہ حیات پذیری کی کیفیت کا مشاہدہ مقصود تھا، .....اس قول کا خلاصہ بیہ بے کہ حضرت ابراہیم کا سوال کی وین مسلم سے آگائی یانے کے لئے نہ تھا (معاذ الله) ..... کیونکداس صورت شل ان کی جہالت وعدم آگا ہی ء دین کوشلیم کرنا پڑے گا .....، بلکه ان کا سوال مردوں کے زندہ کرنے کی کیفیت ہے آگا ہی یانے کے لئے تھا اور اس طرح کا سوال ایمان کی شرا مُظ ش شامل نہیں لہذا آنجنا بٹ نے جس علم و آگا ہی کے حصول کا سوال کیا اس پر '' ایمان'' کا دارو مدار نیس ،اس کی دلیل میه به کدانهول نے اپناسوال حرف" سکیف" ( کس طرح ) کے دریعے کیا کہ جے حالت و کیفیت سے آگانی یانے کی طلب کے موقع پر استعال کیا جاتا ہے، اس کی مثال یہ ہے کہ کو کی مخص کیے: " کیف يَسح حُمهُ زَيد فِي النَّاسِ" (زيدلوگول كردرميان كسطرح فيط كرتاب؟) تواس شرسوال كرنے والےكوزيدك بارے میں اس بات کاعلم ہے کہ وہ فیصلے کرتا ہے لیکن اس کی کیفیت سے آگا ہی کا حصول اس کا مطلوب ہے ، اگروہ اس کے بارے میں فیصلہ کرنے والا ہونے یانہ ہونے سے آگا ہی جا ہتا تو اس طرح کہتا: " اَیَس کُیمُ زَید فِی النَّاس" ( کیازید لوگوں کے درمیان فیصلے کرتا ہے؟) ، ای مثال کی بنیا دیر آیت مبار کہ کامعنی واضح ہوجا تا ہے کہ خدا ونیہ عالم کا ابراہیم کے سوال كے جواب ميں بيكهنا: " أو كم تُسؤمِن" (كيا توايمان نيس ركھتا؟) كس بناء برتھا؟ كيونكد بيلفظ "كيف" ا اگرچه بظاہر ''احیہ۔۔۔اء'' (زندہ کرنے) کی کیفیت معلوم کرنے کے لئے استعال ہوا ہے .....اورعمو ما اس کا استعال'' حالت و کیفیت'' ہے آگا ہی پانے کے موارد میں ہوتا ہے ۔۔۔۔لیکن اس کے باوجود گاہے اسے استعجاز لیعنی کسی مخص کی ٹا توانی کے اظہار کےموقع پربھی استعال کیا جاتا ہے مثلاً جب کو کی فخص بید دعویٰ کرے کہ میں اس قدروز نی چیزا ٹھا سکتا ہوں جبکہ آپ کو معلوم ہو کہ وہ ایبا کرنے سے قاصرونا تو ال ہے تو آپ اس سے کہیں کہ جھے دکھا کہ تواہے س طرح اٹھا تا ہے؟ کو یا آپ کا مقصدیہ ہے کہا ہے اس کی ناتوانی ہے آگاہ کریں ، ای مثال کے تناظریش آیت مبار کہ کامعنی واضح ہوتا ہے کہ خداوندِ عالم کو چونکہ حضرت ابرا جیم علیہ السلام کے بارے میں معلوم تھا کہ وہ اس طرح کا گمان ہر گزنہیں کر سکتے کہ جس کی بناء برخدا ہے کہیں: '' مجھے دکھا کہ تو مردوں کو کس طرح زندہ کرتا ہے؟''للذا خدانے اس احمال واندیشہ کو جوان کے بیان سے پیدا ہو سكتا ب دوركرنے كے لئے ان سے كها: " أوَلَمْ تُوُّمِنْ" (كياتو ايمان بيس ركمتا؟ ..... يعنى احياء اموات بريقين نبيس ر کھتا ..... ) تا کہان کے کامل ایمان کوآ شکار کرے اورلفظوں میں پائے جانے والے ہرطرح کے منفی احمال کی راہیں بند کر

بہر حال بیآیت حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ایک فضیلت کی دلیل ہے اور وہ بیر کہ جونمی انہوں نے خداسے احیاء اموات کی کیفیت پوچھی تو خدانے ان کی مراد پوری کر دی اور فور آائیں اس امر کا مشاہدہ کروا دیا جس کا انہوں نے سوال کیا تھا جبکہ اس طرح کے سوال کا مجملی جواب حضرت عزیر کوان کی موت کے سوسال بعد دیا عمیا (سوسال تک وہ مر دہ رہے پھر خدا نے انہیں زندہ کر کے احیاء الموتی کی کیفیت کا مشاہدہ کروایا)، ....اس کیا ظ سے حضرت ابراہیم کو فضیلت حاصل ہوئی .....

قارئین کرام آیت مبارکہ اور اس کی بابت ہارے سابقہ بیا نات بیل غور وگر کرنے سے ذکورہ بالامفسر کے تفیری نظریہ کے نادرست ہونے سے آگاہ ہو سکتے ہیں کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا سوال اس بارے بیل تھا کہ خداوندِ عالم مُر دوں کوکس طرح زندہ کرتا ہے اس بارے بیل جیس تھا کہ مردہ ابراہیم علیہ السلام کا دورارہ زندگی پاتے ہیں؟ چنا نچہ انہوں نے عرض کی: ''گیف نُٹی نُٹی ' (ت پر پیش کے ساتھ، زبر کے ساتھ نہیں) ..... توکس طرح زندہ کرتا ہے؟ ..... کہ اگر دت پر بیش کے ساتھ، زبر کے ساتھ نہیں) ..... توکس طرح زندہ کرتا ہے؟ ..... کہ اگر دت پر بروتو اس کا معنیٰ یہ ہوگا کہ مُر دے کس طرح زندہ ہوتے ہیں؟ ، اس کے علادہ یہ کہ مُر دوں کا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ہاتھوں زندہ ہوتا تو اس قدر کا فی تھا کہ خداوندِ عالم کی مُر دہ کو ان کے سامنے زندہ کرکے دکھا دیتا جیسا کہ اس پذیری کی کیفیت سے متعلق ہوتا تو اس قدر کا فی تھا کہ خداوندِ عالم کی مُر دہ کو ان کے سامنے زندہ کرکے دکھا دیتا جیسا کہ اس سے فرمایا: پذیری کی کیفیت سے متعلق ہوتا تو اس قدر کا فی تھا کہ خداوندِ عالم کی مُر دہ کو ان کے سامنے زندہ کرکے دکھا دیتا جیسا کہ اس سے فرمایا: یہ بیلی آیت میں نہ کور اس شخص کے قصہ میں کہ جو ویران بستی سے گزرا، بیان ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس سے فرمایا: ''وَانْظُرُ إِلَی الْحِطَاوِر کَیْفُ نُنْشِرُ ھَاکُمُ کَنُسُرُ ھَاکُمُ اَنْ کُسُرُ وَ اَلَّ بِسِ اور کہ بیلی آیت میں نہ کور اس شخص کے قائم کی مُر دہ کور کو کھوکہ ہم کس طرح ان میں جان ڈالتے ہیں اور دیکھوکہ ہم کس طرح ان میں جان ڈالتے ہیں اور دیکھوکہ ہم کس طرح ان میں جان ڈالتے ہیں اور دیکھوکہ ہم کس طرح ان میں جان ڈالتے ہیں اور

ان کو گوشت کالباس پہناتے ہیں ) لہذا اس کام کوخودا براہیم علیہ السلام کے باتھوں انجام دلوانے کی ضرورت ہی نہ ہوتی۔ یہ وہی مطلب ہے جس کا سابقہ چندصفیات میں ہم اشار تا تذکرہ کر بچے ہیں کہ ان مفسرین نے انبیاء کرائم کے نفوس طیبہ کا اپنے مام ومعمولی نفوس کے ساتھ قیاس کر کے بیرائے قائم کی ہے کہ معارف البیدو حقائق ربانیہ اور مجروات و فارش العادت امور کے وجود میں آنے کا سرچشہ ہونے میں ہم بھی انبیاء کے مانند ہیں، جس کا نتیجہ ہہ ہے کہ مثلاً وہ اس بات کے قائل ہوں کہ مردوں کا زندہ کیا جاتا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے باتھوں ہو یا ان کی و خالت کے بغیر ہو دونوں صورتوں میں اس کا ابراہیم ہے کوئی ربط نہیں بلکہ یہ دونوں صورتیں ان کی نبست کیساں ہیں، جبکہ حقیقت الامریہ ہے کہ اس طرح کی بات کسی مقتل اور حقائق الامور کی بابت بحث و تحقیق کرنے والے فرد کے گوشہ خیال میں نہیں آئی لیکن ان مفسرین نے حقائق کو درخور اعتناء قرار نہ دیے کی وجہ سے اپنے آپ کو اسطرح کے غلط و نا درست نظریہ کی تاریک وادی میں ڈال دیا لہذا وہ اس سلسلہ میں جتنی مجرائی میں جاتے ہیں اتنا ہی حق سے دور ہو جاتے ہیں ، اس کی واضح مثال آپ نے ملاحلہ کی ہے۔

کہ ان حضرات نے '' اطمینان قلب'' کے معنیٰ وتغیر میں اس طرح کہا کہ اس سے مراو تخلیق کے بارے میں ہرطرح کے منفی خیالات واحقالات کا لوح ول سے مث جانا ہے (مردوں کے دوبارہ زندہ کرنے کی بابت ہرطرح کی فلائمی کا دل سے دور ہوجانا) جبکہ اس طرح کے موہوم تصورات فکری عدم توازن کا نتیجہ ہوتے ہیں جو کہ حضرت ابراہیم الی عظیم ہت کے حوالہ سے ہرگز ممکن نہیں (ان کا مقام نبوت و رسالت اور دیگر مصبی امتیا زات وخصوصیات کا حامل ہونا اس طرح کے بہ بنیاد و بہودہ خیالات و نظریات سے ہرگز مملائل منتان سے ہرگز مملائل ہونا اس طرح کے بہ بنیاد و بہودہ خیالات و نظریات سے ہرگز مطابقت نہیں رکھتا) ان کی ذات ایسے باساس امور سے منزہ و پاک ہے۔ اس کے علاوہ یہ کہ آبیت مبار کہ میں جو جواب فہ کور ہے وہ ''اس کی ذات ایسے باساس امور سے منزہ و پاک ہے۔ اس کے علاوہ یہ کہ آبیت مبار کہ میں جو جواب فہ کور ہے وہ ''اس نظر دول کو کس طرح زندہ کرتا ہے کہ اس انفا ''مقدم کی قیدو شرط فو کرنیں کی بلکہ اسے مطلق فر کر کیا جس سے ثابت ہوتا ہے کہ ان کا مقصد صرف انسان وغیر انسان دونوں کے مردہ ہے اور خداونی عالم نے انہیں صرف چار پر ندول کے دوبارہ زندہ کرنے کی کیفیت کا مشاہدہ کروایا۔

اس کے بعد مذکورہ بالامفسر نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کا حضرت عزیر (جو کہ سابقہ آیت میں '' کَالَٰنِ کُ مَرَّ علی قَدْرَیَةٍ '' (ویران بستی سے عبور کرنے والاسے مراد ہیں) سے افضل و برتر ہونا ذکر کیا اور دونوں آیتوں میں ذکر کئے جانے والے سوال کواحیاء اموات کی جانے والے سوال کواحیاء اموات کی گینے ت کے ای معنی میں مراد کیا جو خود اس نے ''کیفیت'' کے لئے کیا اور اس کے جواب میں بھی ایٹا من پہند معنی کھو ظار کھتے

ہوئے کہا کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی فضیلت و برتری کا بی جوت ہے کہ خداو عبوعالم نے ان کے سوال کا جواب فوراً دیا جبکہ حضرت عزیر کے سوال کاعملی جواب ایک سوسال بعد دیا ، اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ اس مضرکو آیوں کے معانی کی بابت غلط فہی ہوئی ، اس کے علاوہ بیہ کہ ان دوآیوں کو ایک دوسرے کے ساتھ طاکر دیکھیں تو بیہ مطلب واضح ہوتا ہے کہ وہ نہایت عمدہ معارف و تقائق اوراعلی ترین معانی و مفاہیم کے جوابر پاروں کے حامل ہونے کے ساتھ ساتھ احمات کی کیفیت کے اس معنی سے قطعی مطابقت نہیں رکھیں جو اس مفسر نے کیا ہے ، اس کے علاوہ بیہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ اگر حضرت کے اس معنی سے قطعی مطابقت نہیں رکھیں جو اس مفسر نے کیا ہے ، اس کے علاوہ بیہ بات بھی قابل توجہ ہے کہ اگر حضرت ابراہیم علیہ السلام کا سوال احیاء اموات کی کیفیت کے بار سے جس ہوتا تو جواب کے افغا میں '' قدرت'' کی صفت ذکری جاتی انترا میں ارشاد ہوا:

سوره نصلت ، آیت ۹ س:

٥ " وَمِنُ الْيَهِ ٱلنَّكَ تَرَى الْاَ مُضَخَاشِعَةً فَاذَ ٱلنُّرَلْنَاعَلَيْهَ الْبَآءَ اهْتَرُّتُ وَمَبَتُ الْآَوَلَى الَّذِي َ الْعَالَمُ الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَاكِمُ عَلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَاكِمُ الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلَى الْمَوْلِي الْمَاكِمُ اللّهُ اللّهُ

(اس کی نشانیوں میں سے ایک بیہ ہے کہ تو دیکھ رہا ہے کہ زمین ..... ہے آب و گیاہ اور .....خثوع کر رہی ہے، پھر جب ہم نے اس پر پانی گرایا تو اس میں جان آگئی اور وہ زر خیز ہوگئی، یقیناً وہ کہ جس نے اسے زندہ کیاوہ ی مردوں کو زندہ کرنے والا ہے، یقیناً وہ ہر چیز پر قدرت رکھتا ہے )

اس آیت کے اندایک اور آیت میں اس طرح ارشاد موا: حیررا باد، سندھ، پاکتان اور واقاف، آیت ۳۳:

٥ "أَوَلَمُ يَرَوُا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّلُوتِ وَالْاَثُ صَوَلَمْ يَعَى بِخَلْقِهِنَّ بِقُدِمٍ عَلَ آَنُ يُّحَيَّ الْمَوْثُى الْمَوْلُ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ"
بَلَ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ"

( کیاانہوں نے نہیں دیکھا کہ جس نے آسانوں اور زمین کوخلق کیا اوران کی تخلیق سے تھکا وٹ کا شکارٹیس ہواوہ اس پر قا در ہے کہ مردوں کوزندہ کرے، ہاں . ....وہ ایسا کرسکتا ہے ....وہ یقییناً ہر چیز پر قادر ہے )

اس آیت مبارکہ میں احیاء اموات کی کیفیت کومثال دکھانے کے حوالہ سے بیان کیا گیا، پھر کلام کا اختیا م مفت قدرت (قدیر) کے ذکر سے کیا۔ حيدراباده شده ياكتال

# قلبی اطمینان کاحصول: یا کیزه مقصد

O " قَالَ اَوَلَمْ تُوَّمِنُ لَقَالَ بَكَى وَلَكِنُ لِيَظْمَدِنَّ قَلْمِيْ "
(خدانے كها كياتوا كيان نہيں ركھتا؟ اسنے كها ہاں، كيوں نہيں، ليكن بياس لئے ہے كہ ميرادل مطمئن موجائے)

حرف" بیلی" جس کا ترجمہ ہاں ، کیوں نہیں اور ' بلکہ ' ہے ، اسٹنی کی رد کے لئے استعمال کیا جاتا ہے۔ جس جملہ بیں استعمال کیا جائے وہ اس کی نفی کو اثبات میں بدل دیتا ہے (اس کی وجہ سے نفی والا جملہ اثبات والا بن جاتا ہے) جیسا کہ ارشاد خداوندی ہے:

موره اعراف، آیت ۱۷۲:

٥ "أَلَسُتُ بِرَبِّكُمَ عَالُوُ ابَلْ"

( ..... كيايس تمها راربنيس بون؟ انهون نے كها: مان ، كيون نين! .....)

اگروه جواب میں "نعم" ( بی ہاں ) کہتے تو کفر ہوجا تا۔

اورلفظ'' اطمینان'' کامعنی ، ول کا پریشانی واضطراب کے بعد سکون پانا ہے، یہ لَفَظَ ہَمِ ہِ جملہ ومحارہ ہے ماخوذ ہے: ''اِطلسمَانَّتِ الاَرضُ'' (زمین کواطمینان حاصل ہوگیا) '' اَرض'' مُسطسمَئِنَّة '' (اطمینان والی زمین) ، زمین کے لئے پیلفظ اس وقت استعال ہوتا ہے جب اس میں گڑھا یا ڈھلوائ ہوجس میں او پرسے گرنے والا پانی کھڑا ہوجائے اور پہاڑسے کرنے والا پانی کھڑا ہوجائے اور پہاڑسے کرنے والا پانی کھڑا ہوجائے اور پہاڑسے کرنے والا پھروہاں جگہ پالے۔

خداوندِعالم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے ان انقطوں میں نہیں پوچھا: ''اکسہ تُومِن'' (کیا تو نے نہیں ہانا)

بلکہ بوں کہا: ''اَوَ کُسم تُومِن'' (کیا تو نہیں ما نتا)۔ اگر چہ بیدونوں جملے بظاہر متحد المعنی یا قریب المعنی ہیں لیکن دوسرے جملہ
میں سوال کے برموقع و برکل ہونے کا اشارہ ملتا ہے البتہ اس شرط کے ساتھ کہ ان کا بوچھنا احیاء اموات پرعدم ایمان کی بناء
پرقر ارضد یا جائے جبکہ پہلے جملہ (المسم قسومین) سے اس مطلب کی طرف اشارہ ملتا ہے کہ مشکلم یعنی خداوندِ عالم نے ان کے
سوال کرنے کو (کہ تو کس طرح مردوں کو زندہ کرتا ہے؟) ان کے احیاء اموات پرعدم ایمان پر جنی قراردیا ہے لہذا ''السم

تسوّمسن "کہ کراسے عمّاب وسرزنش اور طامت کی (گویا خدانے کہا کدا ہے ابراہیم: اس طرح کا سوال تجھے زیب نہیں دیا ، کیا احیاء اموات پر تیراا کیاں نہیں؟ ) لہذا پہ تسلیم کرنا ہوگا کہ' اَلَم تُوْمِین "کی بجائے" اَوَلَمْ تُوْمِین "کی بجائے" اَوَلَمْ تُوْمِین "کی بجائے" اَوَلَمْ تُوْمِین "کی بجائے" اَوَلَمْ تُوْمِین "کی موزوں و برگل ہے ، بنا برایں اس مقام پر حرف" واو "سوال کرنے اور اس کے عدم ایمان پر مبنی ہونے یا نہ ہونے کی وضاحت سے مربوط ہے (اس مطلب کو آسان لفظوں میں یوں بیان کیا جاسکتا ہے کہ "اَوَلَمْ تُوْمِین "کے الفاظ سے خداوند عالم نے حضرت ابراہیم نے حضرت ابراہیم نے محضرت ابراہیم نے برگ ہو اللہ میں عرض کی کہ: نہیں ، بلکہ دل کی تیل واطمینان کے لئے پوچھا ہے!) اور اس (واو) کے بغیران کے سوال کرنے بربی ان کوسرزنش و طامت کرنے کا ثبوت ماتا ، جبکہ ایسانہیں ، یعنی سرزش نہیں کی گئے۔۔ بلکہ سوال کیا گیا۔۔ ،

ای طرح جملہ '' لِیَه طَهُونَ قَلْمِی ''جمی مطلق ہے لین اس میں کوئی قیدوشرط اورا ضافت ذکر نہیں کی گئی اس سے خابت ہوتا ہے کہ حضرت اہراہیم نے ہر طرح سے اطمینان قلب کے حصول کی خواہش ظاہر کی جس کے بعد کی طرح کا اندیشہ خدشہ منفی رجی ان، وسوسے اور خلش وغیرہ باتی ندر ہے کیونکہ قوت و اہمہ (وہ قوت جو محسوسات جزئیہ میں پائے جانے والے غیر محسوس معانی وحقائق کا اوراک کرتی ہے ) جزئیات اور ان سے متعلقہ امور کے اوراک نی '' حس'' اور ظاہر ک محسوسات کا سہارالیتی ہے اور اس کے اکثر اوراکات و تصدیقات ، عقلی اصولوں و تائیدات سے مبراو خالی ہوتے ہیں ۔۔۔۔۔ کیونکہ حواس خاہر سے مقل سے دہنمائی عاصل کرنے کو ضروری ہی نہیں سیجے ۔۔۔۔۔ جبکہ نفس انسانی کو عقلی اصولوں سے دہنمائی عاصل کرنے ہرائیان و یقین حاصل ہوتا ہے جیسا کہ ماوراء الطبیعہ اور قوت حس کے دائر و اوراک سے باہرامور کی بابت حاصل کرنے ہرائیان و یقین حاصل ہوتا ہے جیسا کہ ماوراء الطبیعہ اور قوت حس کے دائر و اوراک سے باہرامور کی بابت

کلیات عقلیہ کا حال ہے ہے کہ عقل ان کے بارے میں جو بھی فیصلہ کرے گرقوت واہمہ اسے تتلیم کرنے سے سرتا ہی کرتی ہے خواہ اس کے مقد مات اور بنیا دی اصول ہر طرح سے جو دسالم ہی کیوں نہ ہوں لیکن دو (قوستو واہمہ) انسان کے دل میں الیے خیالات پیدا کر دیتی ہے جو عقلی اصولوں و فیصلوں ہے متصادم ہوں اور پھر ایک نفسانی حالتوں و کیفیتوں کو ہرا چیختہ و آ مادہ حرکت کرتی ہے جو خود اس سے مناسب و موزوں گرعقلی اصولوں و فیصلوں کے منافی ہوں جس کے نتیجہ میں وہ نفسانی حالتیں و کیفیتیں تو می و متحکم ہو جاتی ہیں اور ان کے ذریعے تو ت واہمہ کوسپارا اس جاتا ہے اور وہ اپنی تا ہیں۔ جو کہ عقلی اصولوں کے مدمقابل اور ان سے متصادم ہوتی ہے ۔۔۔۔ کوفیتی ینا ویتی ہے اور اسے اس کی پرواہ نہیں ہوتی کہ عقل کو اپنی اصولوں و فیصلوں پر کس قدر پختہ لیتین حاصل ہے اور وہ (عقلی ) اس کی تا ہیر سے پیدا ہونے والی کیفیتوں سے کس قدر اور یہ حتی اور اسے اس کی پرواہ نہیں ہوتی کہ عقل کو اپنی عقلی کو اپنی عقلی کا شکار ہوگی ۔۔۔۔ کوفیتی حالت کے باوجود تو ت واہمہ کی پیدا کردہ حالتوں سے تحت رنجیدگی کا اس منا ہوتا ہے جبکہ وہ (قوت واہمہ) اس کے طلاوہ پھر کم کر بھی نہیں سکتی ۔۔۔۔۔ ساس کی مثال اس طرح دی جاسکتی ہے کہ جوشحس اس منا ہوتا ہے جبکہ وہ (قوت واہمہ) اس کے طلاوہ کی ضرر و نقصان نہیں پہنچا سکتی کی کوئی ہوئی ہواؤہ ہونے کے باوجود کہ بیر مردہ جسم جالہ و غیر مخرک ہے اور شعور وارادہ سے محروم ہے اور کوئی ضرر و نقصان نہیں پہنچا سکتی کی کر جس کر گیا سکتا لیکن قوت واہمہ اس مختل کر کر مردہ جسم کوئی نقصان نہیں پہنچا سکتا کی کر بھی ایسانہ حاس پیدا کرتی ہے جو اسے خوف میں جتلا کر کے مردہ جسم کی بیرت وحشت ناک صور تمیں اس کے سامنے لئے تا ہے اور اس کی پوری تو جد ان خوناک صور تمیں اس کے سامنے لئے تا ہے اور اس کی پوری تو جد ان خوناک صور تمیں اس کے سامنے لئے تا ہے اور اس کی پوری تو جد ان خوناک صور توں پر مرکوز ہو جاتی ہے بیاں بیرت وحشت ناک صور تمیں اس کے سامنے لئے تا ہے اور اس کی کوری تو جد ان خوناک صور تمیں اس کے سامنے اس کے سامنے ہیں اس کے سامنے اس کے سامنے اس کے سامنے کے تا ہے اور اس کی کوری تو جد ان خوناک صور تمیں اس کے سامنے ہو تا ہے خون میں اس کے سامنے کے تا ہے اور اس کی کوری تو جد ان خوناک صور توں پر مراور تو باتا ہے ۔۔

بنابرایں بیواضح ہوگیا کہ موہوم خدشات جو کہ بیٹی اعتقادات کے منافی ہوتے ہیں وہ بمیشہ اور ہر حال میں ایمان وقعد بی حق کے منافی نہیں ہوتے بلکہ صرف اور صرف ول کوسکون وقر ارسے محروم کر کے اضطراب واذیت سے دو چار کرتے ہیں ۔۔۔۔۔اس کے علاوہ ان کا کوئی وجودی کر دار نہیں ہوتا اور نہ ہی وہ ایمان کو کفر میں بدل سکتے ہیں ۔۔۔۔۔ان موہوم خیالات وخدشات کا ازالہ، مشاہدہ یا حس کے بغیر ممکن نہیں ہوتا، اس وجہ سے کہا جاتا ہے کہ مشاہدہ اور آتھوں سے دیکنا جو اثر رکھتا ہے وہ علم ویقین کو بھی حاصل نہیں ، اس کی قرآنی مثال حضرت موئی " کا واقعہ ہے کہ خدا و نبر عالم نے میقات (وعدہ گاہ) میں انہیں مطلع کیا کہ ان کی قوم گمراہ ہوگئی ہے اور اس نے پھڑے کی پوجا شروع کر دی ہے ،حضرت موئی " یہ ولخراش خبرس کر غضب ناک نہیں ہوئے بلکہ جب وہ اپنی قوم کے پاس واپس آئے اور اسے پھڑے کے کو پوجا کرتے ہوئے دیکھا تو خبرس کر غضب ناک نہیں ہوئے بلکہ جب وہ اپنی قوم کے پاس واپس آئے اور اسے پھڑے کے کو پوجا کرتے ہوئے دیکھا تو خبرس کر غضب ناک نہیں ہوئے بلکہ جب وہ اپنی قوم کے پاس واپس آئے اور اسے پھڑے کے کو پوجا کرتے ہوئے دیکھا تو شخت غضبناک ہوئے اور الواح (تختیوں) کوز مین پردے مار ااور اپنے بھائی کو پکڑ کر جمنچھوڑا۔

مذكوره بالاتمام مطالب سے بیر حقیقت آشكار ہوتی ہے كہ مفرت ابراہيم عليه السلام نے خداوند عالم سے ہرگزيہ

سوال نہ کیا کہ جھے یہ دکھا کہ مردہ اجزاء بدن کس طرح دوبارہ زندگی پاتے ہیں؟ بلکہ انہوں نے مردوں کو زندہ کرنے کے خدائی فعل کی کیفیت دریا فت کی اور عرض کی: اے میرے پروردگار! جھے دکھا کہ تو کس طرح مردوں کو زندہ کرتا ہے؟ تو ان کا سوال کسی محسوس (حسی امر) کے بارے میں نہیں تھا البتہ بیسوال اس لحاظ سے حسی امرسے جدائجی نہیں کہ اس کا تعلق مردہ جسم کے مادی اجزاء کی دوبارہ حیات پذیری سے جبکہ خدائی فعل (احیاء اموات) غیر مادی وغیر حسی ہے، گویا حضرت ایرا ہیم علیہ السلام کا سوال حق البیتین کے باب سے تھا۔

#### مردے اس طرح زندہ کئے جاتے ہیں

٥ '' فَخُذُا مُرَبِعَةً مِنَ الطَّلْمِ فَصُرُ هُنَّ اللَّكُ ثُمَّا جُعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثُمَّا ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ
 سَعْيًا ''

(پس تو جار پرندے لے لے اور انہیں اپنی طرف ما نوس کر ، پھر ہر پہاڑ پر ان کے فکڑے رکھ دے پھر انہیں بلا ، وہ تیزی سے تیرے پاس آ جا کمیں گے )

"صوهن" (صيفه وامر) ب، اسد وطرح سے پر حاجا سكتا ب:

(۱) " ص" بريش كساته ، (فعل ماضى: صَاد ، فعل مفارع يَصُودُ)

(۲) " ص" کے نیچزر کے ساتھ، (فعل ماضی صَارَ ، فعل مفارع یَصِیرُ)

پہلی قرات کی بناء پراس کامتیٰ قطع کرنا (کا ٹن، کلاے کرنا) یا متوجہ کرنا جبکہ دوسری قرات کی بناء پراس کا متی، ہونا (قطع ہونا یا متوجہ ہونا) ہوگا۔ البتہ کلامی قرائن سے پہلی قرائت کی بناء پر کئے جانے والے متی (قطع کرنا) کا شہوت مانا ہے اور حرف' الیٰ ' (الیکٹے) سے متعدی ہو کرذ کر کیا جانا ہے تا بہ کرتا ہے کہ اس میں ' متوجہ کرنا' کامتی بھی پایا جا تا ہے لہذا ' صوحه ن المبحی' کامتی ہے ہوگا کہ' ان کے کلاے کلاے کر واور انہیں اپنی طرف متوجہ کرو' یا' ان کواپی طرف متوجہ کرو' یا کی طرف متوجہ کرو' ان کی توجہ کرو' ان کی توجہ کرو' کا خل سے دوطرت کے طرف متوجہ کرو' ان کی توجہ کرو' کا بیت محتلف اقوال کی بناء پرذکر کئے جمعے ہیں۔

بهرحال، جمله " فَخُذُ أَنَّ بَعَةً قِينَ الطَّايْرِ .... " خداوند عالم كي طرف سے حضرت ابراہم م كاس سوال كا

جواب ہے جس میں انہوں نے ہارگاہ الی میں عرض کیا: ''مَ پُ اَین گیف نُٹی الْہُوڈی'' (پروردگارا! جھے دکھا کہ تو کہا کہ تو کہ کہ عین مطابق ہونا خروری ہے اور بلاغت کام و کھے دیکھا میں عرص بھی ایسے مطلب کے شامل ہونے ہے بائع ہوتی ہیں جو ہے میں وزائد اور کلام کی اصل غرض و عالی ہو، بالخصوص قرآن جمیز کو جو کہ ہر کلام سے بہتر اور اس کا متعلم ہر شکلم سے بہتر اور اس کا سنے والے اور اسے یا در کھنے والے سے بہتر ہے ، (ان آیات میں کلام یعنی قرآن ، متعلم یعنی خداوند عالم ، اس کا سنے والے ہر سنے والے اور اسے یا در کھنے والے ہیں ، بنا براہی ہی ہوتی کہ رسمول و سادہ نہیں جس طرح ابتداء میں محسوں ہوتا تھا کیونکہ اگر اس قدر سادہ و معمولی ہوتا تو خداوند عالم ان کے سامنے کی بھی مردہ کو زندہ کر دیتا جو کہ حضرت ابرا بہتم کو ہوتی کہ جن کی قطعاً کوئی ضرورت بی نے بولی ، جبداییا نہیں ہوا بلکہ اس میں اصل مسئلہ سے زیادہ دیگر خصوصیات اور شرائط و قیو د ذکر کی تی ہیں مثل حضرت ابرا بہتم کو طارح رہ بی بھراس خلوط گوشت کو تلف بہاڑوں کی جو شوں پر رکھ و تیں اور وہ اس طرح کہ ہر حصہ کو دوسرے حصہ سے دور پہاڑ پر رکھیں ، یہ سب پھے حضرت ابرا بہتم ہی کی اس کے بھرا پی طرف بیا توں پر دکھ و تیں پر دکھ نے بودا پی طرف کی جو ٹیوں پر دکھنے کے بعدا پی طرف بلائیں اور دہ چاروں پر ندے زندہ دکران کے باس اکشے ہوجا ئیں ۔

بہتمام امور جیسا کہ آپ ملاحظہ کررہے ہیں بظاہر اصل موضوع سے ذائد چیزیں ہیں جو کہ یقیناً اپے امور ہیں جو اصل موضوع سے ذائد چیزیں ہیں آگاہ کرنا چاہتا تھا، ان اصل موضوع سے مربوط اور اس میں دخیل ہیں اور خداو نوعالم حضرت ابرا ہیٹم کوان کے بارے میں آگاہ کرنا چاہتا تھا، ان امور کے بارے میں مفسرین نے مجیب وغریب اور تعجب آور مطالب ذکر کئے ہیں، لیکن اس سلسلہ میں جومطالب ہم نے ذکر کئے ہیں، لیکن اس سلسلہ میں جومطالب ہم نے ذکر سے ہیں ان کی صحت کی گواہی تھا سیر میں فدکور تفصیلات سے بخو بی کمتی ہے۔

بہر حال ان تمام امور وخصوصیات کا اصل سوال سے مربوط ہونا لا زی ونا قابلِ انکار ہے، اور ابراہیم کے جملہ ''رَبِّ أَبِ إِنْ كَيْفَتُ حَيْ الْمُوْتَى'' مِيں دوا ہم نکات پائے جاتے ہیں:

(۱) جمله " تُحیّی" ( توزنده کرتا ہے ) سے ثابت ہوتا ہے کہ حضرت ابراہیم احیاء اموات کا خدا کی فعل کی حیثیت میں مثاہدہ چا جیتے نئے نئے کے مردہ مادی اجزاء کے دوبارہ زندگی پانے کی حیثیت میں ، ( دونوں جبتوں اور حوالوں میں بہت مثل مثاہدہ چا جبتہ دوسرا حوالہ اجزاء میت فرق ہے، پہلا حوالہ سے کہ جوابراہیم علیہ السلام کا مطلوب ومقصود تھا سست خدا سے نبت رکھتا ہے جبکہ دوسرا حوالہ اجزاء میت سے مربع ملے ۔)

(۲) لفظ'' مسو تنی'' جمع کا صیغہ ہے اس کا مفرد'' میت'' ہے جبکہ مردہ کو زندہ کر تا ایک ہی فرد کے ذریعے بظاہر کافی نظر آتا ہے، اس سے ثابت ہوتا ہے کہ جمع کا صیغہ ذکر کرنا خصوصیت کا حامل ہے۔ ان دوامور کی تفصیل اس طرح ہے:

(۱) حضرت ابراہیم کا موال ہی اس کا متقاضی تھا کہ مردوں کو زندہ کرنے کاعمل انہی کے ہاتھوں انجام پائے اس وجہ سے خداوندِ عالم نے ان سے ارشاو فر مایا: "فَحُنُ"، " صسو هسن"، " ثُمَّ اَجُعَلُ" اور " ثُمَّ اَدُعُہُنَّ"۔ ان سب میں صیفۂ امراستعال کیا گیا ہے اور جملہ " یَا تینیٹ کَ سُم عُیاً " سے خداوندِ عالم نے پر عدوں کے جلدی سے ان کے پاس آ جانے لینی زندہ ہونے کو اہرا ہیم کے بلاوے سے مربوط اور اس پر متفرع قرار دیا، اس سے قابت ہوتا ہے کہ مردہ کے حیات پانے کا اصل سبب حضرت اہرا ہیم کا بلاوا تھا ہی کہ امر خداسے کی طور وابت و متصل تھا یعنی اس امر سے وابت و متصل تھا یعنی اس امر سے وابت و متصل تھا یعنی اس امر سے وابت و متصل تھا ہی کا مام سے وابت و متصل تھا یعنی اس امر سے وابت و متصل کی کیفیت کا مشاہدہ کرلیا، اگر حضرت اہرا ہیم کا بلاوا، خدا کے امرینی وہ چیز کہ جب خدا کی طرف سے مردوں کے زندہ کے جانے کی کیفیت کا مشاہدہ کرلیا، اگر حضرت اہرا ہیم کا بلاوا، خدا کے امرینی وہ چیز کہ جب خدا کی شرک ہے کے بارے میں اسے و چود موجا تو ان کی بات بھی ہماری عام باتوں کی طرح ہوجاتی کہ جوخیال وتصور سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتی یعنی جب ہم کی موجاتی کہ وہوجاتی کہ وہوجاتی ہیں ہوجا تھیں ہوتا لہذا ہوا میں از جاتا ہے، ایک طرح حضرت اہرا ہیم کی بوجاتی کہ جوخیال وتصور سے زیادہ کوئی حیثیت نہیں رکھتی یعنی جب ہم کی موجاتی میں موجات کی باز وابی پر دکھ کران کوا پنی طرح حضرت اہرا ہیم کی ہمارے ہوجاتی کہ وہوجاتی کہ دوران کے گوشت کوآ گہیں میں گلوط کرنے کے بعد پہاڑوں پر دکھ کران کوا پنی طرف بلا نا بھی ہمارے بلا وہے کی طرح ہوجا ہو وہ ہوگئی دیمارے کین ہمارے کینی اوران کے گوشت کوآ تصال ووابستی خدا کے امر سے نہیں ہوتی ، جبکہ اہرا ہیم کے بعد وہا تو وہ ہرگز زندہ نہیں ہوگئی دوران کے گوشت کوآ تصال ووابستی خدا کے امر سے نہیں ہوتی ، جبکہ اہرا ہیم کے کے بعد کا تصال ووابستی خدا کے امر سے نہیں ہوتی ، جبکہ اہرا ہیم کے بلاوے کی خدا کے امر سے نہیں خدا کے امر سے نہیں ہوتی ، جبکہ اہرا ہیم کے کے بلاوے کی خدا کے امر سے نہیں ہوگئی ۔

(۲) لفظ "موت ہے کہ اموات کی کثرت و متعد وہونا حضرت ابراہیم کے سوال میں دخیل تھا اور بیصرف اس وجہ سے تھا کہ جب معلوم ہوتا ہے کہ اموات کی کثرت و متعد وہونا حضرت ابراہیم کے سوال میں دخیل تھا اور بیصرف اس وجہ سے تھا کہ جب متعد دا جہا دوا جہام مرنے کے بعد بوسیدہ ہوجا ئیں اور ان کے اجزاء بھر جا ئیں ، ان کی صور تیں گڑ جا ئیں اور وہ اپنی اصلی حالت کھودیں کہ منہ تو ان کی بچان ممکن رہے اور نہ ہی ان کا باہمی ارتباط باتی رہے کہ جس کی بناء پر ان کو ایک دوسر سے سے تمیز دی جاسکے بلکہ وہ سب فنا کی وادی میں گم ہوجا ئیں اور فراموش شدہ داستانوں سے زیادہ ان کو کوئی حیثیت حاصل نہ ہو کہ جن کا نہ تو کوئی میرونی اثر باقی ہوتا ہے اور نہ ہی عالم ذہن میں موجود رہتی ہیں لہٰڈااس حالت میں زندہ کرنے والی قوت کہ جب کیا کردار ادا کر سکتی ہے جبکہ زندہ کی جانے والی چیز کی اصل واساس ہی باتی نہ رہے اور وہ حقیقی معنی میں نیست و نا بود ہو

جائے، (جم ہی باقی نہ ہوتو اس کوزندگی عطا کرنے کا سوال ہی پیدانہیں ہوسکتا)، بیوبی بات ہے جوفرعون نے موسی علیہ السلام سے کی کہ ''فسم سال المقسوون الماولٹی'' (تو پھر پہلی امتوں کا انجام کیا ہوا؟) موسی علیہ السلام نے جواب دیا:''عِلْهُ کَاعِنْ کَرَبِّیْ فِیْ کِنْبِ کَلْ کَیْفِ کُر کَا کَافُلُسُ '' (سورة کَمَ، آیت ۵۱) (اس کاعلم میرے پروردگارکو ہے جو کہ ایک کتاب میں محفوظ ہے، میرارب نہ تو پچھ کم کرتا ہے اور نہ جولتا ہے)۔

خلاصة كلام بيركه خداوندِ عالم نے ابراہيم عليه السلام كے سوال كاجواب ديتے ہوئے ان سے فر ما يا كہ چار پر ندے لے لیں (پرندوں کواس کام کیلئے شایداس وجہ سے اختیار کیا گیا ہو کہ ان کو ذرج کرنے اور کھڑے کھڑے کرنے کا کام آسان اور کم وفت میں انجام پذیر ہوتا ہے ) اور ان کے زندہ ہونے کی کیفیت کا مشاہرہ کریں اور وہ اس طرح سے کہ پہلے ان سب کو ان کی مختلف شکلوں اور انفرادی تشخص کے ساتھ دیکھیں اور سب کوفر دأ فر دأ اچھی طرح پیچان کیں ، پھران کو ذرخ کریں اوران کے اجزاء کواس طرح مخلوط کریں کہ کسی کی انفرادی شناخت باقی ندر ہے، اس کے بعد مخلوط گوشت کو حصہ حصہ کرے ہر حصہ ایک پہاڑ پر رکھیں تا کہ سی بھی صورت میں ان کو پہچا نناممکن نہ ہو، پھر ان کوآ واز دیں تو وہ نہایت تیز رفتاری کے ساتھ عاضر ہوجا ئیں ہے،اس طرح وہ دیکیے یا ئیں گے کہان کو دوبارہ کس طرح زندگی ملی اورایک بار پھران کی انفرا دی شناخت سامنے آھئی اور وہ حیات پذیری کے بعد اپنی سابقہ صورتوں میں لوسفد آئے ، اس مشاہدہ سے ان (ابراہیم) کواس حقیقت ہے آگاہی حاصل ہوجائے گی کدان کے بلاوے کا تعلق مردہ پرندوں کی روحوں سے ہے اور اجسام، روحوں کے تا بع ہیں، روحیں اجهام کے تالع نہیں ، کیونکہ بدن فرح ہے اور روح اصل ، فرع ہمیشہ اصل کے تالع ہوتی ہے اصل فرع کے تالع نہیں ہوتی، بلکہ اس سے بالاتر بیکہ موجودات عالم ہتی کے اجسام کی اپنی ارواح سے وہی نسبت ہے جوسا بیکواصل چیز سے ہوتی ہے (جم سایہ کی طرح ہے اور اس کی اصل چیزروح ہے ) لہذا جب اصل چیز وجودیں آجائے تو اس کا سایہ اس کے بالتی وجوویں آ جاتا ہے، اگروہ چیز سیدھی ہو (جیسے کوئی لکڑی) تواس کا سامیجی اس کے ساتھ ای طرح ہوجائے گا یہاں تک کہ اگروہ معدوم ہوجائے تواس کا سامیجی معدوم ہوجائے گا۔خداو عدمالم جب کی چیز کووجودوحیات کی نعمت عطاکرتا ہے باکسی مردہ کے مادی اجزاء کو دوبارہ زندگی دیتا ہے تو وجو دعطا کرنے اور حیات سے دوبارہ بہرہ ورکرنے کاعمل سب سے پہلے اس کی روح سے جو کہ حیات کی حامل ہوتی ہے تعلق بکڑتا ہے ،اس کے بعد اس کے مادی اجزاء سے تعلق پکڑتا ہے اور پیعلق الن حقیقی روابط کی بنیاً دیراستوار ہوتا ہے جن کاعلم خداوجہ عالم ہی کو ہے اور ہم ان کا ادراک واحاط نہیں کر سکتے (ان کا ادراک ہماری دسترس میں نہیں )۔ بنابرایں روح کے تعین ہے کی فاہل و مانع کے بغیر جسد کا تعین ہو جاتا ہے چنانچہ اسی مطلب کی طرف جلد " ثُمَّادُعُهُنَّ يُأْتِيْنَكَ سَعِيًا" من اشاره بواب-اس عمراديه بيك دوه بلافاصله ....اوركى تاخيرك بغیر .....فورا وجود و چیات یا کرتیرے یاس آجائیں گے۔ یہی بات درج ذیل آیت میں جو کدمعاد اور مرنے کے بعد دوبارہ

زندہ کئے جانے کے معرین کے بیان پر بنی ہے ذکر کی گئی ہے:

موره مجده ، آیت ۱۱:

0 " وَقَالُوَ اءَ إِذَا ضَلَلْنَا فِي الْاَ رُضِءَ إِنَّالَ فِي خَلْقٍ جَدِيدٍ " بَلْهُمْ بِلِقَا يَ مَرَبِهِمُ كُفِرُونَ ۞ قُلُ
يَتَوَقَّمُ مُ مَّ لَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُ كِلَّ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى مَ بِثَكُمْ تُوجَعُونَ "

(اور انہوں نے کہا: کیا جب ہم زمین میں نابود ہو جا کیں گے تو دوبارہ نئی خلقت پا کیں گے؟ بلکہ وہ اپنے پروردگار کے حضور جانے کے منکر ہیں ،ان سے کہدد بیجئے کہ موت کا فرشتہ تہیں موت دیتا ہے وہ کہ جسے تم پر تکران مقرر کیا گیا ہے پھرتم اپنے پروردگار کی طرف لوٹائے جاؤگے )

اس آیت کی تفسیر میں پھیمطالب نفس کے مادہ سے مجردو خالی ہونے کی بحث میں ذکر ہو پچے ہیں اور اس کی ہابت تفصیلی تذکرہ اس کے مقام پر ہوگا انشاء الله تعالی، البذا خداو ندِ عالم کا ابرا ہیم کو تھم دینا کہ '' فَخُنُ اَنَّ بِعَدَّةٌ قِنَ الطَّلَيْرِ'' (چار پرندے لے لو) دراصل اس غرض کے تحت تھا کہ وہ ان پرندوں کو اچھی طرح پچپان لیس تا کہ جنب دوبارہ زندہ ہوں تو وہ ان کے بارے میں شک نہ کریں اور کسی ابہام میں جتلا ہوئے بغیران کو پہپان لیس ، اور ان کے ایک دوسرے سے مختلف ہونے اور اور پھرا بنی سابقہ صورت میں آجانے کا مشاہدہ کریں۔

اورخداوندِعالم کے اس فرمان ''فَصُرُ هُنَّ اِلْیَاکُثُمَّ اَجْعَلَ عَلَی کُلِّ جَبَلِ مِّنْهُنَّ جُوْرً مَّا '' کامعن ایہ ہے کہ ان کو فرک کرو، ان کے اجزاء کو فلاے کرو، ان کے گوشت کو ایک دوسرے سے مخلوط کرو اور پھر اس مخلوط گوشت کو ان کی ہوائوں پر رکھ دوجو و ہاں موجود ہیں تاکہ وہ مخلوط اجزاء بھی ایک دوسرے سے دور رہیں ، یہ بات اس حقیقت کے شواہر سے ایک ہے کہ بیدوا قعہ مصرت ابراہیم علیہ السلام کی بابل سے شام کی طرف ججرت کے بعد انجام پذیر ہوا کیونکہ بابل میں کوئی ہاؤنیں ،

"الدُّعُهُنَّ" سے مرادیہ ہے کہ پر ندول کوآ واز دواور کہو: اے مور، اے فلال پر ندہ، اے فلال پر ندہ! اس سے خابت ہوتا ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے ان پر ندول کوآ واز دی کیونکہ ضمیر "هُنَّ" کی بازگشت طیور لیمی پر ندول کی طرف ہے، اگر ضمیر "هن " کی بجائے ان کے اجزاء مراد ہوتے تو "ادُّعُهُنَّ" کی بجائے "نا دھن" کے الفاظ ذیا دہ موزوں ہوتے کیونکہ پر ندول کے اجزاء جو کہ تلوط کوشت کی صورت میں تھے ان پہاڑوں پر رکھے ہوئے تھے جو حضرت ابراہیم علیہ السلام کی تیام گاہ سے بہت دور فاصلے پر تھے اور اس طرح کے دوری کے مقام پر لفظ "دعساء" اور وعوت لیمی بلانے کی بجائے لفظ" ندا" استعال کیا جاتا ہے۔

جله " يَأْتِينَكَ سَعْيًا" كامعى يه ب كدوه جسماني صورت من آكرنهايت سرعت كساته تيرك ياس

آ جائیں کے یا آسکیں گے۔

" وَاعْلَمُ أَنَّ اللَّهَ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ " (توجان لے كه خداعزيز لين عالب اور عيم لين دانا ہے) اس جمله ش الله عَزِيْزُ حَكِيْمٌ " (توجان لے كه خداعزيز لين عالب اور ايمانيس كه كوئى چيز زوال الله عَزِيْرٌ " (قوت وغلب والا) سے مراد يہ ہے كه كوئى چيز زوال پذيرى كے بعداس كى دسترس ميں نه ہو۔ "حَكِيْمٌ" (حكمت و دانائى والا) سے مراد يہ ہے كه وہ بركام اس كے موزوں فريقہ سے انجام ديتا ہے للذاجسوں كوروس كے حاضر كرنے كة در ليع وجود عطاكرتا ہے نه كه اس كے بركس، (جسموں ميں روسي چوكئا ہے اور وہ اس طرح وجود وحيات باليت بيں)

اس مقام پریدکلتہ قابل ذکر ہے کہ اس جملہ میں خداوندِ عالم نے (واعلم) کے الفاظ استعال کئے ہیں اور اس لینی "واعلم است میں میں اس بات کا اشارہ پایا جاتا ہے کہ "آگاہ ہو" (جان لو) کے بغیر "آن اللّٰه کَوْزِیْرٌ حَکِیْمٌ" کے الفاظ اس اس کی بناء پر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے پروردگار سے مردوں کے زندہ کرنے استعال نہیں کئے گئے کہ جس قبلی احساس کی بناء پر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اپنے پروردگار سے مردوں کے زندہ کرنے کی کیفیت کے مشاہدہ کا سوال کیا تھا تا کہ ان کا ول مطمئن ہوجائے اس کی بازگشت انہی دوا ساء مبار کہ لیعنی "حَوْرُیْرٌ مُل اور معنوی حقیقت سے آگاہی حاصل کر لیں۔ اختیار کہا جس سے وہ ان دوا ساء مبار کہ کے حقیق معانی اور معنوی حقیقت سے آگاہی حاصل کر لیں۔

# روایات پرایک نظر

ابراہیم ہے کس نے مناظرہ کیا؟

تغییر'' درمنثور'' میں آبیمبارکہ'' اَکم تَتَو اِلَی الَّذِی حَاجَ اِبْداہِم فِیْ آبِ ہِم فِیْ آبِ ہِم اِن مَدکورہ ہے کہ طیالی اور ابن ابی حاتم نے معزت علی ابن ابی طالب علیہ السلام سے روایت کی ہے کہ امام نے ارشا دفر مایا: یہاں''الَّذِی '' یعنی و فقص کہ جس نے ابر اچیم سے ان کے رب کے بارے میں مناظرہ و بحث کی اس سے مرا دنمرود بن کنعان ہے۔

(تغییر درمنثور ، جلد ا ، صفحہ ا سے)

#### مناظره كب انجام پايا؟

تفییرالبربان میں خدکور ہے کہ ابوعلی طبری نے کہا: '' ابراہیم اور نمرود کے درمیان ہونے والے مناظرہ کے بارے میں اختلاف رائے پایاجا تا ہے کہ وہ کب واقع ہوا؟ بعض حضرات نے کہا کہ بیوا قعہ ابراہیم کے بتوں کوتو ڑنے اور انہیں آگ میں ڈالے جانے سے پہلے رونما ہوا۔ (منقول از مقاتل )۔

بعض حضرات کا کہناہے کہانہیں آگ میں ڈالے جانے اور آگ کے ان پر ٹھنڈا ہونے اور ان کے حیج وسالم فک جانے کے بعد مناظرہ ہوا۔ (منقول ومروی ازامام جعفرصا دق")۔ (تفییر البر ہان ،جلد اول بصفحہ ۲۳۲)

آ بت مبارکہ میں مناظرہ کے وقوع پذیر ہونے کے وقت کا کوئی جُوت موجو ونہیں لیکن قرائن سے نہ کورہ بالا دو اقوال میں سے دوسرا قول قرین قیاس معلوم ہوتا ہے اور وہ یہ کہ انہیں آگ میں ڈالے جانے کے بعد مناظرہ ہوا کیونکہ قرآن مجید میں ابراہیم سے متعلق جو واقعات ذکر کئے گئے ہیں کہ جن میں ان کے ابتدائی تبلینی ایام اور اپنے بچا اور اپنی قوم سے بحث و مناظر سے اور بت فکنی کے واقعات شامل ہیں ان سے فابت ہوتا ہے کہ ابراہیم کی نمرود سے سب سے پہلی ملاقات اس وقت ہوئی جب انہوں نے بتوں کوقو ڈااور اس کی اطلاع نمرود کو ہوئی تو اس نے ابراہیم کی گرفاری کا تھم دیا تو انہیں نمرود کے سامنے ایک مجرم کی حیثیت میں لایا گیا اور اس نے ان کوجلا دینے کا تھم صادر کیا ، ان پرنمرود نے بت فکنی کی فرد جرم عائد کی نہ ہے کہ اپنی خدائی کے بارے میں کوئی بحث نہ تھی ۔ فرد جرم عائد کی نہ ہے کہ ایک خدائی کے بارے میں کوئی بحث نہ تھی ۔ و بحث کی تو وہ یقینا اس سلسلہ میں تھی کہ آیا اللہ معبود ہے یا بت ؟ اس میں نمرود کی خدائی کے بارے میں کوئی بحث نہ تھی ۔

### ایک علمی بحث

آیت مبارکه '' اَوُ کَالَّـنِی مَرَّعَلَ قَرْیَةٍ وَّهِی خَاوِیَةٌ عَلَى عُرُوْشِهَا '' کَ تَغیر مِی شیعه و می ک متعددروایات میں خدور ہے کہ ''المذی'' ہے '' ارمیا ''مراد ہے جواللہ کے نبی تھے،

بعض روایات ین ذکر کیا گیا ہے کہ اس سے مراد" عزیو" بین،

لین اس طرح کی تمام روایات "اخبار الآحاد" بین (علمی اصطلاح یس" خبر و احد" اس روایت کو کہتے بین جس کا راوی ایک سے زیادہ شہو) کہ جونا قائل قبول ہوتی بین جس کا راوی ایک سے زیادہ شہو) کہ جونا قائل قبول ہوتی بین اس کے علاوہ ان کا سلسلہ مسئد بھی ضعیف ہے اور

ظاہرا لآیات سے بھی ان مطالب کی تصدیق نہیں ہوتی ،اس کے ساتھ سے بات بھی قابل تو جہ ہے کہ بیروا تعد، تورات میں بھی ذکر نہیں کیا گیا، البتہ روایات میں جو واقعہ ذکر کیا گیا ہے وہ بہت طویل ہے وہ سب اس کی بابت کیسال نہیں بلکہ مختلف ہیں اور واقعہ کی تفصیلات میں فرق پایا جاتا ہے ،

بہر حال ان روایات کی اختلافی جہات اور ان کی صحت وسقم کی بحث ہمارے موضوع کے دائر ہے ۔ خارج ہے، جوشخص ان کی بابت تفصیلات جاننا چاہے اور ان روایات کی صحت وسقم سے آگا ہی حاصل کرنا چاہے وہ مر بوطہ کتب کا مطالعہ کرکے مزید دھاکت سے مطلع ہوسکتا ہے۔

#### احياءاموات كى كيفيت كاسوال

تاب ' معانی الا خبار' میں آیت مبارکہ ' وَ اَ ذَقَالَ إِبْرَهِمُ مَ بِ آبِ فِی گَیْفَ تُنِی الْبَوْلَی .....' کاتفیر میں معنوں ہے کہ آپ نے اس کی بابت گفتگورتے ہوئے ارشا وفر مایا: یہ تشابہ آیت ہے (آیات معنوں اور اس کا معنی ہے کہ معنوت ایرا ہیم نے فدا سے مردوں کوزندہ کرنے کی کیفیت کے بارے میں متشابہات میں سے ہے) اوراس کا معنی ہے کہ معنوت ایرا ہیم نے فدا سے مردوں کوزندہ کرنے کی کیفیت کے بارے میں پوچھا جو کہ فداوند کریم سے مخصوص ومختل فعل ہے کہ اگر کوئی عالم اس سے آگاہ نہ ہوتو اس سے کوئی حرج لا زم نہیں آتا اور نہ ہی اس سے عدم آگا ہی معیوب ہے بلکہ اس عدم آگا ہی سے کمی مخص کے عقیدہ تو حید میں کوئی تقص واردویس ہوتا، میں اس سے عدم آگا ہی معیوب ہے بلکہ اس عدم آگا ہی ہے کہ گونی کے مقیدہ تو حید میں کوئی تقص واردویس ہوتا،

ہارے سابقہ بیانات کی روشن میں اس مدیث کامعنی واضح ہوجا تا ہے۔

### اطمينان قلب كاسوال

تغیر العیافی میں علی بن اسباط سے روایت کی گئی ہے کہ حضرت ابوالحن رضا علیہ السلام سے آیت مبارکہ '' قَالَ بَلِي وَ لَكِنْ لِّبَطْهَا إِنَّ مَلْ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى

اس مطلب کو کتاب کا فی میں حضرت امام جعفرصا دق" اور عبدصالح (حضرت امام مویٰ بن جعفر الکاظم علیہ السلام ) کے حوالہ سے ذکر کیا گیا ہے ، اس کی بابت وضاحت ہو چکی ہے۔

(اصول كافي ، ج ٢ ، ص ٩٩ ٣)

ای مطلب کوتفیر العیاشی میں ابوبصیر کے حوالہ سے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام سے بیان ممیا ممیا اور اہل سنت کی روایات میں ان کے اسناد کے ساتھ ابن عباس کے حوالہ سے بیان کیا گیا ہے۔

ندکورہ بالا روایت میں بیان ہوا ہے کہ حضرت ابراہیم نے ایک مردہ لاش کو دیکھا تو خدا سے کہا: پروردگارا! ججھے دکھا کہتو مردوں کوکس طرح زندہ کرتا ہے، '' نسط و اللہ جیسے فیصلہ بیشتہ نہ کہتے ہے۔ اللہ موسلہ کے ایک مردوں کورندہ کرنے کی کیفیت دریافت کی المموتیٰ '' بیہ بات دراصل ای شبکا تذکرہ ہے جس کی بناء پرابراہیم نے خدا سے مردوں کورندہ کرنے کی کیفیت دریافت کی لیمن انہوں نے دیکھا کہ مرنے کے بعد جسم کے تمام اجزاء بھر کئے اوران کی ترکیب وتر تیب اس طرح ٹوٹی کہ وہ اس فکست وریخت اور مختلف مقامات میں ختال ہونے کے علاوہ گونا گوں جالتوں سے دوچار ہوگئے یہاں تک کدان کے وجود کی کوئی چیز باتی نہرہی اور وہ محود تا بود ہوگئے ۔ اس صورت حال کو دکھ کے کرحضرت ابراہیم علیہ السلام چیرت میں جتلا ہوگئے اور نہایت تجب

كاشكار موكر خداسة ان كے دوبارہ زندہ كئے جانے كى كيفيت كے مشاہدہ كى درخواست كى -

#### ا يك سوال اوراس كاجواب

ممکن ہے اس مقام پریسوال پیدا ہوکہ جس شبہ کا ذکر روایت میں ہوا ہے اس سے بظاہر بیہ معلوم ہوتا ہے کہ اس سے مراور شبہ الآ کے لل والسما کول، ہے کیونکہ روایت میں فدکور ہے کہ درندے ایک دوسرے پرٹوٹ پڑے اور انہوں نے ایک دوسرے کو کھایا جس کی وجہ سے ابراہیم متجب ہوئے ور انہوں نے ان کے دوبارہ زندہ کئے جانے کی کیفیت کے بارے میں سوال کیا۔

اس كاجواب يدب كديهان ايك شبنيس بلكددوهي مين:

ایک شبہ: اجزاء بدن کامتفرق وجدا جدا ہونا اور آن کی اصل حالتوں وصورتوں کا بگڑ جانا، یہاں تک کہان کے وجودی شخص کاختم ہو جانا، خلاصہ بید کہ ان کا کلی طور پر نا بود ہو جانا اور ہر طرح کی فردی علامتوں سے ہاتھ دھو بیٹھنا کہ جس کے بعد دوبارہ حیات پذیری کی مخواکش ہاتی نہ ہو،

دوسراشہ: ایک حیوان کے اجزاءِ بدن کا دوسر ہے حیوان کے اجزاء بدن ہوجانا جس کا نتجہ دوحیوانوں کا اپنے کا فی جسموں کے ساتھ باہم زندہ کیا جانا محال و ناممکن ہے کیونکہ اس صورت میں ان میں سے ہرا یک کے بعض اجزاء بدن ابید ہوسرے کے اعضاء بدن قرار پاتے ہیں کہ ان میں سے ایک کا کا مل طور پراعا دہ ہوتو دوسرا ناقص و ناممل رہے گا اور اس کا اعادہ لینی دوبارہ اپنی اصلی حالت وصورت میں واپس آ ناممکن نہ ہوگا، اسے ہی '' شبہ آ کل و ماکول'' کہا جاتا ہے (مثلاً کوئی درندہ کسی حیوان یا انسان کو کھالے اور اسی حیوان یا انسان کے اجزاءِ بدن اس درندہ کے اجزاء بدن ہوجا کیں تو اس صورت میں میمکن نہ ہوگا کہ ان دوحیوانوں یا انسان اور حیوان کو ان کے تمام اجزاء بدن کے ساتھ دوبارہ زندہ کیا جائے کیونکہ وہ دونوں ایک بدن میں تبدیل ہو بھے ہیں اور ایک بدن دوحیوانوں کا بدن نہیں ہوسکتا اور آگر بالفرض ان میں سے کوئی ایک زندہ ہوجائے تو دوسرا ناقص البدن رہے گا کہ دوبارہ زندہ کئے جانے کے قابل نہ ہوگا )

خداوندِ عالم نے ابراہیم کے سوال کا جو جواب دیا کہ جو بدن کے روح کا تالع ہونے سے عبارت ہے ۔۔۔۔۔اگر چہ وہ فذکورہ دونوں شبوں کے دور ہوجانے بیس کا فی ووافی ہے لیکن خداوندِ عالم نے جو تھم ابراہیم کو دیا کہ جے آیت مبارکہ میں ذکر کیا گیا ہے کہ چار پرندے لیں اور انہیں ذرج کریں اس میں ''شب آکسل و مناکو ل'' کا جواب شامل نہیں کیونکہ شبہ آگل و ماکول سے مرادیہ ہے کہ ایک حیوان دوسرے حیوان کو کھا جائے ، بلکہ اس میں صرف پہلے شبہ لین اجزاء بدن

کے متفرق وبھر جانے اور مخلوط ہوکران کی صورتوں و حالتوں کے بدل وبگڑ جانے کا جواب پایا جاتا ہے، اگر چہ پہلے شبہ کے مرتفع و دور ہو جانے سے دوسرا شبہ خود بخو د دور ہو جاتا ہے جبیہا کہ اس سلسلہ میں وضاحت ہو چکی ہے اور روایت میں درندوں کے ایک دوسرے کو کھا جانے کا جو تذکرہ ہواہے اس کا آیت کی تغییر سے کوئی ربطنہیں۔

نہ کورہ روایت پی پر ندوں کے بارے بیل بیان ہوا ہے کہ ابرا بیم نے جو چار پر ندے لئے وہ یہ تھے: مور، مرغ ، کوتر اور کوا، بین روایات پیل نہ کورہ کہ وہ عقاب، بیخ ، مور اور مرغ تھے، اس روایت کوش صدوق علیہ الرحمہ نے کتاب ' عیون اخبار الرضا ' ' بیل حضرت امام علی رضا علیہ السلام کے حوالہ سے ذکر کیا ہے، ( ملاحظہ ہو: عیون اخبار الرضا، جلد ا، ص ۱۳۵۵) اور یہی روایت مجابد ، ابن جرح ، عطاء اور ابن زید ہے بھی منقول ہے، بیض روایات بیں ان چار پر ندوں کے نام یہ ذکر کئے گئے ہیں: ہد بد، الثور الرایک مخصوص پر ندہ ہے جو چڑیوں کا شکار کرتا ہے اور شکار کرتے وقت زور سے چخ مارتا ہے) ، مور اور کوا، یہ روایت تغیر الحیا ثی بیس صالح بن مہل کی سند سے امام جعفر صادق علیہ السلام سے منقول ہے، ( ملاحظہ ہو: تغییر الحیا ثی ، ترامی ۱۴۵۵)۔ بیض روایات بیل فیکور ہے کہ وہ پر ندے یہ شخر مرغ ، مور ، مرغا بی اور مرغ بیر دوایت تغیر الحیا ثی میں محروف بن خریوذ کی سند سے امام مجمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے اور ابن عباس روایت ذکر کی گئی اور مرز نوق ( دریائی مرغ ) ۔ فہکورہ تمام روایات اور ہے جس بھی ان چار پر ندول کے یہ نام فہکور ہیں: مور ، مرغ ، کیوتر اور غرفوق ( دریائی مرغ ) ۔ فہکورہ تمام روایات اور ہو ال بیس طاووس (مور ) کانام ذکر ہوا ہے۔

نیز زیر نظرروایت میں ندکور ہے کہ خداوندِ عالم نے ابراہیم سے فر مایا کہ ان کودس جھے کر کے دس پہاڑوں پرر کھ دو، اس سلسلہ میں آئمہ اہل ہیت علیم السلام سے مروی ومنقول تمام روایات میں پہاڑوں کی تعداد دس ذکر کی گئی ہے، البتہ بعض روایات میں ان کی تعداد چاراوربعض میں سات ذکر کی گئی ہے۔

#### انبياء كاعصمت كي وضاحت

کتاب'' عیون اخبار الرضا'' میں علی بن محمد بن جم سے منقول ہے کہ انہوں نے کہا: میں مامون رشید کے دربار میں موجود تقااور میں نے وہاں امام علی بن موی الرضاعلیہ السلام کودیکھا، مامون نے امام سے پوچھا: اے نواسہ رسول ! کیا آپ کا بیعقیدہ نہیں کہ انبیا معصوم ہیں؟ امام نے ارشاد قرمایا: ہاں، کیوں نہیں! پھر مامون نے امام سے چند قرآنی آیات

(عيدن اخبار الرضّا، جلد اول صفحه ١٩٨)

اس سے پہلے حضرت آ دم علیہ السلام کی بہشت کے بارے میں جومطالب ذکر ہوئے ہیں ان میں علی بن محمہ بن جم اور بالخصوص فدکورہ بالا روایت کہ جے اس نے امام رضا علیہ السلام سے بیان کیا ہے، کی بابت تذکرہ ہو چکا ہے، اس کی طرف رجوع کریں۔

#### آیات ۲۲۱ تا ۲۲۴

مَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِي سَبِيُلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَثَبُتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِّا تَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ﴿

ٱكَّنِيْنَيْنُفِقُونَ ٱمُوَالَهُمُ فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّلَا يُتَبِعُونَ مَا ٱنْفَقُو امَنَّا وَّلَا اَذَى لَ لَّهُمُ ٱجُرُهُمْ عِنْدَى مَ بِهِمُ ۚ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ۞

قَوْلٌ مَّعْرُونٌ وَّمَغْفِي اللَّهِ عَيْرٌ مِّن صَدَ قَلْإِيَّتْبَعُهَا آذًى واللَّهُ عَنِيٌّ حَلِيْمٌ ١

يَا يُهَاالَّذِيْنَامَنُوالاتُبُطِلُواصَدَفْيَكُمْ بِالْمَنِّ وَالْاَذِى لَكَالَّذِى يُنْفِقُ مَالَهُ مِ الْآ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُوابُ فَاصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلْمًا لَا يَقْدِمُ وَنَ عَلَى شَيْءِمِّ مَا كَسَبُوا فَاللهُ لا يَهْدِى الْقَوْمَ الْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ ﴿

وَمَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمُ ابْتِغَاءَمَرُضَاتِ اللهِ وَتَثَبِيْتًا مِّنَ اَنْفُسِهِمُ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ اَصَابَهَا وَابِلَّ قَاتَتُ الْكُهَاضِعُفَيْنِ ۚ وَإِنْ لَمْ يُصِبُهَا وَابِلُ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ﴿ ٱڽڮڎؙٲڂۘۘڰؙڴؙؠؙٲڽٛؾۘڴؙۏؽٙڶڎؘڿۜڐٛڡۣٞؿۼٛؽڸۣۊۘٵۼؽٙٳۑؾڿٛڕؽڡۣڽؾڿۊۿۘٵڷٳٛڹٛۿڒڬڎ ڣؽۿٳڡؚڽڰؙؙؙؙڷۣٵڷؿۜۘؠڒؾؚ<sup>ڎ</sup>ۅؘٲڝٵؠڎٲڷڮؚؽۯۅٙڶڎؙۮ۠ڔۨؾۜڐٛڞؙۼڡٛٙڵٷؖڣؙٵؘڝٵؠۿٵٙٳڠڝٵ؆ڣؽۑڡؚ ؿٵ؆۠ڡٞڶڂؾۘڗڡؘۜڎؙڴؙڸڮؽڮؾؚؿؙٵ۩۠ؗۿڶڴؙؙؙٵڷٳڸؾؚڶۼۘڷڴؙؠٛؾۜۿڴؖۯڎؽؘۿ۠

ؽٙٲؿ۠ۿٵڷۧڹؚؽڹٛٳڡؙڹؙٷٙٳٲٮؙ۫ڣؚڠؙۯٳڡڹٛڟؚؾؚۣڸؾؚڡٵڲڛؘڗؙؙؗۿۅٙڡؚۺۜٵٙڬۘڗۻؙٵػؙۿۺ ٳڷٲؠؗڞۨۅٙڰڗؾۘؠۜۺؙۅٳٳڷٚۼؠؚؽڞؘڡؚڹ۫ۿؙؿؙؿ۬ڠؙۅٛڹۅؘڶۺؿؙ؋ڸ۪ٳڿۮؚؽۅؚٳ؆ٙٵؘڽؙؾؙۼٛۅڞؙۅٵ ڣؽٷٷٵۼڶؠؙٷٙٳڽۜٛٳۺؙۼۼ۬ؿٞۜٞڂؚؠؽڰ۞

ٵۺۜؽڟڽؙؾۼؚٮؙػؙؙؙؗؗ؋ٵڶٛڡؘڠؙۯۅٙؽٲڡؙۯػؙؠ۫ۑؚٲڶڡؘٛڂۺۜٳۼٷٳٮڷ۠ۿؽۼؚٮؙػٛؠٞڡۧۼ۬ڣؚۯۊۜ۠ڝۧڹؗۿۅؘڡؘڞؙڰ<sup>؇</sup> ۅٵؠڷ۠ۿۅٵڛۼٛۼڸؽؠؙٞۛؗڞؖ

يُّؤْقِ الْحِكْمَةَ مَنْ يَّشَآءُ وَمَن يُّؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوْقِ خَيْرًا كَثِيرًا 'وَمَا يَنَّ كَنُ إِلَّا أُولُو الْاَلْبَابِ

وَمَا اَنْفَقُتُمْ مِّنُ نَفَقَةٍ اَوْنَكَ أَنْ أَمْ مِنْ نَنْ اللهِ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّلِيدَى مِنْ الْمُعَامِنَ اللهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلظَّلِيدَ مِنْ الْمُعَامِنِ

ٳڹۛؾؙڹؙۮۅٳٳڝۧٮؘڰ۬ؾؚڣٙڹۼؚؾٵۿۣ٤ٷٳڽؙؾؙٛڡؙٛۏۿٳۊؾؙٷۛؿۿٳڵڡؙٛڨٙۯٳٷۿۿۅؘڂؽؖڗڷڴؙؠٝ ۅؘڲڴڣٞۯٷڹٛڴؠٞڡۣٚڛؾۣٳؾؚڴؠٝٷٳڛ۠ٷڛٵؾۼؠڵٷؽڂؠؽٷ۞ ڮۺۜۘۜۘۼڬؿڬۿڶٮۿؙۿۏڶڮؚۜۜۜڽۧٵڵڷؗۿؽۿۑؽڞڽٛؿۺۜٙٵٷٷڝٵؾؙڹۛڣؚڠۘٷٳڡڽٛڂؽڔٟ ڡٛڸٳٮٛ۬ڡؙٛڛڴۿٷڝؘٲؿؙڣڠٷڹٳؖڒٳؠٛؾۼۜٳۼۅؘڿۼٳڵۑٷڞٲؿؙڣڠٷٳڡڽٛڂؽڔۣؿۘٷڰٳڶؽڴؠؙ ۅؘٲٮؙ۫ؿؙؠؙڒؿؙڟؙػؠؙٷڽ۞

لِلْفُقَرَ آءِالَّذِيْنَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ لا يَشْتَطِيْعُونَ ضَرُبَّا فِ الْأَنْ ضَ ` يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِيَآءَمِنَ التَّعَفُّفِ \* تَعْرِفُهُمْ بِسِيْلهُمْ \* لا يَشْتُلُونَ النَّاسَ اِلْحَافَا \* وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمٌ ﴿

ٱكَّنِيْنَ يُنْفِقُونَ أَمُوالَهُمُ بِالَّيْلِ وَالنَّهَا مِسِرَّا وَّعَلانِيَةً فَلَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْ لَا لَ مَعَالِيَةً فَلَهُمُ اَجُرُهُمُ عِنْ لَا مَعْ مَعِنْ لَا فَعُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ لَا عَمْ مَعْ مَعْ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ يَحْزَنُونَ ﴿ لَا عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ يَحْزَنُونَ ﴿ }

#### تزجمه

O '' اپنے اموال خدا کی راہ میں خرج کرنے والوں کی مثال جے کے اس دانہ کی ہے جس سے سات خوشے تکلیں کہ ہرخوشہ میں سو دانے ہوں ، اللہ جس کے لئے چاہتا ہے اسے دگنا کر دیتا ہے اور خداوسعت دینے والا ، ہرشے سے آگا ہی رکھنے والا ہے ''
اسے دگنا کر دیتا ہے اور خداوسعت دینے والا ، ہرشے سے آگا ہی رکھنے والا ہے ''
(۲۲۱)

O '' جولوگ اپنے اموال الله کی راہ میں (اس کی رضا کے لئے) خرچ کرتے ہیں اور پھراپنے خرچ کرنے پر نہ تو احسان جتلاتے ہیں اور نہ کسی کواذیت وآ زار پہنچاتے ہیں، ان کا اجران کے پروردگار کے پاس محفوظ ہے، انہیں نہ تو خوف لاحق ہوتا ہے اور نہ ہی وہ ممکنین ہوتے ہیں''

(ryr)

O'' اچھی وموزوں بات کرنا اور درگزر کرنا اس صدقہ وعطیہ سے بہتر ہے جس کے بعد صدقہ دیئے جانے والے شخص یا افرا دکوا ذیت و آزار پہنچائی جائے ، اللہ بے نیاز و برد بارہے ''

(ryr)

0 '' اے اہل ایمان! تم اپنے صدقات و خیرات اور عطیات کو احسان جنلا کر اور افریت پہنچا کر اس شخص کی طرح باطل وضائع نہ کرو جو اپنا مال ریا کاری و دکھاوے کے لئے خرج کرتا ہے اور خدا اور قیامت کے دن پر ایمان نہیں رکھتا، اس کی مثال اس شخت اور صاف پھر جیسی ہے جس پر خاک پڑی ہوا ور اس پر موسلا دھار بارش پڑے اور اسے صاف کردے، اس طرح کے لوگ اپنے کئے سے کوئی فائدہ حاصل نہیں کر سکتے، اور الله کا فرلوگوں کوئی کا سیدھار استہیں دکھا تا ..... نہیں ہدایت کی نعمت سے محروم رکھتا ہے'' کا فرلوگوں کوئی کا سیدھار استہیں دکھا تا ..... نہیں ہدایت کی نعمت سے محروم رکھتا ہے'' کا فرلوگوں کوئی کا سیدھار استہیں دکھا تا ..... نہیں ہدایت کی نعمت سے محروم رکھتا ہے'' کا فرلوگوں کوئی کا سیدھار استہیں دکھا تا ..... نہیں ہدایت کی نعمت سے محروم رکھتا ہے'' کا فرلوگوں کوئی کا سیدھار استہیں دکھا تا ..... نہیں ہدایت کی نعمت سے محروم رکھتا ہے'

0 '' اور جولوگ اپنے اموال خدا کی رضا حاصل کرنے اور اپنے دلوں میں ایمان کی پختگی کو باتی رکھنے کے لئے خرچ کرتے ہیں ان کی مثال اس باغ جیسی ہے جو بلندی پر واقع ہواور اس پرموسلا دھار بارش برسے تو وہ اپنے میوے دوگنا کر دے، اور اگر موسلا دھار بارش نہ برسے بلکہ معمولی سی پھوار آئے ۔ تب بھی وہ اپنے میوے دوگنا کر دےگا، اور الله تبہارے برکام کواچھی طرح جانتا ہے ''

(440)

O '' کیاتم میں سے کوئی شخص ہے گوارا کرے گا کہ اس کا محبوروں اور انگوروں کا باغ ہو کہ جس کے نیچ نبریں چلتی ہوں ، اس باغ میں اسے ہر طرح کا میوہ میسر ہواوروہ بوڑھا ہو چکا ہواور اس کی اولا دابھی کمزور .....وکم سن ہو ۔... تو اس باغ پر آگ کا مجولہ آئے اور اسے جلا کررا کھ بنا دے؟ خدامہیں اپنی آیات ونشانیوں کی وضاحت کرتا ہے شاید تم غور وفکر کرو''

(۲۲۲)

O '' اے اہل ایمان! اپنی پاک و پاکیزہ کمائی اور جو پھے ہم نے تہمارے لئے زمین سے نکالا ہے ۔۔۔۔۔خزانے ومعدن ۔۔۔۔اس میں سے انفاق کرواورنا پاک و بے وقعت مال کوراہ خدا میں خرج کا ارادہ ہی نہ کرو جبکہ تم خوداس طرح کے مال کو تا پسند بدگی ومنہ پھیر کر لیتے ہو، آگاہ رہوکہ اللہ بے نیاز ولائق ستائش ہے ''

(۲44)

۰۰ شیطان تمہیں فقر و نا داری کے وعدے دیتا ہے ..... تنگدستی کی راہ پر لاتا ہے ..... اور تمہیں برائیوں کی طرف بلاتا ہے جبکہ الله تمہیں اپنی بخشش اور نعتوں میں اضافہ کے وعدے دیتا ہے، اور الله وسعت والا، ہرشے سے آگاہ ہے '' ن " .....خدا ..... جے چاہتا ہے حکمت و دانائی عطا کرتا ہے اور جے حکمت و دانائی عطا کی جائے گویا اسے خیر کثیر عطا کیا گیا، ان حقیقتوں کو عقمندلوگوں کے سواکوئی سمجھ ہی نہیں سکتا'' سکتا''

0 '' تم جو پھے بھی خرچ کرو .....انفاق کرو ..... یا کوئی نذر کروتو الله اس سے آگاہ ہے اور ظلم کرنے والوں کا مددگار کوئی نہیں '' (۲۷۰)

0 '' آگرتم صدقے وہدیے طاہر بظاہر دوتو بہت اچھی بات ہے اور اگران کو چھپا کردو اور فقیر ونا دار افراد کو دوتو دہ بھی تمہارے لئے بہتر ہے اور تمہارے گنا ہوں کو مٹا دیتا ہے، الله تمہارے اعمال سے بخو بی آگاہ و باخبرہے '' (۲۷)

۰ '' .....ا برسول! ..... ان کی ہدایت کرنا ..... منزل مقصود تک پینچانا ..... تمهاری ذمہ داری نہیں لیکن خداجے چاہتا ہے ہدایت کی نعمت عطا کرتا ہے، اور تم جواچی چیز ..... خداکی رضا ..... فائدہ مند .... ہے، خداکی رضا .... فائدہ مند .... ہے، خداکی رضا وخوشنودی کے علاوہ کسی مقصد کے لئے خرج نہ کرو، اور تم جواچی چیز خداکی راہ میں خرچ وخوشنودی کے علاوہ کسی مقصد کے لئے خرج نہ کرو، اور تم جواچی چیز خداکی راہ میں خرچ کروتو تہمیں اس کا پورا پورا سار دیا جائے گا اور تم پرظلم وزیادتی نہروگی ''

۰ " سسانفاق سس ان نادار لوگول کے لئے ہو جو خدا کی راہ میں محصور ہو چکے ہوں ۔ سسانفاق سس ان پرعرصۂ حیات تک کر دیا گیا ہو سس، وہ سفر کرنے سے قاصر و عاجز ہوں ، ان کی خودداری کے باعث نادان لوگ انہیں مالدار سجھتے ہوں جبکہتم انہیں ان کے چروں ہی سے پہچان سکتے ہوں، وہ لوگوں سے کوئی چیز اصرار کر کے نہیں مانگتے ، اور تم جواچھی چیز خدا کی راہ میں خرچ کرتے ہو خدااس سے بخوبی آگاہ ہے ''

O '' جولوگ اپنے اموال رات اور دن میں، چھپا کر اور ظاہر بظاہر الله کی راہ میں خرج ……انفاق ……کرتے ہیں ان کی جزاان کے پروردگار کے پاس محفوظ ہے، ان پر نہتو کوئی خوف طاری ہوتا ہے اور نہ ہی وہ ممکین ہوتے ہیں ''
د تو کوئی خوف طاری ہوتا ہے اور نہ ہی وہ ممکین ہوتے ہیں ''

# تفبيروبيان

آیات مبارکہ (۲۲۱ تا ۲۷۳) کے سیاق و ترتیب بیان کہ جس میں '' انفاق'' کا تذکرہ ہوا ہے اور تمام آیات میں اس موضوع کو ذکر کیا گیا ہے کہ ان میں سے بعض آیات کا دوسری بعض سے گہراربط ہے ۔۔۔۔۔تمام آیات اس موضوع کو بیان کرتی ہیں اور اسی حوالہ سے ایک دوسری سے مربوط ہیں ۔۔۔۔۔ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ بیسب ایک ہی دفعہ ٹازل ہو کیں،

ہوئیں،

ان آیات میں مؤمنین کو خدا کی راہ میں خرج کرنے کی ترغیب دلائی گئی ہے چنا نچہ سب سے پہلے اس عمل کی مالی برکت کو ذکر کرتے ہوئے خدا کے نزدیک اس کی اہمیت واضا فدکو بیان کیا گیا اور اس میں خرج کے گئے ایک درہم کو سات سودرہم قراردیا گیا اور یہ جی کہا گیا کے میں ممکن ہے خدا اس سے بھی زیادہ قراردیا

اس کے بعد ایک مثال کے ذریعے خداو ندعا کم کی نا قابل تغیر و تبدل روش واصول کومور د تو جر آردے کر انفاق (خداکی راه شین خرچ کرنے) میں ریا کاری سے سخت منع کیا گیا اور ریا کاری و دکھا و سے پر بنی انفاق کے بارے میں ایک مثال ذکر کر کے اس امر کی طرف تو جہ ولائی گئی کہ اس طرح کا انفاق ہر گز سود مند ثابت نہیں ہوتا اور اس سے چھ بھی حاصل شہوگا،

پھراس بات سے منع کیا گیا کہ انفاق، منت واحسان کے ساتھ اور اذیت و تکلیف دے کر کیا جائے کیونکہ وہ (منت واذیت) اس کے اثر کوزائل کردیتے ہیں اور اس کے عظیم اجرکوشتم کردیتے ہیں،

اس کے بعد بیتھم دیا حمیا کہ پاک دیا گیزہ مال سے انفاق کیا جائے نہ بید کہ بخل وشک نظری کی بناء پر نا پاک و ناجا تزاور بے فائدہ و بریکار مال خدا کی راہ میں خرچ کردیا جائے ،

پھران موار دکو ذکر کیا گیا جہاں انفاق ہونا چاہیے یعنی وہ فقیرونا دار افرا دجو خدا کی راہ میں اپناسب پھھ کھو پکے ہوں،

سب سے آخر میں اس پاکیزہ عمل (انفاق فی سبیل الله) کے اس عظیم اجرکو بیان کیا گیا ہے جو اسے خداوندِ عالم کے نزویک حاصل ہے،

برحال يه آيات مباركه لوكول كواففاق كي وعوت ديتي بين اوراس سلسله يس يا ي امورك بيان برجن بين:

- (۱) انفاق کی حقیقت اورغرض و غایت ، اور بیر که وه صرف خداوندِ عالم کی رضا وخوشنو دی کے لئے ہولوگوں کو خوش کرنے اور ریا کاری و دکھاو ہے کی غرض سے نہ ہو۔
  - (۲) اس کی عملی صورت و کیفیت، اوروه میر کهاس کے بعد منت واحسان جنلا تا اورا ذیت و تکلیف دینا نه ہو،
- (٣) مال الانفاق كى خصوصيت، اوروه بيكه الله كى راه ميس خرچ كيا جانے والا مال ياك بونجس و تا ياك ند بوء
- (۴) مورد ومعرف کی وضاحت ، که اس فقیر و نا دار پرخرج کیا جائے جوخدا کی راہ میں محرومیت ومظلومیت کا شکار ہوا ہو ۔
  - (۵) انفاق کا جراور دنیاو آخرت میں اس کے عظیم صله و جزا کا بیان ،

#### انفاق کی اہمیت کا تذکرہ

ا نفاق، ان اہم اور عظمت والے امور میں ہے ایک ہے جن کی بابت اسلام نے حقوق الناس کے حوالہ سے خصوصی تو جداور گونا گوں طریقوں سے لوگوں کواس کی ترغیب ولائی ہے، کہیں اسے واجب قرار دے کراور کہیں مستحب قرار دے کراس کی اہمیت اورا فا دیت کواجا گر کیا ہے، مثلاً زکو ق بٹس، مالی کفار ہے، فندید کی مختلف فسمیں، لازم و واجب الا داء مصارف، مستحق صد قات، اوقاف، تا حیات سکونتی وسائل کی فراہمی، وسیتیں، ہیدو بخشش اور اس طرح کے دیگر امور،

انفاق کی غرض و غایت بیقرار دی گئی که معاشرہ کے نادار ادر مالی طور پر کمزور افراد کہ جو کسی سہارے اور مالی معاونت کے بغیرا مرار معاش نہیں کر سکتے ان کی معاشی صورت حال بہتر ہوتا کہ دہ بھی دیگر ہموع افراد کی طرح زندگی کی معاونت کے بغیرا مرار معاشرے میں مالی حوالد سے طبقاتی امتیازات باتی ندر ہیں کیونکہ انہی مالی حوالوں کی بناء پر بنی نوع انسان کی وجود کی عظمتیں مجروح ہوتی ہیں اور ان کے درمیان الی خلیج قائم ہوجاتی ہے جس کی وجہ سے آئیندول صاف نہیں رہتا بلکہ کدورتوں کی بلغار دلوں میں محبت کے جذبات کا قلع قع کر دیتی ہے، اور مال و ثروت کی بناء پر دوسروں کے سامنے اپنی بڑائی ویزرگی کے علی مظاہر ہے کرنے والے افراد طبقاتی جگ کی الی خوفا کے صورت پیدا کروستے ہیں جن سے معاشرتی توازن برقر ارفیس رہتا اورنسل درنسل با ہمی منافرت کو ہوا کمتی ہے، بنا برایں'' انفاق'' کی غرض و غایت معاشرے میں متوازن زندگی کی بہتر صور گھری اور معاشرتی روا ہوا کا متعمد انسانی زندگی کی بہتر صور گھری اور معاشرتی روا ہوا کا استحام ہے تا کہ افراد بشرونیا و ترب میں سعادت مند ہو سکیں ، ان کے اعتقادات می و درست ، ان کی اخلاق قدریں بلند اور ان کی محاشی صاف ان کی محاشی صاف ان کی محاشی صاف اور کی ہوگری اور کی کے ہوئے دیا اور ان کی محاشی صاف ان کی محاشی صاف ان کی محاشی صاف ان کی محاشی صاف کی مجتر صور گھری اور کی کے ہوئے دیا اور ان کی محاشی صاف دور ہو مور و مصاف ستھری اور پا کیزہ زندگی بر کریں اور خدا کی نعتوں سے استفادہ کرتے ہوئے دیا اور ان کی محاشی صاف کی محاشی صاف ستھری اور پا کیزہ زندگی بر کریں اور خدا کی نعتوں سے استفادہ کرتے ہوئے دیا

کی مادی زندگی سے جمر پورلطف اندوز ہوں اور ہرطرح کی پریشانی و تکلیف سے محفوظ رہیں، ظاہر ہے کہ اس طرح کی زندگی اس صورت میں ممکن الحصول ہے جب معاشر ہے کہ تمام افراد با ہمی پاکیزہ روابط کے ساتھ ایک دوسرے سے مشابہ طرنے حیات رکھتے ہوں اور ان کے درمیان معیار زندگی میں غیر معمولی فرق نہ پایا جائے بلکہ انسانی قدروں کی عملی پاسداری کرتے ہوئے معاشی استحکام کی راہ اپنا تیس تا کہ معاشرہ کے عمومی حالات درست سے اختیار کریں اور اس متصد کے حصول اور ترقی، خوشحالی واصلاح احوال کاراز اس میں مضمر ہے کہ معاشرہ کا مالیاتی نظام متواز ن ہو جو کہ معاشی اعتدال اور دولت کی عاد لانہ تقسیم اور سرمایہ کے موزوں معرف کے بغیر ممکن نہیں، اس کے لئے ''نہایت عمرہ و بہترین ذریعہ وطریقہ ہواور اس کی صورت یہ ہے کہ تروشند و مالدار افراد اپنی دولت و سرمایہ کو جو انہوں نے محنت شاقہ سے جمتح کیا اور اس کے لئے اپنی توانا کیاں صرف کیس نا دار و محروم افراد کی بہودی و بہتری اور آسودگی کے لئے خرچ کریں کیونکہ مؤمنین ایک دوسرے کے بھائی ہیں اور زمین اللہ کی ملکست ہے اور جو مال و تعتین اس میں یائی جاتی ہیں سب کا مالک محقیق خدا ہے۔

انسانی معاشرہ کی خوشحالی اور اصلاحِ احوال کا مالی ومعاشی متوازن نظام پراستوار ہونا ایک الی پاکیزہ و نا قابل انکار حقیقت ہے جس کی صحت و دری اور مفید و نتیجہ بخش ہونا حضرت پیغیبر اسلام کے عہد مبارک میں آنخضرت کی عملی سیر بت سے ثابت ہو چکا ہے اور قلیل عرصہ میں کثیر فوائد کا حامل رہا ہے ، اسی عظیم و پاکیزہ مالی نظام سے لوگوں کے منہ موڑنے اور \* اسے پس پشت ڈال دینے پر حضرت امیر المومنین علی ابن ابی طالب علیہ السلام نہایت افسوس کا اظہار کرتے ہوئے امت کی بدراہ روی کا فیکوہ کرتے ہے چنا نچہ انہوں نے ایک مرتبہ اس سلسلہ میں ارشا دفر مایا:

O "قد اصبحتم في زمن لما ينزداد النخير فيه الما ادبارا، ولما الشرفيه الما اقبالا، ولما الشيطان في هلاك النباس الما طمعا، فهذا اوان قويت عدته و عمت مكيدته وامكنت فريسته الشيطان في هلاك النباس الما طمعا، فهذا اوان قويت عدته و عمت مكيدته وامكنت فريسته اضرب ببطر فك حيث شئت من الناس فهل تبصر الما فقيرا يكابد فقرا، اوغنيا بدل نعمة الله اضرب ببطر فك حيث شئت من الناس فهل تبصر الما فقيرا يكابد فقرا، اوغنيا بدل نعمة الله كفراً، او متمردا كان باذنه عن سمع المواعظ وقرا" كفراً، او بخيلاً أتخذ البخل بعق الله وفراء أو متمردا كان باذنه عن سمع المواعظ وقرا")

(تم اس دور میں زندگی بسر کررہے ہوکہ جس میں خیرونیکی پیچے کی طرف جارہی ہے اور شرو برائی آ گے بڑھ رہی ہے اور شیطان ، لوگوں کو جاہ کرنے میں پوری طرح تل گیا ہے ، اس وقت شیطان کے ہاتھ مضبوط ہو گئے ہیں اور اس کی چالوں کا دائرہ وسیج ہوگیا ہے اور اس کے ہتھکنڈ ہے کا میاب ہورہے ہیں ، تم جہاں بھی دیکھو تہمیں لوگوں کی عجیب وغریب حالت دکھائی دے گئی کہمیں تو فقیرونا وارفض ہے جو تنگرتی کے گئے ہیں جکڑا ہواہے اور کہیں مالدار و ثروتمندہے جس نے مقوق اللہ کوا دانہ کر کے اپنے تیکن زیادہ مالدار بننے میں خداکی نعتوں کا کفران و ناشکری کردکھی ہے ، کوئی بخیل ہے جس نے حقوق اللہ کوا دانہ کر کے اپنے تیکن زیادہ مالدار بننے میں

کوشاں ہے اور کوئی سرکش و نافر مان ہے کہ جس نے نصیحت واچھائی کی باتیں نہ سننے کی ٹھان فی ہے گویا اس کے کان اچھی بات من ہی نہیں سکتے .....)

جوں ہی وفت گزرتا جاتا ہے اس قرآنی نظریہ کی صحت وسیائی آشکار ہوتی جارہی ہے اور اب بیربات یا بیثبوت تک پکٹی چکی ہے کہ جس طرح قرآن نے تاکید کے ساتھ انفاق کا تھم دیا ہے اس کے نتائج ووررس اور وسیع فوائد کے حامل ہیں بعنی طبقاتی امتیازات کو کم کرنے ..... یاختم کرنے ..... کا قرآنی نبخہ کا رگر ثابت ہوتا ہے کہ مالی طور پر کمزور طبقہ کی انفاق کے ذریعے مدد کی جائے اورمضبوط مالی حالت والے افراد فضول خرجی اور زیب وزیبائش کی بیجا نمائش سے پر ہیز کریں تو اس کے متیج میں دونو ل طبقات ایک دوسرے سے قریب ہول کے اور ان کے درمیان پیدا ہونے والے فاصلے ختم ہوجائیں ے .... ،سب انسانی مقدس رشتہ کی بنیاد پر باہمی قربت کی نعت سے مالا مال ہوجائیں مے جس سے معاشرہ میں محبت والفت کی پاکیزہ فضا قائم ہوجائے گی .....،حقیقت بیہ ہے کہ مغربی دنیا کی مادی تر تی نے اخلاقی وانسانی قدروں کو یا مال کر دیا ہے اور بی نوع انسان کوتبا ہی کے گہرے کھٹر میں ڈال دیا ہے جہاں سے اس کا لکلنا دشوار ہے جنانچہ وہ حیوانی خواہشات کو پورا کرنے میں حد سے تجاوز کر چکی ہے اورنفسانی لذتوں کے گرداب میں اس طرح کھنس گئی ہے کہ ان سے چھٹکا رایا نامشکل ہو عمیا ہے،مغرب کے اس تباہ کن مادی رجحان وجدت بیندی کی خوفنا ک صورتیں صرف اورصرف نفسانی ہوا و ہوس کی پمکیل تک محدود ہیں اور وہ اس مقصد کے لئے نت نے انداز و ذرائع اپنانے میں سرگرم عمل ہے،مغرب والوں نے نفسانی مادی خوا ہشات کو پورا کرنے میں اپنی تمام تر تو اٹا ئیاں صرف کر کے ہرممکن طریقہ استعال واختیار کیا ہے تا کہ دوسروں کو بھی اس خطرناک وا دی میں دھیل دیں ، اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ دولت وثر وت مخصوص طبقہ کے ہاتھوں میں آمنی اور دنیاوی زندگی کی ز وال پذیرلذتوں سے بہرہ مندی انہی ہے مخصوص ہوگئی ا در معاشرہ کے نا داریا مالی طور پر غیرمنتکم افرا دکومحروی کےسوا کچھ نه ملااوروہ اکثریت کے باوجود معاشرتی عمومی وسائل سے استفادہ کر کے زندگی کی ضروری احتیاجات اور جائز خواہشات کو ﴾ پورا کرنے سے قاصر و عاجز ہو گئے ، ووسری جانب ثروتمندوں کے مابین بھی ایک دوسرے کے مقابلے میں زورآ زمائی کا مہلک سلسلہ تیز ہو کمیا اور وہ تباہ کن گرم وسرد جنگ کا شکار ہو گئے جس کے نتیجہ میں معدودے چندافراد ہی مادی زندگی کی آ سائٹوں سے استفادہ کرنے میں کامیاب ہوئے اوران کےعلاوہ لوگوں کی اکثریت معاشرتی زندگی کی سعادت اور ماڈی نفتول سے بہرہ مندی سے محروم رہی ، اس صورت حال نے انسانی معاشرہ کونا قابل بیان کیفیت سے دوجا رکر دیا ، ثر وتمند اور تا دار دونوں طبقات ہی اخلاقی پتیوں کا شکار ہو گئے .....ا کیے طبقہ بے حساب دولت کے بے حساب مصرف کی وجہ سے اور دوسرا طبقه ناداری ومحروی کے نتیجہ میں غلط راستہ پر چل لکل ..... بالا خردونوں کے درمیان اختلافات ووشنی کی بنیادیں پختہ ہوگئیں اوروہ ایک دوسرے کے میرمقائل آ کرا بی تو انا ئیں بروئے کارلانے لگے ،فریقین کے درمیان ایک دوسرے کو

نیچاگرانے و و کھانے اور نزاع و فتنہ کی آگ جھڑک اٹھی اور سر ما بیددار و نادار، مالدار و محروم اورا میر و فریب ایک دوسر سے کی جان لینے پرتل گئے، یہاں تک کہ عالمی جنگوں کا بازارگرم ہوگیا، کمیونزم جیسے تباہ کن معاشی نظام سامنے آئے اور پھر اقتصادی بدھالی نے پورے انسانی معاشرہ کو اپنی لپیٹ بیس لے لیا، لوگ حقائق اور اخلاقی نضائل سے ہاتھ دھو بیٹھے اور نوع انسانی سکون واطمینان اورامن و خوشحالی کی زندگی سے بے بہرہ ہوگئی، ثروت و سرمایہ کی غلط و تا درست تقسیم اور بے دبط و افراط پر بنی مصرف کے نتیجہ بیس پرسکون زندگی ایک خواب بن گئی چنا نچہاس کی عملی صور تیں آئے بھی ہمارے سامنے ہیں اور ان کے مشاہدہ سے ہم آئیدہ آنے والی نسلوں کے نہایت خطر ناک و و حشیناک حالات سے خوفز دہ ہیں کیونکہ ماضی کی غلطیوں و فلط روش نے موجودہ دور میں جوصورت حال پیدا کر دی ہے اس سے منتقبل کے تاریک مناظر آئیکھوں کے سامنے مجسم ہوکر دلوں کو ہلار ہے ہیں اور ان کی خوفاک کیفیتوں کا تصور ، احساسات پرلرزہ طاری کر دہا ہے۔

در حقیقت اس معاشرتی تباہی واخلاتی گراوٹ اور طبقاتی جنگ کا ایک بڑا سبب انفاق کے دروازے بند ہونا اور رہا وسود کے دروازوں کا کھل جانا ہے کہ عنقریب ان سات آیات مبار کہ کی تغییر میں آپ ملاحظہ کریں گے جو انفاق کی آیات کے بعد ذکر ہوئی ہیں اور ان میں سود خوری کے مہلک اثر ات اور معاشرہ پر اس کے تباہ کن نتائج کو خداو نوعالم نے واضح طور پر بیان فر مایا ہے اور بیان نا قابل اٹکار تھائی میں سے ایک ہے جن کی پیشگوئی قرآئی آیات میں ہوئی، رباوسود کے جباہ کن آ وائی مسئلہ زول قرآن کی کے دونت اس طرح تھا جیسے کوئی بچہ ماں کے شکم میں حرکت کرنے کے مرحلہ تک پینی جاتا ہے اور پھر اسے ماور زمانہ نے ہمارے دور میں جنم وے دیا، اگر آپ ہمارے بیان کی تصدیق چاہیں تو درج ذبل آیات کا بخور مطالعہ کریں تو مسئلہ کی تمام ترصورت حال آپ پرواضح ہوجائے گی، آیات ملاحظہ ہوں:

سوره روم ، آيات ٠ ٣٠ تا ٣٠٠:

النَّاسِ فَلَا يَرُ بُواعِنْ مَا للهِ وَمَا التَّيْتُ مُ مِّنُ ذَكُوةٍ ثُويُدُونَ وَجُهَاللهِ فَأُولِ اللَّهُ اللهُ اللهُ الَّذِي اللهُ ا

(تو اپنا رخ خلوص دل کے ساتھ اپنے رب کے دین کی طرف کر لے کہ وہی فطرت الی ہے کہ جس پر اس نے لوگوں کوخلق کیا ہے، الله کی تخلیق میں کوئی تغیر و تبدل واقع نہیں ہوتا ، وہی مضبوط دین ہے لیکن اکثر لوگ اس حقیقت سے آ گای نہیں رکھتے 0 تم اس کی طرف تو جہ کئے رہو،اس کا تقویٰ اختیار کرو،نماز قائم کرواورمشرکوں میں شامل نہ ہو 0 ان لوگول میں شامل نہ ہوجنہوں نے اپنے وین کوکلڑوں میں بانٹ دیا اور گروہوں میں بٹ گئے ، ہرگروہ اس سے راضی ہو گیا جو کچھاس کے پاس ہے 0 جب لوگوں پر سخت وقت آتا ہے تو وہ اپنے پر وردگارکو پکارتے ہیں اس وقت ان کی پوری تو جہائے رب کی طرف ہوتی ہے اور جب خدا ان کواپنی رحمت سے نواز تاہے تو ان میں سے پچھ لوگ اپنے رب کے مشرک ہو جاتے ہیں (اس کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیتے ہیں) 0 تا کہ وہ ان نعتوں کا انکار کریں جوہم نے انہیں دیں، تو تم ان نعتوں سے خوب فائدہ اٹھاؤ تکر بہت جلدتم ..... حقائق ونتائج ہے ..... آگاہ ہو جاؤ کے ٥ آیا ہم نے ان پرکوئی الی مضبوط دلیل نازل کی ہے جو انہیں شرک کے راستہ پر لاتی ہے ،ان سے ہمصدا ہوتی ہے؟ ٥ اور جب ہم لوگوں کو اپنی رحمت سے نوازتے ہیں تووہ اس سے بہت خوش ہوتے ہیں اور جب ان کے اپنے ہی کئے کے نتیجہ میں ان کو تکلیف پہنچی ہے تو وہ ما پوس ہوجاتے ہیں 0 آیا انہوں نے مشاہدہ نہیں کیا کہ اللہ جسے جا بتا ہے وسیع رزق عطا کرتا ہے اور جسے جا بتا ہے تگلدست کردیتا ہے، دراصل ایماکرنے میں ایمان والوں کے لئے .....خداک قدرت کی ....نثانیاں ہیں ٥ پستم قرابتداروں،مسکینوں اور نا دارمسا فروں کوان کا حق دو، بیان لوگوں کے لئے بہتر ہے جواللہ کی رضا کے حصول کے خواہاں ہیں اور وہی لوگ فلاح و کامیابی یانے والے ہیں ، ٥ اورتم نے جوسود دیا تا کہ لوگوں کے مال میں اضافہ ہوجائے تو الله کے نزد یک اس میں اضافہ نہیں ہوتا، اورتم نے جوز کو قادا کی کہ جس سے تم خدا کی رضاح بنتے ہوتو آلیا کرنے والے افراد ہی دگنا ثواب یا کیں ے، O الله ہی ہے کہ جس نے تہمیں طلق کیا، پھر تہمیں روزی دی، پھر تہمیں موت دیے گا، پھر تہمیں زندہ کرے گا، کیا تم نے جن کوالله کاشریک قرار دیا ہے ان میں سے کوئی ان کاموں میں سے پچھ کرسکتا ہے؟ وہ اس سے پاک ومنز ہے جوتم اس کے ساتھ شریک قرار دیتے ہو، لوگول کے ....برے .... عمال کی وجہ سے ختکی وتری میں ..... ہرجکہ ..... فتد و ضار پھیل گیا، تا کہ خدا انہیں ان اعمال کی سزا دے جو انہوں نے انجام دیئے شاید کہ وہ حق کی طرف بلٹ آئیں 0 ان سے کہیے کہ زمین میں گھوم پھر کران لوگوں کے انجام کار پرنگاہ کرو جو پہلے گزر پچکے ہیں، ان میں سے اکثر مشرک تھے، O (اے مجمد!) تو اپنا رخ مغبوط دین کی طرف ہی رکھنا اس دن کے آنے سے پہلے کہ جے کوئی چیز روک نہیں سکتی، اس دن لوگ گروہ گروہ ہو جائیں مے )۔

ان آیات مبار کہ سے مشابہ آیات ، سورہ ہود ، سورہ کونس ، سورہ بنی اسرائیل ، سورۃ الانبیاء اور دیگر سور توں میں موجود ہیں جن میں انفاق اور اس سے مربوط مطالب ذکر کئے گئے ہیں ، ان کا تفصیلی تذکرہ ان کی تفییر میں ہوگا انشاء الله ،

#### خدا کی راہ میں انفاق کرنے والوں کی عظمت

' مَثَلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ'
 (جولوگ این اموال الله کی راه ش فرج کرتے ہیں ان کی مثال...)

یبال دسیل الله " (الله کی راه) سے مراد ہروہ کام ہے جس کا مقصد و منتی رضائے خداوندی کا حصول ہواور اسے کسی ویٹی خرض کے تحت انجام دیا گیا ہو کیونکہ آیت مبار کہ میں بیلفظ (سبیل الله) مطلق اور ہرطرح کی قید وشرط سے خالی ذکر کیا گیا ہے ،اگر چہاں سے پہلے جوآیات ذکر کی گئی ہیں ان میں " قتال فی سبیل الله " (خداکی راہ میں جنگ کرنے) کا تذکرہ ہوا ہے اور متعدد آیات میں بیلفظ" جہاؤ" کے مقارن وساتھ ساتھ ذکر ہوا ہے لیکن اس کا" جہاؤ" کے ساتھ ساتھ ذکر کیا جانا اس بات کا شوت نہیں قراریا تا کہ اس سے مراد خداکی راہ میں جہا دوقال کرنا ہی ہے۔

مفرین کرام کا کہنا ہے کہ جملہ '' گَنگُلِ حَبَّةٍ أَنْبَنَتُ '' (اس کی مثال اس وانہ جیسی ہے ۔۔۔۔۔) وراصل اس طرح ہے: '' تَحَسَفُ لِ مَسن ذَرَعَ حَبَّةً أَنبَعَ بِ '' (اس فخص کی طرح ہے: '' تحسَفُ لِ مَسن ذَرَعَ حَبَّةً أَنبَعَ بِ '' (اس فخص کی طرح ہے: '' کی مفتل کے جمات خوشے انگے ۔۔۔۔۔) کی ونکہ نے کا وانہ (حبہ) اس مال کے ماند ہے جے خداکی راہ میں فرچ کیا گیا نہ کہ اس فخص کے ماند کہ جس نے اسے فرچ کیا گیا نہ کہ اس فض ہے۔۔

بی تول بظاہر عمدہ اور بجائے خود میچے و درست ہے لیکن آیات مبار کہ میں غور وفکر کرنے سے اس کی تائیز نہیں ہوتی کیونکہ قرآن مجیدین ذکر کی گئی اکثر مثالوں کا حال ایسا ہی ہے اور بیخصوص قرآنی روش وطرز بیان ہے، چند آیات بطور مثال طاحظہ ہوں:

موره بقره ، آیت ا کا:

O " وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقْ بِمَالايَسْمَعُ إِلَّادُ عَا عَوَّذِنَ آعً "

(اور کا فروں کی مثال اس مخض جیسی ہے جو چو پاپوں کواو ٹچی یا دھیمی آواز سے صدادیتا ہے ( ہا کتا ہے ) گرچو پائے اس کی آواز تو سنتے ہیں لیکن اس کا مطلب نہیں سجھتے )

اس آیت میں دراصل اس شخص کی مثال ذکر کی گئی ہے جو کا فروں کو بلا تا ہے نہ یہ کہ خود کا فروں کی ، جبکہ لفظوں میں کا فروں کی مثال نہ کور ہے۔

سوره يونس ، آيت ۲۴:

o " إِنَّمَامَثُلُ الْحَلِوةِ الدُّنْيَاكُمَا عِ آنْزَلْنَهُ ....."

(ونیاوی زندگی کی مثال اس یانی کی ہے جے ہم نے نازل کیا ....)

اس آیت میں در حقیقت دنیاوی زندگی کی مثال اس کھاس سے دی گئی ہے جو بارش سے اگتی ہے کیکن لفظوں میں پانی کا ذکر ہے۔

سوره نور، آیت ۵ ۳:

٥ " مَثَلُ نُوْسِ لاٖ كَيْشُكُوةٍ ....."

(اس کے نور کی مثال مشکات جیسی ہے)

اس آیت میں خدا کے نور کی مثال دراصل مشکلو آگے نور سے دی گئی ہے لیکن لفظوں میں اصل مشکلو آند کور ہے۔
ای طرح زیر نظر آیت مبار کہ کے بعد جو آیات ذکر کی گئی ہیں ان میں یوں بیان کیا گیا ہے: ''ف مف لے کے حدف ل صف وان'' (اس کی مثال صاف پھر کی ہے) حالا تکہ آیت مبار کہ میں ریا کاری کی غرض سے دیے جانے والے صدقہ کی مثال اس غبار سے دی گئی ہے جو صاف پھر پر ہونہ ہے کہ اصل پھر سے ، لیکن لفظوں میں'' صفوان'' (صاف پھر) ذکر ہوا ہے۔

اس طرح زیر نظر آیات مبارکہ میں انفاق کرنے والوں کی مثال ایک باغ سے دی گئی ہے جبکہ باغ اس مال کی طرح ہے جووہ خداکی راہ میں خرج کرتے ہیں، (مثل المذین ینفقون اموالهم ابتغاء موضات الله و تثبیتاً من انفسهم کمثل جنة بوبوة ......)، برحال اس طرح کی مثالوں پر مشتل آیات کثرت کے ماتھ موجود ہیں۔

ند کرہ بالا آیات مبار کہ میں جومثالیں ذکر کی گئی ہیں وہ سب ایک قدر مشترک رکھتی ہیں اور وہ یہ کہ ان میں جس چیز سے مثال دی گئی ہے اس کی اصل واساس کوذکر کیا گیا ہے کہ جس پر اس مثال کی بنیاد قائم ہے اور وہ دیگر اجزاء کے ساتھ مل کر کامل مثال بن جاتی ہے جیسا کہ نور لینی روشنی کی مثال مشکات سے دی گئی ہے جو کہ روشنی کی اصل واساس ہے یا مال الانفاق کی مثال باغ سے دی گئی ہے، تو ان مثالوں میں اصل چیز کے ذکر پر اکتفاء کی گئی تا کہ اختصار ملحوظ رہے۔

" مَثَكُ الَّنِ يَنَ يُنُفِقُونَ اَمُوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَنْبَتَتْ سَبُعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنُبُلَةٍ مِّالَّةُ حَبَّةٍ "، جوكراصل ش اسطرح ب:

" مَثَلُ الَّذِينَ يُنفَقُونَ اموالَهُم فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ مَن زَرَعَ حَبَّةٍ اَنبَتَت سَبعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنبُلَةٍ مِاةً حَبَّةٍ "

یعنی جولوگ اپنے اموال خدا کی راہ میں خرج کرتے ہیں ان کی مثال اس مخض کی ہے جس نے نئے کا ایک دانہ بویا کہ جس نے سات خوشے اگائے اور ہرخوشے میں ایک سودانے ہوں، بیرمثال اس لئے دی جاتی ہے کہ انفاق کرنے والے کوایک کے بدلے میں کئی گنا دیتے جانے سے آگا ہی دلائی جائے، ورنہوہ ایک فرضی وخیالی واقعہ ہے کہ جے مثال کی صورت میں پیٹن کیا گیا ہے۔

مثال ذكركرنے سے جومطلب سننے والے فض كے ذہن ميں نتقل كرنا مقصود ہوتا ہے اور اسے اپنے مقصد كى وضاحت كا معيار قرار ديا جاتا كى دوصور تيں بين:

مہلی صورت: بیکداسے بورے طور پرمثال کی صورت میں ذکر کیا جاتا ہے جیسا کدورج ذیل آیت مبارکہ میں ذکورہے:

سوره ابراجيم ، آيت ٣٣:

٥ "مَثَلُ الَّذِيْنَ حُوِّلُواالتَّوْلُ لِهَ ثُمَّ لَمُ يَحْمِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِمَالِ يَحْمِلُ اَسْفَالًا"
 (ان لوگوں كى مثال جن پرتورات ركھ كئ (وى كئ) پھرانہوں نے اسے نيس اٹھايا (نيس ليا، قبول نيس كيا)
 اس كدھے جيس ہے جوسامان اٹھا تا ہے .....)

ووسمری صورت: بیکدواقعہ یا داستان کا صرف وہی حصہ ذکر کیا جاتا ہے جس سے مثال پیش کرنے کی غرض حاصل ہو جائے کہ جسے ہم مثال کے اصل مواد یا اصل واساس سے موسوم کرتے ہیں، اورا گراس حصہ سے زیادہ پچھ ذکر کیا جائے تو اس سے واقعہ یا داستان کی تکیل مقصود ہوتی ہے جینا کہ فدکورہ آخری مثال میں انفاق اور دانہ کے حوالہ سے ذکر ہوا کہ اس میں '' دانہ'' مثال کی اصل واساس .....اوراصل مواد ..... کے طور پر ہے کہ جس سے سات سودانے اسحے ہیں اور اسے بونے والے اور اس کے دیگر وجودی آٹار کا ذکر مثال کی تکیل کی غرض سے ہے۔

ان دوصورتوں میں سے پہلی صورت کے حوالہ سے بیام تا مل توجہ ہے کہ جن قرآنی مثالوں میں مثال کا اصل مواد ..... اصل واساس ..... پور ہے طور پر اصل واقعہ یا داستان سے عبارت ہے وہاں اسے بعینہ ذکر کر دیا گیا اور جہاں واقعہ یا داستان کی مثیل میں اس کا بعض حدد خیل تھا وہاں ای کے ذکر پر اکتفاء ہوئی اوراس حسکواصل واقعہ یا داستان کی عبد ذکر کر دیا گیا کو نکہ تمثیل میں اس کا بعض حدد خیل تھا وہاں ای کے ذکر سے حاصل ہوجاتی ہے اور اس کے ساتھ صاتھ سنے والے کے عبد ذکر کر دیا گیا کو نکہ تمثیل کی غرض وغایت ای حصہ کے ذکر سے حاصل ہوجاتی ہے اور اس کے ساتھ صاتھ سنے والے اس کی جگہ دو سری چیز ذبن کو طراوت و تازگی بھی لمتی ہے کو نکہ وہ جہاں واقعہ یا واستان کے بھی حصہ سے محروم ہوتا ہے وہاں اس کی جگہ دو سری چیز اسے حاصل ہوجاتی ہے جو اسے اصل غرض کے حصول میں کفایت کرتی ہے ۔.... واقعہ یا داستان کی تمثیل کا مقصد پورا ہوجاتا ہو جاتا کو سے اس سے حاصل ہوجاتی ہے اور دو سرے لحاظ سے اس سے جسنہ واس طرح ایک لحاظ سے اس سے خلف صورت میں ہوجاتی ہے جو اس انداز میں اپنایا ہے ، (ایعجاز بالقلب سے مرادیہ ہے کہا ختصار کے ساتھ المال کر اس کی جائے کہ سنے والا ذہن کی تازگی کے ساتھ مطلب و مقعود کو سمجھ لے) چنا نچہ تیں میں میا ان انداز میں بات کی جائے کہ انظاق کر براکتفا می گئی لیخن صرف دانہ کو ذکر کیا گیا (ایعجاز و احتصار) اور اصل انفاق کی بایت تمثیل میں اس کے اصل مواو کے ذکر پراکتفا می گئی لیخن صرف دانہ کو ذکر کیا گیا (ایعجاز و احتصار) اور اصل انفاق کی بایت تمثیل میں اس کے اصل مواو کے ذکر پراکتفا می گئی لیخن صرف دانہ کو ذکر کیا گیا (ایعجاز و احتصار) اور اصل انفاق کی بیات تم بھی ہوئے ہیں۔ جو اسے بیت والے کی مثال اس داند سے دی گئی ہے جس سے سات فوٹ ہے ہیں۔ جو ہے ہیں۔ وہا خت کا می کا می کا می کی متاب ہو ہے ہیں (قلب ، النا پائا) ، تو بیف احت و بلاغت کام کی اعلی ترین صورت ہے۔

## تمثيل كالمفردنمونه

(اَنَّهُ تَتَ سَهُ عَسَنَا بِلَ فِي كُلِّ سُنُبُلَةٍ مِّا تَقْحَبَةٍ "
 (وه سات خوشے اگائے کہ مرخوشہ میں ایک سودانے موں)

" " " کامعنی واضح ہے لینی خوشہ گذم ، بعض حضرات کا کہنا ہے کہ اس کا اصل معنی اس کے ماد ہ اہتقا تی سے عبارت ہے لینی چھپانا ، اور خوشہ گندم کو' "سنبل' سے موسوم کرنے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ گندم کے دانوں کو اپنے پردوں میں چھپالیتا ہے۔

بعض نادان و جابل افراد نے آیت مبارکہ کی تمثیل پر بے بنیاداعتر اض کرتے ہوئے اس طرح ہرزہ سرائی کی بے کہ آیت میں جو مثال ذکر کی گئی ہے وہ کوئی خارجی وجود ہی نہیں رکھتی .....حقیقت میں اس کی کوئی وجودی حیثیت نہیں .... للندائمثیل بچا اور غلط ہے کیونکہ کوئی اییا خوشہ گندم ہی دنیا میں نہیں پایا جاتا جس میں سودا نے ہوں، ان حضرات نے اپنی جہالت کی وجہ سے اس امرکی طرف تو جہ ہی نہیں کی جیسا کہ ہم نے اس سلطے میں وضاحت کی ہے کہ مثالوں میں ان کا خارجی وجود میں ہونا ضروری نہیں ہوتا جبکہ تخیلاتی مثالیں اس قدر زیادہ ہیں کہ ان کوشار ہی نہیں کیا جا سکتا ، اس کے علاوہ سے کہ خوشہ گندم کی جو مثال ذکر کی گئی ہے کہ ہرخوشہ میں سودا نے ہوتے ہیں تو ایسا بھی نہیں کہ اس کا خارجی وحقیق وجود ہی نہ ہو بلکہ عین ممکن ہے اس طرح کا خوشہ گندم پایا جائے للذا اس کی کلی طور پرنی نہیں ہوسکتی۔

انفاق کا صلہ: اضافہ ہی اضافہ، برکت ہی برکت

O '' وَاللّٰهُ يُضْعِفُ لِمَنْ لِيَّشَاءُ وَاللّٰهُ وَالسِمُّ عَلِيْمٌ '' (اورالله جي حابما ہے وگناعطا كرتا ہے،اورالله سب كھ سننے والا،سب كھے سے آگاہ ہے)

اس آیت سے مرادیہ ہے کہ الله تعالیٰ جے چاہے اس سے زیادہ بھی دے سکتا ہے بینی وہ چاہے تو سات سود آنوں سے بھی زیادہ دے وہ ایسا کرسکتا ہے کیونکہ وہ وسعت دینے والا ہے ، کوئی چیز اس کی عطامیں مانغ نہیں ہوسکتی اور نہ ہی کوئی

چیزاس کی عنایات کا دائر ہ محدود کرسکتی ہے جبیبا کہاس نے ارشا دفر مایا ہے:

سوره بقره ، آیت ۲۴۵:

٥ " مَنْ ذَاالَّذِى يُقُرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُطْعِفَهُ لَهَ اَضْعَا فَا كَثِيرَةً "

( کوئی ہے جوخدا کوقرض حسنہ دے کہ پھرخدااسے کی گناہ زیادہ عطا کر ہے ..... )

اس آیت میں'' اضعافا کثیرۃ'' کے الفاظ ذکر ہوئے اور'' کٹرت'' کی تعدا دمعین نہیں کی گئی .....اہے معین تعداد کے ساتھ مقیر نہیں کیا گیا ..... بلکہ اسے مطلق اور ہڑ طرح کی قید سے خالی ذکر کیا گیا ہے۔

بعض مفسرین نے آیت کا بیمتی ذکر کیا ہے کہ ''کی گا'' سے مراداس کی آخری صدوبی ہے جو آیت میں ذکر کر دی گئی ہے بعنی سات سو، بعنی خداجے چاہے سات سوگنا عطا کر ہے، لیکن بیقول سیح نہیں کیونکہ اگراہیا ہوجا تا تو یہ جملہ انفاق کی علت قرار پاتا اور ''فاللہ یضاعف'' کے بجائے (ان اللہ یضاعف) کے الفاظ ہوتے لین حرف' ان' استعال کیا جاتا کہ جس کا ترجمہ: ''کیونکہ '(یقینا، بے شک) ہے اور آیت کا معنی یوں ہوتا کہ خداکی راہ میں انفاق کرو کیونکہ خدا ایک بے لیے سات سوعطا کرتا ہے، جبیا کہ ویگر مقابات پر ذکر ہوا ہے مثل :

سوره مومن ، آیت ۲۱:

٥ " أَللهُ اللَّهِ مُكَا مَعْ لَكُمُ اللَّيْلُ لِتَسْلَنُو افِيهِ وَالنَّهَ اللَّهِ اللَّهَ لَنُ وَفَضْلٍ عَلَى
 التَّاسِ "

(الله، كەجس نے تمہارے لئے رات بنائی تا كەاس میں تم سكون حاصل كرواوردن كوروشن (روشنى دينے والا ) بنا يا كيونكه الله لوگوں پرفضل وعنايت كرنے والا ہے )

یہاں ایک اور کنتہ بھی قابل ذکر ہے اور وہ بیر کہ ''کئی گنا''عطا کرنے کو آخرت کے ساتھ مقید نہیں کیا بلکہ اسے مطلق اور ہر چیز کی قید سے خالی ذکر کیا ہے لہذا اس میں دنیا اور آخرت دونوں شامل ہیں ، کویا آخرت کے اجر کی طرح دینا میں بھی کئی گنا عطا کرنا مراد ہے ، عقل بھی اس عمومیت کی تصدیق کرتی ہے کیونکہ جو مخص اپنا مال خرج کرتا ہے ابتداء میں اس کے ول میں بید خیال پیدا ہوتا ہے کہ اس کا مال اس کے ہاتھ سے چلا گیا اور اس کے بدلے میں اسے پھھ حاصل نہ ہوگالیکن اگروہ پھے خور دفکر کر سے تو اسے معلوم ہوجائے گا کہ انسانی معاشرہ ایک مخص کی طرح ہے کہ جس کے اعضاء کے اگر چہ مختلف اگروہ پھے خور دفکر کر سے تو اسے معلوم ہوجائے گا کہ انسانی معاشرہ ایک مختص کی طرح ہے کہ جس کے اعضاء کے اگر چہ مختلف ناموں اور گونا گوں شکلوں وصور توں کے ہا وجود نام ہیں بچرو کی مصل خرض میں متحدہ و ہم آ ہنگ ہیں اور آٹاروفوا کہ میں ایک دوسرے سے مربوط و و ابستہ ہیں لہذا جب ان میں سے متاثر ہوتے سے گوئی ایک صحت وسلامتی کی نقمت سے تحروم ہوجائے اور اپنی کارگز آئی سے ہاتھ دھو ہیتھے تو تمام اعضاء اس سے متاثر ہوتے

ہیں اور صحیح طور پر کا منہیں کر سکتے جس کے نتیجہ میں اپنی بنیا دی اغراض کے حصول میں پورے طور پر کا میاب نہیں ہوتے بلکہ خسارہ ونقصان سے دوچار ہوتے ہیں مثلاً آ نکھ اور ہاتھ، اگر چہ نام اور کام دونوں لحاظ سے بظاہر دوعضو ہیں لیکن وجودی خلقت کی بنیاد ہرایک دوسرے سے مربوط و دابستہ ہیں ، خداوندِ عالم نے انسان کو آئکھاس لئے عطا کی کہاس کے ذریعے پی چزوں کوروشنی اور رنگ ونز دیک اور دور کے حوالہ سے ایک دوسر بے سے تمیز دے سکے، لبذا ہاتھ اس چز کو لیتا ہے اور اٹھا تا ہے جوانسان کی زندگی کے لئے ضروری ولا زی ہوتی ہے اوراس چیز کو دور کرتا ہے جسے دور کرنا انسان کی بقائے حیات کے لئے ناگذیر ہو، پس جب ہاتھ کام کرنا چھوڑ دیے تو اس کے سواکوئی جارہ کاریاتی نہیں رہتا کہ انسان اس کی جگہ دوسرے اعضاء سے کام لے کراپنے ضائع شدہ فوائد کا تدارک و تلا فی کرے چنانچہاسے ابتداء میں سخت تکلیف اور عام طور پر نا قابل برداشت زحمت ومشقت کا سامنا ہوتا ہے اور وہ بیکار ہونے والے عضو کے بدلے جن اعضاء سے کام لے کرا بی ضرورت کو پورا کرتا ہے ان کی کارکردگی وفعالیت میں کمی آ جاتی ہے،لیکن اگر اسی بیکار ومتاثر ہ ہاتھ کو دوسرے اعضاء کی مدو سے درست کرلیا جائے کہ جس سے وہ اپنا کام دوبارہ کرنے گئے تو دوسرے تمام اعضاء بہتر طور پر اپنا کام جاری رکھیں گے اور ہرعضوا پنامخصوص عمل انجام دیتے ہوئے بھر پور فعالیت کا مظاہرہ کرتا رہے گا جس سے اس کی اصل کارکر دگی گئی گنا ہو جائے گی اور متاثرہ ہاتھ کی بہتری و درنتگی کے لئے استعال ہونے والی طاقت کے مقابلے بیں سینکڑوں و ہزاروں گنا زیادہ فائدہ حاصل کر سکے گا ، بنابرایں معاشرہ کا ایک فرد،جسم کے ایک عضو کی طرح ہے کہ اگروہ مالی طور پرفقرو نا داری کا شکار ہو جائے اورمفلوک الحال ہونے سے اخلاقی گراوٹ سے دوجار ہویا مصائب وآلام اسے گھیرلیس تو انفاق کے ذریعے اس کی غیر مشحکم مالی صورت حال بدلی جاسکتی ہے جس سے اس کے ول میں انفاق کرنے والے سے محبت کے جذبات واحساسات جنم لیں گے اور اس کی زبان پر اس کا ذکر خیر ہوگا۔اس کی کارکردگی میں بہتری و وسعت پیدا ہوگی ، بیسب پچھ معاشرہ کی خوشحالی واستحکام کے حوالہ سے مفید ومؤثر ہے کیونکہ اس کے نتائج سے تمام افرا واستفادہ کریں تھے کہ جن میں انفاق کرنے والافخض بھی شامل ہے، وہ بھی دیگرافراد کی طرح ان فوائد دنتائج سے بہرہ مند ہوگا بالحضوص جب انفاق ان امور میں ہوجن کی معاشرہ میں عمومی ضرورت ہوتی ہے مثلاً تعلیم وتربیت اوران جیسے دیگرامور، توبیہ ہے کہا نفاق کااثر ونتیجہاور فوائد۔

اس بناء پر جب انفاق، خداکی راہ میں ہواوراس کی رضا وخوشنودی کی خاطر ہوتو اس میں اضافہ و برکت کا پیدا ہونا بیٹنی بلکہ اس کے لازمی آ خار میں سے ہے، لیکن اگر انفاق، خداکی رضائے لئے نہ ہوتو اس کا فاکدہ صرف انفاق کرنے والے کی ذات کو ہوگا اس کے علاوہ معاشرہ کا کوئی فر داس سے استفادہ نہ کر سکے گا، اس کی مثالیں بہت زیادہ ہیں، مثلاً کوئی مالدار کسی خار اس کے علاوہ معاشرہ کا کوئی فر داس سے استفادہ نہ کر سے مخوظ رہے لینی اگر اس پر انفاق نہ کہ الدار کسی نا دار کو اس لئے پچھو دے ۔۔۔۔۔۔اور اس پر انفاق کرے ۔۔۔۔۔ کہ اس کے شرسے مخوظ رہے لینی اگر اس پر انفاق نہ کر سے معاشرتی ماجت روائی ہوگی جس سے معاشرتی اعتدال حاصل ہوگا اور نیتجا انفاق کرنے والے کی زندگی عیش و آرام سے بسر ہوگی ، تو یہ ہمی ایک طرح سے ناوار

ھنم سے کام لینے اور اپنی ذاتی اغراض کے حصول کے لئے اس سے استفادہ کرنے کے باب سے ہے کہ عین ممکن ہے اس کے نتیجہ میں غریب و نا دار فخص کے دل میں انفاق کرنے والے کے بارے میں نفرت کے جذبات پیدا ہوں یا اس طرح کے برے خیالات واحساسات اس کے دل میں جنم لیں اور پھروہ آٹار بڑھتے چلے جائیں یہاں تک کہ فتنہ و فساد اور معاشرتی برے خیالات واحساسات اس کے دل میں جنم لیں اور پھروہ آٹار بڑھتے چلے جائیں یہاں تک کہ فتنہ و فساد اور معاشرتی بحران کا بیش خیمہ بن جائیں ،لیکن اگر انفاق صرف رضائے پروردگار کے حصول کی غرض سے ہواور انفاق کرنے والا خدا کی خوشنو دی کے سواکوئی چیز ملحوظ و میرنظر قرار نہ دے تو اس سے فدکورہ منفی حالات پیدا نہ ہوں گے بلکہ اس سے مثبت دتائج حاصل ہوں گے ایک اس سے مثبت دتائج حاصل ہوں گے اور انفاق ، نینجا آئیک عمل نیروصالح قرار ہائے گا۔

# انفاق، صرف خدا کی رضا کے لئے ہونا جا ہے

O ''اَكَٰنِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُم فِي سَبِيلِ اللهِ فُمَّ لايُتَبِعُونَ مَا اَنْفَقُوا مَنَّا اَوَّلاَ اَذَى .....''
(ووا بِيناموال الله كى راه مِن فرج كرتے ہيں، پھرووا بِينا نفاق كے بيچے منت واذيت كا مظاہر ونيس كرتے ....)

"ا اتباع" كامعنى كى كے ساتھ ملنا ياكسى كواسيخ ساتھ ملانا ہے اس كى قرآ نى مثاليس يہ بين:

سوره شعراء، آیت ۲۰:

٥ "فَاتَبْعُوهُمُ مُشْرِقِيْنَ"

( پھروہ میج سویرے ان کے پیچھے چل پڑے .....تا کہ ان سے کمتی ہو جا ئیں .....) دقہ میں بد

سوره نقص ، آیت ۲ ۴:

O "وَاَتَّبَعْنُهُمْ فِي هٰذِهِ الدُّنْيَالَعْنَةً"

(اورہم نے اس دنیایس ان کے پیچے . ساتھ . افتنت لگادی)

پہلی آیت میں خود ملنے اور دوسری آیت میں لانے کامعنی پایا جاتا ہے۔

'' منا'' نون پرشدہ کے ساتھ، اس کا معنی احسان جتلانا ہے، منت اور احسان جتلانا، اصل عمل اور اس کی نیک بیت کو ضائع کر ویتا ہے، اس کی صورت میر ہے کہ ایسے الفاظ زبان پر لائے جائیں جن سے اس پاکیزہ عمل کی حقیقی عظمت پامل ہوجائے مثلاً انفاق کرنے والا، انفاق کئے جانے والے مخص سے پول کہے: ''بیدیس ہی ہوں جس نے تھے پر احسان

کیا ہے''، یاعملی طور پراحسان جنلائے بینی ایسا کام کرے جس سے اس پراحسان کرنے کا اظہار ہو۔ لفظ''مَن'' یامِنت کے بارے میں ایک قول ہے ہے کہ اس کامعنی قطع کرنا (کا ٹنا) ہے، اس کی قرآنی مثال ہے ہے: سورہ فصلت، آیت ۸:

0 " لَهُمُ أَجُرٌ غَيْرُ مَهْنُونٍ"

(ان کے لئے قطع نہ کیا جانے والا .... بمی ختم نہ ہونے والا .... اجر ہے )

لفظ" اذى " فورى وجلد ضرر ونقصان يامعمولى تكليف كامعنى ديتا ہے۔

لفظ" خوف" كامعنى ضررونقصان كاانديشه

لفظ'' حسزن '' کامعنی کسی ناخوشگوارواقعہ سے پیدا ہونے والا دل ہلا دینے والاغم ہے خواہ وہ واقعہرونما ہو چکا ہو یا ہونے والا ہو .....، بلکہ متوقع ومتصور دونوں قتم کے واقعات سے پیدا ہونے والے غم کو'' حزن'' کہا جا سکتا ہے،م۔،

#### صدقہ ہے بہتر!

"قول معروف و مغفرة خير من صدقة "
 (اچى بات اور بخش مدته بهتر ب)

'' قول معروف ''یعن پیندیده بات سے وہ قول' کلام اور بات مراد ہے جسے عام طور پرنا پندیدہ و بے وقعت نہ مجما جاتا ہو، البتہ اس کی نوعیت و کیفیت لوگوں کی عثلف عا دات وطر زعمل کی بنیا و پر مختلف ہوتی ہے۔ ہر فر دومعا شرہ کے عمومی رجحا نات اور انفرادی واجماعی معمولات کی بناء پر'' قول معروف'' کے معیاروں میں فرق پایا جاتا ہے لیکن کلی طور پر اس کی اصل واساس طبح انسانی کے حوالہ سے میساں ہے اور اس سے مراد'' پیندیدہ بات' ہے۔

لفظ مغفرت ، کہ جس کامعنی بخشش اور معاف کروینا ہے اس کی اصل بنیا د' ستر' کینی چمپادینا (پردہ پوشی ) ہے۔ "واللہ غنی حلیم" میں الفظ"غنی" (بے نیاز) سے مراویہ ہے کہ وہ حمّاج ونا دارنہیں کیونکہ غنی ، احتیاج و فقر کا تقط مقابل ہے۔

اور ' جِلْم' ' ( مخل و برد باری ) سے مراد کسی تا پندیدہ قول یافعل پر خاموثی اختیار کرنا ہے۔

اس آیئر مبارکہ میں خداوندِ عالم نے'' قول معروف' (پندیدہ بات) اور' مغفرت' (پردہ پوتی) کواس صدقہ وخیرات سے بہتر قرار دیا ہے جس کے بعدا ذیت اور طعن و دلآ زاری ہو، یہاں'' قول معروف' اور (پندیدہ بات) سے مرادیہ ہے کہ جبکس سائل کورواور نفی میں جواب دیا جائے تو ایسے الفاظ وا ثداز میں بات کی جائے مثلاً اسے دعا دی جائے کہ اس کا دل خوش ہو، یہ اس کہ خدا تہباری حاجت کو پورا فر مائے یا ایسے خوبصورت لفظوں کے ساتھ جواب دیا جائے کہ اس کا دل خوش ہو، یہ اس صورت میں ہے جہ سائل کوئی ایسی بائل کوئی ہوئے ناشا کہ الفاظ استعال کر بے تو اس صورت میں اس کی گتا تی سے چہتم پوٹی اوراس کی غلطی پر پردہ ڈالنا اس صدقہ و خیرات دینے ہے بہتر ہوگا جس کے بعداس کی سرزنش کی جائے اوراس کی سات فی پر اسے مور دعا بر قرار دیا جائے کیونکہ سائل کو مور دعا برقرات دینا اس بات کا جو جبکہ حقیقت ہے ہے کہ دنیا کے مال دیا ہے اس کی نظر میں مال کی اجمیت بہت زیادہ اوراس کا خرج کر کے احسان جنلا نا دوالی صفتیں ہیں جو کی مومن کو ہرگز مال ودولت کو غیر معمولی اجمیت کا حال جھنا ، اسے راو خدا ش خرج کر کے احسان جنلا نا دوالی صفتیں ہیں جو کی مومن کو ہرگز زیب نہیں دیتیں بلکہ ضروری ہے کہ مومن کو ال ان سے پاک ہو کیونکہ مومن کو خدائی اخلاق سے آراستہ ہونا چا ہے اور جو نعت کی کوعطا کرتا ہے اس پر بڑائی کا اظہار نہیں کرتا اور دنہی کی عطیہ کو بڑھ ما کرتا ہے اس بر بڑائی کا اظہار نہیں کرتا اور دنہی کی عطیہ کو بڑھا جڑھا کرتا ہے ، اوروہ '' حلیم'' و بر دیا رہے کی خطا کار کا مواخذہ کرنے میں جلدی نہیں کرتا اور دنہی کی کے جاہلا نہ علی وروش پر غضب ناک ہوتا ہے ، اس لئے اللہ نے زیر نظر آ ہے مبار کہ کے آخر میں اپنی ان دوصفات کوڈ کر سے جاہلا نہ علی وروش پر غضب ناک ہوتا ہے ، اس لئے اللہ نے زیر نظر آ ہے مبار کہ کے آخر میں اپنی ان دوصفات کوڈ کر سے جاہلا نہ علی ورو ارد بردیا رہے )

# صدقات كوضائع ندكرين

O " يَا يُنْهَا الَّذِينَ إِمَنُوالا تُبُطِلُوا صَدَفَيْلُمُ ....."
(ا الما يمان والواتم اليخ صدقات كوضائع ندكرو.....)

اس آیت مبارکہ سے ثابت ہوتا ہے کہ صدقہ وینے کے بعدا حسان جنگا نا اور اذیت و تکلیف پینچانا (ول دکھانا یا جسمانی آزار دینا) صدقہ کے اجروثو اب کوضائع کردیتا ہے۔

بعض اہل علم و دانش نے اس آیت سے بیاستدلال قائم کیا ہے کہ ہر معصیت اور بالخصوص کمیرہ گناہ سابقہ عبادات واطاعتی اعمال کے ضائع ہونے کا سبب بنتا ہے الیکن ہمارا نقطہ نظریہ ہے کہ اس آیت سے بظاہر صرف اس امرکا مجوت ملتا ہے کہ صدقہ کے بعدا حیان جلا تا اور تکلیف و آزار دینے سے صدقہ کا اجروثو اب ضائع ہوجا تا ہے اور اس آیت

مبار کہ سے بیٹا بت نہیں ہوتا کہ عموی طور پر ہرمعصیت سابقہ عبادات کے ضائع ہونے کا سبب بنتی ہویا کم از کم کبیرہ گناہ عبادتی اعمال پریانی پھیردیتے ہوں، ' اعمال کے ضائع ہونے'' کے بارے میں تفصیلی مطالب پہلے ذکر کئے جانچے ہیں۔

## انفاق میں ریا کاری کا نتیجہ

O " كَالَّذِي كَيْنُفِقُ هَالَهُ مِنَّاءَ النَّاسِ وَ لَا يُنُومِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْأَخِدِ"
(اس فض كى طرح جوا پنا مال لوگوں كو دكھانے كے لئے خرچ كرتا ہے حالائكہ وہ الله اور قيامت كے دن كونہيں مانت)



# ا یک علمی نکته

 نیک عمل کی دعوت دی اوراس پرعظیم اجروثواب کا وعدہ فرمایا، کیونکہ اگروہ خدا کی اس پاکیزہ دعوت اور قیامت کے دن پر ……کہ جس میں اعمال کی جزامعلوم ہوجائے گی ……ایمان لاتا تواپنے (انفاق) میں خدا کی رضا وخوشنو دی کا قصد کرتا اور عظیم اجروثو اب کامتنی ہوتا اور ریا کاری ولوگوں کے دکھا وے کا ہرگز ارا دہ نہ کرتا ، بنا برایں آیت مبارکہ (لایٹٹو مِنْ ……) میں عدم ایمان سے مرا دینہیں کہ وہ خدا و نوکر یم پرایمان ہی نہیں رکھتا۔

اس آیت سے ریجی ثابت ہوتا ہے کہ کسی بھی عمل میں ریا کا ری کا نتیجہ اس عمل میں اللہ اور قیامت کے دن پرعدم ایمان ہے ۔۔۔۔۔ریا کاری،عدم ایمان کا پیش خیمہ بنتی ہے ۔۔۔،

## ريا كاركي مثال

O " فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوانٍ عَكَيْهِ تُرَابٌ....."
(تواس كى مثال اس پقرى ہے جس پر خاك مو.....)

اس جلد میں ''فَمَثَلُهُ'' کی خمیر'' ہ'' کی بازگشت' کالَّنِ ٹی بُنُفِقُ مَالَهُ بِ ثَلَّانِ '' کی طرف ہے، البدااس میں جومثال دی می ہے وہ اس محض کے لئے ہے جو اپنا مال لوگوں کے دکھا وے کے لئے خرچ کرتا ہے،

"صفوان" اور"صفا" سے مرادصاف اور تخت پھر ہے اور" صلد" کامتی بھی یہی ہے،

"وابل" سےمراد تیز پرسے والی موسلا دھار بارش ہے۔

" نا یقدرون " پیش خمیر جی " هم" کی بازگشت "الذی ینفق ....." کی طرف ہے کوئکہ "الذی" اگر چہ الفظی طور پرمفرد ہے لیکن یہاں جی کے معنی میں ہے اور اس سے مرادوہ تمام لوگ ہیں جواپ اموال ریا کاری کے لئے خرچ کرتے ہیں ، یہ جملہ ریا کار محض کوصاف اور سخت پھر کے ساتھ تھی پہد دینے کی اصل وجہ کے واضح بیان پر شمتل ہے اور وہ یہ کہ دونوں کی بنیاد کمز وراور روبہ زوال ہوتی ہے لین جس طرح صاف اور سخت پھر پرخاک رکھ دی جائے اور وہ معمولی سی بارش کے پانی سے بہہ جاتی ہے اور اس کا گوئی اثر ونشان باتی نہیں رہتا اس طرح ریا کاری کی بنیاد پر انجام دیا جانے والا عمل جمی ختم و تحو ہو جاتا ہے۔

جملہ: "وَاللَّهُ لَا يَهُ بِى الْقَدُهُ مَالْكُفِرِيْنَ" مِن ايك عموى تهم كو بيان كيا كيا ہے اور وہ يہ كه رياكارا پئى رياكارى كے باعث" كافز" كا مصداق ہے اور خداوند عالم، كافروں كو ہدايت كی نعت عطانہيں كرتا، بنابراي اس جملہ (وَاللَّهُ لَا يَهُ بِى الْقَوْهُ الْكُفِرِيْنَ) كورياكار كِمُل كے ضائع ہونے كى اصل وجہ وسب كے بيان پر مشتل قرار ديا جا سكتا ہے۔

بہرحال اس آیت مبارکہ سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے کہ اعمال کی تبویت کے خالص ہونے اور رضائے اللی کا محصول کے قصد پرموقو ف ہے جیسا کہ فریقین (شیعہ وسی ) کی روایات میں حضرت رسول خداصلی الله علیہ وآلہ وسلم کا ارشاد گرامی ندکور ہے کہ آئخ ضرت کے فرمایا: ''انہا الماعہ الماعہ الماعہ المانیات'' (اعمال کی بنیا دنیقوں پرہے)۔

## رضائے الٰہی کے لئے انفاق کرنے والوں کی مثال

O" مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمُ ابْتِغَآءَ مَرُضَاتِ اللَّهِ وَتَثَنِينَتَا قِنْ اَنْفُسِهِمُ " (ان لوگوں کی مثال کہ جواپنے اموال الله کی رضا کے حصول اور اپنے دلوں میں ایمان کی پختگی کو ہاقی رکھنے کے لئے خرچ کرتے ہیں )

"البَيْعَاَءَمَرُ ضَاتِ الله " سے مراو خدا کی رضا و خوشنوری چا ہنا ہے کہ جس کی بازگشت "ارادہ وجہ الله" کی طرف ہوتی ہے، (لینی جے " ارادہ وجہ الله" سے تجبیر کیا جا تا ہے) ..... عمل کرنے والا خدا کی رضا و خوشنودی کا خوا ہاں ہوتا ہے ..... کو تکد کسی چیز کی اس جہت وسمت کو "و جسه المشیسی" کہا جا تا ہے جو کسی کے سامنے اور رو ہوتی ہے، جب الله تعالیٰ اپنے کسی بندے کو پچھ کرنے کا تھ مرداس سے اور اس سے کسی کا م کی انجام دہی چا ہتا ہے تو اس صورت میں الله کی جہت و ست (وجہ الله) سے مراداس کی رضا و خوشنودی ہوتی ہے جو بند ہے کے عمل اور انتثال امروفر ماں برداری سے وابستہ ہوتی ہے کیونکہ تھم دینے والاسب سے پہلے اپنے تھم کے ساتھ ..... یا ذریعے ..... اپنے مامور (جس مخص کو تھم دیا گیا ہو) کے رو برو ہوتا ہے اور جب وہ (مامور) تھم پڑھل کرتا ہے تو تھم دینے والا اپنی رضا و خوشنودی کے ساتھ اس کے سامنے آتا .....اور اس کے رو برو ہوتا ..... ہوتا ہے اور جب وہ (مامور) تھم پڑھل کرتا ہے تو تھم دینے والا اپنی رضا و خوشنودی کے ساتھ اس کے سامنے آتا .....اور اس کے رو برو ہوتا ..... ہوتا ہے ، بنا برایں "مُرضّاتِ اللّٰهِ" سے مراد، الله کی وہ جہت و ست (وجہ الله ) ہے جو وہ اپنے بندے کو کسی کام پر مامور و مکلّف کر کے عطا کرتا ہے ، لہذا " ابْتِ قَاءَ صَرْضَاتِ اللّٰهِ " ......الله کی خوشنودی چا ہے .... سے مراد ورحقیقت ، الله کی جہت و سمت (وجہ الله ) کا خوا ہاں ہوتا ہے ۔

اور" تَتَثْبِيتًا مِنَ أَنْفُوسِهِمُ" مِن تعبيث " (بات فس) ك مُتلف معانى ك مح مين مثلاً:

- (۱) تعبیف سے مراد، تقدیق ویقین ہے۔ (بعنی وہ تقدیق ویقین کے ساتھ انفاق کرتے ہیں)
- (۲) سٹیت سے مرادیہ ہے کہ وہ اپنے اموال دیکھ بھال کرخرچ کرتے ہیں (خرچ کرنے کے موار د کی اچھی طرح چھان بین کر کے اپنے اموال خرچ کرتے ہیں )
- (۳) حثبیت سے مراویہ ہے کہ وہ انفاق میں نیت کا بھر پور خیال رکھتے ہیں کہ اگر خالص خدا کی رضامقصود ہوتو انفاق کے عمل کو جاری رکھتے ہیں اور اگر اس میں ریا و دکھا واشامل ہو جائے تو اسے روک دیتے ہیں ،
- (۳) سٹبیت سے مراد ، الله تعالی کی اطاعت وفر مانبرداری پراظمینان قلب پانا ہے ، .....قبلی اظمینان کے ساتھ خدا کی اطاعت کرنا ... ،

(۵) تثبیت سے مرادا پنے آپ کوایمان کے اس بلند درجہ پر فائز کرنا ہے کہ خدا کی رضا و خوشنوری کے لئے مال خرج کرنامعمول کی عادت اپناتے ہوئے اپنے اللہ خرج کرنامعمول کی عادت اپناتے ہوئے اپنے اللہ ایمانی مرتبہ کو مطحکم کرنا .....،

آپ نہ کورہ بالا معانی کی بابت خود ہی فیصلہ کر سکتے ہیں کہ ان میں کوئی معنی ، آیت مبار کہ سے مطابقت کا حامل نہیں سوائے اس کے کہ اس کی تطبیق میں اضافی جہات کا سہار الیا جائے اور اپنے آپ کوزحمت میں مبتلا کیا جائے۔

اس سلسلہ میں موزوں بات بیہ ہے .....واللہ العالم .....کہ خداوندِ عالم نے پہلے '' انسف ق فسی سبیل اللہ '' (الله کی راہ میں خرچ کرنے) کی مطلق انداز میں مدح وتعریف کی اور اس کے عظیم اجروثو اب کو بیان کیا اور پھراس میں وو طرح کے انفاق کومنٹنی کر دیا کہ جن سے وہ راضی وخوش نہیں ہوتا اور نہ ہی ان سے کوئی اجروثو اب حاصل ہوتا ہے' وہ دو فتمیں رہیں:

- (۱) وہ انفاق جوریا کاری ودکھا وے کی غرض سے ہو، ایسا انفاق ابتداء ہی سے باطل انجام پاتا ہے ۔۔۔۔ کیونکہ اس کی بنیاد ہی نادرست ہوتی ہے۔۔۔۔،،
- (۲) وہ انفاق جوابتداء میں توضیح انجام پا تا ہے گمراس کے بعدا حسان جتلانے اوراذیت و آزار دینے کی وجہ سے اپناا جروثو اب کھودیتا ہے۔

ا نفاق کی ان دوقسموں کا بطلان و بے نتیجہ ہونا اس وجہ سے ہے کہ ان میں یا تو بنیا دی طور پر ہی خدا کی رضا و خوشنو دی کا حصول مقصود نہیں تھا اور یا انفاق کرنے والے مخض کی نیت خالص نہ رہی اور وہ دیگر مادی اغراض کا شکار ہوکر اپٹیمل کی پاکیزگی کو برقرار نہ در کھ سکا۔

خداوند عالم نے انفاق کی نہ کورہ بالا دوقسموں کے بطلان کا ذکر کرنے کے بعد انفاق کرنے والے ان خاص افراد کا تذکرہ کیا جوخدا کی رضاوخوشنو دی کے حصول کے لئے انفاق کرتے ہیں اورا پنی اس پاک وخالص نیت پڑملی طور سے قائم رہتے ہیں اور پھرکوئی ایساعمل انجام نہیں دیتے جوان کی پاکیزہ نیت اور خالص عمل کو باطل وضائع کر دے۔۔۔۔احسان جنلا کراورا ذیت و آزار پہنچا کراپنے پاکیزہ عمل کوضائع نہیں کرتے .....،

اس بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ ''ابْتِغُاءَ مَرْضَاتِ اللهِ ''(الله کی رضا وخوشنو دی کی چاہت) سے مرادیہ ہے کہ انفاق کرنے والا اپنے پاکیزہ عمل میں ریا کاری اور اس جیسے دیگر اہداف واغراض کے حصول کو مقصد قر ارند دے کہ جن سے انفاق کرنے ہوئے اس کی ثبیت میں رضائے خداوندی کا حصول شامل نہ ہو، ۔۔۔۔ بلکہ صرف اور صرف خداکی رضائے گئے انفاق کرتے ہوئے اپنی نبیت وعمل کو خالص رکھے ۔۔۔۔، اور '' تغییت من انفسہ م '' سے مرادیہ ہے کہ انسان اپنے عمل میں اپنی اس پاکیزہ ا

# باغ سے تمثیل

"کَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوةٍ أَصَابَهَا وَابِلْ ....."
 (اس باغ کی طرح جو بلندی پرواقع ہوکہ اس پرموسلا وحار بارش برسے ....)

لفظ "ربوة "،اس كى اصل "ر،ب،و" (ربا) كامعنى اضافه ہے،" دبوة" كى ريرزبر، زير، پيش (تينول لفظى حركات كے ساتھ) كامعنى وہ عمدہ زيين ہے جوزيادہ اگاتى ہواور گھاس واناج يس نموواضا فه پيداكرتى ہو۔ لفظ" أكل " (ہمزہ اور كاف بر پيش كے ساتھ) كامعنى كھائى جانے والى چيز ہے،اس كامفرو" أنحلة " ہے۔ لفظ" طلّ "كامعنى نبايت قليل ومعمولى اور بكى بارش ہے۔

یہاں تمثیل سے اس امرکو بیان کرنامقصود ہے کہ جو انفاق الله کی رضا وخوشنو دی کے لئے ہواس کا خوبصورت اثر و متیجہ ہرگز اس سے جدانہیں ہوتا بلکہ عل سے متصل رہتا ہے کیونکہ اس عمل کے خدا سے وابستہ ہونے کی وجہ سے اس پر خدا کی خصوصی عنایت نازل ہوتی ہے البتہ خدا کی عنایت کے مراحب و درجات مختلف ہوتے ہیں اور اس کی وجہ خلوص نیت کے درجات ومراحب کا مختلف ہوتا ہے، بعینہ اس طرح سے درجات ومراحب کا مختلف ہونا ہے کہ جس کے سبب اعمال کی قدر ومنزلت میں بھی فرق پیدا ہوجاتا ہے، بعینہ اس طرح سے

ہے جیسے کسی زرخیز زمین میں واقع باغ ہوتا ہے کہ جب اس میں بارش آتی ہے تو وہ بیٹنی طور پرنہایت عمدہ پھل دیتا ہے اگر چہ بارش کے تیز اور ہلکا ہونے کی وجہ سے پھلوں کے اگنے کی کیفیت ومعیار میں بھی فرق پیدا ہوجا تا ہے۔

خلوص نیت کے درجات و مراتب کے مختلف ہونے اوراس کے نتیجہ میں اعمال کی قد رومنزلت میں فرق پیدا ہونے کی بناء پر خداوندِ عالم نے زیر نظر آیت مبار کہ میں انفاق کی مثال عمدہ زمین میں واقع باغ سے دینے کے بعد کلام کے ذیل میں یہ جملہ ارشا و فرمایا: '' وَاللّٰهُ یُهِمَا لَیْ عَبْمَانُونَ بَصِد بُیرٌ'' کہ الله تمہارے اعمال سے بخوبی آگاہ ہے، اس سے مراویہ ہیں کہ اجرو تو اب کے حوالہ سے خداوندِ عالم کسی طرح کے شہدہ غلاقبی کا شکار نہیں ہوتا اور ایسا ہر گرنہیں کہ لوگوں کے مختلف و گونا گوں مراتب و درجات کے حال اعمال کی وجہ سے خداوندِ عالم ان کو تو اب عطاکر نے میں کسی کا تو اب کسی دوسرے کو دے دے اور حقد ارکواس کا میچے حق نہ لے ، ایسا ہوتا بارگا واحدیت کے باب میں محال ہے ...،

#### خوبصورت محبت وتمنا

"أيوَدُّا حَدُكُمُ أَنْ تَكُونَ لَدُجَنَّةٌ قِنْ نَغِيْلٍ وَّاعْنَالٍ ....."
 ( كياتم يس كوئى بير چاہتا ہے كہ اس كے پاس مجوروں اور انگوروں كا باغ مو ......)

" یَوَدٌ " فعل مضارع کا مصدر " وُدّ " ہے جس کامعنی محبت اور دوستی ہے۔لفظ' حب ' اور' و د ' میں پیفر ق ہے کہ' حب ' دوستی کے معنی میں جبکہ' و د ' تمناو آرزوہے آمیختہ دوستی کے معنی میں استعال ہوتا ہے۔

عالم نے انفاق کی مثال" جَنَّاتِم بِرِبُووَقِ " یعنی آبادز مین میں واقع جنت سے دی تو ایک اور مقام پر" ربسو ہ" (زرخیز و آبادز مین) کے بارے میں ارشاد فر مایا: " کربُووَقِ ذَاتِ قَرَا اِلَّا هَمُوبُنِيْ " (سورۃ المؤمنون ، آیت ۵۰) .....کون و قرار اورچشموں والی جگہ ....، اس میں پنیس فر مایا کہ اس کے پنچ چشے بہتے ہیں لیکن اس کے مقابلے میں جہاں" جنت " کا تذکرہ ہوا تو متعدد بار ارشاد فر مایا: " جنات تجوی من تحتھا المانھاد" جنتیں کہ جن کے پنچ نہریں چلتی ہیں، تو معلوم ہوا کہ "جنات" (جنتوں) سے مراوبہت زیادہ درخت ہیں۔

حرف "مسن" (قِنْ نَخِيْرِلِ وَ اَعْمَالِ) بيانيہ ہے جس سے مرادمقصود کی وضاحت کرنا ہے کہ ان بیل زیادہ درخت مجود اور انگوروں کے ہیں اور ان کے علاوہ کھی ہیں' کیونکہ عام طور پر کسی باغ کوائ ہم کے درختوں سے نبیت دی جاتی ہے جودوسری ہم سے زیادہ ہوں چنا نچے کہا جاتا ہے: "جسنت الله طور پر کسی باغ کوائ ہم کے درختوں سے نبیت دی جاتی ہے جودوسری ہم سے زیادہ ہوں چنا نچے کہا جاتا ہے: "جسنت الله العنب" (انگور کا باغ)، "جنة الماعناب" (انگوروں کا باغ) وغیرہ، تو یہ اور اس طرح کی دیگر اضافتیں اور نبیتیں اس کے درختوں کی کشرت کی بناء پر ہوتی ہیں نہ یہ کہ ان کے علاوہ کوئی دوسرا درخت وہاں نہیں بلکہ دیگر کھلوں وغیرہ کے ورخت بھی وہاں موجود ہوتے ہیں اس کئے ضداوندِ عالم نے "جَنَّهُ قِنْ نُخِیْرُلِوَّ اَعْنَالِ تَجْرِیُ مِنْ تَعْدَیْهَا الْاَنْ اَلْهُرُ" کے بعدار شاوفر مایا: "لَکُونِیْهَامِنْ کُلِّ الْشَکْرَتِ" (اس کے لئے اس میں ہرطرح کے میوے ہیں)۔

جمله " وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ" مِن " الْكِبَرُ" سے مراد بر حایا اور پیراند سالی ہے۔ لفظ "ذریة" كامعنى اولاد ہے۔

لفظ '' ضعفاء '' جمع كاصيغه ہاس كامفرد''ضعيف'' (كمزورونا توان) ہے۔

خداوندِ عالم نے اس مثال میں بڑھا پہو پیرانہ سالی اور اس حالت میں کرورونا تو اں اولا و کے ہونے کو یکجا ذکر فرمایا ہے تاکہ اس صورت میں بیٹی طور پر نذکورہ باغ کی ضرورت واحتیاج ٹابت ہو سکے اور یہ بات واضح ہوجائے کہ جو مختص عمر رسیدہ ہواور اس کی اولا و کمزورونا تو اں ہواور اس کے پاس اس کے باغ کے علاوہ اپنے بچوں اور زیر کفالت افراد کی مالی ضروریات کو پورا کرنے کے لئے کوئی دوسری چیز نہ ہوتو اس کے لئے اس باغ کی اہمیت کس قدر ہوتی ہے کیونکہ اگر باغ کے مالک کو ایک طاقتور نوجوان تصور کیا جائے تو اس کا امراز معاش اس باغ سے وابستہ قر ارتہیں دیا جا سکے گا بلکہ میں باغ کے مالک کو ایک طاقتور نوجوان تصور کیا جائے تو اس کا امراز معاش اس باغ سے وابستہ قر ارتہیں دیا جا سکے گا بلکہ میں مثل مورد یات پوری کر اس کا باغ کسی آفت کے سبب تباہ ہو جائے تو وہ اپنی قوت باز و سے دیگر وسائل کے ذریعے اپنی مائی ضروریا جائے کہ جس پر کمزورونا تو اں اولا د کی مائی ضروریا ت پوری کر لے ، ای طرح آگر اسے ایک ایسا بوڑھا و معمر محض تصور کیا جائے کہ جس پر کمزورونا تو اں اولا د کی مائی کفالت کا بوجھ نہ ہوتی بھی اس کے باغ کی تابی سے اسے غیر معمولی پریشانی لاجی نہیں ہوتی کیونکہ وہ اس صورت میں اپنے طویل عمر کی امید نہیں رکھتا اور نہ بی اسے مائی تگدی زبوں حال کرویتی ہے بلکہ اس کے لئے بیمکن ہوتا ہے کہ اپنی زندگی

کے باتی ماندہ دنوں کوتھوڑی کی تکی توخی کے ساتھ برکر لے، یہی حال اس عمر رسیدہ فخض کا ہے کہ جس کے ہاں روزی کمانے والی باصلاحیت اولا د ہو کہ جو کام کاج کر کے باغ سے بے نیاز ہوجائے ، تو ان نیٹوں صورتوں میں چونکہ باغ کی تباہی سے اس فخض کی عمومی زندگی کا نظام زیادہ متا ٹرنہیں ہوتا اس لئے خداوندِ عالم نے اس فخض کی مثال ذکر کی جو بوڑ ھا ہوا ور اس پر اس فخض کی عمومی زندگی کا نظام زیادہ متا ٹرنہیں ہوتا اس لئے خداوندِ عالم نے اس فخض کی مثال ذکر کی جو بوڑ ھا ہو جائے اور اس کے باغ کی تباہی نا قابل برداشت اور نا قابل اس باغ پر آسانی کا سبب بنتی ہے لینی جب باغ کا مالک بوڑ ھا ہوجائے اور اس کی اولا دچھوٹی ہو کہ جو کام کاج نہ کر سے ہو ہا کہ بوڑ ھا ہوجائے کہ پھراس فخض کے پاس زندگی گز ارنے کے لئے تمام مالی اس باغ پر آسانی آفت آگر ہے جس سے وہ جل کر تباہ ہوجائے کہ پھراس فخض کے پاس زندگی گز ارنے کے لئے تمام مالی اس باغ پر آسانی آفت سے بہرہ مند ہوسکتا ہے کہ جس سے دیگر وس کی مبیا کر سے اور نہ بی اتنی طولا نی عمر کہ جس میں تباہ شدہ باغ کی دوبارہ آبادی وزر خیزی اور پھل دار ہونے کی ام کاج کی صلاحیت رکھتے ہیں اور نہ ہی جلے ہوئے تباہ شدہ باغ کی دوبارہ آبادی وزر خیزی اور پھل دار ہونے کی ام کاج کی صلاحیت رکھتے ہیں اور نہ ہی جلے ہوئے تباہ شدہ باغ کی دوبارہ آبادی وزر خیزی اور پھل دار ہونے کی ام کاج کی صلاحیت رکھتے ہیں اور نہ ہی جو کی دوبارہ آبادی وزر خیزی اور پھل دار ہونے کی ام کاج کی صلاحیت رکھتے ہیں اور نہ ہی جلے ہوئے تباہ شدہ باغ کی دوبارہ آبادی وزر خیزی اور پھل دار ہونے کی ام یہ باقی ہو۔

لفظ '' الماعصاد'' اس غبار و دھوئیں کو کہتے ہیں جو آسان وزیین کے درمیان اس طرح لپٹاا ور گھومتا ہوا ہوجس طرح نچوڑنے کے وفتت کپڑے کی حالت ہوتی ہے (طوفان، طوفانی ہوا، گردوباد، آندھی، بگولہ)۔

# بإكيزه كمائى سانفاق كاحكم

٥ " يَا يُنْهَا الَّنِ يَنَ إِمَنُ وَا انْفِقُوا مِن طَيِّباتِ مَا كَسَبْتُمْ وَمِثَا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِن الْاَئْمِ فِي وَلا تَيَتَبُوا الْخَبِيثَ مِنْ هُ ....."
 تَيَتَبُوا الْخَبِيثَ مِنْ هُ ....."

(اے ایمان والو! تم اپنی پاک کمائی اور جو کھے ہم نے تہارے لئے زمین سے نکالا ہے اس سے انفاق کرو اور تا پاک مال کے انفاق کا ارادہ ہی ندکرو)

اس آیت مبارکہ پس ارشاد ہوا: ''وَلاَ نَیَسَّنُوا''، حَیمٌ کامعیٰ کسی چیز کا قصد وارادہ کرنا اور تعمد یعنی عمد آکسی کام کوانجام دینا ہے۔

لفظ " الْعَبِيْثَ " ( تا ياك )، لفظ "الطيب" ( ياك ) كانقط مقائل بـ

آ يت ميل لفظ "منه" كاتعلق لفظ "الْعَبِيْثَ" سے ہے۔

آیت میں جملہ '' تُنْفِقُونَ ''، صیغہ ، ٹی ''لانگیکٹوا'' کے فاعل (اہم جمیر منتز، کہ جس کی بازگشت''السلایین ' آمنوا'' کی طرف ہے) سے حال ہے۔

آیت میں جملہ " وَلَسُتُمْ بِالْحِنِيْهِ "، جمله " تُتُفِقُونَ " کے فاعل (ائم، ضمیر مستر، کہ جس کی بازگشت "اللذين آمنو" کی طرف ہے) سے حال ہے اور اس کا عامل اس کا اپنائی فعل ہے۔

آیت میں جملہ '' اَن تُغَمِضُواْ فِیدِ '' بحز له مصدر ہے (مصدر کی طرح ہے) اور اس میں حرف لام، مقدر ہے (بعنی جملہ سے فیم معنی کے لئے لام فرض وتصور کر کے یوں کہا جا سکتا ہے کہ) اصل جملہ یوں ہوگا: '' اِلّسا یلا غسمَا ضِلْہُم فی جملہ نوب کی حرف ب کو مقدر قرار دیا جائے کہ جومصاحبت اور ساتھ ہونے کے معنی کا حامل ہوتو اس بناء پر جملہ یوں فرض کیا جائے گا: '' اِلّا ہمُصِاحَبَةِ الاغمَاض ''،

توضیحات: لغت میں مصدر کامعنی'' صاور ہونے کی جگہ'' ہے اور اصطلاح بیں مصدر اس کلمہ کو کہتے ہیں جس سے کی ویکر کلمات نظتے ( بنتے ) ہوں .....، اور مصدر ایسا اسم ہے جس میں کسی کام کا ہونا یا کرنا زمانہ کے تعلق کے بغیر پایا جائے ، حال وہ لفظ یا جملہ ہے جوفاعل یا مفعول کی حالت کوظا ہر کرے اور وہ ہمیشہ منصوب ہوتا ہے۔ بہر حال آیت مبارکہ کامعنی ظاہر وواضح ہے ، در حقیقت خداوندِ عالم نے اس میں انفاق کئے جانے والے مال کی خصوصیت کو بیان فر ما یا ہے اور وہ میہ کہ اس مال کو پاک وطیب ہونا چاہیے اور نا پاک ونجس نہ ہو کہ حاجت مند و نا دار شخص (وہ شخص کہ جو خدا کی راہ بیس اپنا کہ وطیب مال خرج کرے اسے جو دوسخا کی پاکیزہ صفات کا حامل قر ارنہیں و یا پاک وطیب مال خرج کرنے بچائے نا پاک وئیدے مال سے چھٹکا را چاہتا ہے اور اسے نیکی اور نیک کام سے ہرگز کوئی جائے گا کہ یوں سمجھا جائے گا کہ وہ اس نا پاک وگندے مال سے چھٹکا را چاہتا ہے اور اسے نیکی اور نیک کام سے ہرگز کوئی محبت و دیجی نہیں اور نہ بی اس طرح کا انفاق اس کی نیک نامی و نیک صفتی کا مظہر اور نفسانی وروحانی کمال کا موجب وسبب بین سکتا ہے۔ اسی وجہ سے خداو نوعا کم نے آیت مبار کہ کا انفتا م اس جملہ سے کیا: ''وَاعْ لَمُوَّا اَنَّ اللَّهُ عَنِیُّ حَبِیْکُ،' یعنی تم میں خدا کے بے نیاز ہونے اور ایچھٹکل کی تحریف وقد رکرنے والا ہونے کو طور کھو لاز اور محمود (ہر حال میں لائق سے انفاق کرو، حمکن ہے جملہ ''وَاعْ لَمُوَّا اَنَّ اللَّهُ عَنِیُّ حَبِیْکُ،' کامعنی میہ ہوکہ خدا ہے نیاز اور محمود (ہر حال میں لائق ستائٹ ) ہے لہذا جو کام اس کے لئے انجام دورہ اس کے جلال وعظمت کے شایان شان ہونا چاہیے۔

ستائٹ ) ہے لہذا جو کام اس کے لئے انجام دورہ اس کے جلال وعظمت کے شایان شان ہونا چاہیے۔

#### شیطان کے وعدے و دھو کے

O " ٱلشَّيْطُنُ يَعِلُ كُمُ الْفَقُرَوَ يَالُمُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ... "
(شيطان تهمين فقر سے خوف ولا تا ہے اور تهمين برائی كاتھم ويتا ہے...)

 نا داری سے خوف ولا تا رہتا ہے، جبکہ خدا کی راہ میں خرج کرتا اور اس کی رضا وخوشنو دی کے حصول کی غرض سے انفاق کرتا اس طرح ہے جیسے کسی معاملہ میں عوض ومنفعت کو لمح ظار کھتے ہوئے اقد ام کیا جاتا ہے ۔۔۔۔۔لہذا جو شخص خدا کی راہ میں مال خرج کرتا ہے وہ عوض اور منفعت دونوں حاصل کرتا ہے یعنی رضائے خدا بھی اسے ملتی ہے اور مال میں اضافہ و برکت بھی پاتا ہے، چنا نچہ اس کی بابت وضاحت ہو چک ہے، اس کے علاوہ یہ مطلب بھی قابل توجہ ہے کہ خدا ہی ہے جو ثر و تمند بنا تا ہے اور وہ بنان شرح وہی ہے، اس کے علاوہ یہ مطلب بھی قابل توجہ ہے کہ خدا ہی ہے جو ثر و تمند بناتا ہے اور وہی نا داری سے دوچا رکرتا ہے نہ کہ مال! (یعنی ایسانہیں کہ مال جمع کرنے اور اسے خرج نہ کرنے سے انسان ثر و تمند ہوجا تا ہو جبکہ اسے خرج کرنے سے انسان ثر و تمند ہوجا تا ہو جبکہ اسے خرج کرنے سے انسان ثر و تمند ہوجا تا ہو جبکہ اسے خرج کرنے سے انسان ثر و تمند ہوجا تا

سوره عجم، آيت ٨٨:

0 " وَانَّهُ هُوَاغُنِّي وَاتَّهُ عُنَّى وَاقْتُنِّي "

(یقیناوی ہے جوبے نیاز کرتاہے اور نا دار کرتاہے)

اور چونکه به بات مکن هی کفترونا داری کے ذکوره خوف کوسی و درست اور بجاسمجما جائے اور شایداس کی بابت کسی کے دل میں بہ خیال پیدا ہو کہ اس طرح کا خوف خواہ اس کا سبب شیطانی وسوسہ بی کیوں نہ ہو، بجانہیں للبذا خداوند عالم نے اس طرح اس کی منفی حثیت کو واضح کیا کہ "اکشی نیطن یکھِ گھُ الْفَقُر" کے فور آبعد پہلے یوں ارشا وفر مایا: "وَ يَالْمُوكُمُ بِالْفَحْشَآءِ" (اور وہ تہیں برائی کا عم دیتا ہے) اور پھر یوں فر مایا: "وَ اللّه مُنِيعِ کُ کُمُ مَّ فَفِورَ تَا مِنْ الله نها بيت وسعت والا 'وَ الله مُنَا بِی طرف سے مخفرت و بخش اور فضل و کرم کا وعده کرتا ہے، اور الله نها بیت وسعت والا 'نها بیت آگاہ ہے)، ان دونوں جملوں ("وَ يَالُمُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ" ، "وَ اللّهُ يَعِدُ کُمُ مَّ فَفِورَ تَا جَنْهُ وَ فَضَلًا ......" کی وضاحت یوں ہے:

(١) " اَلشَّيْطِنُ يَعِدُ كُمُ الْفَقْرَ" ك بعد "وَيَأْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَآءِ" اللَّ لِحَرْما ياكه بإك وطيب ال

خرج کرنے سے ہاتھ روکنالوگوں کے دلوں میں بخل و تجوی کے جذبہ واحساس کوجنم دیتا ہے جس کے نتیجہ میں وہ خداوندعا لم کے ان احکامات کی نافر مانی کرنے کی راہ پرچل سکتے ہیں جوان کے اموال کے بارے میں ہیں جبکہ لوگوں کا ایبا کرنا یعن خداکے فرامین و دستورات کی نافر مانی خدائے ہزرگ و برتر کی ذات کا انکاراور کفر ہے۔اس کے علاوہ ۔ ۔۔ معاشرہ کے ۔۔۔ حاجمتند و نا دارلوگ بنگدی و نقراور بیچارگ کی ہلاکت خیز صور تحال سے دوچار ہوجا کیں مجے جس کے نتیجہ میں جانی نقصان ، عزت و ناموس کی پامالی اور جرائم و بڑا ئیوں کے ارتکاب کی را ہیں کھل جا کیں گی جیسا کہ اس سلسلہ میں ایک اور مقام پر ارشاد خداوندی ہے :

سوره توبه، آیات ۵۵ تا۹۵:

'' وَمِنْهُمْ مَّنَ عُهَا الله لَهِ الله الله الله الله الله النَّقَّةَ قَنَّ وَلَنَّكُو نَنَّ مِنَ الطَّلِحِيْنَ ﴿ فَلَهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَقْ لَهُ اللهُ الله

(ان میں سے پھولوگ وہ ہیں کہ جنہوں نے اللہ سے معاہدہ کیا کہ اگر وہ ہمیں اپنے نفل وکرم سے نواز ہو ہم ضرور صدقہ دیں گے اور ہم ضرور نیک وصالح بن جائیں گے 0 گر جب اس نے اپنے نفل وکرم سے انہیں عطافر مایا تو وہ بخیل ہو گئے اور اپنے معاہدہ سے منہ موڑ لیا اور وہ منہ موڑ نے والے ہی ہیں 0 پھر ان کے ایسا کرنے نے تیا مت کے دن تک کہ جس دن وہ خدا کے حضور پیش ہوں گے ان کے دلوں میں نفاق کو جنم دے دیا ، یہ اس لئے ہوا کہ انہوں نے خدا سے کئے ہوئے وعدہ کی خلاف ورزی کی اور ہمیشہ غلط بیانی کرتے رہ 0 آیا وہ اس حقیقت سے آگاہ نہیں کہ اللہ ان کے دلوں میں چھی ہوئی باتوں اور ان کی سرگوشیوں کو بخو بی جانیا ہے ، اور یقینا اللہ تمام غیوں سے اچھی طرح آگا ہی رکھتا ہے 0 جو لوگ اطاعت گزار مؤمنین کے صدقات کی بابت عیب جوئی .... زبان تراشی .... کرتے ہیں اور ان لوگوں کا غداق اڑا تا ہے اور ان بیل جوائی بساط کے مطابق تھوڑ اسامال دینے سے زیادہ استطاعت نہیں رکھتے تو اللہ ایسے لوگوں کا غذاق اڑا تا ہے اور ان

﴿ ﴿ ﴾ ﴿ وَيَأْمُو كُمْ بِالْفَحْشَاءِ ﴿ كَ بِعِد ﴿ وَاللَّهُ يَعِنْ كُمْ مَّغُفِرَةً مِّنْهُ وَفَضَلًا ۗ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ ﴿ كَهِمَ مَعْفِرَةً مِّنَهُ وَفَضَلًا ۗ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ ﴿ كَهِمَ مَعْفِرَةً مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ ﴾ كهمر خداوندعالم نے مؤمنین كوآ گانى ولائى كه .... انفاق كے مسلم من وى چيزيں ہيں: ايك حق اور دوسرى بإطل \_اس

کے علاوہ تیسری کوئی شق موجود نہیں ، حق جو کہ سیدھا راستہ ہے وہ الله کی طرف سے ہے اور گمرا ہی و باطل ، شیطان کی طرف سے ہے، ۔۔ حق کا سرچشمہ خدااور باطل منجا نب شیطان ہے ۔۔۔۔، چنانچہ خداوندِ عالم کاارشا دہے :

سوره يونس ، آيت ۲ ۳:

٥" فَمَاذَابَعُدَالْحَقِّ إِلَّالضَّلْلُ"

(حق کے بعد گمراہی کے علاوہ اور کیا ہوسکتا ہے؟)

سوره بونس، آیت ۳۵:

o" قُلِ اللهُ يَهُ بِي كُلِلُحَقِّ"

( کہدوو کہ اللہ حق کی ہدایت کرتاہے)

شیطان کے مارے میں خدانے فر مایا:

سور ه فقص ، آیت ۱۵:

0' إِنَّهُ عَدُوٌّ مُّضِلُّ مُّبِينٌ "

(یقیناً وہ گمراہ کرنے والا کھلا دشمن ہے)

بيتمام آيات مكه كمرمه ميں نازل موئيں،

بہر حال خداوندِ عالم نے جملہ ''وَاللّٰهُ يَعِنُ كُمْ'' كے ذريع اس مطلب سے آگاہ كيا ہے كہ انفاق كى بابت جو خوف تبہار ہے دل ميں پيدا ہوتا ہے وہ فكرى مجروى و مگراى ہے كيونكہ جس خدائى بخشش واضا فدكا ذكر سابقہ آیات ميں ہوا ہے وہ پاک وطیب مال كے خرچ كرنے كا نتيجہ واجرہے۔ جبكہ تا پاک ونجس مال كا نتيجہ ايسانہيں ہوتا ....، بنابراي جملہ ''اللّٰهُ يَعِنُ كُمْ .... '' بھى جملہ ''اللّٰهُ يَعِنْ كُمْ ... '' كی طرح ،سبب كی جگہ مسبب كے ذکر کے باب سے ہے ،اس جملہ میں شيطان كے وعدہ اور خداوند عالم جو كہ وسعت و بينے والا ، وانا و آگاہ ہے كے وعدہ كا تقا بلى تذكرہ ہوا ہے تا كہ انفاق كرنے والے ، ان دووعدوں كے تنا ظريش خود ہى فيصلہ كريں اور جو چيز انہيں اچھى گئے اسے اختيار كرليں۔

 endinendrandrate intervaler in rankendrikki ratur 19. januar inden erdinar italia eta eta 19. jako eta 19. rom

ہے کہ جے سابقہ آیات میں ذکر کیا گیا ہے یعنی خدا کی طرف سے مغفرت و بخشش اور مال کی زیادتی واضافہ ، توحق کی پیروی کا متیجہ ہے کیونکہ خداوند عالم ہی ہے جوتم سے وعدہ کرتا ہے کہ انفاق کے نتیجہ میں تنہیں اپنی طرف سے بخشش اور مال میں اضافہ دیے گا اور خدا کا وعدہ برحق ہے ، وہ وسعت والا ہے اور وہ اپنے وعدہ کے مطابق مغفرت و بخشش اور اضافہ و زیادہ مال دینے پر قادر ہے ، وہ علیم و وانا ہے اور کسی چیز اور کسی حال سے بے خبر و نا آگاہ نہیں لہذا اس کا وعدہ ہرشے سے کمل آگاہی کی بنیا و پر ہے۔

# حكمت ودانا كي: عطيهُ اللي

ن یُونِ الْحِلْمَةَ مَن یَشَاءُ "
 (وه جے جا ہتا ہے حکمت ودانا کی عطا کرتا ہے)

"یو تی" (فعل مضارع) ہے۔اس کا مصدر "ایتاء" ہے جس کامعنی عطا کرنا ہے۔

لفظ ''جکمہ " (ح کے پیچزیر کے ساتھ) فیعلہ کے وزن پر ہے جو کہ ایک خاص وخصوص معنی کے بیان سے مختص ہے اور یہاں لفظ ''حکمہ " کامعنی مضبوط ومشحکم کرنا یا وہ مضبوط ومشحکم چیز ہے جس میں کسی قتم کا لقص و کمزوری اور نا پائیداری نہ پائی جاتی ہو، عمو ما یہ لفظ ان عقلی ، بچی اور حقیق معلوبات ومعارف میں استعال ہوتا ہے جن کی بابت کسی طرح سے جھوٹ و نا درستی سے جموٹ و نا درستی سے جسوٹ و نا درستی سے جموٹ و نا درستی سے درستی سے جموٹ و نا درستی سے درست

یہ جملہ '' یُوْقِی الْحِکْمَدَ قَمَنی بَیْشَاءُ''اس حقیقت کو ٹابت کرتا ہے کہ خداوند عالم نے انفاق اوراس کے تمام علل واسباب اورانیانی زندگی پراس کے پاکیزہ اثرات کے بارے میں جو پچھارشا دفر ما یا ہے وہ'' حکمت'' بی کا ایک مصداق ہے ، بنابرای'' حکمت'' سے وہ امور مراد ہیں جو حقیقت الامر سے کامل مطابقت رکھتے ہوں کہ ان میں انسان کی سعادت و خوش بختی کی ضانت پائی جاتی ہومثلاً وہ برحق معارف الہیہ جن کا تعلق مبداً ومرچشمہ وجود اور معاد وقیا مت سے ہے اور وہ معارف جو انسان کی سعادت سے تعلق کے حوالہ سے عالم طبیعت کے حقائق کی تشریح کرتے ہیں جیسے وَ ہو فطری حقائق لہ جو دی بیادی ہیں۔

# حكمت ودانائي: سرچشمه خيركثير

O " وَمَنْ يُنُونَ الْحِلْمَةَ فَقَلْ أُونِيَ خَيْرًا كَثِيْرًا" ( ورجے حکمت عطاکی جائے گونا اسے خیر کثیر عطاکیا گیا)

اس جملہ کامعنی واضح ہے، اس میں '' حکست' عطا کرنے والے کا نام ذکر نہیں کیا گیا۔ ہمرف بیکھا گیا کہ '' جے حکست دی جائے ۔۔۔۔'' جبکہ اس سے پہلے جملہ میں اس بات کا جُوت پایا جا تا ہے کہ حکست عطا کرنے والا، خداوند عالم ہے لہٰذا یہاں بھی بہی سمجھا جائے گا کہ خداوند عالم ہی سرچھمہ عطاء حکست ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ بیواضح کرنامقعود ہے کہ '' حکست'' خووبی سرچھمہ خیر کثیر ہے اور جو خض اس کا حامل اور اس سے بہرہ ور بووہ خیر کثیر کا حامل ہوتا ہے اور بی خیر کثیر مصرف اس وجہ سے نہیں کہ اس کا عامل اور اس سے بہرہ ور بووہ خیر کثیر کا حامل ہوتا ہے اور بی خیر کثیر ہونے صرف اس وجہ سے نہیں کہ اس کا عطا کیا جانا خداوندِ عالم سے تعلق رکھتا ہے کیونکہ صرف یہی نبست و تعلق اس کے خیر کثیر ہونے کا سبب نہیں ہوسکتا جیسا کہ مال ودولت کا عطا کیا جانا ، کہ اس کا سرچھمہ کیفن خداوند عالم ہے لیکن صرف بی بات کہ وہ خدا کا عطا کردہ ہے اس کے خیر وسعاوت بخش ہونے کا سبب نہیں ، اس کی مثال قارون کوعطا کیا جانے والا مال ودولت ہے خدا کا عطا کردہ ہے اس کے خیر وسعاوت بخش ہونے کا سبب نہیں ، اس کی مثال قارون کوعطا کیا جانے والا مال ودولت ہے کہ بارے میں خداوندِ عالم نے ارشا وفر مایا:

سوره فقص ، آیت ۲ که:

" وَالتَّيْلُهُ مِنَ الكُنُوْزِمَا إِنَّ مَفَاتِحَهُ لَتَنُوَّ أَبِالْعُصْبَةِ أُولِ الْقُوَّةِ ....

(اورہم نے اسے جونزائے عطا کے ان کی چاہوں کا اٹھ نا نہایت طاقتورافراد کے لئے بھی دشوار ہے ۔۔۔۔۔)

اس کے علاوہ سیمطلب قائل توجہ ہے کہ خیر کیٹر کو حکمت کی طرف منسوب کیا گیا ہے اور صرف خیر سے تعبیر نہیں کیا

عمیا جبکہ حکمت ایک بلندو پاکیزہ اورنفیس مقام ومنزلت کی حال حقیقت ہے تو اس کی وجہ سے ہے کہ حکمت کی پاکیزگی و نفاست
اور بلندی مقام ومرتبت اور خیر ہونا بالا خرخدا کی عنایت و تو فیق کے سبب سے ہے اور سعاد تمندی انجام کارہی سے مربوط

ہوتی ہے ۔۔۔ اس بناء پر ہر چیز میں خیر وسعادت کا تعلق بالآخر خدا کی عنایت و تو فیق سے ہوتا ہے ۔۔۔۔،،

# تھیجت عقل والوں کو حاصل ہوتی ہے

" وَمَايَنَّ كُنُّ إِلَّا أُولُوا الْآلُلِيابِ "
 (اورائے کوئی سجھ نیں سکتا سوائے صاحبان عقل کے!)

"الباب" بین کا صیغہ ہاس کا واحد" لُب " ہے جس کا معنی" عقل" (سون آ ہو جو، تیزنبی ) ہے کونکہ انسانی وجود میں "عقل" ای طرح ہے جیسے افروٹ میں اس کا دانہ وگری ہوتی ہے ۔۔۔۔۔انسانی جم افروٹ کے چیکے کی طرح ہے کہ جس میں گری ہوتی ہے ای طرح عقل کا مقام ہے ۔۔۔۔۔اور قرآن مجید میں بھی پیلفظ ای متی میں استعال ہوا ہے ۔ گویا لفظ" عقل" ای مشہور ومعروف متی کے ساتھ عام استعال کے نتیجہ میں جد بدالوجود اساء میں سے ایک ہے اور قرآن مجید میں افظ" عقل" این مشہور ومعروف متی کے ساتھ عام استعال کے نتیجہ میں جد بدالوجود اساء میں سے ایک ہے اور قرآن مجید میں افظ" میں گئی گئی گئی ہیں البتداس سے شتق افعال بی ذکر کے گئے ہیں مثلاً "بعت مقلون" (وہ تیجے ہیں)، لفظ" کی گئی گئی گئی گئی گئی گئی کے مسابل کے متر ہو اسامی کی طرف متوجہ ہوتا یا مقد مات وابتدائی و بنیا دی امور سے ان کے نتیجہ کی طرف توجہ کرتا۔ اس متی کی روشنی میں آ بیت مبار کہ پرخور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ" مکست" سے بہرہ مندی، تذکر اور یا وآوری پرموتو ف اس متی کی روشنی میں آ بیت مبار کہ پرخور کریں تو معلوم ہوتا ہے کہ" مکست" سے بہرہ مندی، تذکر اور یا وآوری پرموتو ف تے اور تذکر و یا وآوری میں جو افعا ظاور اکات کی بابت استعال ہوتے ہیں ان کے بارے میں بحث کے مین میں" میں" کی بابت بھی مطالب ذکر ہو کی ہوں میں ہوں و مقاری ہو وہ مکست سے بہرہ مندی میں" کی بابت بھی مطالب ذکر ہو کے ہیں۔

## خدا، برعمل کی اصل سے آگاہ ہے

O '' وَمَا اَنْفَقْتُمُ مِّنُ نَّفَقَةٍ اَوْنَلَ ثُرَتُمُ مِّنْ نَّلُ مِ فَإِنَّ اللهَ يَعْلَمُهُ '' (اورتم جو کچه بھی انفاق کرویا کوئی نذردوتو الله اسے جانتا ہے)

اس آیت میں اس حقیقت کا بیان مقصود ہے کہ تم جو کچھا نفاق ( خدا کی راہ میں خرج ) کرتے ہولیتیٰ جس کی دعوت

وحكم خدانے تنهيں دياہے ياتم نے خوداسے خرج كرنا نذرومنت كے ذريعے اپنے اوپر واجب وضرورى كرلياہے تو وہ خداسے پوشيده نہيں ، اور وہ اطاعت كرنے والے كوا جروثواب اور ظلم وزيادتى كرنے والے كاموا خذہ كرتا ہے ، بنابرايں جمله '' فَإِنَّ اللّٰهَ يَعْلَبُهُ '' ميں ايك طرح كا'' ہوشيار باش' اور دهم كى ہے كہ جس كى تاكيداس كے بعدوالے جمله '' وَهَالِلظّٰلِيدِيْنَ عِنْ أَنْصَابِ'' كے ذريعے ہوئى ہے۔

اورجمله "وَ مَالِلظِّلِينَ مِنْ أَنْصَابٍ" من عاراتهم نكات كى طرف توجدولا أي من به اورجمله

(۱) اس میں'' ظلم' سے مراد ، فقراء و مساکین پر انفاق نہ کر کے اور ان کے مالی حقوق اوا نہ کر کے ان پرظلم کرنا ہے ، مطلق معصیت مرا دنہیں کیونکہ مطلق معصیت سسکہ جس میں ہر طرح کا گناہ و جرم اور نافر مانی شامل ہوتی ہے ۔ . . . میں ''انْصَابِ'' اور مددگا روں کی گنجائش موجود ہوتی ہے اور ان کی تلافی کی را ہیں بھی کھلی ہوتی ہیں کہ جن میں کفارے اور شفاعت کے دیگر ذرا کتے مثلاً تو ہہ ، کبیرہ گنا ہوں سے اجتناب کرنا اور قیامت کے دن شفاعت کرنے والے حضرات شامل ہیں بشرطیکہ جرم ومعصیت کا تعلق حقوق اللہ سے ہو چنا نچہ خداوندِ عالم نے ارشا دفر مایا:

سوره زمر، آیت ۵۴:

سوره نساء، آیت است:

٥ "اِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَآبٍ رَمَاتُنْهَوْنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيِّاتِكُمْ "

(اگرتم ان بڑے گنا ہوں سے اجتناب کروجن سے تہمیں منع کیا گیا ہے تو ہم تمہارے اجتناب کرنے کو تمہارے گنا ہوں وخطاؤں کا کفارہ قراردیں گے اور تہاری غلطیوں ومعصیوں سے درگز رکردیں گے )

سوره انبياء ، آيت ۲۸:

٥ "وَلاَيَشَفَعُونَ لِاللَّالِينِ الْهَ تَضَى"

( .... اوروه کی کی شفاعت نہیں کریں محسوائے اس کے کہ جے خدا پند کر ہے ....)

ان مطالب سے یہ واضح ہوجاتا ہے کہ آیت مبارکہ میں لفظ ''اُفْصَامِ'' (جمع کا صینہ) کیوں استعال کیا گیا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ مطلق ظلم میں مددگاروں کی مخبائش باتی ہوتی ہے ۔۔۔ جبیا کہ خدکورہ بالا آیات میں ' خداکی رحمت سے ناامید نہ ہونا''،'' خداکی بارگاہ میں تو بہرنا''،'' کبیرہ گنا ہوں سے اجتنا برنا''اور'' قیا مت کے دن شفاعت کرنے

والوں کا شفاعت کرنا'' کو گنامگاروں کے '' آنْصَاسِ'' ومددگار کے طور پر ذکر کیا گیا ہے۔

(۲) اس ظلم یعنی ترک انفاق میں کفارہ کی مخبائش نہیں کیونکہ اگر وہ صغیرہ گناہوں میں سے ہوتا تو اس میں کفارہ کی مخبائش نہیں کیونکہ اگر وہ صغیرہ گناہوں میں سے ہوتا تو اس میں کفارہ کی مخبائش موجود ہوتی جبکہ وہ بھتو ق الناس میں سے ہے ، اور اس میں تو بہ کی مخبائش موجود ہوتی جبکہ وہ تقوق الناس میں سے ہوا ور اس سلسلہ میں جوروایات وار دہوئی ہیں ان سے اس امر کا ثبوت ماتا ہے کہ حقوق العباد میں تو بہ قبول نہیں ہو سکتی اور اس کے سواکوئی جپارہ کا رہی نہیں کہ حقد ارکواس کا حق اداکر دیا جائے ، اس کے ساتھ ساتھ اس کی بابت قیامت کے دن شفاعت بھی قابل قبول نہ ہوگی جبیبا کہ خداوند عالم کا ارشادگرامی ہے :

سوره مدثر ، آیت ۸ ۴:

٥ " إِلَّا اَصْحٰبَ الْيَهِيْنِ ۚ فِي جَنَّتٍ لَيْسَاءَلُونَ ﴿ عَنِ الْمُجْرِ مِيْنَ ﴿ مَاسَلَكُلُمْ فِي سَقَى ﴿ قَالُوا لَمُنَكُ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ ﴿ وَلَمُ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِيْنَ ﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّفِعِيْنَ ﴾
 لَمْنَكُ مِنَ الْمُصَلِّيْنَ ﴿ وَلَمُ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِيْنَ ﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَاعَةُ الشَّفِعِيْنَ ﴾

(سوائے دائیں طرف والوں کے (کہ جن کے اعمال ان کے دائیں ہاتھ میں ویئے جائیں گے) کہ جو بہشت کے باغات میں مجرموں کے بارے میں ایک دوسرے سے پوچیس گے اور مجرموں وگنا ہگاروں سے سوال کریں گے کہ تہمیں کسے باغات میں محمل کے اور جم مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے کس چیز نے جہم میں ڈالا ہے؟ تو وہ جواب ویں گے کہ ہم نماز ادانہیں کرتے تھے اور ہم مسکینوں کو کھانا نہیں کھلاتے سے ۔۔۔تو انہیں شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کوئی فائدہ نہ دیے گی)

(٣) اس طرح كاظلم كرنے والا فحض (انفاق نه كركے فقراء و مساكين كے حقوق اوا نه كرنے والا) خداك نو يك برگز پنديده قرار نيس پاسكا جبد شفاعت صرف اسے حاصل بوگی جے خداوند عالم نے اس كے دين كے حواله سے پند كرليا بو سوان اوراس سے راضى بوگيا بو سواؤ كايشُ فَعُونَ لَا لِلَّالِيَنِ الْهِ نَصَى چنانچه اسسلسله عي شفاعت كى بحث على وضاحت بو چى ہے۔ اس بيان سے يه كلته بھى معلوم بو جاتا ہے كه خداوندِ عالم نے (آيت ٢١٥ ميس) " يُنْفِقُونَ مُن وضاحت بو چى ہے۔ اس بيان سے يه كلته بھى معلوم بو جاتا ہے كه خداوندِ عالم نے (آيت عام عند الله عند الله عند الله كى رضاح كى كون فرمايا كى رضاح كى كون فرمايا كى كون فرمايا كى رضاح كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كون فرمايا كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كى كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كان كون فرمايا كى كان كون فرمايا كى كى كون فرمايا كى كون فرمايا كى كى كون فرمايا كون فرمايا كى كون

(۴) فقراء وحاجتمندوں کے ہوتے ہوئے ان پر انفاق نہ کرنا تاہی کے انجام سے دوچار کرنے والے کمیرہ عمام ہوں کے موت میں انتخاص میں دوستے کو خداونر عالم نے شرک بالله عمام میں سے ایک ہے اور اس طرح کے بعض کا موں یعنی انفاق جیسے اعمال انتخام نہ دینے کو خداونر عالم نے شرک بالله اور کفر بہ آخرت قرار دیا ہے جیسا کہ ذکو ۃ نہ دینے والوں کے بارے میں ارشا وفر مایا:

سوره فصلت ، آیات ۲ ـ ۷:

٥'' وَوَيُلُ لِلْمُشْرِكِيْنَ أَلَا لِيْنَ لَا يُؤُتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ بِالْاٰخِرَةِهُمْ كُفِهُ وَنَ'' ( ... اورمشركوں كے لئے عذاب ب وه كه جوزكوة ادائيس كرتے اوروه آخرت كا اثكاركرتے ہيں ) اس آیت میں زکو ق سے مرادغریوں وحاجتمندوں کی مالی ایداد (انفاق) کرتا ہے نہ کہ وہ زکو ق جواسلامی احکام میں نماز کے ساتھ ذکر کی جاتی ہے کیونکہ بیر آیت سور ق فصلت کی ہے جس کا نزول مکہ میں ہواا وراس وفت تک زکو ق کے وجوب کا حکم نازل نہیں ہوا تھا۔

## صدقه کس طرح دیا جائے؟

ان تُنبُ واالصَّدَ فَتِ فَنِعِمَّاهِي ......
 ار اگرتم صدقات كوظا مركر كے دوتو وہ تمہارے لئے بہتر ہے ....

" تُبُنُ وا" كمصدر"إبداء" كامعنى اظهار (ظاهر كرتا) ہے اور"صدقات" صدقد كى جمع كا صيغه ہاس سے مراد خداكى راہ ميں خرچ كرنا ہے خواہ واجب ہو يامتحب،صدقد كے بارے ميں سيجى كہا جاتا ہے كداس كا اصل معنى مستحى انفاق ہے لينى اس سے واجب صدقد مراد نہيں بلكہ صرف وہى صدقد اور مالى انفاق مراد ہے جوكى واجب علم كے بغير، خداكى خوشنودى كے لئے ہو۔

اس آیت میں خداوندِ عالم نے صدقہ کی دوصورتوں ..... ظاہر و پوشیدہ ..... کی تعریف کی ہے کیونکہ وہ دونوں اچھے اور عمدہ آٹارونتا کج کے حامل ہیں اور جہاں تک صدقہ کو ظاہر کر کے دینے کا تعلق ہے تواس میں کئی امور کیجا ہوتے ہیں:

- (۱) نیک وصالح اعمال کی مملی دعوت دینا
- (٢) اوگوں کو انفاق اور خدا کی راہ میں مال خرچ کرنے کی تشویق ولانا
- (۳) نقراءونا دارلوگوں کے دلوں کی ڈھارس بنانا کہ دوہ اس بات کاعملی مشاہدہ کریں گے کہ معاشرہ میں ایسے رحمہ ل افراد بھی موجود ہیں جوغریبوں کا خیال رکھتے ہیں اور معاشرہ میں پچھاموال حاجتمندوں کی دھیری کے لئے مخصوص ہیں کہ جوان کی تنگدی و مالی بدحالی کے دن ان کے دن ان کے لئے ذخیرہ کئے ہیں ، اس طرح ان کے دلوں میں محرومیت و ناامیدی کی جوان کی تنگدی و مالی بدحالی کے دن ان کے دن ان کے دن ان کے داور وہ اپنے کام کاج میں خوشی کے ساتھ دلچیں لیں گے ، اور وہ عملی طور پر اس پاکیزہ حقیقت کو محسوس کریں گے کہ ان کے اور وہ اپنے کام کاج میں فقراء وہ ساکھن کی طبقاتی فرق نہیں پایا جاتا بلکہ اس حوالہ سے وہ برابر مقام درکھتے ہیں اور مالد اروڑ و تمند افراد کے کام کاج میں فقراء و ساکین کا حصہ بھی شائل ہوتا ہے ، یہ بات سراسر نیکی اور

یا کیزوآ ٹارکی حامل ہے۔

اور جہاں تک صدقہ کے پوشیدہ طور پر وینے کا تعلق ہے تو اس کی خصوصیت یہ ہے کہ اس میں ریا کاری ، احسان جلانے اور اذبیت و تکلیف دینے کی تمام را ہیں مسدود ہوتی ہیں ، حاجہمندوں و تا دارلوگوں کی عزت نفس محفوظ رہتی ہے اور وہ ذلت ورسوائی کا سامنانہیں کرتے بلکہ ان کے معاشرتی مقام ومنزلت کا تحفظ ہوجاتا ہے اور ان کی ظاہری معاشرتی حثیت عمر گی و پہندیدگی کے ساتھ برقر اررہتی ہے۔

ظاہری صدقہ اور مخفی صدقہ کے بارے میں ندکورہ بالا اجمالی بیان سے میہ نتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ ظاہری صدقہ آٹار ونتائج کی کشرت کا حامل ہے جبکہ مخفی صدقہ زیادہ خلوص و یا کیزگی کا حامل ہے۔

اور چونکه دین کی بنیا واخلاص پر ہے لہذا جوعمل خلوص واخلاص سے زیا دہ قریب ہوگا اس کی فضیلت زیا وہ ہوگا، اس وجہ سے خدا وندِ عالم نے مخفی صدقہ کوظا ہری صدقہ پرتر جج دی اور اس کی بابت ارشا وفر مایا:

O "وَ اِنْ تُنْفُوْهَاوَ تُؤْتُوْهَاالْفُقَىَ آءَفَهُوَخَيْرُتَكُمْ "

(اگرتم اے پوشیدہ طور پر فقراء کودوتو وہ تمہارے لئے بہتر ہے)

اس میں لفظ'' خیر'' استعال کیا گیا ہے جو کہ افعل انفضیل کامعنی دیتا ہے بینی زیادہ بہتر، اور خداوند عالم اپنے بندوں کے اعمال سے اچھی طرح آگاہ ہے البنداوہ کسی عمل کے'' خیر'' ہونے اور'' خیر'' نہ ہونے کی بابت کسی غلط بنبی کا شکار نہیں ہوتا چنا نچہ اس نے واضح طور پر ارشا دفر ما یا ہے ''وَاللّٰهُ بِمَالَتُعْمَلُوْنَ خَبِیْرٌ'' (خداتمہارے اعمال سے بخو بی آگاہ ہے)۔

## خداجے جا ہتا ہے ہدایت کرتا ہے

الْبُسَ عَلَيْكَ هُلْ مُهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهُلِ مُ مَنْ يَّشَاءُ "
 الْبِ بِران كى بدايت (منزل مقصودتك پہنچانے كى ؤمدوارى) نہيں ،ليكن الله جے چاہتا ہے بدايت ہے نواز تاہے)

اس سے پہلی آیت میں مومنین کو خاطب قرار دے کربات کی گئی تھی مگراس آیت میں خطاب کارخ بدل کررسول خدا کو خاطب قرار دیا گیا اور کہا گیا کہ اے رسول!ان لوگوں کی ہدایت تیری قسد داری میں بلکہ خدا تی جے جا بتا ہے ہدایت

کرتا ہے، گویا حضرت پینجبراسلام مومنین کے صدقہ دینے کی مختلف حالتوں کا مشاہدہ کرتے تھے کہ ان میں سے بعض نہا ہت خلوص کے ساتھ اس عمل کو انجام دیتے تھے جبکہ بعض افراد انفاق کے بعد احسان جتلاتے یا نا دار وفقراء کو اذبیت و تکلیف پہنچاتے تھے اور بعض حضرات اپنے پاک وعمدہ مال کے انفاق کو ناگوار بیجھتے تھے لہٰذا آئخضرت اس صورتحال کو دیکھ کر دنجیدہ خاطر ہوتے اور پریشان ہوجاتے تھے، اس بناء پر خداو نبرعالم نے انہیں تسلی واطمینان دلانے کے لئے ان سے فر مایا کہ آپ ان کے ایمان کے راستہ پر ان کے ایمانی درجات سے دنجیدہ خاطر نہ ہوں کیونکہ سیمعا ملہ خداسے تعلق رکھتا ہے اور وہ جے چا ہتا ہے ایمان کے راستہ پر ان کے ایمانی درجات سے دنجیدہ خاطر نہ ہوں کیونکہ سیمعا ملہ خداسے تعلق رکھتا ہے اور وہ جے چا ہتا ہے ایمان کے راستہ پر ان تا ہے اور ایمانی بلندی عطا کرتا ہے ، اور اس میں آپ کا کوئی عمل دخل نہیں نہ ان کے ایمان سے بہرہ ور ہونے میں اور نہ بی آپ خدا کی طرف سے صا در ہونے والے احکامات میں کسی سخت لہے واندازییان سے پریشان ہوں۔

کی طرف سے صا در ہونے والے احکامات میں کسی سخت لہے واندازییان سے پریشان ہوں۔

ندکورہ بالامطالب کہ جن کا ہم نے آیت مبار کہ سے استفادہ کیا ہے ان کی گواہی جلد 'دھک رہے ہم' سے ملی ہے جو کہ مصدر ہے اور خمیر 'نھسے'' کی طرف اس کی اضافت ہے (حد کی مضاف اور '' ھم' مضاف الیہ ) کہ جس کی بازگشت کو مصدر ہے اور خمیر 'نھسے فاہر ہوتا ہے کہ لوگ کی حد تک ہدایت کی قعت سے بہرہ ور ہیں اور ان میں سے بعض کا نہایت معمولی حد تک ہدایت پا نا اور بعض حضر ات کا مرب ہی سے اس سے محروم ہونا آنخضرت کو رنجیدہ فاطر کرتا تھا لہذا خداوند عالم نے ''لیس عکریٹ کھک رہے ہم'' (آپ پران کی ہدایت کی فرمدواری نہیں ) کہہ کر اور اس کی اپی طرف نبست خداوند عالم نے ''لیس عکریٹ کھک رہے ہم'' (آپ پران کی ہدایت کی فرمدواری نہیں ) کہہ کر اور اس کی اپی طرف نبیت کی در کر آنخضرت کو رنجیدہ فاطر ہونے سے روکنا اور تھی دینا مقصود ہوتا ہے ۔۔۔۔۔۔ (ور نہ یہ بات کی وضاحت کی محتاج 'نہیں کہ آنخضرت کو رنجیدہ فاطر ہونے سے روکنا اور تھی دینا مقصود ہوتا ہے ۔۔۔۔۔ (ور نہ یہ بات کی وضاحت کی محتاج 'نہیں کہ آنخضرت کو رنجیدہ فاطر ہونے اور انہی پراس عظیم کام کی فرمدواری عاکد ہوتی ہے لیکن لوگوں کا ہدایت تول کرنا اور اس پرعمل کرنا فروان کی کاکام ہاس میں آنخضرت کا کوئی عمل دخل نہیں ، یہ تو خدا ہے جولوگوں کی نیتوں سے آن گائی رکھتا ہے اور ان کے مطابق ہدایت والمیان کے درجات عطاکرتا ہے ، البتہ آنخضرت جو تکہ لوگوں کی ایمانی حالت و کھی کر رنجیدہ فاطر ہوجاتے تھے لہذا ضداوند عالم نے ان کی تسلی کے لئے لوگوں کی ایمانی حالت و کھی کر رنجیدہ فاطر ہوجاتے تھے لہذا ضداوند عالم نے ان کی تسلی کے لئے لوگوں کی ایمانی حالت و کھی کر رنجیدہ فاطر ہوجاتے تھے لہذا ضداوند عالم نے ان کی تسلی کے لئے لوگوں کی ایمانی حالت و کھی کر درجات میں کہ کھل جو بیت کا کھلا جو جو ہے ہی عشور گائی نہوں ، یہ بھی خدا کی طرف سے آن کفر سے جو سے کیت کا کھلا جو بی ہے مس میں ،

بنابرای جملہ "كَیْسَ حَكَیْكَ هُلْ سُهُ وَلَكِنَّ الله کَیَهُ بِی مَنْ بَیْشَاء " ورحقیقت جملہ ومعرضہ ہے اور کلام كے درمیان میں واقع ہوا ہے اور مومنین سے جاری گفتگو کوروک كرآ مخضرت كوخاطب قرار دیا گیا تاكه آنخضرت كا قلب مبارک مسر ور ہو ۔۔۔۔۔ اور آپ رنجیدہ خاطر نہ ہوں ۔۔۔۔، اور اس کے بعد دوبارہ مومنین سے سلسلہ و کلام جاری رکھتے ہوئے ارشاد فر مایا: ''وَ مَا اَتُنْفِقُو اَمِنْ خَیْرِ ۔۔ '' ، اس کی مثال سور و قیامت کی آیات ۱۷ ۔ ۱۷ میں پائی جاتی ہے جہاں خداوند عالم نے کلام کے درمیان آنخضرت کو مخاطب کرکے ارشاد فر مایا:

o "لَا تُحَرِّ كُبِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَبِهِ ﴿ إِنَّ عَكَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرُانَهُ "

آپ اپنی زبان کواس لئے حرکت نہ دیں کہ جلدی اسے پڑھیں، یقیناً ہم ہی اس کے اکٹھا کرنے اور اسے پڑھیں ، یقیناً ہم ہی اس کے اکٹھا کرنے اور اسے پڑھنے کے ذمہ دار ہیں )۔

### انفاق كامقصدا ورغرض

اس آیت میں دوبارہ مونین کو کا طب قرار دیا گیا ہے لیکن کی ایسے یا ت کیفیر کہ جس میں انہیں کوئی بشارت و خوشجری دی گئی ہو،اور دلجوئی وانجام کارسے ڈراتے ہوئے سخت لہجا افتیا رکیا گیا ہو کیونکہ جملہ (''وَلٰکِنَّ اللّٰہ کَیفُوپیُ مَنَ یَشَا کُونی' (لیکن فداجے چاہتا ہے ہدایت کرتا ہے) اس کا متقاضی ہے کہ اس کے بعد جس عمل کی دعوت دی جائے وہ ہر طرح کے موضوع سے فالی ہولیتی اس میں اطاعت پر جز ااور نا فر مانی پرسز اکا ذکر نہ کیا جائے تا کہ بیٹا بت ہوسکے کہ دعوت وسے والا اپنی دعوت میں اس قدر پاکیزہ افلاص عمل کا خواہاں ہے کہ جس میں کسی جز اکا لاچ اور سزاکا ڈرنہیں بلکہ صرف دعوت دیے والا اپنی دعوت میں اس قدر پاکیزہ افلاص عمل کا خواہاں ہے کہ جس میں کسی جز اکا لاچ اور سزاکا ڈرنہیں بلکہ اس میں دعوت دیے والے کی فرما نبرداری ورضا وخوشنودی مقصود ہے اور اس عمل کا سارا فائدہ صرف عمل کرنے والوں کے لئے مخصوص ہے اس میں دعوت دیے والے کی نگاہ اس میں مضعوں ہے اس میں دعوت دیے نہو الے کی نگاہ اس میں مضوص ہے اس میں دعوت دیے والے کی نگاہ اس میں دعوت دی گئی ہے' اس لئے خداوند عالم نے انفاق کی دعوت ان الفاظ میں دی وی دو میں ان افراد کی بھلائی مقصود ہے جنہیں دعوت دی گئی ہے' اس لئے خداوند عالم نے انفاق کی دعوت ان الفاظ میں دی ۔ ''وَ مَا اُنْدُ فِقُونُ اِنْ الْہِ الْمَنِی اُلْکہ اِنْ مُنْکُر وَ اِنْ تَا کہ یہ مطلب واضح ہو کہ انفاق صرف رضا سے خداوندی کے لئے ہونا چاہیے۔ یہ جملہ ''وَ مَا اُنْدُ فِقُونَ اِنْ الْہِ اِنْ اِنْکہ یہ مطلب واضح ہو کہ انفاق صرف رضا سے خداوندی کے لئے ہونا چاہیے۔ یہ جملہ ''وَ مَا اُنْدُ فِقُونَ اِنْ اِنْکہ یہ مطلب واضح ہو کہ انفاق صرف رضا سے خداوندی کے لئے ہونا چاہے۔ یہ جملہ ''وَ مَا اُنْدُ فِقُونَ اِنْ اللّٰ اِنْکہ یہ مطلب واضح ہو کہ انفاق صرف رضا سے خداوندی کے لئے ہونا چاہے۔ یہ جملہ ''وَ مَا اُنْدُونُونُ اِنْکہ یہ مطلب واضح ہو کہ کہ انفاق صرف رضا سے خداوندی کے لئے ہونا چاہے۔ یہ جملہ ''وَ مَا اُنْدُونُونُونُ اِنْکُ اِنْکُ اِنْکُ مِنْکُ اِنْکُ وَانْکُ وَانْ

ائتِغَاّءَ وَجُدَاللهِ " أَمْمِر عَاطب "انتم" كا حال ہاوراس كا عامل" فَلا نُفُسِكُمْ " ہے جوكہ ظرف كامتعلق (لام پرزبر كے ساتھ ) ہے يعنى اس كاتعلق ظرف سے ہے ، اور مجموى طور پرآيت كايم عنى ہے كہم جو پھے بھى اچھاا نفاق كرواس كا فائدہ تہميں ہى ہوگا اور تم جو پچھا نفاق كرووه صرف خداكى رضاكے لئے ہونا چاہيے۔

#### اليك باريك نكتدى طرف اشاره

اس مقام پرمکن تھا کہ کوئی شخص ہے کہ آیت میں انفاق کرنے والوں کے لئے جس فائدہ کا ذکر ہوا ہے وہ صرف لفظ اور نام سے زیادہ کوئی حیثیت ٹیس رکھتا اور ایک خیالی چیز سے زیادہ کچھٹیں بلکہ مال و دولت کہ جے شیقی وجودی حیثیت حاصل ہے اسے ٹرج کر کے ایک خیالی وتصور اتی چیز میں بدل دیا گیا ہے، لہٰذا خدا و ندعا کم نے ''وَ مَا اَتُنْفِقُونَ اِلَّا اللهُ عَلَيْ اِللّهُ مُواَ اَنْتُمُ لَا تُظْلَمُونَ '' (اور تم البُنِعَا عَوَ جُدِ الله '' کے بعد فور آبوں ارشا دفر مایا: ''وَ مَا اَتُنْفِقُواْ مِنْ خَدُرِیُّو فَیْ اِلدُیْکُمُ وَ اَنْتُمُ لَا تُظْلَمُونَ '' (اور تم جو اچھا انفاق کروتو تمہیں اس کا پورا بدلد دیا جائے گا اور تم پر زیادتی نہیں کی جائے گی )، خلاصہ عکلام یہ کہ ہم جس فائدہ مضعت کی دعوت و سے رہے ہیں یعنی مستحب انفاق کا اجر ، کہ جو دیا و آخرت کے ثواب و جز اسے عبارت ہے وہ کوئی خیالی شخصیں بلکہ ایک واقعی و حقیق چیز ہے کہ جو خدونہ عالم کسی محرومی و کی کے بخیر تمہیں عطاکر ہے گا اور تمہارے ممل کے عین مطابق بور اپور اپور الجرد یا جائے گا کہ جس میں کسی طرح سے تم پرظم و زیادتی نہ ہوگی۔

اور جملہ "نوف المسكم" كے بجائے " يُوفّ إلكيكُم" "كما كيا يعن" مم پوراپورااجرديں كے "كے بجائے
" پوراپورااجرد ياجائے كا" كہا گيا۔اور فاعل يعنى دينے والے كانام ذكر نہيں كيا كيا بلكم بهم ركھا گيا تواس كى وجدونى ہے
جسے پہلے ذكر كيا گيا ہے كہ سيات كلام اس كا متقاضى ہے كہ يہاں اس طرز خن كو اپنا ياجائے كيونكد دعوتى سياتى كى بناء پر فاعل كا
نام نہ لينا بى هيمت كى مؤثر صورت ہے جس سے فاعلى كی طرف سے اپنے لئے كسى بھى فائدہ ومنفعت كى نفى كا شبوت ماتا ہے
اور ايسامعلوم ہوتا ہے كہ كو يا وہ ايسا كلام ہے جس كاكوئى منظم نہيں كہ اگر اس ميں كوئى منفعت پائى جائے تو ہ صرف سننے والے
اور ايسامعلوم ہوتا ہے كہ كو يا وہ ايسا كلام ہے جس كاكوئى منظم نہيں كہ اگر اس ميں كوئى منفعت پائى جائے تو ہ صرف سننے والے
ایک واصل ہو۔اس کے علاوہ كوئى دوسر ااس منفعت كونہ پاسكے۔

## صدقات کے بہترین مصرف کا ذکر

O'' لِلْفُقَرَ آءِالَّذِينَ أُحْصِرُوا فِي سَبِيلِ اللهِ '' (ان فقراء ونا دار لوگوں كے لئے كہ جنہيں الله كى راه من تميرے ميں لے ليا كيا)

آيت من جمله "يَحْسَبُهُمُ الْجَاهِلُ اَغْنِيّا ءَمِنَ التَّعَقُّفِ" من "التَّعَقُّفِ" كامعنى عفت و پاكدامنى كى مفت عمن من التَّعَقُّفِ" كامعنى عفت و پاكدامنى كى مفت عمن من والمجاهدة المجاهدة المجاهدة

جلد: " تَعْدِ فُهُمْ بِسِيمَهُمْ " مِن "سيماء" كامعنى علامت ونشانى ب-

جلد: " لِا يَشْئُلُونَ النَّاسَ إِلْحَافًا " مِن "المحاف" كامعنى ما تَكْنَ مِن اصرار كرنا -

اس آیت مبار کہ میں صدقات کا مصرف بیان کیا گیا ہے جو کہ سب سے بہتر مصرف ہے یعنی وہ فقراء کہ جنہیں میں اس آیت مبارکہ میں صدقات کا مصرف بیان کیا ہوا ورانہیں جبور و تحبوس کر دیا گیا ہو، یابید کہ سی وشمن نے ان

کا مال چین لیا ہوجس کی وجہ سے وہ اپناتن ڈھانپنے سے بھی عاجز ہو بچے ہوں، یا گھریلو کا م کاج اور بچوں کی دیکیے بھال نے انہیں باہر کے کام کاج سے قاصر بنا دیا ہو، یا بیاری کے باعث کچھ نہ کر سکتے ہوں، یا کسی ایسے کام میں مشغول ہوں جس کی وجہ سے کام کاج اور روزی کمانے سے عاجز و قاصر ہوں مثلاً مخصیل علم وغیرہ .....تو ایسے لوگ صد قات کے سب سے بہتر حقد اربیں ....،

جملہ: ''یکٹسٹبگٹم النجاھِلُ'' (جاہل گمان کرتا ہے۔۔۔۔) میں جاہل سے مرادوہ شخص ہے جوان کی حالت (مالی حیثیت ) سے آگاہ نہ ہو، وہ ان ٹی عفت و پا کدامنی کی وجہ سے آئیس مالداروا غنیا ء سجھتا ہے، اس جملہ سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ نا دار ہونے کے باوجودا پی نا داری کا اظہار ٹیس کرتے ، اور جہاں تک ممکن ہوا پی خود داری کا تحفظ کرتے ہیں اور اپنی زبان سے اپنے نظر کا اظہار ٹیس کرتے ، وہ ہر حال میں اپنی عفت وعز سے نفس کو کھوظ رکھتے ہوئے اپنی مالی بدحائی کو ظاہر ٹیس ہونے وہ ہوئی اور جہاں تک ممکن ہواں تک ممکن ہواس پر پردہ ڈالتے ہیں سوائے اس کے کہ ان کی ظاہری جسمانی حالت سے ان کے فقر و نا داری کا پہنہ چاتا ہوا در ان کے چروں پر پھیلی ہوئی زردی یا کہنہ لباس ان کی مالی حالت کو ظاہر کرتا ہو۔

اس بیان سے ظاہر ہوتا ہے کہ جملہ '' لا بیٹسٹگوٹ النّاکس اِلْحَافًا'' سے مرادیہ ہے کہ وہ کسی سے پچھ ما تکتے ہی نہیں کہ اصرار اور بار بار ما تکنے کی نوبت آئے ، کیونکہ جسے ایک بار ما تکنے کی جراُت ہوجائے وہ اپنی نا داری وفقر کی تلخ حالت پر صرنہیں کرسکتا بلکہ دوبارہ ما تکنے میں کسی تا خیر سے کا منہیں لیتا اور پھر ما تکنے اور ہرونت وہرحال میں ما تکنے کا عادی ہوجا تا ہے اور بار بار ما تکتے ہے۔

ممکن ہے کہ ''المحاف'' سے ''اصواد'' لینی بار بار مانگنا مراد ہونہ کہ اصل مانگنا، اور آیت کامعنی بیہ ہو کہ وہ بار بارنہیں مانگتے، اور بیہ بھی ممکن ہے کہ ''السحاف'' سے مراد بیہ ہو کہ وہ ضرورت سے زیادہ کچھٹیس مانگتے اوراپی حاجت کی حد تک اس کا اظہار کرتے ہیں کیونکہ شدید حاجت کی حد تک اپنی نا داری کا اظہار روا ہے بلکہ بعض حالات میں واجب بھی ہو جاتا ہے لیکن اس سے زیادہ مانگنا ''المحاف'' ہے جو کہ فرموم عاوت ہے۔

جملہ: " نَعُوفُهُمْ إِسِيْمَهُمْ" مِن حضرت بِغِيمراسلام گوخاطب كيا گيا ہے كه" توانبيں ان كى نشانيوں سے بچانا ہے" اور بينيں كہا گيا: " تعوفو نهم بسيماهم" كهم مسلمان انہيں ان كى نشانيوں سے بچانتے ہو، تاكه ان سناوار و حاجتندوں سن كى عزت نفس محفوظ ہواور ان كا دامن عفت وحرمت تار تار نہ ہونے پائے كہ جس سے انہوں نے اپن باوارى كو چھپا يا ہوا ہے كيونكه سب كے سامنے ان كا فقيرو نا دار مشہور ہونا ان كى عزت واحر ام كے منافى اور ان كى تذليل و تو بين كا باعث ہے جبكہ حضرت پنج براسلام كا ان كى ظاہرى نشانيوں سے ان كى مالى بدحالى اور فقرو نا دارى سے آگاہ ہونا اس لئے ان كے حق ميں معيوب نہيں كہوہ ان كے نئى اور ان كى طرف مبعوث ہونے والے بهر بان رہنما بيں للمذا آ تخضرت كا ان كى طرف مبعوث ہونے والے بهر بان رہنما بيں للمذا آتخضرت كا ان كى غزت نفس ومعاشرتى مقام كى تو بين و تذليل ہے، بظاہر كا ان كے فقر سے آگاہ ہونا ہونا ان كى شان ميں كى ہے اور نہ ان كى عزت نفس ومعاشرتى مقام كى تو بين و تذليل ہے، بظاہر

....والله عالم .... يميى ده نكته به جس كى بناء برعام مومنين كونخاطب قراردے كن تعدو فو نهم بسيماهم " (تم انہيں ان كى نشانيوں سے پچچانئة ہو) كے بجائے حضرت پنيمبراسلام كونخاطب كركے " تَعُدِ فُهُمْ بِسِينَهُهُمْ " (تو انہيں ان كى نشانيوں سے پچچانتا ہے) كہا گيا ہے۔

## شب وروز انفاق کرنے والوں کا ذکر

" ٱلَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ ٱمْوَالَهُمْ بِالنَّيْلِ وَالنَّهَاسِ"
 (جولوگ التِ اموال خرج كرتے ہيں دات كواوران كو ...)

اس آیت میں "بیت میں "بیت اور "عکلینیاتی" (ظاہر) دو متقابل حالتیں وصفیں ہیں جوانفاق کرنے والوں کی بابت بیان کی گئی ہیں لیعنی انفاق کرنے والے اپنے اموال کوشب وروز خرج کرتے ہیں پوشیدہ طور پراور ظاہر بہ بظاہر، (پوشیدہ طور پراور ظاہر بہ ظاہر، ان کی دوحالتی ہیں جس سے مراد یہ ہے کہ وہ بھی پوشیدہ طور پرانفاق کرتے ہیں اور حکمی ظاہر بہ ظاہر انفاق کرتے ہیں)، ہر وقت اور ہرحال میں ان کا انفاق کرنا اس بات کی ولیل ہے کہ وہ انفاق کو بہت اہمیت ویتے ہیں اور شب وروز حصول ثو اب میں کوشاں رہتے ہیں، وہ ہمیشہ رضائے خداوندی کے خواہاں اور خوشنودی بورورگار کے متنی رہتے ہیں، ای وجہ سے خداوند عالم نے ان سے مجبت وعنایت کا اظہار کرتے ہوئے آیات کی تر میں بورورگار کے متنی رہتے ہیں، ای وجہ سے خداوند عالم نے ان سے مجبت وعنایت کا اظہار کرتے ہوئے آیات کی تر میں ان سے نیکی واحدان کا وعدہ فرمایا ہے اور ان کے لئے فوبصورت اجرکا اعلان کرتے ہوئے ارشاد فرمایا: "فَلَهُمْ اَجُرُهُمْ اَجُرُهُمْ اَنْ اِلْمَامِنْ اِلْمُ الْمُ اِلْمُ الْمُ اِلْمُ اللّٰمُ اِلْمُ اِلْمُ اللّٰمُ اِلْمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اِلْمُ اللّٰمُ ال

روایات پرایک نظر حیدرآبادلطیف آباد، بونٹ نبر۸-۵۱

انفاق کے اجر کی مقدار

تَفْيرْ ' ورمنتورْ ' میں آی مبارکہ ' وَاللّٰهُ يُضِعِفُ لِمَنْ يَّشَاعُ " كَيْقِير مِيں مذكور ہے كدابن ماجہ نے حضرت

ا مام صن بن علی بن ابی طالب اور ابودرداء ، ابو ہریرہ ، ابوا مامہ با بلی ،عبد الله بن عمر ، جابر بن عبد الله اورعمران بن حمین سے روایت کی ہے کہ سب نے حضرت پنجیمراسلام کی بیرحدیث بیان کی کہ آنخضرت نے ارشا دفر مایا: (اس حدیث کوابن ماجہ اور ابن ابی حاتم نے بھی عمران بن حمین کے حوالہ سے ذکر کیا ہے ):

"" من ارسل بنفقة في سبيل الله واقام في بيته فله بكل درهم سبعماة درهم ، ومن غزا بنفسه في سبيل الله وانفق في وجههه ذلك فله بكل درهم يوم القيامة سبعماة الف درهم"

جوفض خدا کی راہ میں میدان نبر دمیں جانے والے سپائی کوزاوراہ دے کرروانہ کرے اور خودا پنے گھر میں رہے تو خداوند عالم اسے ہر درہم کے بدلے میں سات سودرہم اجرعطافر مائے گا اور جوفض خود میدان جنگ کو جائے اور اپنا زاوِ راہ بھی خود اپنے ساتھ لے تو قیا مت کے دن اسے ہر درہم کے بدلے میں سات لا کھ درہم اجرعطا کیا جائے گا، اس وقت مضرت پیٹیر اسلام نے بیر آیت علاوت فر مائی: " وَ اللّٰهُ يُضِعِفُ لِمِسَنَّ يَّشَاعُ '' (اور الله جے جا ہتا ہے گی گنا عطاکرتا ہے)،

#### (تفسير درمنثورج اص٢٣٣)

تغیر العیاشی میں اور ای طرح برتی کے حوالہ سے منقول ہے کہ حضرت اما مجعفر صادتی علیہ السلام نے ارشاد فرمایا: " اذا احسن المحمومین عمله فیضاعف الله بکل حسنة سبعماة ضعف " جب کوئی مومن نیک عمل انجام دے تو خداوندِ عالم اس کے مل کوکئی گنا بڑھا دیتا ہے اور عمل کوسات سوگنا کر دیتا ہے ای سلسلہ میں خدانے فرمایا ہے: "و السله بیضاعف لمن بیشاء" لہذاتم جوعمل بھی خدائی اجروثو اب کے حصول کے لئے انجام دواسے نیک، اچھا، خوبصورت اور عمدہ صورت میں انجام دو۔

(تغیر العیاشی جاس ۲۵۲)، میان (برتی ) ص ۲۵۲)

تغیر العیاثی ہی میں عمر بن مسلم سے روایت کی گئی ہے، انہوں نے کہا: میں نے حضرت امام جعفر صادت علیہ السلام سے سنا ہے آپ نے ارشا وفر مایا: اگر مومن اپنے عمل کواچھا انجام دے تو خداو ندِ عالم اس کی ایک نیکی کوسات سوگنا بڑھا دیتا ہے اور اس کا ذکر خدا کے اس ارشادگرا می میں ہوا ہے: ''وَ اللّٰهُ يُضِعفُ لِمَنْ يَبَشَاعُ' ، للذا تہمیں اپنے اعمال کہ جوتم اجر وقواب اور خدا سے جزاء کے حصول کے لئے انجام دیتے ہو خوبصورت اور پاکیزہ ہونے چاہئیں، (راوی نے کہا:) میں نے بوچھا: اچھا اور خوبصورت عمل انجام دینے سے کیا مراد ہے؟ امام نے ارشا وفر مایا: اس سے مراد ہے کہ جب نماز پڑھو تو رکوع و بچودکوا چھا اداکرو، جب روزہ رکھو تو ہر اس چیز سے پر ہیز کروجس سے روزہ ٹوٹ جاتا ہے اور جب آج اداکرو تو ہر اس علی سے احتاب کروجو تہمارے کی اور عرب کو باطل کرد سے ای طرح جو تمل بجی انجام دودہ ہر طرح کی پلیدی و نجاست اور گئدگی سے پاک ہونا چا ہے۔

## احكام ميں برابري اورمومن كي نضيلت

ای کتاب (تغییرالعیاثی) میں حمران سے روایت کی گئی ہے انہوں نے کہا کہ میں نے حضرت امام محمد باقر علیہ السلام کی خدمت میں عرض کی کہ آیا میراث کے مسائل، عدالتی احکام اور دیگر دینی دستورات میں مومن اور مسلمان کے درمیان فرق ہے یا دونوں برابر ہیں؟ لیعنی کیامومن کا میراث میں جو حصد مقرر ہے وہ مسلمان سے زیادہ ہے؟ اور دیگرا حکام ودستورات میں اسے مسلمان کے مقابلہ میں امتیازات حاصل ہیں؟

ا ما ٹم نے ارشا دفر مایا: نہیں ، اس حوالہ سے دونوں برا ہر ہیں اور جب امام ان کے بارے میں کو کی فیصلہ کر ہے تو دونوں کو یکسال حیثیت میں دیکھتا ہے ،لیکن مومن ، ایپے عمل میں مسلمان پر برتری وفضیلت رکھتا ہے۔

(راوی نے کہا) میں نے بوچھا کہ خداوندِ عالم کے اس ارشادگرامی کا مطلب کیا ہے؟ '' صَنَّ جَآ ءَ بِالْحَسَدَةِ فَلَهُ عَشُّرُ اَ مُثَالِهَا'' تو کیا آپ کے خیال میں نماز، زکوۃ، روزہ اور تج وغیرہ میں مومن اور مسلم سب برابر ہیں، ان کے درمیان کوئی فرق نہیں؟

امام منے جواب دیا: "و السلمه یضاعف لمین یشاء اضعافاً کشیر ہ" (اور الله جے چاہتا ہے زیادہ سے زیادہ سے زیادہ سے زیادہ اور کئی گنا دیتا ہے)۔ بنابرایں مومنین ہی ہیں جن کی نکیاں کئی گنا کردی جاتی ہیں اور ہر نیکی ستر گنا بڑھ جاتی ہے، تو یکی فضیلت مومن کو حاصل ہے اور الله تعالی مومن کے ایمان کی صحت و درسی کے مطابق اس کی نکیوں میں اضافہ کرتا ہے اور الله تعالی مومن کیساتھ جس طرح چاہتا ہے اچھاسلوک کرتا ہے۔

(تفيرالعياشي جاص ٧٥٩)

## تتحقیق وتشریح اورعلمی نکات

ندکورہ بالامطلب پر بنی دیگرروایات بھی موجود ہیں ،ان سب کی اصل واساس بیہ ہے کہ آیت مبار کہ ''وَاللّٰهُ یُضُعِفُ لِمَنُ تَیْشَاءُ'' کا وسیح معنی کیا جائے کہ جوانفاق کرنے والوں اور انفاق نہ کرنے والوں ، دونوں کی بابت یک ال موہ اور حقیقت الام بھی یہی ہے کیونکہ الی کوئی دلیل موجود نہیں جس کی بناء پر آیت مبار کہ کوانفاق کرنے والوں سے مخصوص جور الام بھی یہی ہے کیونکہ الی کوئی دلیل موجود نہیں جس کی بناء پر آیت مبار کہ کوانفاق کرنے والوں سے بات آیت قرار دیا جائے سوائے اس بات کے کہ بیا آیت انفاق کرنے والوں کے بارے میں نازل ہوئی ہے اور صرف بیات آیت کوان سے مخصوص کرنے کی دلیل اس لئے نہیں ہوسکتی کہ سی مورد کو تخصیص و تقبید کا ذریعہ قرار نہیں دیا جا سکتا سے ایک

نہایت علمی موضوع ہے کہ ''المصور دلیا یہ خصص ولا یقید'' یعنی اگر کوئی تھم کسی موردیا فخض کے بارے میں صادریا نازل ہوا ہوا سے اسی مورد یا مخض سے مخصوص ومختص کرنا درست نہیں بلکہ اسے عمومی حیثیت کا حامل سمجھا جائے گا تا کہ اس مورد یا مخص کے علاوہ بھی اس تھم کی افادیت قائم وباقی رہے ....،،اور آیت کے مطلق ہونے کی بناء پر جملہ ''وَاللّٰهُ يُضِعِفُ لِيَهِ نُ يَيْشًا عُن مِهِي مطلق ہو گا اور اس میں اضافہ کی دونوں قشمیں شامل ہوں گی لینی عدد و تنتی کے لحاظ ہے بھی اور دیگر حوالوں ہے بھی انفاق کرنے والوں کی نیکیوں میں اضافہ ہوگا۔ بنا پرایں آیت کا بیمعنی ہوگا کہ خداوندعالم جس طرح اور جتنا چاہے اور جس کے لئے چاہے اس کے مل میں اضافہ کردے گا اور اسے ٹی گنا کردے گا، ہرنیکی کرنے والے کواس کی نیکی و حسن عمل کے مطابق سات سوگنایا اس سے زیادہ یا کم عطا کرے گا جیسا کہ اگروہ جا ہے تو انفاق کرنے والوں کے عمل کوسات سو گنا بوھا دے ، اس سے ہمار ہے سابقہ بیان کی نفی نہیں ہوتی کہ جس میں ذکر کیا جاچکا ہے کہ ''وَاللّٰهُ يُضِعِفُ'' سے مراد یمی اضافہ ہے جوابھی ذکر ہوا ہے لین سات سوگنا، کیونکہ ہم نے وہاں اس بات کوتشلیم نہیں کیا گہ یہ اضافہ انفاق کرنے والوں سے مختص ہے بلکہ ہم نے بیرمؤ قف اختیار کیا تھا کہ اضافہ کئے جانے کو انفاق سے مخصوص قرار نہیں دیا جاسکتا یعنی اگر سات سوكنا اضا فدانفاق كى بابت ذكركيا كياب تواس كابير مطلب نهيس كدجمله "وَالله يُضْعِفُ" بهي انفاق سي مختص مو کیونکہ'' مورد ، خصص نہیں ہوتا''' ، تو یہاں بھی اس مؤتف کو اختیار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ نہ تو اضافہ ، انفاق سے خصوص ہے اور نہ ہی سات سوگنا تک محدود ہے بلکہ انفاق اورغیر انفاق مرئیکی میں اضا فیمکن ہے اور سات سوگنا یا اس ہے کم یا زیادہ کی بھی قید نہیں، بلکہ اس کا انحصار عمل کرنے والے کے ایمان اور خداوندِ عالم کی مشیت پر ہے، لہذا فدکورہ روایت سے بھی بہی معنی سمجھا جاتا ہے کہ اضافہ میں کسی طرح کی کوئی قیدنہیں یائی جاتی۔ اور جہاں تک امام کے اس فرمان کا تعلق ہے "اليس الله قد قال: والله يضاعف لمن يشاء اضعافاً كثيره" (كيا فدان بينيس كها: اورفدا مح عابتا ب زیادہ سے زیادہ اور کئ گنا اضا فددیتا ہے ) تو بیالفاظ در حقیقت دوآیتوں کے مضمون ومفہوم سے نتیجہ اخذ کرتے ہوئے قل المعنی کے طور پر ہیں ، وہ دوآ بیتیں ہیہ ہیں:

- (١) زريحث ماركه (وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَن يَّشَاعُ)
- (٢) (مَنْ ذَاالَّذِي يُقُرِضُ اللهَ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَكَ أَضْعَا فَا كَثِيرَةً)،

و الله المرادور المرادور المرادور المرادور المرادور المرادور المرادور المرادور المرادور المراد والله المرادور المرادور

بہر حال زیر نظر روایت ہے معلوم ہوتا ہے کہ مونین کے علاوہ اہل اسلام کے دیگر ندا ہہ سے تعلق رکھنے والے افراد کے اعمال کی قبولیت خارج از امکان نہیں اور یہ کہ انہیں ان اعمال پر جزاء وثواب عطا کیا جائے گا، اس سلسلہ میں تَغْصِلَى تَذَكُره سورة النساء ، آيت ٩٨ ( إِلَّا الْهُسْنَضَّعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ ) كَيْقْسِر مِين هو گا۔

تفسیر' مجمع البیان' میں مذکور ہے کہ بیآیت ، فائدہ ونفع کے حوالہ سے عمومیت رکھتی ہے اور انفاق کی تمام اقسام اس میں شامل ہیں لیعنی جہاد اور نیکی واحسان کے تمام موارد میں انفاق اس میں طمح ظہے ، اور یہ بات امام جعفر صادق علیہ السلام سے مردی ہے ، (مجمع البیان ج اص ۳۷۳)۔

## جهاد فى سبيل الله كاوسيع معنى

تفیر'' درمنثور' میں فدکور ہے کہ عبدالرزاق نے اپنی کتاب'' المصنف' میں ایوب سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: ایک شخص ایک پہاڑی سے اتر کر دشوارگز ارراستہ طے کرتا ہوا آنخضرت کی خدمت میں حاضر ہوا تو اسے اس کیفیت میں آتا و کی کہ کو گوں نے کہا کہ بیشخص کس قدرنڈ رہے ، کیا ہی اچھا ہوتا کہ اگروہ اپنی بہا دری و چا بکدتی کوخدا کی راہ میں کام میں لاتا!

یوس کر حضرت پینمبراسلام نے ارشا دفر مایا: کیا خدا کی راہ صرف میدان جنگ میں لڑنا ہے؟ پھر آنخضرت نے فرمایا:

"من خرج في الارض يكف به والديه فهو في سبيل الله"

( جو مخص گھر سے اس غرض سے نکلے کہ والدین کے لئے روزی کمائے تو اس کا ایبا کرنا بھی خدا کی راہ میں لکانا

ہے)۔

"ومن خرج يطلب حلالاً يكف به اهله فهو في سبيل الله"

(اور جو مخص گھرسے اس لئے نکلے کہا ہے اہل وعیال کے لئے رزق حلال کمائے تو وہ خدا کی راہ میں ٹکلا )۔

"ومن خرج يطلب التكاثر فهو في سبيل الشيطان"

(اور جو مخص صرف زیادہ مال جمع کرنے کی غرض سے گھر سے نکلے تواس کا ایسا کرنا شیطان کی راہ میں نکلنا ہے) (تفییر درمنثورج اص ۲۳۷)

ای کتاب (الدرالمنور) میں مذکور ہے کہ ابن منذر اور حاکم (کہ انہوں نے اس حدیث کو صحیح السند قرار دیا ہے) نے روایت کی ہے کہ معزت پنجبر اسلام نے براء بن عازب سے پوچھا: اسے براء! میری والدہ کا اسر اوقات کیسا ہے؟ ۔ یا در ہے کہ براء اپنے اہل وعیال ، یوی بچول کو وسیع اور کھلاخر چددیتا تھا ....، اس نے عرض کی: اے رسول خداً!

ان کا گزر بسر بہت امچھاہے، تو آنخضرت کے ارشا دفر مایا: اہل دعیال اور اولا دوخدمتگاروں پرجس قدرخرچ کرووہ صدقہ (نیک عمل) ہے، ان پراحیان جتلا کراور اذبیت پہنچا کراہے ضائع نہ کرو۔

اس موضوع کی بابت شیعہ وئی اساد سے کثرت کے ساتھ دروایات موجودہ ہیں اوران میں بیہ مطلب بیان کیا گیا ہے کہ ہروہ کام جوخدا کی رضا کے لئے انجام دیا جائے .... جس سے خدا راضی ہوتا ہو.....وہ خدا کی راہ میں انجام دیا جائے والاعمل ہے اور ہروہ مال جوندا کی راہ میں خرچ کیا جائے وہ صدقہ ہے ،

#### احسان جتلانے كابرانتيجہ

(تفبيرتي، ج١\_ص٩١)

تفیر'' ورمنور'' میں آیہ مبارکہ'' نیا گیھا اگن بین امنئو اانفی قوامِن طیباتِ ما کسبتُم .....' کاتفیر میں نہ کور ہے کہ ابن جریر نے حضرت علی بن ابی طالب سے روایت کی ہے کہ آٹ نے نے ارشا وفر مایا:''من طیب ات ما کسبتم'' سے مراد سونا اور چاندی سے انفاق کرنا ہے اور جملہ ''وَمِمَّا اَخْرَجْتَ الْکُمْ قِنَ الْاَئْمُ فِنَ الْالْدُمْ فِنَ الْاَئْمُ فَنَ الْاَئْمُ فِنَ الْاَئْمُ فِنَ الْاَئْمُ فِنَ الْاَئْمُ فِنَ الْائْمُ فَا وَاجِبِ ہے۔

(تفيير درمنثورين ايس اسم)

# الحچى چيزيں انفاق كرنے كاحكم

کتاب '' در منثور' میں فدکور ہے کہ ابن ابی شیبہ اور عبد بن حمید نے ، اور ترفدی (ترفدی نے اس حدیث کو صحیح السند قرار دیا ہے ) ، ابن ما جہ ، ابن جریر ، ابن منذر ، ابن ابی حاتم ، ابن مردویہ ، حاکم (حاکم نے اس حدیث کو صحیح السند قرار دیا ہے ) اور بیٹی نے اپنی مند میں براء بن عازب سے روایت کی ہے کہ آیۂ مبار کہ ''وَ لاَ تَکَبَّتُ واالْعَنِیْتُ مِنْهُ الْعَنِیْتُ مِنْهُ الْعَنِیْتُ مِنْهُ الْعَنِیْتُ مِنْهُ الْعَنْ بِنَا عَلَا بِ مِن ناز ل بولی ہے ، ہم سب مجوروں سے کہ نفون '' کی تغییر میں انہوں نے کہا کہ بیآیت ہم انصار کے بارے میں نازل بولی ہے ، ہم سب مجوروں سے باغوں سے والے تھے ، ہم میں سے ہر محض اپنے باغ میں سے اپنی حیثیت کے مطابق کچھ بچوریں کم یازیادہ مبحد میں لاتا تھا ، کوئی ایک خوشہ اور کوئی دوخوشے لا کر مبحد میں لئکا دیتا تھا ادر اہل صفہ جو کہ غریب و نا وار لوگ تھے ان میں سے جے بھوک گئی وہ چھڑی مار کر اس خوشہ سے بکی ہوئی اور جوز مین پر گر پڑتی ان مجبوروں کو اٹھا کر کھالیتا تھا ، اور جولوگ ٹل خیر میں والے اور شکتہ خوشے لا کر مبحد میں آو ہز اں کر دیتے تھے تو خداوند ولی نے بارے میں بیآیت نازل فرمائی:

٥ "يَا يُنْهَا الَّذِينَ امنُوَ النَّفِقُوا مِن طَيِّبِ مَا كَسَبْتُمُ وَمِثَا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الْاَثْمِ وَ لَا تَيَمَّنُوا الْخَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسَتُمْ بِاخِذِي وِ إِلَّا اَنْ تُغْمِضُوا فِيهِ "،

(اے ایمان والو اہم اپنی کمائی میں سے اور جوہم نے تمہارے لئے زمین سے اگایا ہے عمدہ عمدہ چیزیں الله کی راہ میں خرج کرو، اور حقیر وخراب چیز خدا کی راہ میں خرج کرنے کا ارادہ ہی نہ کرو، جبکہ تم خوداس طرح کا مال ناپندید گیا اور ناخوشی کے بغیر نہیں لیتے ہو). یعنی اگر تم میں سے سی کواس طرح کی خراب وحقیر چیز تحفظ دی جاتی تو تم اسے نہایت ناخوشی اور نجیدہ طبع کے ساتھ قبول کرتے ...

اس آیت کے نازل ہونے کے بعد ہم میں سے جوشخص کوئی چیز مجد میں لے آتا تو اپنے پاس موجود چیز وں میں سے اچھی وعمدہ شے ہی لاتا تھا۔

(تفییر درمنثورج اص ۳۵ ۳)

كَتَابِ كَا فَى مِن آية مبارك " نَيَا يُنْهَا الَّذِيْنَ امَنُوَّا اَنْفِقُوْ امِنْ طَيِّبَتِ مَا كَسَبُتُمُ وَمِثَا اَخْرَجُنَا لَكُمْ مِن اللهِ مَن وَلاَتَيَنَّمُوا الْخَبِيْثُ مِنْ مُن تُنْفِقُوْنَ "كَافْير مِن مَعْرت امام جعفرصا دق عليه السلام كى حديث مُن وَلاَتَيَنَّمُوا الْخَبِيثُ مِن اللهِ مَن مُعَارِد فِي مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَا مَن اللهُ مَن ال

کی مجوری زکوۃ کے طور پر لے آتے تھے مثلاً ''ہمر ور'' اور'' معافارہ'' کہ جو مجور کی نہایت ردی و پت قسموں میں سے بی کہ جن کا گودا کم اور شطی موٹی ہوتی ہے، البتہ بعض لوگ زکوۃ کے لئے اپنی اچھی وعمدہ مجوریں لے آتے تھے، تو حضرت پنی بر کر اسلام نے ارشاد فر مایا: اس کے بعد ''جعرور'' اور ''معافارہ'' کے درخوں سے مجوری ہرگز اپنے حساب میں نہ لایا کرواور نہ ہی ان دوقعموں میں سے بچھ یہاں لایا کرو، اس وقت بی آیت نازل ہوئی: ''وَلاَتَیَّ اللَّهِ الْحَدِیْتُ مِنْ اللَّهِ مُروری روقعم کی مجوریں لینا ہے۔ (فروی کافی جسم میں کے میاں کا فاقی جسم میں کے موریں لینا ہے۔ (فروی کافی جسم میں)

ایک اور روایت میں ہے کہ حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام نے آپیمبارکہ '' اَنْفِقُوْا مِنْ طَیِّباتِ مَا کَسَبْتُمْ''
کی تفییر میں ارشاوفر مایا: زمانہ ، جا ہلیت میں پھولوگ برے کاروبار کرتے تصاور جب وہ مسلمان ہوئے تو انہوں نے انہی اموال میں سے پھھ صدقہ وینا چاہا تو خداوند عالم نے اسے قبول نہ کیا اور پاک وطیب مال کے علاوہ کوئی چیز صدقہ میں وینے کی ممانعت فرما کرخراب وحقیر چیز صدقہ کے طور برقبول کرنے سے انکار کردیا،

اس مضمون کی کثیرروایات فریقین مشیعه وسی .....کی اسنا دسے وار د ہوئی ہیں۔

#### شيطان كابهكاوا

تفیر فی میں آیت مبارکہ ''اکشیطُنُ یکھِکُ کُمُ الْفَقُرَ .....،' کی تفییر میں منقول ہے کہ امامٌ نے ارشا وفر مایا: شیطان تم سے کہتا ہے کہ انفاق (الله کی راہ میں خرج ) نہ کروور نہ تم خود فقر و نا داری کا شکار ہوجاؤ گے ، جبکہ خداوند عالم تہمیں اپنی طرف سے بخش اور فضل و کرم (زیادہ عطا کرنے) کا وعدہ کرتا ہے ، لینی اگرتم خدا کی راہ میں خرج کروتو وہ تہمارے گناہ معاف کردے گا اور جو پچھتم نے خرج کیا ہوگا اس کی جگہ خداوند عالم تہمیں زیادہ مال عطا کرے گا۔ گناہ معاف کردے گا اور جو پچھتم نے خرج کیا ہوگا اس کی جگہ خداوند عالم تہمیں زیادہ مال عطا کرے گا۔

## شیطان اورفرشتوں کا انسان سے تقابلی رابطہ

تفییر'' درمنثور'' میں نہ کورہ کر ترندی ( کہ جنہوں نے اس صدیث کو'' حسن'' قرار ویا ہے )، نمائی' ابن جریر ، ابن منذر، ابن ابی حاتم ، ابن حیان ، اور بیکی نے کتاب' الشعب'' میں ابن مسعود کے حوالہ سے ذکر کیا ہے کہ انہوں نے کہا: (تفبير درمنثورج اص ۱۵۱)

## حکمت سے کیا مراد ہے؟

كافى مين حضرت امام جعفرصا دق عليه السلام سے اس آيت مباركه "وَ مَنْ يُّوُتَ الْحِكْمَةَ .... "كَي تفير مِين منقول به آپ نے ارشا دفر مایا: "طاعة الله و معرفة اللمام" ، حكمت سے مراد خداكى اطاعت اور امام كى معرفت ہے۔

(فروع كافى ج اص ١٨٥)

اس موضوع کی بابت ویگر روایات بھی موجود ہیں لیکن وہ سب کی سب' محست' کے مصداق کو بیان کرتی ہیں مثل فدکورہ بالا روایت میں' محست' سے معرفت اوراطاعت خدا مراد لی گئی ہے اور بیصرف اس لئے ہے کہ یہ بات بیان کی جائے کہ معرفت ، حکمت کا ایک مصداق ہے نہ یہ کہ'' حکمت'' انہی میں محدود ہے اور اطاعت خدا بھی حکمت کا ایک مصداق ہے نہ یہ کہ'' حکمت'' انہی میں محدود ہے اور اس کے علاوہ نہیں۔

## عقل اور عاقل کی فضیلت

کا فی میں متعدد شیعہ راویوں کے حوالہ سے احمد بن محمد بن خالد کی سند کے ساتھ ہمارے بعض راویوں کی بیان کر دہ

روایت ذکر کی گئی ہے کہ جنہوں نے سلسلہ سند کے تسلسل کو ذکر کئے بغیر حضرت پیغیبرا سلام کا ارشادگرا می پیش کیا جس میں آنخضرت کے فرمایا:

"ماقسم الله للعباد شيئا افضل من العقل، فنوم العاقل افضل من سهر الجاهل، واقامة العاقل افضل من سهر الجاهل، ولا بعث الله نبياً ولا رسولاً حتى يستكمل العقل ويكون عقله افضل من جميع عقول امته، وما يضمر النبي في نفسه افضل من اجتهاد ا□تهدين، وما ادى العبد فرائض الله حتى عقل عنه، ولا بلغ جمع العابدين في فضل عبادتهم ما بلغ العاقل، والعقلاء هم اولوا الالباب، قال الله تبارك و تعالى: وما يذكر الا اولوا الالباب،

(فروع كافي، ج ا\_ص ١٢)

(خداوندعالم نے اپنی بندوں میں عقل سے زیادہ بہتر کوئی نعمت تقییم نہیں کی ،ای وجہ سے عاقل کی نیند جاہل کے جائے سے بہتر ہے ، عاقل کا گھر پیٹے جانا جاہل کے میدان جنگ میں کو وجانے سے زیادہ بہتر ہے ، خداوند عالم نے کسی نبی کو مبعوث نہیں کیا گھر بیکے اس کی عقل کوکا مل کیا اور ہر نبی کی عقل اس کی امت کے ہرفر دک عقل سے افضل و ہرتر ہے اور جو کچھ نبی کے باطن میں پوشیدہ ہوتا ہے ( کمالات ) وہ ان کوشٹوں سے ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، ، کہتر ہے جو سب لوگ انجام دیتے ہیں ، کوئی بندہ اس وقت تک خدا کے فرائف و واجبات کو اوانہیں کرساتا جب تک کہ اچمی کہتر ہے جو سب لوگ انجام دیتے ہیں ، کوئی بندہ اس وقت تک خدا کے فرائف و واجبات کو اوانہیں کرساتا جب تک کہ اچمی طرح ان سے آگا ہی وسوح ہو جھے حاصل نہ کر لے اور تمام عبادت گر ارلوگ اپنی عبادات میں اس فضیلت اور اجرو او آب کو نہیں پاکھتے جو ایک عاقل پاتا ہے ، اور عقلاء ہی '' اُولُو االْا کُبَابِ '' ہیں کہ جن کے بارے میں خداوند عالم نے ارشاد فرمایا: (وَ مَایَکُ کُنُ اِلَّا اُولُو االْوَ کُبَابِ . . ، فیجت نہیں پاتے گرصا حبان عقل )

حضرت امام جعفرصا وق عليه السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا وفر مایا:

"الحكمة ضياء المعرفة و ميزان التقوى وثمرة الصدق"

حکمت ،معرفت کی روشنی ،تقو کی کا تراز واور سچائی کا ثمر ہے۔

"ولو قلت: ما انصم الله على عبده بنعمة اعظم و ارفع و اجزل و ابهلى من الحكمة، لقلت: قال الله عزوجل: يوتى الحكمة من يشاء و من يوت الحكمة فقد اوتى خيراً كثيراً وما يذكر اللا اولوا الالباب"

اگر آپ کہیں کہ خدا نے حکمت سے زیادہ عظمت والی ، بلند مرتبہ ، بہتر و پا کمال اور روثن و درخشندہ چیز اپنے

بندوں کوعطانہیں کی، تو میں کہوں گا کہ ..... آپ کی بات صحیح ہے .... خداوند عالم نے ارشا دفر مایا ہے: '' وہ جسے چاہتا ہے حکمت عطا کرتا ہے اور جسے حکمت عطا کی جائے گویا اسے بہت زیادہ خیر و نیکی عطا کی گئی اور تھیجت نہیں پاتے مگرعقل والے''۔

آیئے مبارکہ ''وَمَآ اَ نُفَقَتُمْ .....،' کی تغییر میں کثیرروایات وارد ہوئی ہیں جن میں صدقہ ، نذراورظم کے بارے میں بحر پوروضاحت کی گئی ہے کہ انشاءالله ان کا تذکرہ مر بوطہ مقامات میں ہوگا۔

# غيرمسلم فقراء كوصدقه دينے كاحكم

تغییر'' درمنثور'' میں متعدد راویوں کے حوالہ سے ابن عباس ابن جیر، اساء بنت ابی بکر اور دیگر حضرات سے روایت ذکر کی گئی ہے کہ حضرت پنجیبراسلام صدراسلام میں اس بات کی اجازت نہیں دیتے تھے کہ اہل اسلام، غیر مسلموں کو صدقہ دیں اور اہل اسلام بھی اس بات کو نا پہند کرتے تھے کہ اپنے غیر مسلم رشتہ داروں پر انفاق کریں کیکن جب بی آیت مازل ہوئی: '' لَیْسَ عَلَیْكُ هُلُدهُمْ ''' تو آنخضرت نے اجازت دی کہ غیر مسلم نقراء ومساكين کو بھی صدقہ دیں۔ نازل ہوئی: '' لَیْسَ عَلَیْكُ هُلُدهُمْ ''' تو آنخضرت نے اجازت دی کہ غیر مسلم نقراء ومساكین کو بھی صدقہ دیں۔ اور منتور، جا میں 200)

اس سے پہلے یہ بات ذکر ہو چی ہے کہ جملہ '' ھُل دھُمْ'' صرف ان مسلمانوں کی ہدایت کے بارے میں ہے جواس وقت موجود تھاس میں کفارشامل نہیں۔ بنا ہرایں یہ آیت مبار کہ ان روایات کے مضامین سے تطعی مخلف ہے جن میں اس کا شان نزول ذکر کیا گیا ہے ، اس کے ساتھ سے مطلب قائل توجہ ہے کہ اس میں انفاق کے معرف کا ذکر کرتے ہوئا ارشاد ہوا: '' لِلْفُقَدَ آءِ الَّذِ بُنُ اُ حُصِدُ وُ اسسن' تو اس میں مخصوص نقراء کا تذکرہ نمونہ کے طور پر کیا گیا ہے جبکہ اس سے مراد مسلمان فقراء ہیں کہ جو خدا کی راہ میں نا داری و تنگدی کا شکار ہو بچے ہوں ، اس سے آیت کے شان نزول کے بارے میں وارد ہونے والی روایات کے مضمون سے عدم مطابقت واضح طور پر معلوم ہو جاتی ہے ، البتہ غیر مسلموں پر انفاق کہ جب خدا کی راہ میں اور اس کی رضا وخوشنودی حاصل کرنے کے لئے ہوتو اس کے جواز کی بابت آیات کا اطلاق بی کافی ہے۔

## ظا ہرو پوشیدہ طور پرصدقہ دینے کا ذکر

کافی میں آبیمبارکہ ''وَ اِنْ تُغَفُّوْهَ اَوْ تُوْتُوْهَ الْفُقَى آءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ '' كَ تغيير ميں ندكور ہے كه حضرت امام جعفر صادق عليه السلام نے ارشاد فرمایا: بيتكم زكوة كے علاوہ ديگر صدقات كے بارے ميں سے كيونكه زكوة علانيہ دى جاتى ہے خفى و پوشيده طور پزييں دى جاتى ۔ (فروع كافى ،ج ٣ من ١٠٥)

اس كتاب ميس آنجاب (امام جعفر سادق ) عصروى بكرآب في ارشادفر مايا:

"كل ما فرض الله عليك فاعلانه افضل من اسراره وما كان تطوعاً فاسراره افضل من اعلانه"

جوچیز خداوندعالم نے تم پرواجب کردی ہے اس کاعلانی خور پرادا کرنا اسے چھپا کرادا کرنے سے بہتر ہے اور جو چیز متخب …اوراس کی خوشنودی کے لئے ….. ہواس کا پوشیدہ رکھنا اس کے ظاہر کرنے سے افضل ہے۔ (فروع کافی ، ج ۳ے ص ۵۰۲)

کا فی کی ندکورہ بالا دوحدیثوں کے ہم معنی دیگرا حادیث بھی موجود ہیں ،اوران کے معنی کی وضاحت پرمشمل بیان پہلے پیش کیا جاچکا ہے۔

#### اصحاب صفه كاتذكره

تغیر'' مجمع البیان' میں آیت مبارکہ ''لِلْفُقَرَ آءِالَّ بِیْنَ اُحْصِدُوۤا فِی سَبِیْلِاللّٰهِ'' کی تغییر میں حضرت امام البجعفر محمد باقر علیہ السلام سے روایت کی گئی ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا: یہ آیت اصحاب صفہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے ، مؤلف نے بیر روایت کو گلبی نے بھی ابن عباس کے حوالہ سے ذکر کیا ہے ، اصحاب صفہ چارسوافراد کے لگ بھگ تھے ، مدینہ میں نہان کا کوئی گھر تھا اور نہ ہی کوئی رشتہ دار کہ جن کے ہاں جا کر قیام پذیر ہوتے للبذا انہوں نے مسجد ہی میں رہنے کا فیصلہ کیا اور انہوں نے آپس میں طے کر لیا کہ جب بھی حضرت پیغیر اسلام کا فروں کے مقابلہ میں کوئی لشکر بھیجیں گے تو وہ اس میں شریک وشامل ہوں گے۔ اسی وجہ سے خداوندِ عالم نے لوگوں کو ان کی بابت تاکیدفر مائی کہ ان کا خیال رکھیں ، چنانچہ لوگوں کا یہ معمول بن گیا کہ جوغذا اور کھانے پینے کی اشیاء ان کی ضرورت کی بابت تاکیدفر مائی کہ ان کا خیال رکھیں ، چنانچہ لوگوں کا یہ معمول بن گیا کہ جوغذا اور کھانے پینے کی اشیاء ان کی ضرورت کے بایت تاکیدفر مائی کہ ان کا خیال رکھیں ، چنانچہ لوگوں کا یہ معمول بن گیا کہ جوغذا اور کھانے پینے کی اشیاء ان کی ضرورت کے باید تیا دوہ ہو تیل ( تھیر جمکم آلبیان جا آپ کے آتے تھے۔ ( تھیر جمکم آلبیان جا آپ کے آتے تھے۔ ( تھیر جملم آلبیان جا آپ کے آتے تھے۔ ( تھیر جملم آلبیان جا آپ کیا کہ بھی کیا تھیں کے ان کا خیال رکھیں ، چنانچہ لوگوں کا یہ معمول بن گیا کہ جوغذا اور کھی آلبیان جا آپ کے آتے تھے۔ ( تھیر قبیر آبور کھی آلبیان جا آپ کے آتے تھے۔ کیا تھی کا کھی کھی کھی کھی کہ کی کھی کھیں کے اس کے کہ کے آتے تھے۔

تغییرالعیاشی میں حضرت امام ابوجعفر محمد باقر علیه السلام سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا: "ان السلمہ بسخض المملحف، (خداوندِ عالم سخت اصرار کرنے والے سے چٹو گداگر کونا پند کرتا ہے)۔

(تفبيرالعياشي ج اص ١٥١)

تفیر'' جمع البیان' میں آیت مبارکہ'' اَ اَّنِینَ اُنْفِقُوْنَ اَ مُوَالَهُمْ بِالَّیْلِ وَالنَّهَابِ '' کے شان نزول کے بارے میں ذکور ہے کہ ابن عباس کے بقول بیآ یت حضرت علی بن ابی طالب علیہ السلام کی شان میں نازل ہوئی ہے اوروہ یوں کہ آنجنا بٹے کے پاس چارورہم تھے جن میں سے انہوں نے ایک ورہم رات میں ، ایک ورہم دن میں ، ایک ورہم علانیہ اور ایک ورہم چھپا کرصدقہ دیا تو اس وقت بیآ یت نازل ہوئی: ''اَ لَّنِینَ اُنِفِقُوْنَ اَ مُوَالَهُمْ بِالَّیْلِ وَالنَّهَا بِسِرَّا وَرَایک ورہم چھپا کرصدقہ دیا تو اس وقت بیآ یت نازل ہوئی: ''اَ لَّنِینَ اُنِفِقُوْنَ اَ مُوَالَهُمْ بِالَّیْلِ وَالنَّهَا بِسِرَّا وَرَایک ورہم چھپا کر اور طاہم کرے انفاق کرتے ہیں ۔'' سے بھی وَ عَلَیٰ اللہ علی مرحم (مؤلف مجمع البیان) نے لکھا کہ بیروایت امام محمد باقر " اور امام جعفر صادق " سے بھی منقول ہے۔

(ملاحظه مو: مجمع البيان ج اص ٣٨٨)

اس مطلب کوالعیا ثی نے اپنی تفییر میں ، شیخ مفید ؓ نے '' الاخضاص'' میں اور شیخ صدوق ؓ نے اپنی کتاب'' عیون الاخبار'' میں ذکر کیا ہے۔

### حضرت علیٰ کی شان میں آیت کا نزول

تفیر'' ورمنثور'' میں نہ کور ہے کہ عبد الرزاق، عبد بن حمید، ابن جریر، ابن منذر، ابن ابی حاتم، طبرانی اور ابن عساکر نے عبد الوہا ہو ہے کہ انہوں عساکر نے عبد الوہا ہو بن مجاہد کے والد مجاہد کے اساوے ابن عباس کی بیدوایت بیان کی ہے کہ انہوں نے آئیۃ مبارکہ ''اکّن نِیْنُوْقُوْنُ اَ مُوَالَہُمْ بِالّیْلِ وَالنّبَهَا بِسِرِّالَّا عَلَیْ اللّٰ بِاللّٰ کَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ ا

(تفيير درمنثورج اص ٢٣٣)

تفیر'' البربان' میں ابن شہر آ شوب میں کتاب المناقب کے حوالہ سے ذکر کیا گیا ہے کہ ابن عباس،

سدى ، مجاہد ، کلبى ، ابوصالح ، واحدى ، طوى ، لغلبى ، طبرى ، ماوردى ، تغیرى ، ثمالى ، نقاش ، فاآل ، عبدالله بن حسین اور علی بن حرب طائی نے اپنی اپنی اپنی تغییروں میں لکھا ہے کہ حضرت علی بن ابی طالب کے پاس چا ندى کے چار درہم تھے جن میں سے انہوں نے ایک درہم رات میں ایک درہم دن میں ایک درہم چھپا کراورایک درہم علانیصد قد دیا تو یہ آیت نازل ہوئی: "اَلَّ نِیْنَ نُینُفِقُونَ اَمُوَا لَهُمْ بِالَّیْلِ وَالنَّهَا بِسِرَّا اَوْ عَلانِیکَ، کہ اس میں آنجناب کے ایک درہم کو'' مال 'سے تعبیر کرتے ہوئے چاردرہموں کواموال سے موسوم کیا گیا اور انہیں ان صدقات کی قبولیت کی خوشخری دی گئی۔

(تفييرالبرمان، ج١ ـ ص ٢٥٧)

بعض تفاسیر میں مذکور ہے کہ بیر آیت حضرت ابو بکر کے بارے میں نازل ہوئی کہ ان کے پاس چالیس ہزار دینار تنھے جن میں سے انہوں نے دس ہزار رات میں ، دس ہزار دن میں ، دس ہزار چھپا کراور دس ہزار علانہ صدقہ دیا۔

'' اصحاب الخیل' ' سے مرادوہ لوگ ہیں جوشب وروز اپنے گھوڑوں پرخرج کرتے ہیں، لیکن آیت کے الفاظ ' ''سِدرًّا وَّعَلانِيَةً'' محورُوں کی و کم یہ بھال پرخرچ کرنے سے مطابقت نہیں رکھتے کیونکہ اگر '' یُنْفِقُوْنَ اَمُوَالَهُمْ'' سے مرا دیہ ہوتا کہ جولوگ اپنے گھوڑوں پرخرچ کرتے ہیں تو اسے اس قدرعمومیت و وسعت کے ساتھ بیان کرنے کی ضرورت ہی نہ تھی کہ وہ لوگ رات میں، دن میں، چھپا چھپا کراور ظاہر کر کے خرچ کرتے ہیں ساپنے گھوڑوں کو کھلاتے پلاتے ہیں "'انفاق''سے گھوڑوں پرخرچ کرتا مراد لینا بے ربط بات ہے۔

تغیر'' درمنثور' ہی میں ہے کہ ابن میتب نے آیة مبارکہ'' اَ گَنِ بِنَی بُنْفِقُوْنَ ''کی تغییر میں بیان کیا ہے کہ یہ پوری آیت عبدالرحمٰن بن عوف اورعثان بن عفان کے بارے میں نازل ہوئی کہ انہوں نے مشہور لشکر''جیسسس المعسرة'' برا پنا مال خرج کیا۔

اس روایت پر وہی اشکال واعتراض وار دہوتا ہے جوسابقہ روایت کے بارے میں ذکر کیا جا چکا ہے بیٹی سد کہ وہ آیت سے مطابقت نہیں رکھتی ۔

#### آیات ۲۷۵ تا ۲۸۱

اَلَّنِ مِنَ مَا كُلُوْنَ الرِّبُوالا يَقُوْمُونَ إِلَّا كَمَا يَقُوْمُ الَّنِ مُ يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطُنُ مِنَ الْمَرِّمُ الْمَرِيْنَ مَا لَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا مُ وَ اَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ الْمَرِّ اللَّهُ الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا مُ وَ اَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْعُ وَحَرَّمَ اللَّهِ اللَّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الل

يَنْحَقُ اللهُ الرِّبُواوَيُرْفِي الصَّدَفْتِ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّكُلُّ كَفَّا مٍ أَثِيمٍ ١

اِتَّالَّنِيْنَ المَنْوُاوَعَمِلُواالصَّلِحْتِوَاقَامُواالصَّلُوةَ وَاتَوُاالزَّكُوةَ لَهُمُ اَجْرُهُمُ اِنَّالَ عِنْدَ النَّكُوةَ لَهُمُ اَجْرُهُمُ عَلَيْهِمُ وَلاهُمُ يَحْزَنُونَ ۞

يَا يُهَا الَّذِينَ امَنُوااتَّقُوااللَّهَ وَذَرُ وَامَا بَقِي مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُمُ مُّؤْمِنِينَ

فَإِنُ لَّمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُو ابِحَرْبٍ مِّنَ اللهِ وَ رَسُولِهٖ ۚ وَإِنْ اللّٰهُ مَا كُمْ رُءُوسُ. اَمُوَالِكُمْ ۚ لَا تَظْلِبُونَ وَلا تُظْلَبُونَ ۞

وَإِنَّ كَانَ ذُوْعُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ ﴿ وَأَنْ تَصَلَّا قُوْاخَيْرٌ تَكُمُ إِنْ كُنْتُمُ تَعْلَمُونَ ۞

وَاتَّقُوْايُومًا تُرْجَعُوْنَ فِيْهِ إِلَى اللهِ تَّثُمَّ تُوَفَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتُ وَهُـ هُ لا يُظْلَمُوْنَ ۞

#### ترجمه

O " جولوگ سود کھاتے ہیں وہ اس مخص کی طرح کھڑ ہے ہوتے ہیں جے شیطان نے چھوکر مخبوط الحواس کر دیا ہو، اس کی وجہ صرف بیہ ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ بچے و تجارت بھی سود کی طرح ہے حالا نکہ خدائے بچے کو حلال اور سود کو حرام قرار دیا ہے، پس اگر کسی کے پاس خداکی طرف سے نفیجت پہنچ جائے اور وہ سود خوری سے رک گیا تو حرمت کا حکم نازل ہونے سے طرف سے نفیجت پہنچ جائے اور وہ سود خوری سے رک گیا تو حرمت کا حکم نازل ہونے سے پہلے جو مال لے چکا ہووہ اس کا ہوگا اور اس کی بابت اس کا معاملہ خدا کے سپر دہوجائے گا، اور جو شخص دوبارہ سودی کام کر بے تو ایسے لوگ جہنمی ہیں اور جمیشہ اس میں رہیں گے'' اور جو شخص دوبارہ سودی کام کر بے تو ایسے لوگ جہنمی ہیں اور جمیشہ اس میں رہیں گے''

O '' خدا، سود کومحو کر دیتا ہے اور صدقات کو بڑھا دیتا ہے اور خدا کسی ناشکرے اور گنا ہگا رکو ہرگز دوست نہیں رکھتا'' (۲۷۲)

'' جولوگ ایمان لائے اور نیک اعمال بجالائے اور نماز قائم کی اور زکو ۃ اوا کی ان
 کا اجروثو اب ان کے پروروگار کے پاس محفوظ ہے، ان کونہ کوئی خوف لاحق ہوگا اور نہ ہی وہ ممگین ہوں گئے۔

(144)

O ''اے ایمان والو! تقوائے اللی اختیار کرواور جو پچھ سود کا حساب باتی رہ گیا ہے اسے چھوڑ دواگرتم مؤمن ہو! (ایمان پر قائم وعمل کرنے والے ہو)''
(۲۷۸)

O '' لیکن اگرتم ایبانہیں کرتے تو پھرخدااوررسول خدا ہے جنگ کو تیار ہوجاؤ،اوراگر تو بہ کرلوتو اصل سرمایہ (سود کے بغیر) تمہاری ملکیت میں باقی رہے گا، نہتم خود کسی برظلم کرو اور نہتم برظلم کیا جائے گا''

(149)

- O '' اوراگروہ (مقروض) تنگدست ہوتو اسے مالی حالت کے بہتر ہونے تک مہلت دی جائے ،اگرتم صدقہ کروتو تمہارے لئے بہتر ہے اگرتم آگاہی رکھتے ہو''
  دی جائے ،اگرتم صدقہ کروتو تمہارے لئے بہتر ہے اگرتم آگاہی رکھتے ہو''
  دی جائے ،اگرتم صدقہ کروتو تمہارے لئے بہتر ہے اگرتم آگاہی رکھتے ہو''
- O '' اوراس دن کے محاسبہ سے ڈرو جب تہمیں خدا کی طرف لوٹا یا جائے گا پھر ہر خض کو اس کے کئے کا پورا بدلہ دیا جائے گا اوران پرظلم وزیا دتی نہیں کی جائے گا ''
  ۱س کے کئے کا پورا بدلہ دیا جائے گا اوران پرظلم وزیا دتی نہیں کی جائے گا ''
  ۱۸۱)

# تفسيرو بيان

ان آیات مبارکہ میں سود کی حرمت کا تاکیدی ذکراور سود کھانے والوں کے بارے میں سخت رویہ اپنائے جائے کو بیان کیا گیا ہے، ان میں سود کی اصل حرمت کا بیان مقصود نہیں ہیں۔ بیسود کی حرمت کے حکم پر مشتمل نہیں ہیں۔ کوئکہ ان میں جو طرز بیان انتیار کیا گیا ہے وہ تشریعی ……قانون سازی کا انداز ہی نہیں بلکہ اس کی بابت مناسب ترین آیت، سورۂ آل عران کی آیت نمبر وسائے جس میں خداوند عالم نے اس طرح ارشا دفر مایا:

"نَيَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَأْكُلُوا الرِّبُوا أَضْعَافًا مُّضْعَفَةً وَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ" (اسائيان والودگناد گناسودنه كھاؤاور تقوائے الهي اختيار كروتا كرتم فلاح ياسكو)،

البت زیر نظر آیات مبارکہ میں (آیت ۲۷۸) جہاں بیار شاد ہوا: "آیا گئی الّن کُن اُمنُو التَّقُو اللّٰهَ وَذَّرُ وُ اَمَا بَقَى مِنَ الرِّبَو اِن کُنتُم مُّوُمِنِیْن " (اے ایمان والو! تقوائے اللّٰی اختیار کرواور جوسود باتی رہ گیا ہے اسے چھوڑ دو اگرتم ایمان والے ہو) تو اس کے طرز بیان سیات سے بیٹوت ملا ہے کہ سود کی ممانعت کا تھم صادر ہونے کے باوجود مسلمان اس سے باز نہ آئے سے بلکہ آپس میں سودی لین دین کا سلسلہ جاری رکھے ہوئے سے جس کی بناء پر خداوند عالم نے انہیں اس سے اجتناب کا تھم دیا اور جوسود قرضہ لینے والوں کے ذمہ میں باتی رہتا تھا اسے آک کردیے کا فران جاری فرمایا، اس سے اجتناب کا تھم دیا اور جوسود قرضہ لینے والوں کے ذمہ میں باتی رہتا تھا اسے آک کردیے کا فران جاری فرمایا، اس سے آیت ۲۷۵ کے ذکی جلہ "فَکن جَاءَ کُامَوْعِظُہُ قِنْ بَنَ اِن کُامُوا اَنْ کُلُو مُناسِکُ وَ اَمُرُ کُا اِنَ اللّٰہِ سَ کہر جس کے پاس اس کے رہ کی طرف سے ہیں تا جائے اور وہ ساس تھیجت پر مہل کر کے سودی لین دین سے باز آجائے تو جو مال وہ سود میں لے چکا ہے وہ اس کا ہوگا اور اس کی بابت اس کا معالمہ خدا کے ہر دہوگا۔ …، کا مطلب واضح ہوجا تا ہے بعثریب اس سلسلہ میں مزید وضاحت پیش کی جائے گی۔

اى آيت كه جى مى سودكى حرمت كاتكم ذكركيا گيا ہے (سورة آل عمران • ١٣ - جوكه مدينه ميں نازل بونے والى سورت ہے، اس سے پہلے سورة روم جوكه كمذيل نازل بونے والى سورت ہے، اس سے پہلے سورة روم جوكه كمذيل نازل بونے والى سورت ہے، اس ميں بھى يہي عمم فذكور ہے چنا نچە ارشاد حق تعالى بوا: "وَصَا التَّيْتُمُ مِّنْ بِّرِبُو الْفَيْ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَال

کن دویک ہرگز اضافہ نہیں ہوتا اور تم جو پھھ زکو ہ کے طور پر خدا کی رضا کے لئے دیے ہوتو ایسے لوگ دگنا پانے والے بی سساس سے فاہر ہوتا ہے کہ عہد رسالت کے ابتدائی ایام میں ہجرت سے پہلے تک سودی لین وین لوگوں کا پہند یدہ عمل تھا یہاں تک کداس کی ممانعت کا واضح عظم نازل ہوا کہ جو سورہ آل عمران آیت • ۱۳ میں ندکور ہے اور پھراس میں تخق آگئی سود کی حرمت کے بیان میں سخت لہدا ختیار کیا گیا ۔۔۔۔ کہ جو سورہ بقرہ کی زیر نظر سات آیا سے مبارکہ (۲۷۵۔۲۸۱) میں ندکور ہے اور ان کے بیان میں محت لہدا ختیا ہے گیا ہے۔ کہ ان آیات کے نزول سے قبل سود کی حرمت کا عظم صاور ہو چکا تھا۔ اور اس سے بیسی واضح طور پر معلوم ہوتا ہے کہ بیآیات مبارکہ سورہ آل عمران کے بعد نازل ہو کیں ۔

اس کے ساتھ ساتھ سیکھی ثابت ہوتا ہے کہ یہودی ندہب میں بھی سود حرام تھا جیسا کہ خداوندِ عالم کا ارشاد گرای ہے: ''قَ اَخْذِهِمُ الرِّبِلُواوَقَ فَ نُهُوْا عَنْهُ '' (اوران کے سور لینے کی وجہ ہے، جبکہ انہیں اس ہے نبی کی گئی تھی) سور ہو ۔ آ بت الاا سے اللہ کی گئی تھی) سور کا بیان ذکر ساتھ اللہ اللہ سے اس کا اشارہ سو ۔ ما آل عمران آیت 20 میں بھی ہوا ہے جس میں خداوندِ عالم نے یہود یوں کا بیان ذکر کیا کہ وہ کتے ہیں: ''لَیْسَ عَلَیْنَا فِی الْاُ قِیدِّنَ سَبِیدُنْ '' (امہین کی بابت ہم پرکس کی بالاوسی نہیں )،اور قرآن مجید میں ان کی کتاب (تورات) کی تقد بی ہوئی ہے اور کس آیت سے بیا بت نہیں ہوتا کہ اسلام میں سودی لین دین کی حرمت کا حکم منسوخ ہوا ہو۔

## سوداورا نفاق كا تقابلي بيان

سود کی حرمت کے بیان پر مشتل آیات کے مطالعہ سے ان آیات کا اپنی اقبل آیات مبارکہ سے کہ جن میں انفاق فی سبیل الله کا تذکرہ ہوا ہے ربط وتعلق واضح ہوجاتا ہے چنا نچہ آیت (۲۷۲) میں خداوند عالم نے ان کے تقابلی ربط کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: "یکٹ کٹی الله کا تذکرہ ہوا ہے جبہ صدقات کو بڑھا طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا: "یکٹ کٹی الله کا تذکر فی الصّد کا تی ہوئے اللہ کا اللہ کہ معرف ہوئے اس کے آخر میں فرمایا: "وَ اَنْ تَصَلَّ اَتُوا وَ نَبِرُ الله کا اور تم صدقہ دو کہ وہ تمہارے لئے بہتر دیتا ہے ) اور آیت ۲۸۰ کے آخر میں فرمایا: "وَ اَنْ تَصَلَّ اَتُوا وَ نَبِرُ الله کا میں فرور مطالب سے سود کی صرت ممانعت اور انفاق مد قد کی تھویت واضح ہوجاتی ہے۔

عملی طور بھی سوداور انفاق کے درمیان پایا جانے والا تضاد و تقابل کمی وضاحت کا مختاج نہیں کیونکہ اگر چہ بظاہر ر با (سود) کمی عوض کے بغیر حاصل کیا جانے والا مال ہے اور صدقہ بھی کمی عوض کے بغیر عطا کیا جانے والا مال ہے لیکن ر با 

## ربا کی شدید مذمت وممانعت

زینظر آیات مبارکہ میں خداوندِ عالم نے رہائی جس شدید ترین لہے میں خدمت کی ہے اس کی مثال ، فروع دین نیس ہے سے سے سے سی بھی عمل کی بابت نہیں ملتی سوائے ایک چیز کے اور وہ عبارت ہے وشمنانِ وین سے دوستی کرنا ، کہ اس میں جس شدت کے ساتھ خبر دار کیا گیا ہے وہ اس شدت سے مشابہ ومساوی ہے جور باکی بابت پائی جاتی ہے ۔۔۔ اس سے انداز ہ ہو سکتا ہے کہ سودی لین وین ، خداوندِ عالم کو کس قدر نا پند ہے کہ اسے دین دشمنی سے ہمرنگ و برا برقر اردیا گیا ہے ۔ ، اور جبال تک دیگر کیرہ گنا ہوں کا تعلق ہے تو ان کی بابت اگر چیقر آن مجید میں سخت لہے اختیار کر کے ان کی ممانعت کا تذکرہ ہوا الیکن ان سب کی حرمت میں اختیار کیا جانے والا شدید ترین انداز بیان بھی رہا اور دشمنانِ وین سے دوستی کی خدمت و ممانعت میں اختیار کے جانے والے انداز سے شدت و تحق کے حوالہ سے بہت کم ہے ، یہاں تک کہ زنا ، شرا ب خوری ، جوا اور ظلم و جور اور ان سے بر حاکر انسان (تقس محتر مہ) کا قتل عام ۔۔ اور زمین میں فتنہ وفساد بر پاکر نا وغیرہ کھی اپنی تمام تر

برائی کے باوجود ربااور دشمنان وین سے دوئ کرنے کے جرائم سے کمتر ہیں کیونکہ ان دو (سودخوری اور دشمنان وین سے دوئ ) کے علاوہ دیگر گناہوں کے ناپاک آٹارکس ایک فردیا چند افراد ہی تک محدود ہوتے ہیں اور ان کے برے نتائج کا دائرہ ان کے مرتکب عناصر کو اپنی لیسٹ میں لینے سے زیادہ وسیح نہیں ہوتا اور بھن مخصوص جبتوں و افعال و اعمال کے زاویوں کے علاوہ زندگی کی عمومی جہات ان کی زویل نہیں آٹیں جبکہ ان دو گناہوں کا اثر دینی نظام کی بنیادی ہلا کرر کھ دیتا ہے، دینی اقدار کو پالی کی عمومی زندگی کو درہم برہم کر دیتا ہے، انسانی فطرت کے پاکیزہ رخ کو چھپا دیتا ہے اور فطری اصولوں کی حکمفر مائی کا راستہ روک دیتا ہے بہاں تک کہ ان اصولوں کی حکمفر مائی کا راستہ روک دیتا ہے بہاں تک کہ ان اصولوں کی عملداری کا جذبہ واحساس بھولی دستان سے زیادہ کی جائے گی ، انشاء اللہ تعالی ۔

تاریخ کے نا قابل انکار حقائق سے بھی اس قرآنی بیان کی تقدیق ہوتی ہے کہ جس میں ان دواعمال (سودخوری اور دشمنانِ دین سے دوئی ) کی بابت نہایت شدید لہجہ میں ان کی ندمت ہوئی اور اس سے بازر ہے کی تاکید کی گئی، چنانچہ تاریخ کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ جن مسلمان قو موں نے دشمنان دین سے دوئی وعجبت اور پیجہتی و جھکاؤ کے رہتے اختیار کے وہ اپنی شناخت کھو بیٹھیں اور انہوں نے اغیار کے ہاتھوں اپنی ہلاکت و نابودی کی دستاویز پر دستخط کر لئے اور پھر اپنی مال ،عزت وجان سے ہاتھ دھو بیٹھے، یہاں تک کہ ان کا جینا اور مرنا بھی ان کے اختیار میں ندر ہا بلکہ وہ غیروں کی غلامی کے طوق میں جکڑے جس کے نتیجہ میں زندگی کی پاکیزہ نعت سے استفادہ کرنے سے بھی محروم ہو گئے اور دین بھی ان کے اختیار میں اور دین بھی ان کے اور دین بھی ان کے اور دین بھی ان کے باتھ سے جا تار ہا اور کوئی فضیلت و قابل ذکر صفت ان کے لئے باتی ندر ہی۔

سودخوری کے نتیجہ میں سر ماید داری ، جا گیرداری اور مالی اشرافیت پر مبنی نظام کے اسباب وجود میں آگئے جو عالمی جنگوں پر منتج ہوئے اور ایک دوسرے جنگوں پر منتج ہوئے اور ایک دوسرے جنگوں پر منتج ہوئے اور ایک دوسرے جنگوں پر منتج ہوئے اور ایک کہ مالات کی اہتر صور تھال نے پوری دنیا کو زیر و زیر کر دیا اور روئے زمین کا امن وامان جا منہ منا منہ تھے کہاں تک کہ حالات کی اہتر صور تھال نے پوری دنیا کو زیر و زیر کر دیا اور روئے زمین کا امن وامان جا ہوگا گا ور دنیا کے انسانیت جابی و بربادی کے کہرے کتا ہوئی منظام ہستی درہم برہم ہوگیا اور پھر برے لوگ اپنے انجام کو پہنچ گئے ،

انشاء الله تعالی عنقریب آپ اس امرے آگاہ ہو جائیں گے کہ سودخوری اور دشمنان دین سے دوستی کے تکین متا کے و تباہ کن آثار کے حوالہ سے قرآن مجیدیں جس طرح شدید لہجہ یں مطالب ذکر کئے گئے ہیں وہ اسی مقدس کتاب خداوندی کی امتیازی خصوصیات میں سے ہے۔

### سودخورول کی حالت زار

O ''اَ اَّذِینَ یَا کُلُوْنَ الرِّبُوالایکُوْمُوْنَ اِلَّا کَمَایکُوْمُ الَّذِی یَتَخَبَّطُهُ الشَّیْطُنُ مِنَ الْمَسِّ''
(جولوگ سود کھاتے ہیں وہ اس مخص کی طرح کھڑے ہوتے ہیں جے شیطان نے چھوکر مخبوط الحواس کر
دیا ہو)

لفظ ' خبط' ' کامعنی غلط راسته پر یا غلط طریقه سے چلنا ہے ، چنا نچہ جب اونٹ غلط ست کو چل پڑے تو کہا جاتا ہے : خبط البعير، اونث كوخبط ہو گيا ، (وہ مخبوط الحواس ہو گيا، اپنا ہوش وحواس كھو بيٹا اور راہ سے بے راہ ہو گيا) جہاں تك انسان کے خیط اور غلط راہ اپنانے کا تعلق ہے تو یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ انسان کی زندگی میں ایک ایبا سیدھار ، ستہ یا یا جاتا ہے کہ جس سے وہ روگردانی نہیں کرتا بلکہ اس برگا مزن رہتا ہے اور وہ لامحالہ ایسے افعال واعمال انجام دیتا ہے جواس کی زندگی میں اس کے ماحول ومعاشرہ کہ جس میں وہ زندگی بسر کرتا ہے کے تقاضوں کے مطابق ہوتے ہیں اور ان افعال کی اصل بنیادوہ عقلا کی نظریاتی اصول ہیں جن کی تدوین وقعین اور ترتیب وتنظیم خود انسانی ہی نے کر کے اپنے انفرادی واجتماعی ا فعال کوان اصولوں پرمنطبق کیا ہوتا ہے مثلاً جب بھوک گئی ہے تو کھا تا کھا تا ہے، جب پیاس گئی ہے تو یانی پیتا ہے، جب جنسی جا ہت ہوتی ہے تو اس کی طرف قدم بڑھا تا ہے، جب تھک جاتا ہے تو آ رام جا ہتا ہے اور جب سکون پذیر ہونا جا ہتا ہے تو مکان تلاش کرتا ہے، اسی طرح معاشرتی زندگی میں اپنے ہمنوع افراد کے بعض امور میں ان سے خوش اور بعض میں ناراض ورنجیدہ خاطر ہوتا ہے، وہ جب کسی کام کے انجام دینے کا ارادہ کرتا ہے تو اس کے متعلقہ لا زمی امور و تقاضوں کی محیل کا اقدام کرتا ہے اور جب کسی چیز کو حاصل کرنے کا خواہاں ہوتا ہے تو اس کے اسباب کی فراہمی برایٹی تو جہات مرکوز کر دیتا ہے، ....، بیتمام افعال اینے ندگورہ بالا اصولوں پر بہنی ہونے کے حوالہ سے ایک دوسرے سے مخصوص کیفیت کے ساتھ مرج ط ووابستہ ہیں کہان کے درمیان کوئی تناقض نہیں پایا جاتا اور ان سب کے مجموعہ مرکب کا نام ہی انسان کی راہ وروش زندگی اورطرز حیات ہے، انہی پراس کی زندگی کا دارومدار اور اس کی بقائے حیات کا انحصار ہے .... اور اے اس اصول حیات اور زندگی کی سیدهی راه سے آگا ہی کی نعت اس قوت کی بدولت حاصل ہوئی ہے جواس کے وجود میں ابتدائے خلقت ہی سے ود بعت کر دی گئی ہے کہ جو خیر وشر، فائدہ مند ونقصان دہ اور اچھے و برے کی تمیز کرواتی ہے، کین وہ مخض کہ جس کی اس مٰہ کورہ قوت میں خلل ونقص پیدا ہو جائے تو وہ اچھے و برے ،مفید ومفرا ورخیر وشر کے درمیان فرق وتمیزنہیں کرسکتا للذا

ا چھے کو ہرااور برے کوا جھا،مفید کومفنراورمفر کومفیدا ورخیر کوشراورشر کوخیر کہنے گتا ہے .... گویا ہرشے کواس کے نقطۂ مقابل چیز کانام دیتا ہے۔۔۔۔۔لیکن اس کا ایپا کرنا اس وجہ ہے نہیں ہوتا کہوہ ان چیزوں یعنی اچھے وبرے وغیرہ کے معانی کو بھلا چکا ہے اور خیروشر کی حقیقتیں اس کی لوح فکرو خیال سے مٹ چکی ہیں اور ایبا کیونگر ممکن ہے جبکہ وہ بالآ خرانسان ہی ہے جے ارادہ و اختیار کی نعمت حاصل ہے اور میرمحال وناممکن ہے کہ انسان سے غیرانسانی افعال سرز دہوں ، بلکہ اس کے ابیا کرنے کی وجہ میر ہے کہ وہ برے کو اچھا، اچھے کو برا، خیر کوشر، شر کو خیر، مفید کومفرا ورمفر کومفید سجھتے ہوئے ان کےموار دومتعلقہ امور میں خبط ......اورخلط ملط کر کے غلط تشخیص ..... کی بیاری میں مبتلا ہو چکا ہے، کیکن اس کے با وجود وہ کسی بھی کا م کے عادی یا غیر عادی ہونے کی عنوانی جہتے کوتید مل نہیں کرتا ۔۔۔ لیتن ایبانہیں کہ غیر عا دی فعل کوعا دی اور عا دی فعل کوغیر عا دی کردے ۔۔۔ کیونکہ اس سے ٹابت ہوگا کہوہ الی ملی جلی آراءوا فکار کا حامل ہے کہ جن کی تطبیق وہ ان کےاصل موارد میں کرنے کے بچائے ان کے برعکس موارد میں کرتا ہے اور ایبا کبھی نہیں ہوتا کہ مجھی ان کے اصل موارد میں بھی کر لیے، بلکہ حقیقت پیر ہے کہ افعال کی عا دی وغیر عا دیعنوانی جہتوں کی تشخیص میں غلطی کا شکار ہونے کی وجہ سے وہ صرف انہی امور کولا زم الا تباع سمجھتا ہے جواس کی لوح فکر وخیال پر جبت ہو جا نمیں اور اس کی قوت ارادہ ان کی طرف مائل ہو، بنابرایں اس کی نگاہ میں عا دی وغیرعا دی افعال یکساں ہیں اور ان کے درمیان کوئی فرق نہیں پایا جاتا، جیسا کہ اونٹنی،خبطی کیفیت کا شکار ہو کرنا درست راستہ پرچل یر تی ہے اس طرح جو محف اس کیفیت کا شکار ہو جا تا ہے .....مخبوط المحواس ہو جا تا ہے ..... وہ غیر ما دی ہی کو ما دی سمجھتے ہوئے انجام دیتا ہے اور ان کے درمیان کسی بھی امتیاز کا قائل نہیں ہوتا للذاوہ اپنی روش وطرز عمل میں تبدیلی کا سوچ بھی نہیں سکتا بلکہ غیر ما دی امراس قد راس کی لوح فکر پرمسلط ہو جا تا ہے کہ پھر عا دی امرکوبھی غیر عا دی سجھتا ہے اور عا دی کا غیر عا دی پر کوئی امتیاز اس کی نگاہ میں نہیں ساتا ، اور کسی حال میں غیر عادی کیفیت سے عادی حالت میں آنے کامتنی نہیں ہوتا۔

یمی حال سود خور خص کا ہے کہ جوا ہے سودی لین دین جس کوئی چیز دے کروا پسی کی مدت کی بناء پراسی چیز کی مانند
(اس کی مثل) زیادہ واپس لیتا ہے، ۔۔۔۔۔اس کا ایسا کرنا ای خبلی او ختی کی طرح ہے ۔۔۔۔۔ کیونکہ اصول فطرت کہ جس پر انسان
کی معاشر تی زندگی کی اصل و اساس قائم ہے اس بات کا متقاضی ہے کہ وہ اپنا معاملہ ولین دین اس طرح کرے کہ اپنے
زائد مال کہ جس کی اسے ضرورت نہیں کے عوض میں وہ مال کی سے لے جس کی اسے ضرورت ہو، کیکن مال وے کراس کے
عوض میں اسی جیسازیا وہ وصول کرنا انسانی فطرت کے نقاضوں کے خلاف اور معاشی اصولوں کی پامالی ہے کیونکہ اس سے مالی
استحصال پیدا ہوتا ہے اور سود لینے والا ، مقروض کے ہاتھ سے اس کے مال پر قبضہ کرنے کا مرتکب قرار پاتا ہے اور سرمایہ
واری و مالی اشرافیت کی راہ ہموار ہو جاتی ہے جس سے سودخود ، سرمایہ واراور مالدار سے مالدار ترین بنتا چلا جاتا ہے اور اس

طبقہ محروم اور دوسرا مرفہ و مالدار ہوتا چلا جاتا ہے۔ جو کہ معاش تی ومعاثی عدل کے سرا سرخلا ف ہے۔ ، اور پھر سود دینے والافخض وقت گزر نے کے ساتھ ساتھ افراط زر کا شکار ہوجاتا ہے اور اس کے افراجات کنٹرول کی حد سے باہر نکل جاتے ہیں کہ جس سے ان کی زندگی مالی بوجھ تلے دب جاتی ہے کہ جس سے چھٹکا را اور اس کی تلائی ممکن نہیں رہتی کیونکہ سود ٹیں اضافہ کے ساتھ ساتھ مصارف وافراجات میں اضافہ اور پھر اسی نسبت سے ضرور توں میں نا قابل برداشت حد تک اضافہ ہو جاتا ہے بس سے مقروض کی زندگی اجیرن ہوجاتی ہے۔

بنابرا میں سود، معاشرتی توازن واعتدال کے منافی ہے ساجتا می عدل واقد ار کاخون کر دیتا ہے سے اور فطرت سلیمہ کے بتائے ووکھائے ہوئے انسانیت نواز صراط منتقیم پر حاکم نظام وضوابط حیات کو پاہال کر دیتا ہے،

یہ ہے '' خبط'' کی وہ مہلک بیاری کہ جس میں سودخور شخص جتلا ہوتا ہے جیسا کہ شیطان کا چھوا ہواشخص مخبوط ہوتا ہے کونکہ سودی کا روبا رکر نے والا معاملات اور لین دین کے اصولوں کی بابت فکری انتشار کا شکار ہوجاتا ہے جس کے نتیجہ میں لین دین و کا روبار اور سود کے درمیان کوئی فرق محسوس نہیں کرتا، للہٰذا جب اس سے رہا وسود کو ترک کرنے اور کا روبار و تجارت و تجارت ( بیج ) کے اصول اپنانے کو کہا جاتا ہے تو جواب میں یہ کہتا ہوا و کھائی دیتا ہے: '' اِنَّهَا الْبَدِیْحُ مِشْلُ الرِّبُوا'' تجارت و لین دین ، سود ہی کی طرح سے ہے اور کا روبار و تجارت کوسود پر کوئی امتیازی خصوصیت حاصل نہیں للبذا سود کو چھوڑ کر بیج و تجارت کو اپنانے کی ضرورت ہی کیا ہے؟ ای سلسلہ میں خداونو عالم نے سودی لین وین کرنے والوں کی خبلی سوچ یاان کے تجارت کو اپنانے کی ضرورت ہی کیا ہے؟ ای سلسلہ میں خداونو عالم نے سودی لین وین کرنے والوں کی خبلی سوچ یاان کے ایپنا نے بی اس بیان سے استدلال پیش کیا ہے کہ وہ کہتے ہیں'' تجارت وکا روبار سود ہی کی طرح ہے'' ( اِنْسَا الْبَدِیْعُ مِشْلُ الرِّبُوا)

ند کورہ بالامطالب سے چھاہم نکات کی نشاندہی ہوتی ہے:

(۱) آیت مبارکہ میں جلد ''لایکُوْمُوْنَ اِلّا گَمَایکُوْمُو ہے۔'' میں قیام (کھڑا ہونے) سے مراوزندگی کے امور کی بابت عملی اقدام کرنا ہے اور معاثی ضرورتوں کو پورا کرنے کے لئے اقدامات بجالانا ہے چنانچہ'' قیام'' ان واضح معانی وخفاکق میں سے ہے جن کی ہابت اہل زبان اپنے روزمرہ کے استعالات میں بحر پورآ گاہی رکھتے ہیں ، اس کی قرآنی مثالیں ملاحظہوں:

0" لِيَقُوْمُ النَّاسُ بِالْقِسْطِ " (تاكه لوگ عدل وانساف قائم كري) سورة الحديد، آيت ٢٥ ....، ٥ أَنْ تَتَقُوْمُ النَّسَمَ الْحُوالُ مُنْ صُبِاهُم و ٢٥ ... ، سورة روم، آيت ٢٥ ... ،

0" أَنْ تَقُومُو اللِيَتُلَى بِالْقِسْطِ "(اوريكم يَيمول كے لئے انساف كے ساتھ قيام كرو) سورة النسآء،آيت ١٢٧ ....،

ان موار دہیں'' قیام''( کھڑا ہونا) سے مراد''قسعسو د'' (بیٹھنا) کے مقابل والامعنی مراد نہیں کیونکہ ذریر بحث موضوع میں'' کھڑا ہونا'' میمخصوص جسمانی حالت کہ جوبیٹھے ہونے کے مدمقابل حالت کا نام ہے ۔۔۔۔کسی طور پرموز ونیت نہیں رکھتی اور نہ ہی آیت مبار کہ سے معنی ومفہوم کے لحاظ سے مطابقت رکھتی ہے۔

(٣) آیہ مبارکہ ہیں سود خور کے اس بیان کا ذکر کیا گیا ہے کہ وہ تیج ( تجارتی معاملہ ) کوربا (سود ) کی مانند قرار دیتا ہے اور کہتا ہے '' اِنّہ کا اُنبیٹے مِشْلُ الرّبِلوا'' سے تیج و تجارت سود کی طرح ہے ہے ، اس ہیں تجارت کو سود سے تشبید دی گئی ہے اس کے برعش نہیں کہا گیا یعنی سود کو تجارت کے مشابہ قرار نہیں دیا گیا ، اس سے اس کنتہ کی نشاند ہی ہوتی ہے کہ تیج و تجارت کا معنی پہلے ہی معلوم ہونے کی بناء پر ایبا کیا گیا ہے ، اس سلسلہ ہیں مزید وضاحت عنقریب پیش کی جائے گی۔ (۴) سود خور فض کو شیطان کے چھوئے ہوئے فض سے تشبید دینے ہیں اس بات کی طرف اشارہ و توجہ دلانا مقصود ہے کہ اس طرح کی صور تحال میں ممکن ہے کہ کوئی فض شیطان کے اسے چھونے کے نتیجہ ہوتا ہے لیکن اس کیونکہ آیہ مبارکہ سے اگر چہ اس بات کا شہوت نہیں ملتا کہ ہر دیوا تی و پاگل پن شیطان کے چھونے کا نتیجہ ہوتا ہے لیکن اس میں اس امرکا اشارہ ضرور پایا جاتا ہے کہ شیطان کا چھونا (اس کا غلبا ورفکر وجواس پر اثر اندا ہونا) بھی جنون کا ایک سبب میں اس امرکا اشارہ ضرور پایا جاتا ہے کہ شیطان کا چھونا (اس کا غلبا ورفکر وجواس پر اثر اندا ہونا) بھی جنون کا ایک سبب ہے ، اور اس طرح آیہ مبارکہ سے آگر چہ سے ثابت نہیں ہوتا کہ شیطان کے چھونے سے المیس کا چھونا مراد ہے کیونکہ لفظ ہے ، اور اس طرح آیہ مبارکہ سے آگر چہ سے ثابت نہیں ہوتا کہ شیطان کے چھونے سے المیس کا چھونا مراد ہے کیونکہ لفظ ہے ، اور اس طرح آیہ مبارکہ سے آگر چہ سے ثابت نہیں ہوتا کہ شیطان کے چھونے سے المیس کا چھونا مراد ہے کیونکہ لفظ

'' شیطان'' کامعن'' ابلیس' نہیں بلکہ اس کامعنی'' شری'' ہے جو کہ ابلیس اور جنوں وانسانوں بیں سے ہر شریر کے لئے استعال ہوتا ہے کیکن آبیمبار کہ سے اس حد تک یقینا ثابت ہوتا ہے کہ جنات بعض لوگوں پر اثر انداز ہو کر انہیں و یوا گئی سے دوچار کر سکتے ہیں ( یعنی سر بات درست ہے کہ ہر پاگل شخص جنات کے چھونے اور اثر انداز ہونے سے پاگل نہیں ہوتا بلکہ اس کے دیگر اسباب وعوامل بھی مؤثر وکا رفر ما ہوتے ہیں کیکن کچھلوگ جنات کے اثر سے پاگل بن کا شکار ہوجاتے ہیں اور کہی بات آبیمبار کہ سے ثابت ہوتی ہے )

سودخور هخص کوشیطان کے چھوئے ہوئے خبطی و دیوانے شخص سے تشہید دینے کی وجہ کے بیان میں بعض مفسرین نے لکھا ہے کہ بیا متدالناس کے بعض غلط اعتقادات ونظریات سے ہمرگی کے باب میں ہے کیونکہ وہ ان اعتقادات کی بنا پر دیوائلی کا شکارلوگوں پر جنات کے اثر انداز ہونے کے قائل ہیں البذا قرآن مجید میں بھی انہی کے طرز تفکر کی بنیا د پر بات کی عمر میں اس لئے کوئی حرج نہیں کہ صرف تشبید کی غرض سے ایسا کیا گیا ہے اور اس میں حقیقت الامرسے عدم مطابقت کے والہ سے بحث کرکے اسے غلط قرار دینا بچا ہے، بنا برای آئی مبار کہ کا جنات کی اثر گزاری کے عقیدہ کی صحت و عدم صحت کے بیان سے کوئی تعلق نہیں بلکہ اس کا معنی بیہ ہے کہ ان سودخوروں کا حال اس مجنون و دیوانہ شخص جیسا ہے کہ دیوانہ پن سسب جیسا کہ عامتہ الناس عقیدہ رکھتے ہیں کہ سسشیطان ہی کی کارگزاری ہے تو بیہ بات اس لئے خارج ازامکان ہے کہ خداوند عالم کی ذات اس سے کہیں ذیا دہ عادل ہے کہ شیطان کو اپنے بندوں بالخصوص مومن بندوں کی عقلوں پر مسلط کر دے خلاف بیا تا اس کے عدل وشان سے مطابقت نہیں رکھتی ..... بلکہ وہ اس سے کہیں بالاتر ہے سبکہ شیطان کو اپنے بندوں کی عقلوں پر اثر انداز کر دے)۔

اس بیان کی عدم صحت اس طرح ہے کہ ..... جہاں اس مفسر نے بید کہا کہ ضداوند عالم اس سے کہیں زیادہ عاول ہے کہ اس پنیادہ بین ہم بید کہتے ہیں کہ ..... خداوند عالم کی ذات اس سے کہیں زیادہ کہ اپنے بندوں پر شیطان کومسلط کرد ہے تو اس سے کہیں زیادہ بنیادہ وافونظر یہ پر بنی قرار دے خواہ بطور مثال و تشبید ہی کیوں نہ ہو، البت بنیدہ والا ہے کہ اپنے کلام کو ایک غلط و باطل اور بے بنیادہ وافونظر یہ پر بنی قرار دے خواہ بطور مثال و تشبید ہی کیوں نہ ہو، البت اگر ایسا کرے اور پھر اس کے ساتھ اس نظر یہ کا باطل وغلط ہونا اور اس کے قائل کا نا درست عقیدہ کا حامل ہونا بھی بیان کر دے تو اس صورت میں بات قطعی مختلف ہوگی جیسا کہ اس نے اپنے کلام کی بابت صاف الفاظ میں بیان فرمادیا ہے:

O "إِنَّهُ لَقَوْلٌ فَصْلٌ ﴿ وَمَاهُوَ بِالْهَزُّلِ " (سورة الطارق، آيت ١٨) فينا فيمله كن كلام ب اوروه

برگز نداق و بے معنی بات نہیں .....،

جہاں تک ان کی اس بات کا تعلق ہے کہ شیطان انسان کی عقل پر تسلط جما کر اسے ختم کر دیتا ہے اور سہ بات خدا کے عدل کے منافی ہے ۔۔۔۔۔۔ کہ وہ شیطان کو انسان کی عقل پر تسلط کا اختیار عطا کر ۔۔۔۔۔۔ تو سہ بات خودا نہی کی طرف لوئی ہے اور سہاعتراض خودا نہی پر وار دہوتا ہے اور وہ سہ کہ انہوں نے عقل کے ختم ہونے کو میں اسباب سے منسوب کیا ہے ۔۔۔۔۔ عقل کا جز ہونا اور انسان کا دیوانہ ہونا طبعی عامل کی کارگز اربی کا نتیجہ ہے ۔۔۔۔۔۔ اور طبعی عوامل و اسباب بالآ خرخداوند عالم ہی سے وابستہ اور اس سے نسبوب و معقل کے خاتمہ میں مؤثر ہونے کے حوالہ سے خداوند عالم سے منسوب بیں تو دونوں صورتوں میں ۔۔۔۔ نور کی حقیقت کیساں ہے ، بنا برایں انسانی عقل بران کی وجودی حیثیت کیساں ہے ، بنا برایں انسانی عقل بران کی اثر گز اربی ، خدا کے عدل کے منافی نہیں ۔۔۔ ان کی وجودی حیثیت کیساں ہے ، بنا برایں انسانی عقل بران کی اثر گز اربی ، خدا کے عدل کے منافی نہیں ۔۔۔ ان

اس کے علاوہ بیامر قابل ذکر ہے کہ اس موضوع میں دو با تیں خور طلب ہیں: ایک بیر کہ عشل کا زوال منجانب الله بہوتواس میں بنیا دی طور کوئی اشکال نہیں البتہ اس صورت میں انسان مکلف ہی نہیں رہتا کیونکہ مکلف ہونے کی پہلی شرط عاقل ہونا ہے اور جب عشل ہی شہوگی تو احکامات لا گوہی نہ ہوں گے ۔۔۔ جب خدا خود ہی عشل کو زائل کر دیت تو کیونکر احکام جاری کرسکتا ہے (بخبر زمین میں بنج کیونکر ہویا جا سکتا ہے) ۔۔، اور دوسری بات بیر کہ عشل تو ہولیکن وہ حق کے ادراک کی راہ سے منحرف ہوجائے تو یہ بات اصل بنیا دیے اصراری پر اصل مسئلہ اور اشکال واعتراض کا دارو مدارہ ہے، یعنی اصل اشکال ہی اس حوالہ ہے ہے کہ عشل تو موجود ہولیکن وہ اپنا کرنے کا اصل کا م نہ کر سکے اور حق کی راہ لینے وصح عمل کرنے نہ پائے ، اس کی اس حالت کو خدا سے منسوب و مستد قر ار نہیں دیا جا سکتا اور خدا کو اس کا ذرمہ دار قر ار نہیں دیا جا سکتا مثلاً ایک عاقل انسان شیطان کے بہا وے بین آکر اچھے کو برااور بر ہے کو اچھا، یا حق کو باطل اور باطل کو حق سجھے گئے تو اس کے ایسا کرنے کو کسی جو ایسا دو اور اس کی تنتی ہوگئے تو اس کے ایسا کرنے کو کسی خوالہ اور اس کے باعث احکا مات خداوندی کے لاگونہ ہونے پر اس کا اصل سبب و عامل خواہ جو پہلے بھی ہولین اس کے آٹا رکونظر انداز نہیں موسلتا کیونکہ بیاری کا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونظر انداز نہیں کہا جا سکتا ، اس طرح عشل کے زائل ہونے کا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونظر انداز نہیں کہا جا سکتا ، اس طرح عشل کے زائل ہونے کا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونظر انداز نہیں کہا جا سکتا کا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونظر انداز نہیں ہولیا کا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونظر انداز نہیں کہا جا سکتا کی کے در کی جا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونظر انداز نہیں کہا جا سکتا کا جا سبت بچھے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونٹر ہونے کے بھی ہولیکن اس کے آٹا در کونٹر انداز کونٹر ہونے کہ بھی ہولیکن اس کے زائل ہونے کا سبب بچھے بھی ہولیکن اس کے زائل ہونے کا سبب بچھ بھی مولیا سائل ہونے کا سبب بچھ بھی ہولیکن اس کے زائل ہونے کا سبب بچھ بھی ہولیکن اس کے دور کیا در کونٹر کونٹر بھی ہونے کونٹر کے اس کے دور کی سب بچھے بھی ہونے کیا تک کے دور کیا تک کے دور کیا تک کے دور کیا تک کونٹر کیا تک کے دور کونٹر کونٹر کی کونٹر کیا تک کے دور کیا تک کے دور کونٹر کونٹر

ان تمام مطالب سے قطع نظر، ایک اہم ترین مسئلہ قابل توجہ ہے اور وہ یہ کہ کی کو دیوانہ و پاگل کرنے کی نسبت شیطان کی طرف دینا استقلالی طور پر اور بلا واسط نہیں ہوسکتی بلکہ طبیعی اسباب کے ذریعہ سے ہوتی ہے اور شیطان جے دیوانہ کرتا ہے تو اس کی اعصابی تو توں کو بے اثر کر دیتا ہے اور اسے دماغ کی سلامتی سے محروم کر دیتا ہے ۔۔۔۔۔گویا اعصاب کا اختلال اور دماغی آفت کی انسان کے پاگل ہو جانے کے نز دیک ترین فرائع و اسباب ہیں کہ جن کے پیچے شیطان کی

کارگزاری ہوتی ہے اور وہی ان اسباب کو وجود میں لاتا ہے ۔۔۔۔ جیسا کہ گونا گوں کرامات ۔۔۔ ونفسانی صفات و کمالات ۔۔۔ کی نسبت فرشتوں کی طرف دی جاتی ہے جبکہ ان میں بھی طبیعی اسباب کی وساطت پائی جاتی ہے ۔۔۔ طبیعی اسباب، قریب ترین عوامل اور ان کے پیچھے ملائکہ کی کارگزاری وعملداری ہوتی ہے ۔۔۔۔ ، اس کی مثال حضرت ایوب علیہ السلام کی واستان میں موجود ہے کہ جس کا تذکرہ خداوندِ عالم نے قرآن مجید میں اس طرح فرمایا:

٥ ' الذُنَادى مَابَّةَ ٱلْيُمَسَّنِي الشَّيْطِنُ بِنُصْبٍ وَعَذَابٍ"

(جب اس نے اپنے رب کو پکارا کہ شیطان نے مجھے تکلیفوں اور شخیتوں کے ساتھ چھو لیا ہے) سورة ص، آیت اس ،

C1.A/22/01/28/3/12

اور بارگاه پروردگاریس اس طرح عرض کی:

0 "اَنِّي مَسِّنِي الطُّرُّ وَ اَنْتَ اَسْحَمُ الرَّحِمِينَ"

(خدایا! مجھے تختی و بیاری نے چھولیا ہے ( گھرلیا ہے ) اور تو ہی ارحم الراحمین ۔ سب سے زیادہ رحم کرنے والا

ہے) سورة الانبياء، آيت ٨٣ ،

''الضر'' سے مراد بیاری ہے کہ جو بدن میں فاہراور اثر کرنے والے طبیعی اسباب سے پیدا ہوتی ہے، حضرت الیوبؓ نے بیاری کے چھونے کو جو کہ طبیعی اسباب کا نتیجہ ہے شیطان سے منسوب ووابستہ کیا ہے ۔ ایک طرف تو شیطان کے چھونے کا ذکر کیا جبکہ بیاری طبیعی اسباب کی اثر اگر اری کا نتیجہ ہوتی ہے ۔ ، ،

بہرحال بعض مفسرین کی طرف سے پیش کئے جانے والے ندکورہ بالا اشکال واعتراض اور اس کی ماند دیگر اشکالات، مادی افکار کی پیداوار ہیں جو کہ بعض ارباب دانش واہل تحقیق کے ذہوں میں خطور کر بچے ہیں کہ وہ خور بھی ان سے آگاہ ومتوجہ نہیں اور ان کی اس غلط اندیش کی اصل وجہ ہے کہ مادہ کو ہر چیز کی اصل و اساس جھنے والوں (مادہ پرستوں) نے جب یہ بات تن کہ خدا پرست لوگ وجود پذیر ہونے والی ہر شے کو خدا کی طرف منسوب کرتے ہیں یا بعض کو روح یا فرشتہ یا شیطان کی طرف منسوب کرتے ہیں تو اس غلط بھی کا شکار ہو گئے کہ شاید خدا پرست لوگ طبیعی عوامل و اسباب کے مشکر ہیں اور ہر چیز کے وجود میں آنے کو طبیعی عوامل و اسباب کے بجائے ماور الطبیعہ کی طرف منسوب کرتے ہیں ، جبکہ ان حضرات (مادہ پرستوں) نے اصل بات اور حقیقت الامر کو سمجھا ہی نہیں کہ خدا پرست کسی چیز کے وجود میں آنے کے طبیعی علل و واسباب کی نئی نہیں کرتے بلکہ وہ ان کے ساتھ ساتھ خداوند عالم کو سرچشمہ میں نفی سیمیعے ہیں اور ان وونوں (طبیعی علل و اسباب اور ماوراء الطبیعہ و خداوند عالم ) کے درمیان طولی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے اسباب اور ماوراء الطبیعہ و خداوند عالم ) کے درمیان طولی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے مائی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے وجود میں اسلیہ کی مائی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے وحود میں اسباب اور ماوراء الطبیعہ و خداوند عالم کی کے درمیان طولی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے وحود میں استعمالی کے دور کیاں طولی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے دور کیں اس کو دور کیں کو میں کو میں کو میں کی کی دور کیاں طولی سلسلہ کے قائل ہیں نہ کہ عرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے مولی وعرضی سلسلہ کے دور کی سلسلہ کے دور کیں کی دور کی سلسلہ کے دور کی کی دور کی کور کی کی دور کی دور کی کی کی دور کی کی دور کی دور کی دور کی دور کی دور کی کی دور کی کی دور کی دور

بابت اس کتاب کی گونا گوں بحثوں وموضوعات میں وضاحت ہو چکی ہے ، (طو کی سلسلہ سے مرادیہ ہے کے علل واسباب ایک دوسرے کے آگے پیچھے ہوں جبکہ عرضی سلسلہ سے مرا دان کا ایک دوسرے کے مدمقابل ہونا ہے مثلاً یہ کہا جاتا ہے کہ میں نے ا یک میل سفر کیا جبکہ اس میں گاڑی ووسلہ سفر کی عملداری بھی ہوتی ہے تو سفر طے کرنے کی نسبت جس طرح سفر کرنے والے کی طرف درست ہوتی ہے اس طرح گاڑی کی طرف بھی صحح ہے اور یہ کہنا بھی غلط نہیں کہ گاڑی نے ایک میل سفر کیا ، اے طولی سلسلہ سے تعبیر کیا جاتا ہے کہ جس میں توامل واسیاب ایک دوسرے کے مقابل نہیں بلکہ ساتھ ساتھ اور وابستہ وآ گے پیچیے ملے جلے ہیںلیکن عرضی سلسلہ میں علل و اسباب کو ایک دوسرے کے مقابل ہونے کے حوالہ ہے دیکھا جاتا ہے مثلاً یہ کہا جاتا ہے کہ میں نے ایک میل سفر کیا اور زید نے ایک میل سفر کیا ،اس میں ان کی ایک دوسر ہے ہے وابنتگی و تا ثیری ربط ہرگز موجود والمحوظ نہیں ہوتا بلکہ ہرا کیک کی استقلالی حیثیت ملحوظ ہوتی ہے' طولی وعرضی سلسلوں کےعنوا نات نہایت علمی حوالے ہیں لیکن ان کی مثالیں وموارد، ہماری عملی زندگی میں کثرت سے موجود ہیں اور شب وروز کے معمولات میں ان کا مشاہرہ ہوتا ہے، تا ہم ان کی بابت غور وفکر کرنے سے بیر حقیقت کھل کرسا ہے آجاتی ہے کہ خدا پرست ، مادی وطبیعی اسباب کی کارگز اری و ا ثر داری کے ہرگز منکرنہیں بلکہ وہ ان کوضروری و لا زمی سمجھتے ہیں لیکن ان کی استقلا لی عملداری کے قائل نہیں بلکہ اس کے ساته ساته خدا وندعالم كوعلت العلل اور ہرعلت وسبب كامنتها وسرچشمهُ فيف سجھتے ہيں اور فاعل قريب و فاعل بعيد كےطور یرطبیعی علل واسباب کے ساتھ ساتھ ماوراءالطبیعہ غیبی قوت کی عملداری کاعقیدہ بھی رکھتے ہیں جبکہ مادہ پرست ماوراءالطبیعہ اور خداوندعالم کے عمل دخل کا سرے سے اٹکار کرتے ہیں اور صرف طبیعی علل واسباب کوحقیقی و کامل اور مستقل مؤثر سیجھتے ہیں اورطولی سلسلہ کی نا قابل انکار حقیقت کی بابت غفلت کا شکار ہیں ، وہ عرضی سلسلہ کے تناظر میں ہی ان علل و اسباب کی ا اڑگزاری کے معتقد ہیں جو کہ صرح غلطی ہے ۔ م،)

(۵) ہمارے فہ کورہ بالا بیان سے ان بعض مفسرین کے قول کا نا درست ہونا بھی ظاہر و آشکار ہوجاتا ہے جنہوں نے کہا کہ آیۃ مبار کہ میں سود خور کو جنات زدہ فخض کے مشابہ قرار دینے کا مقصد، قیا مت کے دن اس کی حالت کو بیان وواضح کر نا ہے کہ جولوگ سود کھاتے ہیں وہ روز محشر اس طرح قبروں سے اٹھیں گے جس طرح دیوانہ وجنون زدہ بیہوش و مدہوش فخض ہوتا ہے، اس قول کے نا درست ہونے کی بنیا دیہ ہے کہ فہ کورہ بیان کی روشن میں نہ تو آیت کا ظاہر، اس سے مطابقت رکھتا ہے اور نہ ہی روایت، آیت کو استقلالاً ایسا ظہور دیسکتی ہے جواس میں پایا ہی نہیں جاتا، لینی جس کی بنیا دہوں آیت میں موجود نہیں اسے روایت کے ذریعے ظہوری وجود یا وجودی ظہور نہیں مل سکتا، بلکہ روایت سے صرف یہ استفادہ ہوسکتا ہے کہ سودخور، آخرت میں اس فخص کی ماند ہوگا جو شیطان کے چھونے سے جنون زدہ ہوچکا ہو۔

تفییر'' المنار'' میں سود کھانے والے مخص کے قیام کوشیطان کے چھوئے ہوئے خبطی ومجنون مخص سے تشبیہ دینے کی

بابت وضاحت کے بیان میں ابن عطیہ کے حوالہ سے مرقوم ہے کہ انہوں نے اپٹی تفسیر میں لکھا ہے کہ اس تشبیہ سے مرا دیہ ہے کہ دنیا میں سودخور کا حال بیان کیا جائے کہ وہ خبطی سے مخبوط الحواس ۔ و پاگل فخص جیسا ہے، جبیسا کہ مدہوث فخص کی بے ربط حرکتوں کی بناء پراسے'' جنات زوہ'' کہا جاتا ہے۔

ابن عطیہ کا تول ذکر کرنے کے بعد تغییر'' المنار'' کے مؤلف نے کھا ہے کہ آیۃ مبار کہ سے بظاہر یہی معلوم ہوتا ہے

کہ ابن عطیہ کا قول درست ہے لیکن اکثر مفسرین نے اس سے اتفاق نہیں کیا اور ابن عطیہ کی رائے کی مخالفت کرتے ہوئے

کہا ہے کہ آیۃ مبارک میں سودخور دخض کے قیام (کھڑا ہونے) سے اس کا قیامت کے دن قبر سے اٹھنا مراد ہے اور خداوند

عالم نے اسے سودخوروں کی نشانی قرار دیا ہے کہ وہ قیامت کے دن قبروں سے بہوش و مدہوش افراد کی طرح اٹھیں گے ، اس
مطلب کو محدثین نے ابن عباس اور ابن مسعود کے حوالہ سے ذکر کیا ہے بلکہ طبر انی نے حدیث کے اس حصہ کو عوف بن مالک
کے حوالہ سے سے می سلسلہ ء سند کا ذکر کئے بغیر سسنقل کیا ہے کہ آئخضرت کے ارشا دفر مایا ہے:

(ايماك واللذنوب التي لما تغفر: الغول، فمن غل شيئااتي به يوم القيامة، والربا، فمن اكل الرباء بعث يوم القيامة مجنوناً يتخبط)

(اپنے آپ کونا قابل معافی گناہوں سے بچاؤ لینی ملاوٹ اور سود کھانے سے ، کہ جو مخص ملاوٹ کرے گاوہ قیامت کے دن اس کے ساتھ ہی لا یا جائے گا۔اور جو مخص سود کھائے گاوہ قیامت کے دن پاگل ومخبوط الحواس ہو کرا ٹھایا جائے گا)۔

اس کے بعد مؤلف تغیر'' المنار'' نے کہا کہ آیۃ میار کہ سے بظاہر جو پچھ معلوم ہوتا ہے اس کی روشنی میں سب ارباب دانش ومفسرین حضرت ابن عطیہ کی رائے کو ہی صائب قرار دیتے ہیں کیونکہ لفظ''قیام'' سے عام طور پر جومعنی سمجھا جاتا ہے وہ یہ کہ کسی کام کے لئے قیام کرنا ۔۔۔۔۔اقدام کرنا ۔۔۔۔، اور آیۃ مبار کہ میں ایبا کوئی قریدہ و جو حتی نہیں پایا جاتا کہ یہاں''قیام'' سے مراد قیامت کے دن قبر سے افسا ہے اور جن روایات میں یہ حتیٰ نہ کور ہے وہ صحیح السند بھی نہیں قرار دی جا سکتیں اور نہ ہی وہ قرآن کے ساتھ ساتھ نازل ہوئی ہیں ۔ کہ جن کی سند قابل بحث نہ ہو بلکہ ان میں سے بعض تو الی ہیں کہ سکتیں اور نہ ہی وہ قرآن کے ساتھ ساتھ نازل ہوئی ہیں ۔ کہ جن کی سند قابل بحث نہ ہو بلکہ ان میں اور اگر وہ روایات موجود نہ ہونتی تو کوئی بھی ابن عطیہ کی رائے کے علاوہ کوئی دوسرامعنی پیش ہی نہ کرسکنا تھا سوائے ان افراد کے کہ جن کی صحت گفتارخودا نہی کے نزد یک بھی مسلم نہیں۔

اس کے بعد مؤلف '' المنار' نے لکھا ہے کہ صدیث سازوں کہ جن کا پیشر بی جعلی صدیثیں بنانا ہے انہوں نے اپنی من گھڑت روایات کو درست ثابت کرنے کے لئے بعض آیات کے ظواہر کا سہارالیا .....اور اپنی روایات کی تائیدیس آیات کے ظاہری الفاظ سے تمسک کیا .... اور جب کسی مقام پرمشکل مرحلہ کا شکار ہو گئے تو جعلی روایات کے ذریعے آیات کی تغییر کردی ، یہی وجہ ہے کہ تغییر قرآن کی بابت سیح روایات بہت کم ملتی ہیں ، ۔ (تغییر المنار ، ج ۳ مے ص ۹۴)۔

یہ تھا تغییر المنار میں ندکور، ابن عطیہ کی رائے اور اس پر تنجرہ، اگر چہ اس کے مؤلف نے مفسرین کی آ راء و خیالات کی نا درستی پر بہت اجھے اورصحح انداز میں بحث کی ہے لیکن آیئے مبار کہ میں سودخور کومجنون وخیطی اور بیہوش و مد ہوش مخص سے تشبیہ دیئے جانے کی بابت اظہار خیال میں غلط وغیر سیح مؤقف اختیار کیا اور ابن عطیہ کی رائے سے اتفاق کرتے ہوئے کہا کہاس کا خیال واضح وروثن ہے کیونکہ سودخور افرا دایسے ہی ہیں کہ جنہیں دینا کے مال ودولت نے اپنی زلفوں کا اسیر کرلیا یہاں تک کہانہیں اپنی بندگی و پرستش کی راہ پر لا کھڑا کیا اورانہیں اپنی تمام ترقو تیں مال جمع کرنے میں صرف کرتے ہوئے اس کے لئے جان کی بازی لگا دینے پر آ مادہ کردیا چنانجیانہوں نے مال جمع کرنے ہی کواپنا مقصد حیات قرار دے دیا اوراس مقصد کو یانے میں تمام صحح ومعمول کے کام کاج کوچھوڑ کر چور دروازوں سے مال کمانے میںمصروف ہو گئے اور اعتدال کی اس عمومی روش زندگی سےخو دکو دور کر دیا جھے معاشرہ کی اکثریت اپناتی ہے۔ کہاس کا مظاہرہ ان کی عمومی حرکات وسکنات اوراعمال وافعال میں بخو بی وکھائی دیتا ہے جبکہ رہے ہے اعتدالی اورمعتدل راہ وروش حیات سے منہ موڑ نا نہایت بے وقو فی وحماقت ہے۔ اوران کی غیرمعتدل حرکات وافعال سٹہ باز وں اور ہارے ہوئے جواریوں کی مانند ہوتی ہیں جو پوری توجہ والتفات اور انبھاک کے ساتھ اپنے کا موں میں سرگرم عمل ہوتے ہیں اور نہایت سعی و کاوش کے ساتھ مال کمانے میں مصروف ہوتے ہیں کہ انہیں اپنی نامر بوط و بے تکی حرکتوں کی طرف کوئی تو جہنیں ہوتی ....وہ جس قدر مال حاصل کر لیتے ہیں ان کی ہوس میں اتنا ہی اضافہ ہوجا تا ہے اور وہ ای میں مدہوش وسرمست ہو کراپنی تمام تر توانا ئیاں ای میں صرف کر دیتے ہیں اورا پی بے ربط حرکات کی کوئی پرواہ نہیں کرتے ..... یہاں تک کہان کی غیر مربوط حرکتیں ان کی ثفت و ہتک عزت کا باعث بن جاتی میں اور انکی پیچان دیوانہ، پاکل، غیرمعتدل، مدہوش و نامعقول مخص جیسی ہو جاتی ہے کہ جو بے ربط حرکتیں كرتا ہے اور انبى غير معقول حركتوں كى وجہ سے سودخوركواس سے تشبيد دى گئى ہے كيونكه آيت مباركه بيل لفظ " يَتَخَبَّطُهُ" استعال ہوائے کہ ''خبط'' ہے مشتق ہے جس کامعتی بے ربطی و بے بصیرتی کے ساتھ کام کرنا ، ٹیڑ ھا ٹیڑ ھا چلنا ہے جیسا کہ اندهااونٹ راستہ چاتا ہے ۔۔۔۔ کہ جیے محجے راہ ومنزل کا پیتنہیں ہوتا ۔۔۔۔، (یہاں تک تفییر المنار کے مؤلف نے ابن عطیہ کا قول ذکر کرے اس پراظہار خیال کیا ہے )۔

جہاں تک اس کی اس بات کا تعلق ہے کہ سودخور کی حرکات و اعمال اعتدال پر بنی نہیں ہوتے اور وہ بے ربط و میر میں میں اس کی اس کی ان حرکات کی وجہ صرف سود کھا نانہیں اور نہیں آیت بین اس کو مجنون میں میں اس کی سودخوری کو بنیا دقر ار دینا مقصود ہے کیونکہ اس کے وشیطان کے چھوئے ہوئے مخبوط الحواس محض سے تشہید دینے میں اس کی سودخوری کو بنیا دقر ار دینا مقصود ہے کیونکہ اس کے

بے ربط حرکتیں کرنے کی وجہ در حقیقت اس کا خدا کی عبودیت و بندگی کے بندھنوں کوتو ڑنا اور ما دی لذتوں کا اسر ہوجانا ہے،

یہ ایسے لوگوں کی علمی پستی کا مقام ہے کہ جن کی بناء پر وہ دینی عفت و پاکیزگی اور نفسانی عزت و وقار کو کھو بیٹے اور مادی
لذتوں کی اثر گزاری اور نفوس میں ان کی گہری تا جیر نے نہایت معمولی و بے مایہ ما دی خوا ہموں سے وابستگی کوان کا اور وہ بچھونا بنا دیا کہ پھران کی حرکات وسکنات موز و نیت سے عاری ہوگئی اور وہ بے ربط اعمال انجام دینے گئے جیسا کہ اس طرح
کی حالت ہراس خفس کی ہوجاتی ہے جس کے بارے ہیں ہم نے سطور بالا میں مطالب ذکر کئے ہیں خواہ وہ وزندگی ہمرسود
کی حالت ہراس خفس کی ہوجاتی ہے جس کے بارے ہیں ہم نے سطور بالا میں مطالب ذکر کئے ہیں خواہ وہ وزندگی ہمرسود
کیا مانے کا مرتکب نہ بھی ہوا ہو، لہذا مخبوط الحواس ہوکر بے ربط حرکتیں انجام دینے کو صرف سود خوری کا نتیجہ قرار دینا
درست نہیں ، اور آیت مبار کہ ہیں بھی تشہیہ دینے ہیں فہ کورہ مطلب کا بیان مقصود نہیں کیونکہ اس میں سود خور کے مخبوط الحواس ہونے ک
وجہ ان کا بیتول ذکر کیا گیا ہے کہ تی و تجارت، سود کی باند ہے (اِنْسَا الْبَدِیْجُ وَشُقُلُ الرِّبُوا) اور اگر تشہیہ دینے میں وہ بات
مقصود ہوتی کہ جے ابن عطیہ نے ذکر کیا ہے تو آیت میں سودخور کی انہی بے برط و نا موزوں حرکات واعمال سے استدلال
مقصود ہوتی کہ جے ابن عطیہ نے ذکر کیا ہے تو آیت میں سودخور کی انہی بے برط و نا موزوں حرکات واعمال سے استدلال
تائم کیا جاتا ، جبکہ ایسانہیں ہوا، بنا برایں جومطالب ہم نے ذکر کئے ہیں وہی مقرون بہ صحت ادر قرین قیاس ہیں۔

## تجارت ،سود کی طرح نہیں

' ذٰلِكَ بِالنَّهُمُ قَالُوٓ النَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرِّبُوا''
 ( يواس لئے ہے كدوہ كہتے ہیں كہ تُنْ وتجارت سود كی طرح ہے )

سابقہ بیانات میں اس مطلب کی طرف اشارہ ہو چکا ہے کہ آیت میں سودخوروں کے اس قول سے استدلال کیا گیا ہے کہ وہ کہتے ہیں کہ'' خرید وفر وخت ، سود کی طرح ہے'' اور انہوں نے اس کے برعس نہیں کہا لینی بینیں کہا کہ'' سود، خرید وفر وخت کی طرح ہے'' ، اس کی وجہ یہ ہے کہ جو شخص خبط اور اختلال حواس میں مبتلا ہو وہ معمول کی حالت وروش سے قطعی بیگا نہ ہوجا تا ہے اور سید ھے وضح طرزعل کو اپنانے کے بجائے غیر سے ونا درست اور بجا و بے ربط اعمال انجام دیتا ہے، وہ عقلاء کے زدیک اچھی واچھائی وہ عقلاء کے زدیک اچھی واچھائی کہ وہ عقلاء کے زدیک اچھی واچھائی کہ التی ہے بیاری و برائی کہلاتی ہے وہ دونوں میں کوئی فرق نہیں سجھتا، یہی وجہ ہے کہ جب آپ اس سے کہیں کہ تونے یہ برا

کام انجام دیا ہےا سے ترک کر دواور نیک کام انجام دینے کی راہ اختیار کروتو اگروہ اس کا جواب دیے تو اس طرح کہتا ہے كمتم نے مجھے كام كے كرنے كا كہا ہے وہ اس كام جيها ہى ہے جس سے تم نے مجھے روكا ہے اور كرنے والے كام ميں ، نہ کرنے والے کام کی نسبت کوئی خصوصیت نہیں پائی جاتی ، ۔ لینی تم نے جو مجھے خرید وفر وخت کی ترغیب دلائی ہے اور سودی لین وین سے منع کیا ہے تو ان دونوں میں سے ایک کوچھوڑ کر دوسرے کو کیوں اختیار کروں جبکہ خیر وفر وخت بھی سود ہی کی طرح ہے، اسے سود پرتر جج دینے کی کوئی وجہنیں ۔۔ کیکن اگروہ یوں کہتا کہ جس کام سے تم جھے منع کررہے ہودہ بھی اس کام کی طرح ہے جس کے کرنے کا مجھ سے کہتے ہوتو اس سے اس کے عاقل ہونے کا ثبوت مل جاتا ہے اور اسے مخبوط الحواس نہ کہا جاتا کیونکہ اس کا مطلب میہ ہے کہ وہ اس بات کونتلیم کرتا ہے کہ جس کا م کے کرنے کا اس سے کہا گیا ہے وہ خصوصیت کا حامل ہے کہ جھے انجام دینا جا ہے لیکن وہ اس بات کا مدعی بھی ہے کہ جس سے اسے روکا جا رہا ہے وہ بھی اس کے مانند خصوصیت رکھتا ہے … لہٰداایک کوچھوڑ کر دوسر ہے کواختیا رکرنے کی ترجیجی وجہ ہی نہیں ۔ 'گویا وہ کلی اور بنیا دی طوریر اس خصوصیت کی نفی نہیں کرتا جواس کام میں یائی جاتی ہے جس کی انجام دہی کا اس سے کہا جاتا ہے (خریدوفروخت ) جیسا کہ یا گل پن کا شکار فض مجنوط الحواس کہ جے شیطان نے چھوا ہے کہتا ہے اور یہی سود کھانے والے فخص کی بات ہے کہ جو خبط واختلال الحواس میں بتلا ہووہ یہ کہتا ہے کہ خرید وفروخت، سود ہی کی طرح ہے (اِنَّمَا الْبَدِيْعُ مِثُلُ الرِّ لبوا)، یہی بات اس كم مخوط الحواس بونے كى دليل بي اليكن اگروه يول كهتا: "انسمسا السربسا مثل البيع" (سود، خريدوفروخت بى كى طرح ہے) ۔ تواس سے ثابت ہوتا کہ وہ موضوع کی ہر جہت و ہر پہلو سے بھر پورآ گا ہی وا دراک رکھتا ہے ۔ تواس کا ا پیا کہنا شریعت خداوندی کا اٹکارکر تا ہوتا اور خدائی احکامات پڑعمل کرنے سے سرتا بی و ڈھٹائی کہلاتا نہ کہ پیرکہا جاتا کہ وہ جنات زو وهخص کی طرح مخبوط الحواس ہو گیا ہے ۔

بظاہریہ آیت ( فیلِ بِ اَنَّهُمْ قَالُوْ النَّمَا الْبَیْعُ مِثْلُ الرِّبُوا ) سودخوروں کی زبان حال کا بیان ہے نہ یہ کہ حقیقاً وہ ایسا کہتے ہیں یا انہوں نے ایسا کہا ہو، اس طرح کا طرز تخن یعنی زبان حال کا بیان، لوگوں کے درمیان معمول کی بات ہے اور وہ گفتگو کے دوران اس طرح کے انداز بیان کوعمو ما اپناتے رہتے ہیں۔

ندکورہ بالا بیان سے بعض مفسرین کے اس تول کا نا درست ہونا بھی واضح ہوجا تا ہے جس میں انہوں نے کہا کہ سود خوروں کا خرید وفروخت اور سود کو ایک بی لڑی میں پروکر یہ کہنا '' فیکا الْبَیْخُ مِثْلُ الرِّبِوا'' اس بات کی دلیل ہے کہ انہوں نے خرید وفروخت کو رہا کے ساتھ اس لئے تشبید دی ہے ۔۔۔ اور رہا کو تیج کے مشابہ قر ارنہیں ۔۔۔کہ وہ رہا کو اصل اور تیج کو فرع سمجھتے ہیں جیسا کہ عرب شاعر کہتا ہے: فرع سمجھتے ہیں جیسا کہ عرب شاعر کہتا ہے: فرع سمجھتے ہیں جیسا کہ عرب شاعر کہتا ہے: ومھمه مغبرة ارجانه کان لون ارضه سمانه

(غبار و دھوئیں سے بھرا ہوا بیا بان ایسے ہے کہ گویا اس کی زمین کا رنگ اس کے آسان جیسا ہوگیا ہے) جبکہ اس میں شاعر کا مقصدیہ ہے کہ گویا اس کا آسان غبار کی شدت کی وجہ سے اس کی زمین کے رنگ کی طرح ہو عمیا ہے لیکن اس نے تشبیہ میں اس کو الٹا ذکر کیا تا کہ غبار کی شدت بیان ہوسکے۔

اسی بیان سے بعض ویگرار باب دائش کے اظہارات کا نا درست ہونا بھی واضح ہوجاتا ہے جنہوں نے کہا کہ آیت مہارکہ بین ممکن ہے جو تشبیہ و ترتیب ندکور ہے وہی اصل ہوا ور مطلب کو الٹا کر ذکر نہ کیا گیا ہوا ور آیت کا معنی بیہ ہوکہ سود خوروں کا نظر بیا ورمؤ قف و تقطر نظر ہی ہیہ کہ ہی وخرید و فروخت کے حلال وجائز قرار دیئے جانے کی وجہ بیہ ہے کہ وہ ایک طرح کا فائدہ مند کا روبار ہے اور بیہ بات سووی لین میں بقینی جبکہ اس کے علاوہ ویگر معاملات میں غیر بقینی وخیا لی اور متوقع ہوتی ہوتا ہوتی ہوتا ہوتی ہوتا ہے بلکہ ضرر و نقصان کا اندیشہ زیا دہ ہوتا ہے جبکہ سودی معاملہ میں سود لینے والے کو فائدہ و منفعت کا حصول بقینی ہوتا ہے بلکہ ضرر و نقصان کا اندیشہ زیا دہ ہوتا ہے جبکہ سودی معاملہ میں سود لینے والے کو فائدہ و منفعت کا حصول بقینی ہوتا ہے۔ ہمارے مذکورہ بیانات کی روشنی میں اس قول کی عدم صحت واضح و آشکار ہوجاتی ہے۔

## تجارت حلال اورسود حرام ہے

"وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّ مَ الرِّلُوا"
 (اورالله نے ت کو کولال اور سودکو حرام کیا ہے)

یہ جملہ سٹا تھ ہے (نیا جملہ ہے) کیونکہ اس کی ابتداء نعل ماضی (اصل) سے ہوئی ہے اور تواعد کی بناء پر جب جملہ فعلہ کا آغاز نقل ماضی سے ہوتو اگر اس پر حرف' قد' نہ ہوتو وہ جملہ سٹا تھ لیعنی نیا جملہ کہلا ہے گا اور اگر حرف' قد' ہوتو جملہ حالیہ ہوگا کیونکہ جملہ حالیہ کی ابتداء میں حرف' قد' لا ناضر وری ہے مثلاً ''جائسنی زید و قد صوب عمو وا (میر ہاس زیر آیا ور آنحالیہ اس نے عمر وکو ما راتھا) بنا برایں زیر بحث جملہ (وَ اَحَلَّ اللَّهُ الْبَیْعَ ۔۔۔۔) حرف قد کے ابتداء میں نہ ہونے کی وجہ سے جملہ حالیہ ہوسکتا ، اور ابتدائے بیان میں جو معنی اس جملہ کا کیا گیا ہے اس کے مطابق اس کا جملہ حالیہ ہونا اس معنی سے موز ونیت ہی نہیں رکھتا کیونکہ جملہ حالیہ اپنے عامل (جس کا حال واقع ہوا ہے/ جس کی حالت و کیفیت کو بیان وہ تنہ کو مقید کرتا ہو ایک وہ شکر کرتا ہو ) کے ذمان ووقت کو مقید کرتا ہے اور اس کے وقوع پڈیر ہونے کے ظرف (زمانی مدت) کی حیثیت رکھتا ہے البندا اگر یہ جملہ حالیہ ہوتا تو اس کا معنی یوں ہوتا: مود خوروں نے اپنی خبطی ۔۔۔۔ کہ جس کا وہ شکار ہیں ۔۔۔۔ کی بناء پر ہی کہ:

إِنَّهَا الْبَيْنَعُ مِثْلُ الرِّبِوا، كَرَخُرِيدِ وفروخت، سود كى طرح ہے حالانكہ خدانے خريد وفروخت كوحلال اور سود كوان پرحرام قرار ديا ہوا ہے، جبكہ يہ معنی آية مباركہ ميں مقصود معنی ہے مطابقت نہيں ركھتا كيونكہ آيت اس مطلب كوبيان كرتی ہے كہ سود خور خبط كا شكار ہيں نذكورہ بالاحكم (خريد وفروخت كے حلال ہونے اور سود كے حرام ہونے ) كے صادر ہونے كے بعد بھی اور پہلے بھی، بنا برايں به جملہ، حالينہيں بلكہ مستاتھ (نيا) ہے۔

جب بیر ثابت ہو چکا کہ بیر جملہ، حالیہ نہیں بلکہ مسٹا تھ ہے تو بیر امر بھی قابل ذکر ہے کہ اس میں سود کی حرمت کا ابتدائی تھم بیان نہیں کیا گیا یعنی اس کے ذریع یعسود کی حرمت کا تھم صا در نہیں ہوا .....جیسا کہ اس سلسلہ میں پہلے وضاحت ہو چکل ہے ۔۔ بلکہ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ سود کی اصل حرمت پہلے بیان ہوچکل ہے، لہذا بیر آیت سور ہ آل عمران آیت • ۱۳ میں فہ کورمطالب بر بنی ہے کہ جس میں ارشاد الی ہوا:

> "نَيَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُو الآتَاكُلُو الرِّبَو الصَّعَاقَامُّضُعَفَةً "وَاتَّقُو اللَّهَ لَعَنَّكُمْ تُفَالِحُونَ " (اے ایمان والو! دگنادگنا سودنه کھاؤ، الله کا تقویل اختیار کروتا کتم کامیاب ہوجاؤ)

یہ آیت اور زیر بحث آیت میں جملہ "اَحَلَّ اللَّا الْبَیْرَ عَلَیْ "سے خرید وفروخت کے حلال ہونے اور سود کے حرام ہونے کا ابتدائی علم قابت نہیں ہوتا بلکہ سابقہ علم سے آگا ہی ولانے اور اس کی طرف توجہ مبذول کروانے کے مقام میں ہے یعنی ایسانہیں کہ اب سود کی حرمت کا اعلان کرتا ہوا ور سود کی حرمت کا علان کر ہوئے ہوں کے بعد اس کی حیثیت بعد و اللہ جس مقدمہ و تبہیدی بیان جس میں ارشا دہوا: "فَدَنْ جَاءَ کَا مَوْعِظَةٌ قِنْ مَنْ بِیّانِ جس کے باس اس کے رب کی طرف سے تھیجت آجائے ۔....)

یہ ہیں وہ اہم نکات کہ جوزیر بحث آپیمبار کہ سے بظاہر معلوم ہوتے ہیں۔ (ظاہر الآیت سے سمجھے جاتے ہیں)

بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ یہ جملہ '' اَحَلَّ اللّٰهُ الْبَدِیْعُ وَحَوَّمَ الرِّلُوا' سودخوروں کے اس قول کی نئی کے مقام
میں ہے جودہ کہتے ہیں کہ فریدوفروخت سود کی طرح ہے ( اِنَّهَ الْبَدِیْعُ مِثْلُ الرِّلُوا) یعنی اگر سودخوروں کی بات درست ہوتی
کہ فریدوفرو خت سود کی طرح ہے قو خداوند عالم جو کہ اتھم الحاکمین ہے ان کی بات سے ہرگز اختلاف نہ کرتا جبکہ خداوند عالم
نے ان کے برعکس تھم صادر فرمایا ہے اور خریدوفروخت اور سودکوا کیک جیسا قرار نہیں دیا بلکہ ان میں سے ایک کوطال و جائز اور دوسر ہے کوحرام و نا جائز قرار دیا ہے۔

بدرائے اگر چداہے طور پرضیح وورست ہے لیکن آیت کے الفاظ سے مطابقت نہیں رکھتی چونکداس کی بناء پر جملہ ''وَ اَحَلَّ اللَّهُ الْبَیْعَ وَ حَرَّمَ الرِّلُوا'' جملہ حالیہ ہوگا جبکہ وہ ایمانہیں ہے اور اس کے جملہ حالیہ نہ ہونے پر استدلالی بیان ذکر ہوچکا ہے۔

اس رائے سے زیادہ کمزور رائے بھے دیگر مفسرین نے پیش کی ہے اور وہ میہ کہ جملہ ''وَ اَحَلَّ اللَّهُ الْبَیْعَ وَ حَرَّمَ الرِّبُوا'' کامتیٰ میہ ہے کہ خرید وفروخت میں حاصل ہونے والا فائدہ ومنفعت ، سود میں حاصل ہونے والے فائدہ ومنفعت کے مثل نہیں کیونکہ (خدانے فر مایا:) میں نے خرید وفروخت کو حلال کیا ہے جبکہ سودکو حرام قرار دیا ہے، اور حکم و فیصلہ وہی ہے جو میں کروں ، اور میں تخلوق میری ہی مخلوق ہے میں ان کے در میان جو چا ہوں فیصلہ کرتا ہوں اور جس کام کا ارادہ کروں اس کی بجا آوری کا انہیں سے دیتا ہوں ، کی کومیر سے تھم و فیصلہ پراعتراض کرنے کاحق حاصل نہیں ۔

اس رائے پرایک تو وہی سابقہ اشکال وارد ہوتا ہے جس کا ذکر پہلے ہو چکا ہے اور وہ یہ کہ یہ جملہ حالیہ نہیں بلکہ متا تھہ ہے جبکہ اس رائے کے مطابق اسے جملہ حالیہ تعلیم کرنا ہوگا جو کہنا درست ہے، اور دوسری بات یہ یہ بیرائے احکام خداوندی کے مصلحت و مضدت بہتری و نقصان پر جنی نہ ہونے اور سبب و مسبب کے بقیقی نظام کے انکار پر جنی و استوار ہے، دوسر کے نقطوں میں یہ کہ اس رائے ونظر یہ کی بنیا دیہ ہے کہ علت و معلول کے سلسلہ قطعیہ کا انکار کرتے ہوئے ہر شے کو بلا واسطہ خداوند عالم سے نسبت دی جائے جبکہ یہ عقیدہ و نظریہ تعلی و نقینی طور پر غلط و نا درست اور نا قابل قبول ہے اور اس کے علا واسطہ خداوند عالم سے نسبت دی جائے جبکہ یہ عقیدہ و نظریہ تعلی و نقینی طور پر غلط و نا درست اور نا قابل قبول ہے اور اس کے علا وہ یہ بات قرآئی اسلوب بیان سے بھی مطابقت نہیں رکھتی کیونکہ قرآن مجید میں احکام و دستورات خداوندی کو خاص یا عام صلحتوں سے گول کے لئے فوا کہ سے وابستہ کرکے ذکر کیا گیا ہے جو کہ ان احکامات کے علی و اسباب ہیں، خاص یا عام صلحتوں سے گول کی ان احکام و سیار کہ میں یہ مطلب واضح طور پر دکھائی و بتا ہے، چنا نچہ ارشاد ہوا: 0 ''وَدُنُّ اُنْ اُنْ بِنَیْ یَا کُلُونَ الرِّ بُوا۔۔۔۔۔ ''

ان تمام آیات سے معلوم ہوتا ہے کہ خرید وفر وخت کا حلال و جائز ہونا اور سود کا حرام ہونا ، توی ومحکم علل واہدا ف پر مبنی ہے ، خرید وفروخت کا حلال و جائز ہونا اس بناء پر ہے کہ وہ فطرت وخلقت انسانی کے اصولوں سے مطابقت رکھتا ہے اور سودی لین دین کا حرام و نا جائز ہونا اس حوالہ سے ہے کہ وہ زندگی کی صحیح وموز وں روش وطرز عمل سے عدم مطابق اور ایمان بہ خداوند عالم سے قطعی منافی اور ظلم ہے۔

## سودکونز ک کرنے والوں کی جزاء

ان فَمَنْ جَآءَ لَا مُوعِظَلَةٌ مِّن مَّا بِيهِ فَانْتَهٰى فَلَهُ مَاسَلَفَ وَامْرُ لَا إِلَى اللهِ "
السلام على الله على الله

سے جملہ، پہلے جملہ (اَحَلَّ اللَّهُ الْبَيْحَ وَحَرَّ مَ الرِّبُوا) کی فرع اور نتیجہ کے طور پر ہے اور اس میں جومطلب بیان کر دیا کیا گیا ہے وہ سود ہی سے مخصوص نہیں بلکہ ایک کلی وعمومی تھی وضابطہ کا ایک مصدات ہے اور اس پر کلی وعمومی ضابطہ کا اطلاق ہوتا کہ بیواضح ہوجائے کہ وہ خاص موضوع اس کلی ضابطہ کا ایک مصدات ہے اور اس پر کلی وعمومی ضابطہ کا اطلاق ہوتا ہے، اس بناء پر آیت کا معنی بیہ ہوگا کہ ہم نے سود کے بارے میں جو پچھ تہمارے لئے بیان کیا ہے وہ تہمارے رب کی طرف سے کوئی موعظہ و سے تہمارے لئے ایک نفیحت ناصحانہ فرمان سے اور جس کے پاس بھی اس کے رب کی طرف سے کوئی موعظہ و سے تہمارے کے اور وہ اس پرعمل کرے تواسے مثلاً بیہ جزاطے گی، اور سودی لین دین میں بھی یہی ضابطہ جاری ہے کہ افرح میں اس کے دور کے اور کی باقی ما ندہ رقم لینے سے باز آ جاؤ تو جو پچھ گزر چکا ہے وصول کر چکے ہو وہ تہماری ملکیت ہے اور پھراس کا معا ملہ خدا کے سپر دہ۔

اس مقام پرایک نہایت اہم نکتہ کی طرف متوجہ ہونا ضروری ہے اوروہ یہ کہ اس آبید مبارکہ میں سابقہ معاملات کی بابت جو تھم صادر ہوا ہے وہ اپنے مقام پر اہمیت کا حامل ہے کیونکہ جملہ '' فَمَن ُ جَآع کُا مُوْعِظَةٌ .....'' تمام ترتسہ بلات و بابت ہو تھم صادر ہوا ہے وہ اپنے مقام پر اہمیت کا حامل ہونے کے حوالہ سے ایک کل وعام تھم ہے جو تمام کبیرہ گنا ہوں کی بابت لازم الاجراء ہے اور اسے صرف سودی لین وین سے مخصوص قر ارنہیں دیا جا سکتا، لیکن افسوس ہے کہ مفسرین حضرات نے اسے سودی سے مخصوص قر اردے کراس کی بابت بھے کرتے ہوئے صرف سابقہ سودی لین وین کے گناہ کی معافی مقصود بھی ہے جبکہ گذشتہ گذشتہ گناہ کی معافی اور اس سے عفوو درگز رکئے جانے کا تھم سودی لین وین تک محدود نہیں بلکہ تمام کبیرہ گنا ہوں پر لاگوہوتا میاہ و فلطی کی معافی اور اس سے عفوو درگز رکئے جانے کا تھم سودی لین وین تک محدود نہیں بلکہ تمام کبیرہ گنا ہوں پر لاگوہوتا

ہے اور حکم سے آگا بی پانے کے بعد جو محف اسے ترک کر دی تو اس کا معاملہ خدا کے سپر دہے لیکن جو محف اس کے بعد بھی اسے انجام دے تو وہ ہمیشہ کے عذاب سے دو چار ہوگا ، تو بیرسب پچھ سودی لین دین سے مختص نہیں بلکہ اسلام تمام سابقہ گنا ہوں کی معافی دیتا ہے اور حکم چینچنے سے پہلے کے کسی گناہ پرمؤاخذہ نہ ہونے کا اعلان کرتا ہے ، اور بیر بات آپیمبارکہ کی عمومیت سے واضح دعیاں ہے۔

نمرکورہ بالا اہم کلتہ برتو جداوراس سے آگاہی یانے کے بعد بیہ بات آپ کو بخو بی معلوم ہوجائے گی کہ جملہ ''فَلَهُ مَاسَلَفَ أُوا أَمْرُ أَ إِلَى اللهِ" ايك بي بهم معنى ركه تا ہے كہ جس كا تعين اس كناه ومعصيت كے تعين سے وابسة ہے كہ جس كى یا بت نصیحت آئی اور علم پہنچالبذانصیحت و حکم کے مختلف ہونے سے اس کا مختلف ہونا بھی ٹابت ہوگا۔ بنابرایں آپیمبار کہ کامعنی یہ ہوگا کہ جو مخص تھم سے آگاہ ہونے کے بعد ممنوع عمل سے باز آجائے اور اسے دوبارہ انجام نہ دیے تو اس کے اصل عمل پر کوئی مؤاخذہ نہ ہوگا خواہ اس کا تعلق حقوق اللہ ہے ہو یا حقوق الناس سے ہولیکن اس کے باوجود اس ممل ومعصیت سے مر بوطه امور سے خلاصی ندہوگی بلکہ اس کا معاملہ خدا کے سپرد ہے کہ اگر وہ جا ہے تو سابقہ گناہ کی تلافی کے لئے اس پر پچھ احکام واعمال لا زم کردے مثلاً جونماز چیوٹ گئی ہےاس کی قضا اور جوروز ہ ٹوٹ گیا ہےاس کو دوبارہ بجالا ناوا جب کردے اور حدود وتعزیرات کے موار دمیں ان کے اجراء کا فیصلہ کرے اور حقوق الناس میں سے جو مال کسی کے پاس ہوخواہ عضبی ہویا سود سے حاصل شدہ ہواس کی اصل مالک کو واپسی لا زمی قرار دے ، توان امور میں اصل عمل و ممناہ سے معافی تو پہ کرنے اور دوبارہ انجام نہ دینے کی صورت میں ، خدا کے اختیار میں ہے کہ وہ جا ہے تو مؤاخذہ کرے اور جا ہے تو معاف کر دے اور تو بہ کے بعد اس کے تمام آٹارمحوکر دے جیبا کہ شرک کرنے والے کا معاملہ ہے کہ خدا اسے شرک سے تو بہ کرنے کے بعد معافی سے نواز تا ہے اور ای طرح جو مخص شراب ہے اور لہو کا مرتکب ہو سے کہ جن کا تعلق حق الله سے ہے سے تو توب کرنے کے بعد خداوند عالم اسے معاف کر دیتا ہے ، بیکم عام ہے اور جر گناہ ومعصیت کی بابت لا گو ہوتا ہے کیونکہ جملہ ''فَکَتْ جَا ءَ فَهُ مَوْعِظَةٌ قِنْ مَرَّبِّهِ فَانْتَهٰى" مِن اطلاق وعموميت يائى جاتى ہے .....صرف سودى لين دين سے مخصوص ومحدود نہیں .....لہذااس علم کا اطلاق کا فرول اور مؤمنوں سب پر برابر ہوگا خواہ صدر اسلام کے کا فر ومؤمن ہوں یا ان کے بعد آنے والے تابعین ( قریبی زمانہ کے لوگ )اوراس کے بعد کے زمانوں میں آنے والے حضرات ہوں۔

اور جہاں تک جملہ " وَ صَنْ عَادَفًا ولَيِكَ أَصْحَبُ النَّاسِ عَمْمُ فِيْهَا خُلِدُونَ " كاتعلق ہے تو اس میں لفظ
" عاذ' جو كہ سابقہ جملہ میں فدكور لفظ" انتھا ۔۔۔۔ " كے مقابل میں آیا ہے اس مطلب پر دلالت كرتا ہے كہ "عود' (لینی
والیسی ، لوٹ جانا ، دوبارہ اس عمل كو انجام دینا ) كامتی " بازنہ آئا " اور " اس كام كو ترك نہ كرنا " ہے يجا ہوتا ہے (جو كناه
ومعصیت سے بازنہ آئے ) " بازنہ آئے " كالازمی نتیجہ اسے بار بار انجام دینا ہے لینی باربار گناہ كامر تحب ہونا اور تمم
ضداوندى كو عملى طور پر قبول نہ كرنا جو كہ فدا كا الكار (كفر) يا باطنى طور پر مرتد ہوجانا ہے اگر چداس كا اظهار زبان سے نہ كرے

، تو جو خص گناه کی طرف بلیك جائے اوراس سے بازندآئے .....است ترک ندکر ہے ..... يہاں تک کداس سے پشيمان بھی نہ ہو (پشيمانی کی صد تک بھی اس سے بازندآئے) تو اليافض يقينا خدائے هم پر سرتسليم فم کرنے والانہيں کہلائے گا اور بھی کا مياب و کا مران نہ ہوگا، بنا برای آیت مبارکہ میں " فَانْتَاهی فَلَهُ هَاسَلَفَ " اور " وَ مَنْ عَادَفُ وُلِاَ اَصْحَبُ کامياب و کا مران نہ ہوگا، بنا برای آیت مبارکہ میں " فَانْتَاهی فَلَهُ هَاسَلَفَ " اور " وَ مَنْ عَادَفُ وُلِاَ اَصْحَبُ کامیاب و کا مران نہ ہوگا، بنا برای آیت مبارکہ میں تو عمل کو دوبارہ انجام ندوسینے کا عزم وراصل تم خداوندی کو کا الله الله برسرتسلیم فم کروسینے کی علامت ہے جبکہ دوبارہ اور بار بارگناہ ومعصیت کا مرتکب ہونا عمواً تم خداوندی کو دل وجان سے تسلیم نہ کرنے کی بناء پر ہوتا ہے کہ جس کا لازمی نتیجہ بمیشہ کے عذاب کا شکار ہونا ہے، جسیا کہ سابقہ عبد النہ میں آپ آگاہ ہو بھے ہیں۔

اس مقام پرفرقہ معتزلہ نے آبیمبار کہ سے بمیشہ کے عذاب پر جواستدلال پیش کیا ہے کہ ہر کمیرہ گناہ کے ارتکاب کا نتیجہ بمیشہ کے عذاب بالا مطالب سے بخو بی معلوم ہوجاتا ہے کیونکہ آبیمبار کہ سے اگر چہ بیٹا بت ہوتا ہے کہ بیرہ گناہ کا مرتکب بمیشہ کے عذاب میں جتلا ہوگا بلکہ ہر معصیت کا مرتکب بمیشہ کے عذاب کا شکار ہوگا لیکن اس میں بنیادی شرط بیہ ہے کہ معصیت کا ارتکاب تکم خداوندی کو شلیم نہ کرنے کے ساتھ ہواور جو محض خدا کا تکم مانے سے انکار کردے اور معصیت کا مرتکب ہووہ یقینا جہنمی ہے اور ہمیشہ اس میں رہےگا۔

یہاں یہ بات قابل ذکر ہے کہ مفسرین نے آیہ مبار کہ کے جملوں ''فکہ کھا سکف '' ، '' وَ اَ مُرُ ہُ ٓ اِلَى اللّٰهِ '' اور ''فکہ کھا کہ نے آئی اللّٰهِ '' اور ''فکہ کھا کہ ۔۔۔۔۔ '' کے گونا کوں معانی اور احتمالات ذکر کے ہیں جو کہ ان کے ای زاویہ و نگاہ اور طرز فہم الکلام پر بنی ہیں جس کا ذکر ہم پہلے کر چکے ہیں اور اسے نا درست ثابت کر چکے ہیں للبذا دوبارہ ان معانی کے ذکر کی ضرورت باتی نہیں رہتی کے ونکہ جب ان کی اصل واساس ہی مجے نہیں تو ان کا تذکرہ بے فائدہ ہے۔

#### سود کا خاتمها ورصد قات کا اضافیه

ن يَمْحَقُ اللهُ الرِّلُو اوَ يُرْفِى الصَّلَ أَتْ ......
 الله سود كوكوكرتا ب اور صدقات كو بوحاتا ب)

"يَمْحُقُ" كامعدر "مسحق" م،اسكامعنى كي يزيس بدربي كى كرنام كدونة رفة ووخم موجائ ..... فافى وزائل موجائ .....

''یُرُیں'' .....جوکہ''یکٹکٹُ'' کے مقابل واقع ہوا ہے۔ کامعنی کسی چیزیش اضافہ کرنا ہے، ''اٹیم'' اٹم یعنی گناہ سے''فیعیل'' کے وزن پر ہے جس کامعنی گناہ والا (گناہ کا مرتکب) شخص ہے، لفظ اثم کا معنی پہلے بھی ذکر ہوچکا ہے،

آیت مبارکہ میں'' صدقات میں اضافہ کرنا'' اور'' سود کوختم کر دینا'' ایک دوسرے کے مقابل میں ذکر ہوئے ہیں ، اس سلسلہ میں پہلے بھی میں مطلب بیان کیا جاچکا ہے کہ صدقات میں اضافہ کا تعلق صرف آخرت میں حاصل ہونے والے اجروجز ااور ثواب سے نہیں بلکہ بیخصوصیت دنیا اور آخرت دونوں میں حاصل اضافہ کے بارے میں ہے، یہی صور تحال سود کے فاتمہ میں ہے کہ دونوں جانوں سے مربوط ہے کیونکہ سود اور صدقات کا تقابل ہے۔

سوداورصدقات کے تقابلی جائزہ میں بیر گفتہ بھی قابلی ذکر ہے کہ جس طرح صدقات کی ایک خصوصیت یہ ہے کہ اس میں اضافہ ہوتا رہتا ہے اور مدقد دینا مال کے بڑھنے کا سبب بنتا ہے اور بینمو واضافہ صدقہ کا لازی اثر و نتیجہ ہے جو کہ اس سے ہرگز جدائیں ہوسکتا کیونکہ اس سے افراد بشر کے درمیان رحمہ لی و باہمی محبت والفت، مفاہمت کا خوبصورت جذب، دلون کا قرب اور امن وامان اور احساس شخط پیدا ہوتا ہے اور وہ دلوں میں غیض وغضب، مالی خیانت و دھوکہ دبی، فتنہ انگیزی وشر پہندی اور چوری کے ارتکاب کی کروہ صفات سے دور رکھتا ہے بلکہ باہمی اتحاد و ہم آ بھی اور ایک دوسرے کی مدوومعاونت کی دعوت و ترغیب دلاتا ہے کہ جس کے نتیجہ میں معاشی عدم استحکام اور مالی ناہمواری کے اکثر راستے بند ہو جاتے ہیں اور بیسب کچھ مال ودولت کے اضافہ اور کئی گناہ بڑھی کا باعث بنتا ہے۔

ای طرح سود کا بھی ایک بنیا دی اثر ہے اور وہ یہ کہ وہ مال و دولت کورفتہ رفتہ کم اور پھر ختم کر دیتا ہے کیونکہ اس
سے دلول میں تساوت اور مالی خمارت و نقصان کے اسباب فراہم ہوتے ہیں اور افراد بشر کے درمیان بغض و کینہ، باہمی
عداوت و دشمن، بدگمانی، نامنی و عدم تحفظ کے احساسات جنم لیتے ہیں، جذبہ انتقام کو ہوا ملتی ہے یہاں تک کہ ہر محف
دوسرے سے ہرممکن طور پرقول یافعل کے ذریعے بلا واسطہ یا بالواسطہ بدلہ لینے پرتل جاتا ہے جس سے ایک دوسرے سے
دوسری سے ہرمکن طور پرقول یافعل کے ذریعے بلا واسطہ یا بالواسطہ بدلہ لینے پرتل جاتا ہے جس سے ایک دوسرے سے
دوسری و تفرقہ اور اختلاف کی آگ شعلہ ورہونے کو آتی ہے، بیسب پھے فتنہ و فساد کی راہیں ہموار ہونے اور معاشی واقتصاد کی
عدم استحکام کے درواز وں کے کھل جانے کا سبب بنتا ہے اور پھر بہت کم ایسے مواقع میسر آتے ہیں کہ مال و دولت ناگہانی
آفت و مصیبت یا عذاب سے محفوظ ہے۔

صدقہ اور سود کے آثار ونتائج پرخور کرنے سے واضح طور پریہ معلوم ہوجاتا ہے کہ بیسب پھھاس لئے ہے کہ ان دولی اس کے اس سے کہ ان کے معاشرہ کے محروم ومحتاج افراد کی زندگی سے گہراتعلق ہے کیونکہ زندگی کی بنیادی ضرور تیں ان کے باطنی احساسات کوشر کت میں لاتی ہیں اور پوری نہ ہونے والی تمنائیں واردوئیں انہیں اپنے مسلم الثبوت حقوق حیات کے حصول و

پاسداری کے لئے اقد امات کرنے پرآ مادہ کرتی ہے کہ پھروہ جس قدر بھی ممکن ہو حالات کی تلی کا مقابلہ کرنیکی راہ پر پھل پڑتے ہیں اور میدان میں اتر جاتے ہیں ، اس دوران میں اگر ان کے ساتھ نیکی واحسان کیا جائے اور کسی عوض و معاوضہ کے بغیران کی مدد کی جائے تو ان کے احساسات احسان کا بدلہ احسان سے دینے اور نیک نیتی کے ساتھ نیکی کرنے والے سے نیک سلوک کرنے بلکہ اس سے بھی بہتر روش اپنانے کی راہ اختیا رکر لیتے ہیں لیکن اگر ان سے بدسلوکی ہواور سنگد کی و بے رحمی اپنائی جائے کہ دان کی عزید نفس و ناموس بھی محفوظ ندر ہے تو اپنائی جائے کہ ان کامعمولی و ناچیز مال بھی ان کے ہاتھوں سے نکل جائے اور ان کی عزید نفس و ناموس بھی محفوظ ندر ہے تو وہ ہر ممکن ذر لید ووسیلہ اختیا رکر کے بدلہ وانتقام لینے پر تل جاتے ہیں ، چنا نچے بہت کم ایسے سودخور افر او ہیں جو اس .....معاشی و معاشرتی لعنت ... کے تباہ کن آ ٹار سے محفوظ رہیں بلکہ جن لوگوں نے سودخوروں کے انجام کو اپنی آ تکھوں سے دیکھا ہے وہ اس امرکی گوائی دیں گے کہ وہ لوگ اپنے اموال سے محروم ہو گئے ، ان کے گھر تباہ و پر باد ہو گئے ، ان کی تمام کوششیں و وہ اس امرکی گوائی دیں گے کہ وہ لوگ اپنے اموال سے محروم ہو گئے ، ان کے گھر تباہ و پر باد ہو گئے ، ان کی تمام کوششیں و کاوشیں را پیگاں ہو تکئیں اور وہ ..... غریوں کی بدوعا کے نتیجہ میں .... اپنے ہرکام میں ناکام ہوئے۔

بنابراي آپ كويددوا بم مطالب اچھى طرح معلوم ہونے جامييں:

ا حران ایات الاحظ م کا مطالعہ حریں کہ بن میں انتمال واقعال کی ان مستحوں وقوا کداور مفاسد ونقصا نات کا ذکر ہوا ہے کہ جوسعا دت وشقاوت تک لے جاتے ہیں توبہ بات واضح طور پرمعلوم ہوجائے گی کہ قر آن مجیدنے اعمال کے آثار کو اعمال کی اور اعمال کو ان کے علی واسباب پر جنی قرار دینے میں اسی روش و اصول کو اختیار کیا ہے کہ جو عالم طبیعت میں کو اعمال پر اور اعمال کو ان کے علی واسباب پر جنی قرار دینے میں اسی روش و اصول کو اختیار کیا ہے کہ جو عالم طبیعت میں تکوینی علی و اسباب اور ان کے آٹار و تا کی کے در میان جاری و ساری ہے اور اس میں '' میشند' کے بجائے '' اکر'' کی نسبت کو بنیا دینا کراہے ہی کا ال و نسبت کموظ ہوتی ہے جیسا کہ عقلاء اپنے معمولات میں ایسا ہی کرتے ہیں .... کر'' اکر'' کی نسبت کو بنیا دینا کراہے ہی کا ال و

صد در صدقر ار دیتے ہیں۔...،

(۲) معاشرہ،فرد کی طرح اور معاشرتی امور، انفرادی امور کے مشابہ ہیں اور وجود کے حوالہ ہے اپنے اپنے متعلقہ حالات و کیفیات میں ایک دوسرے سے مماثلت رکھتے ہیں چنانچہ جس طرح ایک فروزندگی ،عمر ، آنے والے وقت میں موت اور اپیے مخصوص افعال وآٹار رکھتا ہے، اس طرح معاشرہ بھی زندگی ،عمر،موت اور اپیے مخصوص افعال وآٹار رکھتا ے۔اس حقیقت کو قرآن مجیدنے اس طرح بیان کیا ہے: حدراباد، شده، یاکتان

سوره جر،آیات ۲،۵:

O" وَمَا اَهُلَكْنَامِنْ قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا كِتَابٌ مَّعُلُومٌ ۞ مَاتَسُيِقُ مِنْ أُمَّةٍ اَجَلَهَا وَمَايَسْتَأْخِرُ وْنَ " ( ہم نے کسی بہتی کو ہلاک و تیاہ نہیں کیا گریہ کہ اس سے پہلے ہی اس کا انجا معلوم وقت تک لکھا ہوا تھا، کوئی امت ا پےمقررہ وقت کومقدم کرسکتی ہےاور نہ ہی مؤخر کرسکتی ہے )

بنابرایں فرد کی زندگی اورموت اپنی مخصوص صورتحال و آثار رکھتی ہے اور معاشرہ بھی اپنی زندگی اورموت میں مخصوص صورت حال وآٹار رکھتا ہے لیکن اگر فردی امور میں سے کوئی ایک، اجماعی و معاشرتی صورتحال اختیار کریا .....اب اسے فردی مسلہ کے بجائے معاشرتی کہاجائے .....تو اس کی بقاءوز وال اور آثار میں بھی تبدیلی آ جائے گی (وہ مجی معاشرتی رنگ و آ ہنگ اختیار کرلیں گے ) مثلاً عفت و یا کدامنی اور بےغیرتی و بے حیائی دومتضا دفر دی صفات وامور ہیں کہ جب تک فردی حیثیت وحدود میں رہیں گئے تو ان کے آٹار بھی فردی زندگی تک محدود ہوں گے اور جب معاشر تی رنگ وروپ دھارلیں گے ..... پورے معاشرے میں بھیل جا کمیں گے معاشرہ انہی سےمنسوب ومعروف ہو جائے گا .....تو ان کے آٹاربھی معاشر تی وسعت کے حامل ہو جا ئیں گے ،مثلاً جوفخص بےعفتی کا مرتکب ہواس سے معاشرہ کے تمام افراد نفرت کرتے ہیں اوراس سے دوستی ، ہم نشینی اوراز دواجی رشتہ قائم کرنے وغیرہ سے اجتناب ویر ہیز کرتے ہیں اوراس پر کسی طرح بھروسٹییں کرتے .....اہے امانتدار نہیں سجھتے اور اس برکسی صورت میں اعتاد نہیں کرتے .....البند بیسب اس صورت میں ہوتا ہے جب وہ بری وقتیج صفت (بے عفتی ) صرف فردتک محدود ہو، کیکن اگروہ پورے معاشرہ کواپنی لپیٹ میں لے لے اور پورا معاشرہ اس کا شکار ہو جائے .....معاشرہ میں بےعفتی عام ہواور سبھی اس کے مرتکب ہوتے ہوں .....تو نہ کورہ بالا تمام رکا وٹیں دور ہو جا کیں گی کیونکہ وہ سب اسی بناء پرتھیں کہ معاشرہ ان سے اتفاق نہ کرتا تھا اور اسے (یے عفتی کو ) برائی سجھتا تھا لہٰذا بےعفتی کے مرتکب فر د ہے بھی دوری اختیار کی جاتی تھی لیکن جب بورا معاشرہ اس کا مرتکب ہوا وروہ ہر فردیس یا کی جاتی ہوتو پھر کسی بے عفتی کے مرتکب ایک فرد سے نفرت ودوری اختیار کرنے کا جواز وسوال ہی ہاتی نہیں رہتا، البته جہاں تک اس برے فعل کے وضعی آٹاراور برے طبیعی نتائج کا تعلق ہے تو وہ اپنے مقام پر ہاتی رہیں محے مثلانسل کامنقطع

ہونا، جنسی امراض کا بڑھ جانا اور دیگر معاشرتی واخلاتی برائیوں کا پھیلنا وغیرہ تو چونکہ فطرت سلیمہ ان کو پہند نہیں کرتی للہٰذا وہ ہر حال میں بے عفتی کی بری صفت وفعل کے ساتھ ساتھ ہوں گے مثلاً نسبت و خاندان کے تمام ترحوالے مٹ جائیں گے، رشتوں کی سیح فطری شناخت ختم ہوجائے گی، تو می و ملی پہچان باتی نہ رہے گی اور معاشرتی فوائد کہ جن کا تعلق تو می پہچان سے ہے ان کی بنیاد ہی باتی نہ رہے گی، سسب بی تو ہے بے عفتی کے وضی آٹار کے ظہور پذیر ہونے کی رفتار سستندی و کندی کے حوالہ سے سنہ فرداور معاشرہ سے تعلق کی بناء پر مختلف ہوتی ہے اور رہیا بات وضی آٹار کی طرح بیتی ہے۔

فدكوره بالامطالب سے آگا ہى يانے كے بعد بيامرواضح موجاتا ہے كه خداكى طرف سے سودكا خاتمه اورصد قات میں اضا فہ،فر داورمعاشرہ دونوں میں مختلف صورت کا حامل ہوتا ہے جنانچہ انفرا دی سودی معاملہ میں ایبا ہوتا ہے کہ سودعموماً متعلقة فرو .... سود كھانے والے ..... كوتا وربر باوكرويتا ہے اور بہت كم ايبا و كھنے مين آيا ہے كمخصوص عوامل واسباب كى بناء یر سودخور شخص کی زندگی بتا ہی و ذلت سے محفوظ رہے جبکہ معاشر تی سودی لین دین سیعنی جب سودی معاملات معاشرہ میں عام ہوجا ئیں تو اس کے آٹار کی صورتحال مختلف نوعیت کی ہوتی ہے جبیبا کہ عصر حاضر میں سودی کا رو بار کو قانونی حثیبت دے دی می ہے اور حکومتیں اس سلسلہ میں ضوابط کا تعین کرتی ہیں اور سودی معاملات بر مبنی بینکاری نظام کا ایک وسیع سلسلہ قائم کر دیا گیا ہے تو اس صورت میں فر دی سو دی لین وین کے بعض آٹا رمفقو دہو گئے کیونکہ معاشرہ خو داس کے پھیلا وَاورعملی طور پر اس کی وسعت پرراضی اوراس سے جوخطرات لاحق ہوتے ہیں لوگ ان سے قطعی بے پرواہ ہیں لیکن جہاں تک اس کے وضعی آ ٹار کا تعلق ہے مثلاً سرمایہ داری اور دولتندی کا رجحان ایک طرف اور فقر و تا داری اور عمومی محرومیت کا طوفان دوسری طرف، تو ان سے خلاصی ممکن نہیں (امیر، امیر ترین اورغریب،غریب ترین ہو جاتا ہے) اور پھر مالدار و تا دار طبقوں کے درمیان فاصلے بڑھ جاتے ہیں، (چنانچہ اس کا مشاہرہ آج کی دنیا میں عام ہے اور بیسب کچھ سودی لین دین کا ٹا قابل انکار اورلازمی نتیجہ ہے کہ معاشرہ میں طبقاتی امتیازات حاکم ہیں)اوررفتہ رفتہ ان فاصلوں میں وسعت پیدا ہوجاتی ہے جس سے معاشرہ ایک خطرناک معاشرتی بحران سے دوجا رہو جاتا ہے، اس خطرناک صورتحال کی تنگینی کا احساس وادراک اگر چہ جاری فردی سوچ کی رسائی کے دائرہ سے خارج ہے اور ہم اپنے تیک اس کی بابت غیر معمولی خطرہ محسوس نہیں کرتے بلکداس کے طویل المدت میں ظہور یذیر ہونے والے اثرات کوفوریت کا حال سمجما جاتا ہے کیونکہ معاشرتی عمر (وورادیہُ حیات) فردی عمر سے مختلف ہے اور ایک معاشرتی دن ممکن ہے فردی نظر میں ایک'' زمانہ'' کے برابر ہو چنانچہ اس سلسلہ میں قرآنی بیان موجود ہے:

of the second

سوره آلعمران ،آيت • ۱۴۰:

o "تِلْكَالْرَبَّالُم نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ..."

(ہم ان ایام کولوگوں کے درمیان پھیرتے رہے ہیں .....)

اس میں ' یوم' سے مراد ایک' زمانہ' ہے کہ جس میں کی لوگ، کی قومیں، کی حکومتیں اور کئی امتیں آئیں (ایام لیخی صدیاں اور زمانے)، واضح ہے کہ انسان کی سعادت صرف فردی نقطہ نظر سے کچو ظانمیں ہونی چاہئے بلکہ اس کے ساتھ ساتھ معاشرتی ونوعی حوالہ سے بھی اس پر توجہ مرکوز ہونی چاہئے، چنا نچے قر آن مجید ہرگز فردی حوالہ کو کچو ظر کھتے ہوئے فرد کے بارے میں گویا نہیں ہوتا اور نہ ہی اسے نظرا نداز کرتا ہے بلکہ وہ الی کتاب ہے جسے خدوند عالم نے نوع انسانی کہ جس میں ہرفروشائل ہے خواہ جس دور کا کیوں نہ ہو، کی سعادت کا حامل وضامن بنا کرنازل کیا ہے۔

بنابراین آیت مبارکہ "یسمعق الله الوبوا ویوبی الصدقات "، سوداورصدقہ کے آثار ..... نواہ نوی بول یا فردی .... کے بیان پرشمل ہے۔اور "محق" ومحود ہونا ،سود کے لازی و پوستہ اور کھی جدا نہ ہونے والے آثار ہیں ۔اگر چہ "سود" کہ جس کا عمر بی لفظ سے ہے جیسا کہ اضا فہ وزیادہ ہونا،صدقہ کے لازی و ہرگز جدا نہ ہونے والے آثار ہیں ۔اگر چہ "سود" کہ جس کا عمر بی لفظ "ربا" ہے اس کا معنی ،اضا فہ ہے لیکن وہ محق ومحواور ختم ہونے والا ہے جبہ صدقہ کا نام اگر چہ ریا لین "اضافه" نہیں رکھا گیا گروہ بڑھتا رہنے والا اضافہ ہے، اس بناء پر خداوند عالم نے قرآن مجید میں اس طرح ارشاد فر مایا: "یکٹ کھٹی اللّه الرّبالوا گروہ بڑھتا رہنے والا اضافہ ہے، اس بناء پر خداوند عالم نے قرآن مجید میں اس طرح ارشاد فر مایا: "یکٹ کھٹی اللّه الرّبالوا اللّه بنا کہ اللّه اللّه اللّه بنا کہ معنی مدولا اللّه بنا کہ اللّه اللّه بنا کہ اللّه الله بنا کہ کہ اللّه الله بنا کہ کہ اللّه اللّه بنا کہ بنا کہ اللّه الله بنا کہ اللّه بنا کہ بنا کہ اللّه بنا کہ اللّه اللّه بنا کہ بنا کہ اللّه بنا کہ بنا کہ اللّه بنا کہ بنا کہ اللّه بنا کہ اللّه بنا کہ بنا کہ بنا کہ بنا کہ اللّه بنا کہ کہ بنا کہ

نہ کورہ بالا مطالب سے بعض مفسرین کے اس قول کا ناورست ہونا واضح طور پرمعلوم ہو جاتا ہے جس میں انہوں نے کہا کہ '' یکٹھٹ اللہ اللہ بالہ انہ میں سود کے تق وختم کرنے سے مرا دسودی مال کے ضائع ہو جانے سے عملی نقصان و خدارہ اورستی و کوشش کا با اثر بے نتیجہ ہونائیس کیونکہ روز مرہ کے مشاہدات اس کی تکذیب کرتے ہیں اور بدایک چٹم و بدامر ہے کہ سود خور افرا وامیر سے امیر ترین ہوجاتے ہیں لہذا سود کے تی وختم ہونے سے مرا دیہ ہے کہ سود خور شخص اس عمل سے وہ نتائج حاصل کرنے میں ناکام رہتا ہے جن کا اس نے ارادہ کیا ہوتا ہے کیونکہ سود خور مال میں اضافہ کے ذریعے خوشحال زندگی کی رونقوں اور لذتوں سے لطف اندوز ہونے کا متنی و متلاقی ہوتا ہے کیکن مال وثر و سے کا روز افروں اضافہ اندوز ہونے کا متنی و متلاقی ہوتا ہے لیکن مال وثر و سے کا روز افروں اضافہ اندوز ہونے کا متنی و متلاقی ہیں کہ کس طرح سودی لین دین کے دائرہ کارکو و سعت دے کرزیادہ سے ذریع اس کی تمام تربیات صرف اس پر مرکوز ہوجاتی ہیں کہ کس طرح سودی لین دین کے دائرہ کارکو وسعت دے کرزیادہ سے ذریع اس کی تمام و مسائل ہو دیا تھا ہوگوں سے مقابلہ کرتا ہے جوسودی لین دین میں اس کی تمام کا وشیں میں ابنی ہر مکن کوشش کے دریے ہوتے ہیں ، اس صورتحال میں اس کی تمام کا وشیں سودی معاملات کے دائرہ کار میں وسعت دینے اور رقیوں کی کوشھوں کو ناکام کرنے میں صرف ہوجاتی ہیں جس کے سیب کودک سے لطف اندوز ہونے کا خواب شرمندہ تعیر نہیں ہوسکتا اور اس کی تمنا کیں و آر دو کیں وحری کی وحری رہ

جاتی ہیں، دوسری طرف اسے ان لوگوں کی نفرت و دشنی کا سامنا ہوتا ہے جن سے سود وصول کر چکا ہوتا ہے اور وہ اس کے خون کے پیاسے ہوئے ہیں لہٰذاان کی طرف سے انقام کا خوف اور اپنے آپ کومخفوظ رکھنے کی تدبیریں اس کی نیندیں حرام کردیتی ہیں توان حالات میں وہ کسی معی طرح اپنی خوشحان کوندگی نہیں پاسکتا۔

اس قول کا ضعیف و کمز ور .....اور نا درست ..... ہوناایک روشن حقیقت ہے۔

اسی طرح دیگرمفسرین کا بیراظهار خیال بھی کمزور و نا درست ثابت ہوتا ہے کہ سود کے محق ومحو ہونے سے مراد آخرت کی تنابی اور ثواب واجرسے محرومی ہے لیننی سودخور شخص اپنے سودی معاملات میں سرگرم عمل ہونے کی وجہ سے اخروی اجرو ثواب سے محروم ہوجا تا ہے اور سودخوری کاعمل اس کی عبادات کو باطل و بے نتیجہ کردیتا ہے،

اس رائے کی کمزوری و نا درتی اس بناء پر ہے کہ آیت مبار کہ بیں بظاہر اس کا کوئی ثبوت دکھائی نہیں دیتا کہ بی وقو ہونے کواخرو کی اجروثو اب ہی سے مر بوط ومختص قرار دیا جائے ور نداصل مطلب صحیح اور ہر طرح کے شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ سودخور آخرت کے اجروثو اب سے محروم ہوگا سیکین زیرنظر آیت مبار کہ کے الفاظ سے اس کا ثبوت نہیں ملتا .....،

اس کے ساتھ ساتھ مغزی کمفسرین کا بیاستدلال بھی کمزور و نادرست ٹابت ہوجا تا ہے کہ جس میں انہوں نے جملہ ''وَ صَنْ عَاٰدَ ۔۔۔۔'' ہے کہیر وگناہ کے مرتکب کا ہمیشہ کے عذاب میں جتلا ہونا ٹابت کرنے کی کوشش کی ، اس موضوع کی بابت معتزلہ کے بیانات اوران کے جوابات کا تفصیلی تذکرہ پہلے ہو چکا ہے۔

### خدا نا فر مان وگناه گارکود وست نہیں رکھتا

O "وَاللّٰهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّالٍ أَثِيبُمٍ " (اورالله كمى كفران كرنے والے اور گناہ كے مرتكب كودوست نہيں ركھتا)

اس جملہ میں سود کے می وجہ ہونے کی کلی وجہ بیان کی گئی ہے اس کامعنی بیہ ہے کہ سودخور شخص کفرو ہے ایمانی میں حد
سے برد ھا ہوا ہے کیونکہ وہ خداوندِ عالم کی کثیر نعتوں کا کفران و ناشکری کرتا ہے اور ان نعتوں کو انسانی زندگی کے فطری کم طریقوں سے دور رکھتا ہے بعنی جن معاملات کو فطرت سلیمہ درست قرار دیتی ہے اور وہ حیات انسانی کی پاکیزہ قدروں و معیاروں کے عین مطابق جیں وہ ان سے روگروانی کرتا ہے ، اس کے علاوہ وہ عبادات ومعاملات میں کثیر احکام خداوندی کے کفر کا مرتکب ہوجاتا ہے کیونکہ وہ سودی مال سے اپنی ضروریا ہے زندگی کو پورا کرتا ہے ، روٹی ، کیڑ ااور مکان خرید کرتا ہے

اورحرام مال سے خریدی ہوئی چیزوں کوعیادتی اعمال بجالانے میں استعال کرتا ہے جس سے اس کی عبادات باطل ہو جاتی ہیں کے ونکدان میں حلال مال سے خریدا ہوا ہونا بنیادی شرط ہے، اس طرح سودی مال سے معاملات اور دیگر لین دین بھی باطل ہو جاتے ہیں اور ان معاملات میں دوسروں کے اموال کی ذمہ داری بھی اس پر عاکد ہو جاتی ہے اور متعد دموار دمیں لوگوں کے اموال کی خدہ داری بھی اس پر عاکد ہو جاتی ہوا ہوران لوگوں کی دولت لوگوں کے اموال کے خصب (ان کی رضا و مرضی کے بغیران پر قبضہ و استعال) کا مرتکب ہوتا ہے، اور ان لوگوں کی دولت پر نظر رکھنے اور اسے ہتھیانے اور اس پر قبضہ کرنے کا طبع و لالچ اور اسپنے مزعوم حق کو حاصل کرنے کے لئے سنگدلانہ روش اپنانے کے باعث متعدد اخلاتی فضیاتوں اور اصولوں کو پا مال کر دیتا ہے اور پاکیزہ انسانی اقد ارکا قاتل ہو جاتا ہے، اس سب چھے سے بالاتر یہ کہ دہ گاہ و معصیت میں آلودہ مخص قرار پاتا ہے کہ خداکی نافر مانی اس کے دل میں جگہ کر لیتی ہے جبکہ خدا اسے دوست نہیں رکھتا کے ونکہ وہ کسی گفراور کفرانِ نعمت کرنے والے، گنا ہگا رومعصیت کا رکود وست نہیں رکھتا۔

## ایمان وعمل صالح بجالانے والوں کا اجر

O " إِنَّ الَّذِينَ المَنُواوَعَمِلُواالصَّلِطَةِ ....."
(جولوگ ايمان لائ اورئيك اعمال انجام دي ....)

یہ جملہ، صدقہ دینے والوں اور خدا کے فرمان (سودخوری کی ممانعت پر بٹی تھم) پرعمل کرتے ہوئے سود سے اچتناب کرٹے والوں کے اجروثواب کی بنیادی وجہوسب کو بیان کرتا ہے (ایمان اور عمل صالح)، بیسب ان دوموار داور اس طرح کے دیگرموار دیس پورے طور پرمنطبق ہوتا ہے۔

## بقیه سودترک کرنے کا حکم

O ''يَاَ يُنْهَاالَّنِ يُنَ امَنُوااتَّقُوااللهَ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْتُمُ مُّوْمِنِينَ'' (اسايمان والواتقوائ الجي اختيار كرواور بقيه سود چھوڑووا كرتم مومن ہو) اس آیة مبارکہ پی مؤمنین کو خاطب قرار دیا گیا اور انہیں تقوائے الی افتیار کرنے کا تھم دیا گیا ہے، یہ جملہ ورحقیقت بعد پی ذکر کئے جانے والے تھم (وَ ذَکُوْ اَصَابَقی مِنَ الرِّبَوا اِسْ ) کے تمہیدی بیان کے طور پر ہے، اس سے خابت ہوتا ہے کہ ان آیات کے عہد نزول بیں بھی بعض مؤمنین سود خوری کرتے تھے اور سود و بینے والوں سے باتی ما ندہ رقم کا مطالبہ رکھتے تھے جس کے بارے بیس خداوندِ عالم نے انہیں تھم دیا کہ سود کی جورقم باتی رہ گئی ہے اسے چھوڑ دو ۔۔۔۔۔اوراس کا مطالبہ نہ کرو ۔۔۔۔۔ اس کے بعد خدا نے انہیں و ممکی دی کہ اگر تم نے ہارے اس تھم پر عمل نہ کیا (سود کی باتی ما ندہ رقم کا مطالبہ نہ کرو ۔۔۔۔۔ اس کے بعد خدا نے انہیں و ممکی دی کہ اگر تم نے ہارے اس تھم پر عمل نہ کیا (سود کی باتی ما ندہ رقم کا مطالبہ نہ کرو ۔۔۔۔ کہ اور اس کے رسول سے جگ پر تیار ہو جاؤ (فَانُ لَنَّ مُنَّ عُلُوا فَا ذَنُو اَبِحَرْبِ فِی اللہ نہ کرو ہے کہ ہے ہم بعد بیس مطالبہ تک شرق ہوئے کہ اس تھ ساتھ آخر میں ایک بار پھر سود کی فرکر ہیں گئی ماندہ و کہ کہ جے ہم بعد میں ان ماندہ و کہ کہ جو تم کی باتی ماندہ و کے کہ اس تھ ساتھ آخر میں ایک بار پھر سود کی باتی ماندہ و کے کہ ایک کی لازی نشائی و حصہ ہے اور سابقہ اس مطلب کی طرف اشارہ ہے کہ سود کی باتی ماندہ و آم کا مطالبہ نہ کرنا ایمان کی لازی نشائی و حصہ ہے اور سابقہ جملوں کی تا کید بھی ہے کہ جن میں کہا گیا: ''وَ مَنْ عَلَی الله کُلُ کُونُ سُونِگُلُ گُلُونُ کُلُونُ کُلُ کُلُونُ کُلُونُ

## خداا وررسول سے جنگ

نَوْنَ لَنْمُ تَفْعَلُواْ فَالْذَنُوا بِحَرْبِ مِّنَ اللهِ وَ مَسُولِهِ "
 ( پس اگرتم نے ایبانہ کیا تو الله اور اس کے رسول سے جنگ کرنے پر تیار موجا و )

" فَأَذُنُوْا " اذن سے شتق ہے کہ جو" علم" کا ہم وزن وہم معنی لفظ ہے، بعض حضرات نے اسے "ایسلان"

(اذن دینا) سے صیغۂ امر قرار دیا ہے جس کا معنی ہے ہے کہ فر خدااوراس کے رسول سے جنگ کرنے کا اذن دو .....اعلان

کرو .....اور "بہ بحر ب" میں با ، یقین اوراس جیسے معانی کی نشا ندہی کرتی ہے للبذا آیت کا بیر معنی ہوگا: اگرتم سود خوری سے

بازنہ آئے تو یقین کرلوکہ تم نے خدااوراس کے رسول سے جنگ کا اعلان کردیا ہے، "پوکڑپ" میں "حسر ب" کو (الف و
لام کے ساتھ "بالے حرب" کہنے کے بجائے ) تکرہ کی صورت میں ذکر کرنے کی غرض ہے کہ اس جنگ کا عظیم د بہت بڑا

ہونایا اس کی نوعیت کو بیان کیا جائے ..... یعنی اس مطلب کی طرف توجہ دلا نامقصود ہے کہ خدا اور رسول خداً سے جنگ کرنا

موره آلعمران ، آیت ۱۲۸:

٥" كَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ"

(امروتكم ميں تختيے كوئى استقلالى حق حاصل نہيں)

اس مقام پر بیکتہ قابل ذکر ہے کہ سودخور فخص اپنے اس عمل سے خدا ورسول خداً سے اعلان جنگ یا جنگ کرنے کا مرتکب ہوتا ہے لیکن خدا ورسول گااس سے جنگ کرنے کامعنی میہ ہم کہ جومسلمان خدائی تھم کوتسلیم کرنے سے اٹکارکر دی تو خدا و ندِ عالم اپنے رسول کے ذریعے اسے تھم تسلیم کرنے کی ہرمکن تا کید کرتا ہے کہ اگر وہ خدائی تھم کوتسلیم کرلے تو ٹھیک، ور نہ خدا و ندِ عالم اس کے بارے بیل قال کا تھم صا در فر ماتا ہے چنا نچہ اس کا ذکر سور قالحجرات ، آبیت ۹ میں اس طرح ہوا:

O "فَقَالِتُواالَّتِي تَبْغِيُ حَتَّى تَغِيِّ عَ إِلَى اَمُوِاللَّهِ "

(جو بغاوت وسرکشی کرے اس سے جنگ کرویہاں تک خدا کے حکم کوشلیم کرلے)

اس کے علاوہ خداوندِ عالم اپنے دستورات واحکام کے دفاع کے لئے جوروش اختیار کرتا ہے وہ یہ ہے کہ احکام کی مخالفت وخلاف ورزی کرنے والوں کا فطرت کے مضبوط ہتھیا روں کے ذریعے مقابلہ کرتا ہے اور ان .....فطری اصولوں کو پالیت وخلاف ورزی کرنے والوں .... فطری طریقوں سے ہی جنگ کرتا ہے اور وہ اس طرح کہ جوام الناس کوان کے خلاف برا چیختہ کرتا ہے اور وہ اس طرح کہ جوام الناس کوان کے خلاف برا چیختہ کرتا ہے جس سے ان پرعرصۂ حیات نگ ہوجاتا ہے ،گھریار تباہ ہوجاتا ہے اور ان کا نام ونشان تک باتی نہیں رہتا ، چنا نچہ اس کا ذکر قرآن مجید میں یوں ہوا:

سوره اسراء، آیت ۱۲:

0 "وَ إِذَآ أَكَدُنَآ أَنُ ثُمُلِكَ قَرْبِيَةً آمَرُنَا مُثَرَفِيهَا فَفَسَقُوا فِيهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْقَوْلُ

فَكَمَّ رُنْهَا تَدُمِيُرًا "

رجب ہم کسی بہتی کو تباہ کرنا چاہتے ہیں تو دہاں کے عیاش مالداروں کواپنے احکامات بھیجتے ہیں پھر جب وہ وہاں فتق وفجور کے مرتکب ہوتے ہیں تو اس بہتی کی تباہی بقینی ہوجاتی ہے اور ہم اسے نیست و نا بودکر دیتے ہیں )

### توبه کرنے کے آثاروفوائد

O '' وَإِنْ تُبُنُّهُ مَّا فَكُمُّ مُ مُوالِكُمْ ۚ لا تَظْلِمُوْنَ وَلا تُظْلَمُوْنَ '' (اورا كُرَمْ توبه كراوتو تمهار سے اصل اموال تمهارے لئے ہیں ، تم نظام كروگے اور ندتم برظلم كيا جائے گا)

اس آیہ مبارکہ میں جملہ ''وَ اِنْ بُنتُمْ '' سے اس مطلب کی تائیدو تصدیق ہوتی ہے جو پہلے ذکر ہو چکا ہے اور وہ یہ کہ زیر نظر آیہ مبارکہ میں ان اہل ایمان سے خطاب ہوا ہے جو سودخوری کرتے تھے اور ابھی پچے سودی رقم کی وصولی باتی تھی اور سودی لین وین میں طے شدہ اضافی رقم قرضہ لینے والوں کے ذمہ میں تھی ۔۔اس وقت تھم نازل ہوا کہ باقیما ندہ سودی رقم کوچوڑ دو ۔۔ اس آیت میں ارشا وہوا کہ اگر تم تو بہ کروتو اصل مال تمہاری ملکیت ہی رہے گا، جملہ ''فکر کُھُر ہُ عُوسُ اُن فَعَی ہے کہ مقروض سے اپنا اصل مال وصول کرو کہ جس میں سود کی رقم شامل نہ ہو کہ وہ تمہاری ملکیت ہے ''لا اَضَّا لِکُونَ '' کہتم سود کے کرظم کے مرتکب نہ ہوا ور ''وَ لاَ تُظُلِنُونَ '' نہ ہی تم اپنا اصل مال واپس نہ لے کرظم کا شکار ہو، بنا ہرایں آیہ مبارکہ تین امور پردلالت کرتی ہے (اس سے تین مطالب کا شوت ماتا ہے ):

- (۱) سودخورکی اینے اصل مال پر ملکیت باتی رہے گی (سودی معاملہ کی وجہ سے وہ اپنے اصل مال کی ملکیت سے محروم نہ ہوگا)۔
  - (٢) سودلينا ....جيرا كربيان مو چكاب ....ظم بـ
- (۳) "ئىء وس اَ مُوالِكُمْ" كالفاظ سے ابت ہوتا ہے كہ معاملات كى تمام قسميں درست بيں۔ كيونكه مالكو" دائس السمال" اى صورت بين كہاجاتا ہے جب اسے كى معاملہ وكاروبار بين اصل وبنيا دقرار دياجائے (بنيا دى سرمايہ)۔

# تنكدست افرا دېږنرې كاتحكم

الْ وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَى مَيْسَرَةٍ "
 (اورا گروه تك دست بوتواس كى فراخى تك انظار كيا جائے گا)

يهال "كانَ" ... علم تحوكى اصطلاح كے مطابق .... "تامه" بـ

(حرف" گان" کی دو قسیس ہیں: ناقصہ اور تامہ، ناقصہ اسے کہتے ہیں جو مبتداء اور خبر پرآئے اور مبتداء کو فاعل کے مشابہ، رفع (پیش) دے اور خبر کو .....مفعول بہ کے مشابہ، نصب (زبر) دے ..... است ناقصہ سے موسوم کرنے کی وجہ یہ ہے کہ وہ اپنے فاعل کے ساتھ پورا کلام نہیں ہوتا اور مفعول بہ کو کلام میں" زائد" نہیں قرار دیا جاتا بلکہ کلام کا بنیا دی جز ہوتا ہے جبکہ تامہ میں اسے بنیا دی حیثیت حاصل نہیں ہوتی بلکہ وہ زائد اور کلام کی اصل ترکیب سے فارج ہوتا ہے، اور یہ بات تمام افعال ناقصہ میں پائی جاتی ہو تے ہیں کہ اس کے بغیر کلام ناقصہ میں پائی جاتی ہو تے ہیں کہ اس کے بغیر کلام ناقص رہتا ہے، " گان" اور ویگر افعال ناقصہ کی قرآئی مثالیں ملاحظہ ہوں: (کان کی مثال) 0 " اِنسکا اَمُرُنَّ کُلُم نَا کُسُونَ وَحِیْنَ کُلُم نَا کُسُونَ وَحِیْنَ کُلُم مُنْ کُلُم نَا کُلُم کُلُم نَا کُلُم کُلُم

٥ ''وَإِنُ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ " كامعى به به كه اگر مقروض، تقدست مو فَنَظِرَةٌ إلى مَيْسَرَةٍ تواس فراخد تى تك مهلت دى جائے۔

" نظرة " كامعنى مهلت دينا ہے۔

" مَيْسَرَةٍ " كامعن فراخدت و مالدار مونائ، ..... "يسر" و"يسسار" يعن آسانى و مولت .... يعن وه آسانى و مولت .... يعن وه آسانى سقر ضداد اكر سكه ، اوريه (مَيْسَرَةٍ) " عسوة "كمقابل مين آتا ہے كه جس كامعن تكى و تقدي اور مشكل و تن م

بنابرای آیت مبارکه کامنی بیروگا: اگر مقروض افراد میں سے کوئی ایسا مقروض ہو جو تنگدی کی وجہ سے قرضه ادا ندکرسکتا تو اسے اس وقت تک مہلت دینی جا ہے کہ آسانی سے قرضه اداکرنے کی صلاحیت پالے۔

یہ آ بت مبارکہ اگر چہ مطلق ہے بینی سودی لین دین سے مخصوص و مقید نہیں کیکن سودی معاملہ پر پوری طرح منطبق ہوتی ہے کیونکہ سودی معاملہ پر پوری طرح منطبق ہوتی ہے کیونکہ سودی معاملات میں عام طور پر یہی ہوتا تھا کہ مدت پوری ہوتے ہی قرض خواہ ،مقروض سے رقم کا مطالبہ کرتا تھا اور اگر مقروض رقم ادانہ کرسکتا تو قرض خواہ سے کہتا کہتم ادائیگی کی اتنی مدت بڑھا دوتو میں اس کے بدلہ میں اتنی مقدار رقم زیادہ دول گا، آیہ مبارکہ میں اس اضافہ کی ممانعت کا تھم صادر ہوا اور قرض خواہ سے کہا گیا کہ دہ مقروض کو مہلت دے۔

### صدقه دینا بہتر ہے

سوره بقره: • ۲۸

" وَ أَنْ تَصَلَّ قُوْا خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ " ( الرَّبِ مُعوتو معاف كرديناي تهار كليّ بهتر ب

اس آیت سے مرادیہ ہے کہ اگرتم مینگلدست مقروض سے درگز رکرواور قرضہ کی رقم اس پرصد قد کر دولو تم قرض خوا ہوں کے لئے بہتر ہے اگرتم ایمان والے ہو، گویا اس طرح تم نے ایک محق ومحو ہونے والے اضافہ کو صحیح معنی میں بڑھنے اور باتی رہنے والے اضافہ میں تبدیل کرلیا۔

## قيامت كويا دكرو

O''وَاتَّقُوْايَوْمَّالُوْجَعُوْنَ فِيهِ إِلَى اللهِ .....'' (اورتم ڈرواس دن سے جس میں تم الله کی طرف پلٹائے جاؤ کے .....)

یہ آ بت سود کے تھم اور اس کی سزاوا نجام کے ذکر پر بنی آیات کا ذیلی حصہ ہے، اس میں قیامت کے دن کی یاد دہانی کے ساتھا اس دن کے ان بعض حالات کا تذکرہ کیا گیا ہے جوموضوع سے موزونیت ومنا سبت رکھتے ہیں اور اس تذکرہ سے دلول میں تقوائے اللی پیدا کرنے کی ترغیب دلا تا مقصود ہے تا کہ حقوق الناس کہ جس پر معاشرتی زندگی کا دارو مدار ہے کی بابت خدائی احکامات کی پیروی کرتے ہوئے ان اعمال سے اجتناب کیا جائے جو خداوندِ عالم نے ممنوع وحرام قرار

ويتے ہیں۔

آ یت کامعنی میرے کہ تمہارے سامنے وہ دن ہے جس میں تم الله کی طرف لوٹائے جاؤ کے اور پھر ہر مختص کواس کے کے کے مطابق پورا بدلہ دیا جائے گا اور کسی برظلم وزیا وتی نہ ہوگی۔

یہاں میہ بات قابل توجہ ہے کہ آیت میں لوٹائے جانے کا تذکرہ ہوا ہے تو سوال میہ ہے کہ ہم خداوندِ عالم سے عائب و پوشیدہ ہی نہیں ہیں تو بلٹائے جانے کا کیا مطلب؟ ای طرح ''تُوَ ٹی گُلُّ نَفْیِس'' میں پورا پورا بدلہ دیتے جانے سے کیا مراوہے؟ توان امور کی بابت سورۂ انعام کی تفییر میں تفصیلی جوابات ذکر کئے جائیں گے انشاء اللہ تعالیٰ۔

بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ یہ آیت مبارکہ (وَالتَّقُوُایَوُمَّالتُّرْجَعُوْنَ فِیْدِ اِلْاللهِ تَّثُمَّتُوَ فَی کُلُّ نَفْسِمَّا کَسَبَتُ وَهُمُ لَایُظُلْمُوْنَ) سب سے آخری آیت ہے جو حضرت پینیبراسلام پرنازل ہوئی، اس سلسلہ میں ذیل میں آنے والی روایت پرایک نظر) میں مربوط مطالب ذکر کئے جائیں مے۔

# روايات پرايك نظر

سو دخور ول کی بری حالت

تفیراتمی بین آیت مبارکد: "اَلَّنِ بِنَی اَکُلُوْنَ الرِّبُوا " کی بابت حضرت امام جعفرصا دق علیه السلام کے حوالہ سے حضرت پیغیمرا سلامگا بیان ذکر کیا گیا ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا: جب جھے آسان پر لے جایا گیا (شب معراح) تو بین نے دہاں کچھ لوگوں کو دیکھا جن کے شکم بہت زیادہ بڑھے ہوئے تے جس کی وجہ سے وہ چاہنے کے باوجود کھڑا ہونے سے قاصر تے، بین نے جرئیل سے بوچھا کہ یہ کون لوگ ہیں؟ جرئیل نے کہا کہ یہ وہ لوگ ہیں جو دنیا میں سود کھاتے تھا ور ان کے بارے میں خدانے ارشا دفر مایا ہے: "لایکھو کُون الآلا گھاکیھو کُر اگن کی کہا کہ یہ وہ لوگ ہیں آل فرعون کی طرح صح و ان کے بارے میں خدانے ارشا دفر مایا ہے: "لایکھو کُون الآلا گھاکیھو کُر النوگ کی اور انہیں آل فرعون کی طرح صح و کھڑے نہیں ہوتے مراس محفی کی طرح کہ جے شیطان نے چھوکر مخبوط الحواس کر دیا ہو) اور انہیں آل فرعون کی طرح صح و شام آگ کے سامنے لایا جاتا تھا اور وہ کہتے تھے "دربنا متی تقوم الساعة" پوردگارا! قیامت کہ آئے گئی ، جلد اصفی سوم

شب معرائ جس مشامده کا ذکر حضرت پیغیر اسلام نفر مایاده ایک برزخی مثال به اور اس سے آنخضرت کے اس ارشادگرائی کی تقدیق بوتی ہوتی ہے جس میں آپ نے فر مایا: "کما تعیشون تموتون و کما تموتون تبعثون "

(تم جس طرح زندگی گزار و کے ای طرح مرو کے اورجس طرح مرو کے ای طرح اٹھائے جاؤ کے )

تغیر'' درمنثور' میں ہے کہ اصفہانی نے اپنی کتاب الترغیب میں انس بن ما لک سے روایت کی ہے کہ انہوں نے کہا: حضرت پیغبر اسلام نے ارشا دفر مایا: سود خور شخص قیامت کے دن بدحواس و پاگل اور زمین پر تھیدے تھیدے کر چلنے والا ہو کہ آئے گا، پر آ تخضرت نے یہ آیت تلاوت کی: ''لایک تُومُونَ إِلَّا كَمَا يَقُومُ الَّذِي كَيَتَحَبَّطُهُ الشَّيْطُنُ مِنَ الْمَيْسُ'' ، ۔۔۔ (تغییر درمنثور، جاص ۲۰۰)

سودخوری کے عذاب وسزا کے بارے میں شیعہ وسی محدثین نے کثیر روایات ذکر کی ہیں، ان میں سے بعض روایات میں فدکور ہے کہ سودخوری کا گناہ، مال کے ساتھ ستر بارز ناکرنے کے برابر ہے۔

### سود ہے کیا مراد ہے؟

التہذیب بیں مؤلف نے اپنے اساو کے ساتھ عمرین بزید بیاع الساہری کے حوالہ سے روایت ذکر کی ہے کہ بیل نے حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت بیں عرض کیا کہ میری جان آپ پر قربان ہوالوگوں کا خیال ہے کہ جوشن مضطرو مجبور ہواس پر بھی سود حرام ہے! ( کیا بید درست ہے؟) ، امام نے ارشاد فرمایا: کیا کوئی ایسا مالداریا نا دارتم نے دیکھ ہے جو ضرورت ..... واضطرار .... کے بغیر کوئی چیز خرید کر ہے؟ اے عمر! خداو ندیا کم نے خرید وفروخت کو حلال و جائز اور سود کو حرام قرار دیا ہے، للندائم کا روبار کے نفع کو لے سکتے ہو سود کوئیس لے سکتے ، بیس نے عرض کی: سود سے کیا مراد ہے؟ امام نے ارشاد فرمایا: اس سے مراد یہ ہے کہ کچھ در ہم دے کر اس جیسے دو گئے در ہم وصول کئے جائیں ، اور گذم کے بدلے اس جیسی گذم دگن مقدار میں وصول کی جائے تو وہ اضافہ ، جیسی گذم دگن مقدار میں وصول کی جائے تو وہ اضافہ ، سود کہلا تا ہے )۔

(كتاب التهذيب، جلد ٤ صفحه ١٨)

کتاب "من لما یحضوه الفقیه" شلموكف نے استاد سے عبید بن زراره سے روایت ذكر كى ہے كه حفرت امام جعفر صادق عليه السلام نے ارشاد فرمایا: "لما یكون الربوا اللافى مایكال او یوزن" (سود صرف انهى چيزول مي متعور ہے جونا في يا تولى جاتى بول) \_

من لاستحفر والفقیہ ، جلد ۳ مضی ۲۷۵) سود اور ا منا فیہ لینا کن کن چیزوں میں حرام ہے؟ اس کی بابت فقہی مکا تب فکر اختلا نب رائے رکھتے ہیں البتہ ند مب اہل بیت بیہ کے صرف سونا اور چاندی کے رائج الوقت سکوں اور ان اشیاء میں سود (ہم جنس اشیاء کے لین دین میں، اضافہ ) لینا حرام ہے جن کالین دین تاپ ، تول کے ذریعے ہوتا ہو ..... بہر حال بیا یک فقہی مسئلہ ہے جو ہمارے موضوع لینی تفییر کے دائرہ سے باہر ہے اس لئے یہاں ندکورہ حدسے زیادہ اس کی بابت اظہار خیال کرنے کی ضرورت نہیں ۔

### موعظہ سے مراد ، تو بہ ہے

كتاب كاتى مين دوامامول يعنى حضرت امام محمد باقر "اور حضرت امام جعفر صادق مين سے ايك سے اور تفسير العياشي مين حضرت امام جعفر صادق سے آية مباركه "فَهَنْ جَلَّا عَلَا هُوْعِظَةٌ قِنْ سَّ بِيّهِ ....."كَاتفير مين روايت كى كئى ہے كہ آء كام يُحقرت امام جعفر صادق سے آية مباركة وجب بے۔ كم آپ نے ارشاد فرمایا كه "مَوْعِظَةٌ" سے مراد توبہ ہے۔

( لملاحظه بوكتاب اصول كا في ، جلد ٢ صفحه ٢٣١١ ، تغيير العياشي جلد ا صفحه ١٥٢ )

کتاب "المتھ فیص حضرت امام جعفرصا دق علیہ السلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا کہ جس نے سودخوری سے بہت زیادہ دولت کمائی تھی مخص حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت اقدس میں حاضر ہوا کہ جس نے سودخوری سے بہت زیادہ دولت کمائی تھی اور اس نے فقہاء سے اس کے بارے میں دریافت کیا تو سب نے بالا تفاق ایک ہی رائے دی اور وہ یہ کہ تیرا کوئی عمل و عبادت قبول نہیں ہوگی جب تک کہ یہ مال ان لوگوں کو واپس نہ دے دو کہ جو اس کے اصل مالک ہیں ، اس شخص نے امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں تفصیلات عرض کیس تو امام نے اس سے ارشا دفر ما یا کہ تیری مشکل کا حل قرآن مجید میں نہ کور وموجود ہے اور وہ یہ کہ خداوندِ عالم کا ارشاد گرامی ہے 0: "فَسَنْ جَآ ءَ کُامَوْ عِظَاہٌ قِسْنَ سَّ بِدِ فَانْتَ هٰی فَلَدُ مَاسَلَفَ" (جس کے پاس اس کے رب کی طرف سے موعظہ آجائے اور وہ اس عمل (سود لینے ) سے باز آ جائے تو جو پھی کر رچکا ہے (جو رجس کے پاس اس کے رب کی طرف سے موعظہ آجائے اور وہ اس عمل (سود لینے ) سے باز آ جائے تو جو پھی کر رچکا ہے (جو مال کرچکا ہے ) وہ اس کی ملکیت ہے ) ۔ امام نے ارشا دفر مایا: موعظہ سے مراد، تو بہ ہے ۔ (التہذ یہ جلد کے صفحہ مال وصول کرچکا ہے ) وہ اس کی ملکیت ہے ) ۔ امام نے ارشا دفر مایا: موعظہ سے مراد، تو بہ ہے ۔ (التہذ یہ جلد کے صفحہ مال وصول کرچکا ہے ) وہ اس کی ملکیت ہے ) ۔ امام نے ارشا دفر مایا: موعظہ سے مراد، تو بہ ہے ۔ (التہذ یہ جلد کے صفحہ مال وصول کرچکا ہے ) وہ اس کی ملک ہے ۔ امام نے ارشا دفر مایا: موعظہ سے مراد، تو بہ ہے ۔ (التہذ یہ جلد کے صفحہ مال

## میراث سے حاصل شدہ مال کا تھم

كتاب كافى اور "من لما يحضره الفقيه" على حضرت الم جعفرصاوق مدوايت كائى بكرآ پ نے ارشاد قرمایا: "كل ربوا الكله الناس بجهالة ثم تابوا فانه يقبل منهم اذا عرف منهم النوبة" ، بروه سود

جے لوگ جہالت و تاوانی کی وجہ سے کھا لیں اور پھر توبہ کریں تو خداو تر عالم ان کی توبہ تبول فرما تا ہے بشرطیکہ جج توبہ ہو، .....، اس کے بعداماتم نے فرمایا: '' لمو ان رجلاً ورث من ابیعه مالاً وقد عرف ان فی ذلک المال رباً ولکن قد اختلط فی النجارة بغیرہ فانه له حلال فلیا کله وان عرف منه شیئاً معروفاً فلیا خدراس مالکن قد اختلط فی النجارة بغیرہ فانه له حلال فلیا کله وان عرف منه شیئاً معروفاً فلیا خدراس مال میں سودی مال میں اس مال میں اس مال میں سودی مال میں سالم مال میں سودی مال میں شام ہوگیا ہوتو سارا مال اس کے لئے طال ہم اوروہ اسے استعال میں لاسکتا ہے اورا گراس میں سودی مال کا بخو بی تین کرسکتا ہوتو اس میں سے اصل مال نکال کر سودوالی اضافہ دقم اس کے والی کے اضافہ دقم اس کے والی کے افراد دے۔

( كا في ، جلد ۵ ص ۱۳۵ ، من لا يحضر ه الفقيه ، جلد ۳\_صفحه ۲۷۵ )

### جان ہو جھ کرسود کھانے والے کے بارے میں!

کتاب "من لما یحضوہ الفقیه" اور کتاب "عیون اخباد الموضاً" میں حضرت امام علی رضاعلیہ السلام سے روایت ذکر کی گئی ہے جس میں آپ نے ارشا دفر مایا: جے سود کی حرمت کا علم ہوجائے اور اس کے باوجودوہ سود خوری کرمت کی نظر سے ندد یکھنا .....اور عملی طور پر اس کی کرمت کے خدائی تھم کو اہمیت کی نظر سے ندد یکھنا .....اور عملی طور پر اس کی پرواہ نہ کرنا ....دائرہ کفر میں داخل ہوتا ہے۔

(من لا محضر ہ الفقیہ ، جلد ۳۔ ص ۲۵ ، عیون اخبار الرضّا ، جلد ۲ ص ۹۴)

کتاب کا فی میں ہے کہ آ بختاب سے پوچھا گیا کہ جو شخص سودخوری کرے اور وہ سودخوری کو حلال و جائز بھی سجھتا
ہوتو اس کے بارے میں کیا تھم ہے؟ امام نے ارشا وفر مایا: اگر اسے سود کی حرمت کے خدائی تھم کا علم نہ ہوتو وہ بے قسور ہے
لیکن اگر اسے خدائی تھم معلوم ہواور وہ عمد آ اس کی خلاف ورزی کرتے ہوئے سودخوری کرے تو اس پر سودخور کی سز اکا وہی
خدائی تا نون لاگوہوگا جو خداوندِ عالم نے بیان فر ما دیا ہے۔ (کا فی ، جلد ۵ صفحہ ۲۰۱۲)

### سودخوری سے دین کی متابی

كتاب كاتى اورالفقيه (من لما يحضوه الفقيه) من مركورب كركس في امام جعفرصادق عليه السلام سي من

مبارکہ '' یکنیکی اللّٰہ الرِّبُواوَیُرِ بِی الصَّلَ الْتِ .....' کے حوالہ سے بوچھا کہ اس آیت میں خداوندِ عالم نے سودخور مخض کے سودی مال کوئی وختم کردینے کا ذکر فرمایا ہے جبکہ کہاجاتا ہے کہ عام طور پر بیدد یکھا گیا ہے کہ جوخض سود کھاتا ہے اس کا مال بوھ جاتا ہے؟ ، اما تم نے ارشا دفرمایا کہ اس سے زیادہ کیا گئ ونقصان ہوگا کہ ایک درہم کے بدلے اس کا دین ہی تباہ ہو جائے اور اگر تو بھی کرے تو اس کا سارامال اس کے ہاتھ سے لکل جائے اور وہ فقیرونا دار ہوجائے۔

(من لا يحضره الفقيه جلد ٣ صفحه ٢٤٩)

اس روایت میں '' محق'' کوتشریعی محق قرار دیا گیا ہے یعنی سودخو مختص جو مال سود کے طور پر وصول کر ہے وہ اس کا ما مالک نہیں اور اس کا استعال اس پر حرام ہے، اس کے مقابل، صدقہ ہے (کہ جس میں اضافہ کو بٹی ہے یعنی اس کا اپنا وجودی اثر ہی اضافہ و برکت ہے )، بنا برایں محق کوتشریعی قرار دینا اس سابقہ بیان کے منافی نہیں جس میں محق کے وسیع معنی مراد کئے گئے ہیں ۔۔۔۔۔کیونکہ اس وسعت میں کو بٹی اور تشریعی دونوں معانی شامل ہیں ۔۔۔۔،

## يانچ ملعون افراد

تغییر ' مجمع البیان 'میں حضرت علی علیہ السلام سے روایت فدکور ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا: حضرت پینیبراسلام نے سودی معاملہ میں پاریج افراد کولعت کامستحق قرار دیا ہے: (۱) سود کھانے والا، (۲) سود کھلانے والا، (۳، ۳) معاملہ کے دوگواہ، (۵) معاملہ کی تحریر کھنے والا۔

(تفییر مجمع البیان جلد ا مے فیر (۳۹۰) یمی مطلب تغییر'' درمنثور'' میں متعدد اسنا د سے آنخضرت سے منقول ہے۔ (ملاحظہ ہو: تغییر درمنثور ، جلد ا۔ صفحہ ۳۶۷)

### صدقه کی اہمیت

تغییر العیاشی میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے روایت فدکور ہے کہ آپ نے ارشا دفر مایا کہ خدا وند کریم نے فر مایا ہے کہ میں ہر چیز کا خالق ہوں ، میں نے ہرشے کی اپنے علاوہ کسی کوذ مہ داری سونی ہے سوائے صدقہ کے ، کہ اسے میں ا پنے ہاتھ سے لیتا ہوں خواہ کوئی مردیا عورت مجور کا ایک کلڑا ہی صدقہ میں دی تو میں اسے اس کے لئے بڑھا دیتا ہوں اور اس کی تربیت وگرانی کر کے اس میں اضافہ کرتا ہوں جس طرح سے تم میں سے کوئی شخص چیئر ااور پچیرا کو پالٹا اور تربیت کرتا ہے .....اسے پروان پڑھا تا ہے ..... اور میں اسے قیامت تک پروان پڑھا تا رہتا ہوں تا کہ جب قیامت کے دن اس کا مزید بڑھناروک بھی لوں تو وہ احد کے بہاڑ ہے بھی زیادہ بڑا ہوچکا ہو۔ (تفییر العیاثی جلد ا،صفحہ ۱۵۳)

اس كاب (تغير العياش) ين الم على بن الحين عليها السلام سي منقول ب كدانهول ن كها: حضرت يغير اسلام كارشاد كرامى ب: " ان المله ليسوبى للحدكم المصدقة كما يوبى احدكم ولده حتى يلقاه يوم القيامة وهو مشل احد" كه خداو ثيما لم تمهار مصدقه كو يوان يرها تاويزها تاربتا ب جيسا كرتم الي اولا وكى تربيت كرك است يروان يرها تا جيسا كرتم الي اولا وكى تربيت كرك است يروان يرها تا جو منور آئة واحد يها وكى طرح برا است يروان يرها تا حضور آئة واحد يها وكى طرح برا بور فركوره بالاحواله)

ندکورہ بالا مطلب اہل سنت کے اسنا دسے بھی منقول ہے جن میں ابو ہریرہ ، عائشہ ابن عمر ، ابن برزہ سلمی شامل ہیں کہ جنہوں نے حضرت پیغیمراسلام سے روایت کی ہے۔

تفیرتی میں ندکورہ کہ جب آیت مبارکہ '' آئن یُن یَا کُلُون الرِّبُوا ......' نازل فر مائی تو خالد بن ولید نے کھڑے ہوکر حضرت پینبراسلام کی خدمت اقدس میں عرض کی کداے رسول خداً! میرے والد نے تقیف میں سودی معاملہ انجام دیا تھا اور ابھی کھورتم لوگوں کے ذمہ میں ہے اور میرے والد نے جھے و بیت کی کہ میں ان سے وہ رقم وصول کروں ..... تواب میرے لئے کیا تھم ہے؟ ....، اس وقت بیآ یت اتری: ٥ '' یَا یُنْهَا الَّنِ یُن اُمنُو النَّفَو واللَّهَ وَ ذَبُرُوا هَا بَقَی هِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ وَ ذَبُرُوا هَا بَقِی هِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَ وَ مُرا وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ وَ وَاللَّهُ وَ وَ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَ وَاللَّهُ وَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ و

اسی مضمون سے مشابہ وقریب المعنی روایت ،تفسیر مجمع البیان میں حضرت امام محمہ باقر علیہ السلام سے بھی منقول ہے۔(ملاحظہ ہو: مجمع البیان جلد اصفحہ ۳۹۲)

#### ز مانهٔ جا بلیت کے سودی معاملات

تفیر مجمع البیان میں مُدکور ہے کہ سدی اور عکر مدنے کہا کہ آیہ مبارکہ ''وَذَکُووْ اَصَابَقِی مِنَ الرِّ بِوَا ''کاشان نزول یہ ہے کہ عباس اور خالد بن ولید زمانہ ء جا ہلیت میں شراکت کی بنیاد پر ثقیف کے ایک قبیلہ بنی عمرو بن عمیر کے لوگوں سے سودی کا روبارکرتے تھے، ظہورِ اسلام کے وقت ان کے پاس سودی معاملات سے کثیر مال بحتے ہو چکا تھا تو خداوندِ عالم

نے بیآ یت نازل فرمائی، پھر حضرت پیٹی براسلام نے ارشا وفر مایا: زماندہ جاہلیت کے تمام سودی معاملات باطل ہیں اور میں

سب سے پہلے عباس بن عبد المطلب کے سود کوختم کرتا ہوں (جولوگ سودی معاملہ میں ان کے مقروض ہیں ان کے ذمہ اب

کوئی سود نہیں )، اور زماندہ جاہلیت میں جو تل واقع ہوا ہے اس کا قصاص اب نہ ہوگا اور میں سب سے پہلے ربیعہ بن حارث

بن عبد المطلب کا قبل معاف کرتا ہوں کہ جو قبیلہ بن لیٹ کا شیر خوردہ تھا اور اسے حدیل نے قبل کردیا تھا۔ (نہ کورہ بالاحوالہ)

اسی روایت کو تغییر '' ورمنٹور'' میں بھی ابن جریر، ابن منذ راور ابن ابی حاتم کے حوالہ سے سدی سے ذکر کیا گیا ہے

البتد اس میں یہ نہ کورے کہ بیآ یت عباس بن عبد المطلب اور بنی مغیرہ کے ایک شخص کے بارے میں نازل ہوئی۔

تفیر'' درمنثور''میں فدکور ہے کہ ابوداؤد، ترفری کہ جنہوں نے اس حدیث کوسیح قرار دیا ہے، نمائی ، ابن ماجہ، ابن ابی حاتم ، اور پہتی نے اپی'' سنن میں عمر و بن احوص سے روایت کی ہے کہ اس نے کہا: میں جمتہ الوداع کے موقعہ پر حضرت پیٹیمر اسلام کے ساتھ شریکِ سنر تھا تو اس دوران آنخضرت کے ارشاد فرمایا: زمانہ ء جاہلیت کے تمام سودی معاملات باطل قرار دیئے گئے ہیں سے جس کے ذمہ سودی رقم ہے اب وہ اس سے وصول نہیں کی جائے گی بلکہ اسے معاف کر دیا گیا ہے سے سن قرض خواہ کو مطالبہ کاحق حاصل نہیں ) اور تمہار ااصل مال تمہاری ملکیت ہے سے وصول کر سکتے ہو۔۔۔۔ کسی پرظلم نہ کرواور نظلم کا شکار ہو ( کسی سے سودی رقم کا مطالبہ نہ کرواور اپنااصل مال واپس نہ لے کرمظلوم نہ بنو )۔

کسی پرظلم نہ کرواور نظلم کا شکار ہو ( کسی سے سودی رقم کا مطالبہ نہ کرواور اپنااصل مال واپس نہ لے کرمظلوم نہ بنو )۔

( تفییر درمنثور وطد اصفحہ ۲۱ سے )

ندکورہ بالامطلب پر بنی کثیرروایات موجود ہیں اور فریقین (شیعہوسیٰ) کی روایات سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ بیہ آیت قبیلہ بنی مغیرہ کے اموال کے بارے میں نازل ہوئی جو کہ بنی ثقیف کے ذمہ میں باتی سے کیونکہ وہ (بنی مغیرہ) زمارہ جالمیت میں بنی ثقیف کو قرضہ و سے کران سے سود لیتے سے اور ظہور اسلام کے بعد انہوں نے اپنے قرضہ و سودی رقم کا مطالبہ کیا تو بنی ثقیف نے سودی معاملات کے حرام قرار دیے جانے کے حوالہ سے رقم کی اوائیگی سے اٹکار کردیا، دونوں نے اس سلم میں حضرت پنجم راسلام سے رجوع کیا تو اس وقت ہے آیت ازی۔

اس سے ہمارے سابق الذكر مطالب كى تائيد ہوتى ہے اور وہ يہ كدان آيات مباركہ كے نازل ہونے سے پہلے ہى سودكى حرمت كے بارے بيل اسلامى تكم آچكا تھا اور لوگ اس سے مطلع و باخبر شے اور بير آيات دراصل اس تكم كى تاكيدى تائيدونائيدى تاكيدكى حامل بين، ہنا براين ان بعض روايات كوور خورا عثناء قرار نہيں ويا جائے گاكہ جن بيل بير مطلب و كر ہوا ہے كہ سودكى حرمت كا تكم آخضرت كے عهد مبارك كے آخرى ايام بيل نازل ہوا اور آپ اس تكم كولوگول كے سامنے بيان

کرنے سے قبل ہی رحلت فر ما گئے جیسا کہ تفییر'' درمنثور'' میں ابن جریر اور ابن مردویہ سے مروی ہے کہ عمر بن خطاب نے ایک دن اپنی تقریر میں کہا کہ قرآن مجید کی سب سے آخر میں نازل ہونے والی آ بھوں میں سے ایک آیت وہ ہے کہ جس میں سود کی حرمت کا تھم بیان کیا گیا ہے اور حضرت رسول خدا اسے بیان کرنے سے پہلے ہی انقال کر گئے، البذاتم لوگ جس چیز کے بارے میں شک کا شکار ہوا سے چھوڑ دواور صرف اس چیز برعمل کروجو تہیں شک میں جٹلانہ کرتی ہو۔

یہ تو ہے تغیر'' درمنٹور'' کی روایت ، لیکن آئمہ الل بیت کا ند بہ یہ ہے کہ خداوندِ عالم اس وقت تک آنخضرت کو اس و نیا سے نبیں لے گیا جب تک کہ لوگوں کے تمام ضروری دینی احکام و دستورات کی تشریح کا کام ممل نہ ہوا اور آنخضرت نے ان احکامات کولوگوں کے سامنے بیان نہ کرلیاء (دین کی بحیل وشریعت کی تبلیغ کے تمام مراحل طے کرنے کے بعد آنخضرت نے دان احکامات کولوگوں کے سامنے بیان نہ کرلیاء فدائی دستورات سے لوگوں کو آگاہ کردیا)

تفیر'' درمنٹور' بی میں متعدداسناد سے ابن عباس ، سدتی ، عطیدعوفی ، ابوصالے اور سعید بن جیر سے روایت فدکور بے کہ قرآن مجید کی سب سے آخر میں نازل ہونے والی آیت مبارکہ یہ ہے: '' وَالتَّقُوْ اَیُوْمَالْتُرْجَعُوْنَ فِیْرِ ، ……'' النے ۔ (تغییر درمنٹو رجلد اصفحہ ۲۵۰)

تفییر'' مجمع البیان' میں ندکور ہے کہ حضرت امام جعفر صادق" نے ارشاد فرمایا: سود کی حرمت کے بارے میں شدت و تختی اس لئے اختیار کی گئی ہے کہ لوگ نیک اعمال مثلاً ضرور تمندوں کو قرضۂ حسنہ و عطیات وغیرہ سے بے رغبتی نہ کریں۔

(تفيير مجمع البيان جلدا صفحه ٣٩٠)

تغییر مجمع البیان ہی میں حضرت علی علیہ السلام کا بیدار شادگرا می منقول ہے کہ جب خدا وند عالم کسی بہتی کی تا ہی کا فیصلہ کر لیتا ہے تو اس کے باسیوں کے درمیان سودی لین دین عام ہوجا تا ہے۔ (مجمع البیان جلدا ص ۹۳ س) ہم جومطالب پہلے ذکر کر چکے ہیں ان کے تناظر میں فدکورہ بالاروایات کے معانی واضح ہوجاتے ہیں۔

## عسرت وتنگدی سے کیا مراد ہے؟

" جمع البیان " میں آیت مبارکہ "وَ إِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَ قِوْفَنْظِرَةً إِلَى مَدْسَرَ قِ" كَ تغیر میں ذكور ہے كه "اعساد" وتكدى ك مدكى بابت اختلاف رائے پایاجا تا ہے۔ اور معزت امام جعفرصا وق سے روایت ك كئ ہے كہ آپ نے ارشا وفر مایا: عمرت وتكدى سے يہال بيمراد ہے كه انسان ك پاس اپ اور اپ اہل وعيال كے متوسط كے نے ارشا وفر مایا: عمرت وتكدى سے يہال بيمراد ہے كه انسان ك پاس اپ اور اپ اہل وعيال كے متوسط كے

اخراجات سے زائد کچھ بھی نہ ہو کہ جس سے قرضہ ادا کر سکے۔ (مجمع البیان ،جلد ا ص ۳۹۳ )

ای کتاب میں ابن عباس، ضحاک اور حسن سے مروی ہے کہ انہوں نے کہا کہ ہر قرضہ .....خواہ سودی ہویا غیر سودی .....کی ادائیگی میں تنگلاست مقروض کومہلت دینی چاہئے، یہ بات حضرت امام ابوجعفر محمد باقر" اور امام ابوعبدالله جعفر صادق" سے منقول ہے۔

ای کتاب میں حضرت امام محمد باقر علیہ السلام سے منقول ہے آپ نے ارشا دفر ما یا کہ جملہ '' إلى هَدَيْسَوَ فَوْ ''سے مرادیہ ہے کہ مقروض کو آئی مبلت دی جائے کہ اس کی تنگدی کی اطلاع امام وفت کو بی جائے اور وہ اس کا قرضہ بیت المال میں سے مقروض کو وجائز امور میں خرج کیا ہو۔ (فدکورہ بالا میں سے مقروض کو وجائز امور میں خرج کیا ہو۔ (فدکورہ بالا حوالہ)

اس روایت میں جملہ '' اِن گُنْتُمْ تَعْلَمُوْنَ '' کی تغیر ذکر کی گئی ہے، اس سے پہلے اس کا مخلف معنی ذکر کیا حمیا ہے، اس سے پہلے اس کا مخلف معنی ذکر کیا حمیا ہے، اس سلسلہ اور اس سے مربوطہ امور کی بابت کیرروایات موجود ہیں ان سب سے آگا ہی حاصل کرنے کے لئے فقی کتب کے ابواب القرض کا مطالعہ کیا جائے۔

# ایک علمی بحث

سابقہ بحثوں میں متعدد باراس مطلب کوذکر کیا جاچکا ہے کہ زندگی میں ہرانسان اپنی تمام ترکا وشوں کامجوراس کے سوا کچھ بھی قرار نہیں دیتا کہ وہ جوعمل بھی بچا لائے اس میں اس کے دجودی کمالات کے حصول کی منانت یائی جاتی ہو، دوسرے الفاظ میں بیکہ اس عمل سے اس کی مادی ضروریات بوری ہوجائیں، بنابرایں اس کا ہرعمل کسی حوالہ سے مادہ (Matter) سے تعلق کا حامل ہوتا ہے کہ جس سے اس کی کسی ضرورت وزندگی کی بھیل ہوتی ہے لبذا انسان اینے ہرعمل کا خود ہی ما لک ہے(یا در ہے کہ یہاںعمل سے فعل اورا نفعال دونوں مراد ہیں کیونکہ معاشرتی اصول کی بناء براس کاعمل درحقیقت ا یک طرح کا رابطہ وتعلق ہے جس پراس کے آٹارونتائج کا دارومدار ہوتا ہے ) بینی وہ اپنے ہر ما دی عمل کواپنے لئے خاص قرار دیتا ہے اور اس کا مالک ہونے کی حیثیت میں اپنے لئے اس سے استفادہ کرنے کوروا جانتا ہے چنا نچراس کے مالکانہ تضور واحساس اور استفاده کے مخصوص میں کومعاشرہ کے تمام عقلاء درست قرار دیتے ہیں اور اس میں اسے میں بجانب سجھتے ہیں .....،کیکن اگر معاشرتی تقطۂ نگاہ اور تقاضوں کی روشنی میں اس کے اس نظریہ و خیال کو دیکھا جائے تو بیر حقیقت واضح ہو جاتی ہے کہ چونکہ وہ اینے انفرادی اعمال سے اپنی تمام ضروریات زندگی کو پورانہیں کرسکتا للذا افرادمعاشرہ کا باہمی تعاون نا گزیر ہے اور اس کے بغیر کوئی صورت ممکن نہیں کہ بر مخض دوسرے سے استفادہ کرے اور تمام افراد ایک دوسرے کی توانا ئیوں و کا وشوں اور اعمال سے فائدہ اٹھا کر اپنی زندگی کے امور کی انجام دہی کویقینی بنا کیں ، اس سے ان کے درمیان لین دین کا نظام قائم ہوتا ہے اور پھرعملی طور پر ہرخص ایک یا ایک سے زیادہ امور میں اپنی تو انائیاں بروئے کار لا کرحاصل شدہ اموال سے اپنی ضروریات زندگی کو پورا کرنے کے بعد زائد و باقیمائدہ مال کے ڈریعے دوسروں سے استفادہ کرتا ہے، اور یہی بات معاملات ولین دین کی اصل واساس ہے۔البتہ اموال واشیاء کے درمیان نو کی فرق اور اشیاء کی ما تک و ضرورت کے مہیر یادہ ہونے اور اس طرح ان اشیاء کی قلت و کثرت کی وجہ سے معاملات میں قیمتوں کے قعین کی بابت قدر \_ مشکلات پیدا ہو جاتی ہیں مثلاً پھل کھانے کے لئے ، گدھا سامان لا دنے کیلیے، یانی پینے کے لئے اور زیورات و جوا ہرات زیب وزینت کی غرض سے ملے کا ہاراور ہاتھ کی اگوشی بنانے کے لئے استعال ہوتے ہیں تو ان میں سے ہرایک کی قبت دوسرے سے مخلف ہوتی ہے اور زندگی کی ضرور پات کو بورا کرنے کی پابت ان کے معیاروں میں بھی فرق پایاجا تا ہے اور وہ سب چیزیں ایک دوسری سے نسبت میں کیسال حیثیت کی حامل نہیں ہوتیں ، بنابرایں اشیاء کی قبتوں کے تعین کا

سلسلہ ناگزیر ہوااور ہرشے کی قیمت کارقم اور نقلری کی شکل میں ہونا طے پایا اور اس کی اصل واساس اس طرح مقرر ہوئی کہ نایاب و کمیاب چیز وں مثلاً سونا وغیرہ کو معیاری حیثیت دی گئی اور انہی کی بنیاد پر ہرشے کا بھاؤ طے کرنے کا فیصلہ کیا گیا لین نایاب و کمیاب چیز وں کی مالی حیثیت و مقدار اس سے مربوط و وابستہ ہوگئی ، اشیاء کی قیمتوں کا تعین سونے کی مالیت کے معیار پر ہوا اور سب چیز وں کی مالی حیثیت و مقدار اس سے مربوز و وابستہ ہوگئی ہوئی ہوئی ہوئی جو اوز ان میں مثقال سے اور گرام سے اور کیلو وغیرہ کی ہوئی ہے لیمن سونے کی کرنی کو متمال ہوگئی جو اوز ان میں مثقال سے ہرجیز کی دوسری چیز سے نسبت وربط کا سلسلہ قائم کیا گیا۔

پھر ہرشے کی مقدار و تعداد اور وسعت ہے آگائی حاصل کرنے کے لئے معیاروں کا تعین ہوا مثلاً طول وعرض کے لئے پیائٹی معیارفٹ اورگز وغیرہ ، جم ووزن معلوم کرنے کے لئے کیلواور من وغیرہ کو معیار بنایا گیا جس سے ہر چیز کی قدرو قیمت واضح ہوتی ہو اور اشتباہ والتباس اور غلافہ کی فلطی کے اندیشے ختم ہوجاتے ہیں ، اور اس سے اشیاء کے درمیان پائی جانے والی معیاری برابری وفرق سے بھی آگائی حاصل ہو جاتی ہے مثلا سے کہ الماس اور ہیرے کی ایک رتی چار ویناروں اور ایک من گندم یا آٹا ایک وینار کے برابر ہے اور اس بناء پر بیواضح ہوجاتا ہے کہ الماس کی ایک رتی چالیس من گندم یا آٹا ایک وینار کے برابر ہے اور اس بناء پر بیواضح ہوجاتا ہے کہ الماس کی ایک رتی چالیس من گندم یا آٹا ہے۔

سونا اوراس کے سکوں کو معیار قرار دینے کے ساتھ ساتھ قیمتوں کے تعین میں آسانی پیدا کرنے کے لئے دیگر دھاتوں اور ستی اشیاء کے سکے بھی بنائے محکے مثلاً چاندی، تانبا، کانسی، سفید دھات اور کاغذی نوٹ وغیرہ، اس موضوع کی تفصیلات علم الاقتصاد کی کتب میں نذکور ہیں۔

پھر تجارت اور لین وین ومعاملات کے درواز سے کھل گئے اور خرید وفروخت وکا روبار میں وسعت پیدا ہوگئی اور صورتخال میہ ہوگئی کہ ہر چیز کی تجارت مخصوص شعبہ کی شکل اختیار کر گئی اور ہرتا جرنے اپنے آپ کوایک شے کے لین وین سے مختص کردیا تاکہ اس شے کے بدلے دوسری اشیاء کا سودا کر کے زیادہ نفع کمائے ، یعنی ایک مال دے کراس سے زیادہ مالیت کی چیز حاصل کرے۔

سیوہ اعمال ہیں جن کو انسان نے اپنی ضرور پات زندگی کی تیجیل کے لئے اٹجام دیا اور بالآخرلین دین و کاروبار کا محور درہم و دینار یعنی کرنی ہوگئی، گویا اسے ہی اصل مال کی حیثیت حاصل ہوئی اور ہر چیز کا دارو مدارای پر ہوگیا، اسے ہی دولت وسر مابیا ور مال التجارہ قرار دے دیا گیا کہ جس سے ہر چیز کا حصول ممکن ہے اور انسان اپنی ہر طرح کی ضرورت کو اس کے ذریعے پورا کرسکتا ہے، یہاں تک کہ اسے مال التجارہ قرار دینے کے کاروبارکوستقل حیثیت حاصل ہوگئی اور دیگر آشیاء کی طرح اس کی خرید وفرو فت کا سلسلہ قائم ہوگیا کہ جے" صرافہ" (منی ایک چینے) کہا جاتا ہے کہ جس میں کرنی کے بدلے کی طرح اس کی فرید وفرو فت کا سلسلہ قائم ہوگیا کہ جے" صرافہ" (منی ایک چینے) کہا جاتا ہے کہ جس میں کرنی کے بدلے کرنی کا لین دین ہوتا ہے۔

نہ کورہ بالا مطالب سے بیر مطلب واضی ہوگیا کہ ابتداء میں معاملات ولین دین کی اصل واساس پرتھی کہ ایک جنس

کے بدلے دوسری وہ جنس لی جاتی تھی جس کی زیادہ ضرورت ہوتی تھی اور پھراس لین دین میں اضافہ لینے کا رجمان پیرا ہوا

تواشیاء کی قیمت کے حوالہ سے کاروبار ہونے لگا اور مال دے کراس کے بدلے میں زیادہ رقم لے کر نفع کمایا جائے لگا، تو اس
میں جو چیز اجمیت کی حامل ہے وہ بیر کہ معاملات میں '' حتر یلی'' اور'' دی جانے والی چیز'' اور'' لی جائے والی چیز'' کے در میان فرق و مغایرت ہی اصل واساس ہے کہ جس پر معاشر تی زندگی کا دارو مدار ہے، لیکن جہاں تک اس بات کا تعلق ہے

در میان فرق و مغایرت ہی اصل واساس ہے کہ جس پر معاشر تی زندگی کا دارو مدار ہے، لیکن جہاں تک اس بات کا تعلق ہے

دالیک مال کے بدلے میں اس جیے مال کا کسی اضافہ کے بغیر سودا کیا جائے جس طرح ایک ہی جیسا مال قرض کے طور پر دیا

اور لیا جاتا ہے کہ جس میں کوئی اضافہ نہیں ہوتا، تو بعض حالات میں عقلاء اس طرح کے لین دین کو درست قرار دیے جبیل

کونکہ اس سے معاشر تی زندگی میں معاشی احتجام ہیدا ہوتا ہے اور کسی کونقصان پنچے بغیر ضرورت مند شخص کی ضرورت بھی

پوری ہوجاتی ہے (مثلاً کسی کے پاس زائد مقدار میں گذم ہواور اس کی دیکھ بھال وحفاظت پر گیرا خراجات آتے ہوں اور

وہ ضرور میں خوج فی ہو اس کی سودا اس طرح کر ایک سال کے بعدوہ گذم اسے والیس کردی جائے تو اس طرح کا لین

وہ من دین بھینا جائز دروا ہے ) لیکن اگراضافہ کی شرط پر سودا کیا جائے تو اس دیا بعن سودی معاملہ کہا جائے گو اس طرح کے
لین دین کی صحت وعدم صحت قائل بحث ہے! اور میہ بات غور طلب ہے کہ اس کا عمل نتیجہ کیا ہوگا؟

ریا کا لفوی معنی زیادہ واضافہ ہے اور لین وین میں اس سے مرادیہ ہے کہ ایک چیز کا اضافہ کی شرط پر سودا کیا جائے مثلاً دس روپے یا دس کلوگندم ایک معین مدت کے لئے اس شرط پر دی جائے کہ مقررہ وقت پر ہارہ روپے یا ہارہ کلوگندم کی جائے مثلاً دس روپے یا دس کلوگندم ایک معین مدت کے لئے اس شرط پر دی جائے گوئد اس کے اخراجات وضر ورتیں اس کی ہا جائے گوئد اس کے اخراجات وضر ورتیں اس کی ہے کہ وہ سخت شکدتی کی حالت میں اضافہ کے ساتھ رقم یا مال کا سودا کرتا ہے کیونکہ اس کے اخراجات وضر ورتیں اس کی آم نی سے کہیں زیادہ ہوتے ہیں البذاوہ ویں روپے روز اند کما تا ہے جبکہ اسے ہیں روپے درکارہ وتے ہیں البذاوہ وی روپ دونر اند کی شرط کے ساتھ قرضہ لینے پر مجبور ہوتا ہے جس کا نتیجہ بیہ ہوتا ہے کہ دوسرے روز اس خرور ویل میں سے آئھ باتی رہ جائے ہیں کوئکہ اس نے ان میں سے دورو پر سود کے طور پر دے دیئے جبکہ اس کے اپنی خرب کو پر داکر سے اور اس طرح سود کی رقم اسے دوسرے روز جس کی بیٹی رہ جب اس کے جب کہ بیٹی ہوتا ہے جس کا نتیجہ ہوتا ہے جب کہ اس کے باس کی جب کی بیٹی ہوتا ہوتے ہیں جن سے اپنی زندگی کی ضرور تو ان کو پورا کر سے اور اس طرح سود کی رقم والے اس سے بیں روپے کا مطالبہ کرتے ہیں اور اس کے باس اس ہیں ہیں سے ایک بھی دیے کوئیں ہوتا (اس کی ما کی حالت نئی ہیں ۔ \* با ۔ ۔ \* • - بوجاتی ہے کہ میر صور تھال تباہی اور زندگی کی تمام کا وشوں پر پائی پھر جائے کے موا پھر نہیں طالت نئی ہیں ۔ \* با ۔ ۔ • • - بوجاتی ہے کہ میر صور تھال تباہی اور و داس طرح کے دس روپے جواس نے سود کی شرط کی ساتھ کے متا بلہ میں سود خور شن کی پاس دور واس طرح کے دس روپے جواس نے سود کی شرط کیاں سے مقابلہ میں سود خور شن کی پاس دی دارہ کیا ہو باتا ہے اور وہ اس طرح کے دس روپے جواس نے سود کی شرط

اس کے ساتھ ساتھ اکثر بیصورت حال بھی پیدا ہو جاتی ہے کہ سودخور شخص اپنے اصل مال سے بھی ہاتھ دھو بیٹھتا ہے کیونکہ ہر مقروض ایسانہیں ہوتا کہ قرضوں کے بوجھ تلے دب جانے کے باوجود اپنے قرضے اداکرنے پر قادر رہے یا قرضہ کی والیسی کا ارادہ بھی رکھتا ہو ۔۔۔۔۔۔ بلکہ مالی نا توانی کے باعث قرض کی ادائیگ سے قاصر ہوتا ہے اور سود کی اضافی رقم تو بجائے خود، اصل رقم بھی ادائیس کرسکتا یا اگر اداکرنے پر قادر بھی ہولیکن اس کی نیت بدل جاتی ہے اور وہ قرضہ کی والیسی کا ارادہ بی ترک کردیتا ہے جس سے سودخور شخص سودی اضافہ کی وصولی کے خیالوں کی دنیا میں گم رہتے ہوئے اپنے اصل سرمایہ ہے بھی محروم ہوجا تا ہے ۔۔۔۔۔،

یہ تو ہے اس سودی لین دین کا حال کہ جو عام طور پر تر و تمندوں اور تنگدستوں کے درمیان انجام پذیر ہوتا ہے لیکن جہاں تک رباکی دوسری قسموں کا تعلق ہے مثلاً تجارتی سود کہ جو بنکوں کے نظام کا رکی اصل واساس ہے اور اس طرح سودی قرض اور اس پر تجارت کی گونا گوں صور تیں وغیرہ ، تو ان بیس کم سے کم نقصان یہ ہوتا ہے کہ تمام دولت تدریجی طور پرایک جانب یعنی سود نور کے ہاں یکجا ہو جاتی ہے اور پھر تجارتی سرمایہ مقداری حدوں سے گزر کر اقتصادی استحصال پر جنی نظام کے و چود میں آنے کا سبب بن جاتا ہے جس کہ نتیجہ میں ایک ہی طبقہ (سودخور) .... مخض یا ادارہ ......تمام دولت کا ایک مالک ہو
جاتا ہے اور حقیقی تصور کی جانے والی حدسے کہیں زیادہ ثروتمند اور مالی طور پر طاقتور بن جاتا ہے، دولتمندی کے اس ربحان
کے سبب سر مایید داروں کے درمیان ایک دوسرے پر برتری و مالی تفوق کے جذبات کو ہوا لمتی ہے جس کے نتیجہ میں مالی رسہ
کشی کا باز ارگر ، ہم جاتا ہے اور بیخض ..... یا ادارہ ..... دوسرے کی دولت کو ہتھیا نے اور مالد ارترین بننے کے خواب کو شرمندہ تعبیر کرے میں مصروف وسرگرم عمل ہوجاتا ہے، کوئی کسی کا زیادہ مالد اربونا برداشت ہی ٹیس کی اور اس مقصد کے شرمندہ تعبیر کرے میں مصروف وسرگرم عمل ہوجاتا ہے، کوئی کسی کا زیادہ مالد اربونا برداشت ہوتا چلا جاتا ہے اور مال و دولت لئے وہ سب پچھ کرگز رتا ہے، نتیجتا محروم و تنگرگدست طبقہ کے افراد میں روز بروز اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے اور مال و دولت معدودے چند افراد کے ہاتھوں میں محدود ہو جاتی ہے ..... کہ وہ اسے اپنے من پند انداز میں خرج کی کرے معاشرہ میں اقتصادی بحران پر بران پر براتی ہوجاتی ہے ..... اور پھر وہی ہر میں ومرج اور فتنہ و فساد انتہارہ کو اپنی لیبٹ میں لئی ایران ہوجاتی ہے ہیں۔

اس مقام پر بیر بات قابل ذکر ہے کہ اقتصادیات کے ماہرین اس امری بابت کوئی شک .....واختان .....نین رکھتے کہ دنیا جس کمیون مکا پھیلا کا وراشترا کیت وسر ماید دارانہ نظام کی بیشر فت کا وا حسب دولت وسر ماید کا معدو دے چند افراد ہی کہ باتھوں جس ہونا اوراس کی بناء پر ان کی مرفد و پر تیش زندگی کے واضح و شکار ، بنا ہر اوراس کے مقابل جس دوسروں کی محروب ہے جو کہ معاشرہ کا اکثریتی طبقہ ہے اور انہیں بنیادی ضروریات مندگی عامل و میسر نہیں جبکہ ٹر وہمند و دوسروں کی محروب ہے جو کہ معاشرہ کا اکثریتی طبقہ ہے اور انہیں بنیادی ضروریات مندگی عامل و میسر نہیں مساوات و مرماید دار طبقہ ،یشدان کمرو ، وحروم افراد کو'' تیون' ،'' مدل و انساف' ،''' آزادی'' اور انسانی حقوق جس مساوات و ہرا ہری کے الفاظ ...... کھو کھانحروں .... کو کھانحروں .... کو دریعے دیوکہ دوفر یب دیتے رہتے ہیں اور جو پھیزبان سے اواکر تے ہیں کہ اس سان کے معافر دول .... کو کھانحروں .... کو کھانحروں .... کو کا دامد دریعے دیوں اور بیشدای گمان وتصور جس محود تیں کہ اس طریقہ وروش کو اپنا کر سعاد تمند بن سے ہیں اور دولتمندی وسر ماید داری اور نا دار طبقہ کا استحصال اور محروم افراد پر برتری و ہم جہ جانبہ تسلط ہی انکی کا میاب وخوشحال زندگی کا واحد ذریعہ ہے لیکن عملی تربیت نے ان کے موسوم تصورات کی تلفی کھول دی ہورانہوں نے نوشحال زندگی کی واحد دریعے دوسب پھن چور ہونے دوران کی مکارانہ چالیں خودانی کی دنجر ہونے دوران کی مکارانہ چالیں خودانی کی دنجر بین کئیں ، اوریتر آئی حقیقت کھل کرسا ہے آئی کہ جس کا اشارہ ان آیات مبارکہ جس ہوا:

سو ه آل عمران ، آیت ۵۴:

O "وَمَكُرُواوَمَكُواللّهُ ۖ وَاللّهُ خَيْرُ الْلِكِوثِينَ "

(انہوں نے نَد بیریں کیں اور خدانے بھی تدبیریں کیں اور خداان سے بہتر تدبیر کرنے والا ہے)

سوره روم ، آیت • ا:

٥ "ثُمَّ كَانَعَاقِبَةَ الَّذِينَ أَسَاءُ واالسُّو آى ..."

(پھر برے کام کرنے والوں کا انجام براہوا....)۔۔اورخداوندِ عالم بہتر آگاہ ہے کہاں طرح کے افراد بشر کا منتقبل اورانجام کیا ہے!۔

بہر حال سود کے برترین آٹاریش سے ایک یہ ہے کہ اس سے سرمایہ داری کے دبخان کو تقویت پہنچتی ہے اور دولت کے ترکز کی برترین صورت پیدا ہونے کے اسباب فراہم ہوتے ہیں ۔۔۔۔۔ مال ور وت جن کرنے کرنے کے جذبات انجرتے ہیں اور سرمایہ کی ذخیرہ اندوزی کا راستہ آسان ہوجاتا ہے ۔۔۔۔۔ اور پینکوں کے نزانہ خانوں میں بزاروں ولا کھوں روپ ہیں اور اسرمایہ کے طور پر کھدیے جاتے ہیں اور ان سے خرید وفر وخت اور کاروباروا قضادی ترتی کے لئے استفادہ نہیں کیا جاتا اور ان کے مالکان دولت مندی وعیا تی کے نشہ میں غرق ہوجاتے ہیں جبکہ معاشرہ کے بیشار افراد نا داری و مالی نا تو ان کی وجہ سے کام کاج اور جسمانی تو انا نیوں سے استفادہ کرنے سے محروم ہوتے ہیں حالا نکہ فطرت ، عمل اور کام کرنے کی ترغیب دلاتی ہے ، یہ سودی لین دین وربا پر بنی کاروباری کے برے آٹارونی کی جیلوگ مجرومی و نا داری کے سبب کام کاج سے عاج اوقات و کھات برکرتے ہوئے کہی عملی سرگری کا مظاہرہ نہیں کرتے اور پچھلوگ محرومی و نا داری کے سبب کام کاج سے عاج و قاصر ہوتے ہیں ۔۔۔۔ گویا وقوان کی وفاد اور کے مالک کا باعث بنتے ہیں ، سوو

# ایک اورعلمی بحث

غزالی نے اپنی کتاب احیاء العلوم کے باب الشکر میں لکھا ہے کہ درہم و دیناری تخلیق .....اور ان کا وجود میں آئا ....خداو ندعالم کی ایک نعت ہے کیونکہ انہی دو پر دنیاوی زندگی کا دارومدار ہے .....اور زندگی کی عمومی ضروریات کا پورا ہونا انہی سے وابستہ ہے ..... (یا درہے کہ یہاں درہم و دینار سے چاندی وسونا کے سکے یا رائج الوقت کرنی مراو ہے۔م) جبکہ وہ (درہم ودینار) ایسے دو پھر ..... یا دھا تیں .... ہیں کہ جوا پے طور پر کسی فائدہ کے حامل نہیں لیکن اس کے با وجود تمام

افرا وبشرخواہ وناخواہ ان کے محتاج ہیں اور زندگی کی عمومی اشیاء مثلاً کھانا پینا اور لباس وغیرہ میں ان سے استفادہ کئے بغیر کوئی جارہ کارٹیس ہوتا، چنا نچے زندگی کے جملہ امور میں ایبا ہوتا ہے کہ گاہے انسان کوجس چیز کی ضرورت ہوتی ہے وہ اے حاصل نہیں ہوتی اور جو چیز اسے حاصل ہوتی ہے اسے اس کی ضرورت نہیں ہوتی مثلاً ایک فخص کے پاس زعفران ہولیکن اونٹ کہ جس برسواری کر سکے نہ ہو ..... جبکہ اسے زعفران کے بچائے اونٹ کی ضرورت ہو ... اس طرح ایک شخص کے پاس اونث ہو جبکہ اسے اس کی ضرورت نہیں اور زعفران نہیں جبکہ اسے اس کی ضرورت ہوتو ان دوافراد کے درمیان لین دین ناگزیر ہوجاتا ہے .....اوروہ اس طرح کہ جے جو چیز ضرورت ہووہ دوسرے سے لے کراس کے عوض میں اسے وہ چیز دے جس کی اسے ضرورت ہو .....اوراس معاملہ ولین دین میں عوض کا مقداری تعین ضروری ہوتا ہے کیونکہ اونٹ کا ما لک اونٹ کوزعفران کے بدلے میں کسی حساب کے بغیرو پیغے ہر ہرگز تیارٹہیں ہوتاءاوروہ اس لئے کہاونٹ اور زعفران کا آپس میں کوئی جوڑ نہیں کہ جس کی بناء بران کا لین وین برابری کی بنیاد براس طرح کیا جائے کہاونٹ کے وزن کے برابر زعفران دیا جائے بااونٹ کی کھال زعفران سے برکردی جائے ، اس طرح جو خض گھر خریدنا جا ہتا ہے وہ اس کے بدلے کپڑے دی یا غلام کا جوراب کے بدلے یا آئے کا گدھے کے عوض میں معاملہ ولین دین کیا جائے، تو ان چیزوں کے درمیان کوئی مناسبت و جوزنمیں کہ جس کی بناء پر برابری کا سودا ہواور بہ بات معلوم نہیں ہوسکتی کہاونٹ، نس قدرزعفران کے برابرہے، للندا اس طرح کے معاملات میں سخت وشواری پیش آتی ہے اور نیتجاً لین دین انجام ہی نہیں یا سکتا ، اس صور تحال میں ایک ا پیے معیار کی ضرورت محسوس ہوتی ہے کہ جے مختلف اشیاء کے لین دین میں اساس و بنیا د قرار دیا جاسکے اور اس کے حوالہ ے اشیاء کے درمیان معاملات میں مقداری تغین کا مسلم کیا جائے تا کہ ہر چیز کی مالیت و قیت اور اس کا دوسری شے سے تناسب معلوم وواضح ہوسکے، بنا برایس خداوندِ عالم نے درہم ودینا ر( چاندی اورسونا ) کو پیدا کیا تا کہ وہ اشیاء کی مالیت کے نقین کامعیار قرار یا ئیں اور غیرمتناسب چیزوں کے لین دین میں ان کی قدرو قیت ہے آگا ہی دلانے کا وسیلہ وذریعہ بنیں مثلًا بیاونٹ سودینار مالیت رکھتا ہے اور اس طرح اونٹ کی مالیت اور زعفران کی مقدار کی برابری کانغین ممکن ہوتا ہے کہ دونوں .....مثلًا ....ایک سودینار مالیت رکھتے ہیں (اونٹ = سودینار، زعفران ایک کلو = سودینار، نتیجہ: اونٹ = ایک کلو زعفران ایک کلوزعفران = اونٹ ، دونوں کی مالیت واضح ہو جاتی ہے،م) تو مالیت کانتین سونا اور جاندی کے ذریعے ممکن ہوا کیونکہ وہ خود .....ا پینے طور پر ، اور مالیت کے تغین کی معیاری حیثیت سے قطع نظر .....کسی فائد ہ وغرض کے حامل نہیں ، کہ اگروہ خود منتقل غرض کے حامل ہوتے تو عین ممکن تھا کہ صرف ای شخص کی تو جہات کا مرکز ہوتے جواس غرض کا خواہاں ہے اور جھے اس غرض سے سروکا رفیس اس کی بابت بے فائدہ ہوجائے اور کسی ترجیحی پہلو کے حامل نہ ہوتے اور نیٹجا اشاء کی ماليت كے تعين كا مسئلة حل نه ہوتا ..... بلكه معاملات ميں دشوارياں والجھنيں پيدا ہو جا تيں اور لين وين كا سلسله آسان نه

ر بتا ..... لبدا خداوند عالم نے سونے اور جا ندی کو پیدا کیا تا کہ وہ لوگوں کے باتھوں میں ..... دست بدوست ہوتے ..... ر ہیں اور اموال کی عادلا نہ تیتوں کے تعین کاحقیق معیار قرار پائیں، .....گویا اشیاء کی مالیت میر عادلا نہ حاکمیت کے حامل ہوں .....،اس کے علاوہ ان کووم وعطا کرنے کی ایک غرض وحکمت بیہے کہ ان کے ذریعے ہر چیز کی دستیا بی ممکن ہو کیونکہ: (۱) وه عام طور بر کمیاب ہوتے ہیں، (۲) وہ خود .....اسیخ طور بر .....مقصود ومراد نہیں ہوتے، (۳) وہ تمام اموال کی نسبت یکساں و یک معیار کے حامل ہیں ، لہذا جوان کا مالک ہوگویا وہ ہرشے کا مالک ہے .... کیونکدان کے ذریعے ہرشے حاصل کرسکتا ہے۔۔۔۔۔اور وہ اس محض کی طرح نہیں کہ جس کے پاس ایک کپڑ ابو کہ وہ صرف ای کا مالک ہوتا ہے اور بس ، اگر اسے غذا کی ضرورت ہوتو ممکن ہے اس کیڑے کے عوض اپنی ضرورت کو بورا نہ کرسکے کیونکہ عین ممکن ہے کہ جس کے یاس غذا ہوا سے کیڑے کی ضرورت نہ ہوا وروہ کیڑا لے کرغذا دینے برراضی نہ ہو بلکہ اسے سواری کی ضرورت ہو .....اوروہ غذا کے بدلے سواری کا سودا کرنا جاہے کہ ای محص سے معاملہ کرے جس کے پاس سواری ہواوروہ اس کے بدلے غذا کا خواہاں ہو ....،البذاوہ غذادے کرسواری لے گااوراس طرح وہ سواری کا مالک بن کر گویا ہر چیز کا مالک ہو گیا کیونکہ اس سے اس کی ضرورت بوری ہوتی ہے، بیاور بات ہے کہ حقیقت میں وہ سواری '' ہر چیز'' ہونے کی خصوصیت نہیں رکھتی .....کین اس کی ضرورت کے بورا ہونے کے حوالہ سے کویا وہ سب کھے ہے ....، اور بدایک قاعدہ کلیہ ہے کہ جو چیز دیگر مختلف اشیاء سے مباوی حیثیت کی حامل ہونے کے حوالہ سے معیار قرار یائے وہ خود کسی مخصوص صفت .....اوراضا فی جہت ..... کی حامل نہیں ہونی جا ہے جیسا کہ آئینہ ہے کہ اس کا اپنا کوئی رنگ نہیں ہوتا جبکہ وہ ہررنگ دکھا تا ہے، اس طرح سونا اور جا ندی، کہ ان میں اینے حوالہ سے کوئی غرض نہیں یائی جاتی جبکہ وہ ہرغرض کا وسیلہ و ذریعیہ ہوتے ہیں .....یعنی وہ سوٹا اور جا ندی ہونے کی حیثیت میں نہ تو غذا ہیں کہ انہیں تھا یا جائے اور نہ ہی لباس کہ جسے یہنا جائے بلکہ غذا ولیاس کے حصول کا ذریعہ ہیں .....،ان کی دوسری مثال حروف میں کہ جو کلام میں استعال ہوتے ہیں اور وہ خود کوئی معنی نہیں رکھتے لیکن دیگر معانی کے ظہور کا وسیلہ بن كرا يخ سميت تمام معانى كالمظهر بن جاتے ہيں، تو سونا اور جاندى كى تخليق ميں ندكورہ بالا دو حكمتيں يائى جاتى ہيں، اور ان کے علاوہ بھی بہت سی حکمتیں موجود ہیں کہ جن کا تذکرہ کلام کےطولانی ہونے کا سبب ہوگا۔

غز آتی نے اس کے بعد جومطالب ذکر کئے ان کا خلاصہ یہ ہے کہ: سونا اور چاندی چونکہ اپنی وجودی حکمتوں کے حوالہ سے خداوندِ عالم کی عظیم نعتیں ہیں لہذا جوشخص ان سے ان حکمتوں کے منافی مقاصد حاصل کرنا چاہے اور انہیں ان مقاصد میں استعال نہ کر ہے جن کی بنیا دیران کی تخلیق عمل ہیں آئی ہے تو ورحقیقت وہ خدائی نعمت کے تفران کا مرتکب ہوا۔ غز آتی نے آتی نے آتی نے نہ تورہ بالا بیان کی بناء پردرج ذیل تین عمل احکام ونتا کی ذکر کئے ہیں:

(۱) سونا اور جاندی کی ذخیره اندوزی ظلم ہے اور ان کی وجودی حکمتوں وفوائد کوضائع کرنے سے عبارت ہے

کیونکہ ان کی فرخیرہ اندوزی اس طرح ہے جیسے کسی حاکم کو کہ جولوگوں کے درمیان فیصلے کرنے والا ہوقید کر دیا جائے اور اسے لوگوں کے درمیان فیصلے کرنے سے روک دیا جائے جس سے لوگوں میں ہرج ومرج اورا فراتفری وفسادات کی آگ بھڑک اٹھے کہ جسے ٹھنڈا کرنے والا کوئی نہ ہواور لوگ اپنے تنازعات کے حل کے لئے کسی عادل حکمران کی طرف رجوع نہ کرسکیں۔

(۲) سونااور چاندی کے برتن بنانا حرام ہے کیونکہ اس طرح ان دوکومستقل غرض حاصل ہوجائے گی جبکہ ان کی گئیں ان کی ذات کے لئے نہیں بلکہ مقصد کا دسلہ و ذریعہ مخلیق ان کی ذات کے لئے نہیں بلکہ مقصد کا دسلہ و ذریعہ بیں .....گیر ان کی ذات کے لئے نہیں وصولی اور اس طرح کے بیں .....لہذا ان سے برتن سازی ظلم ہے اور بیالیا ہے جیسے سی مملکت کے فرمانروا کو کپڑا بننے ، نیکس وصولی اور اس طرح کے نہایت معمولی و نا چیز کا موں پر لگا دیا جائے کہ جو کمتر حیثیت کے حامل افر ادا نجام دے سکتے ہیں۔

(۳) درہم و دینار ...... چا ندی اور سونا کا رائج الوقت سکوں ..... کا کا روبار حرام ہے اور یہ بھی خدا کی نعت کا کفران اورظلم ہے کیونکہ ان کی خات کی خات کیا گئیل کے لئے ہوئی ہے ..... وہ مقصود کفران اورظلم ہے کیونکہ ان کی خات کی خات کیا گئیل کے لئے ہوئی ہے ..... وہ مقصود بالذات نہیں بلکہ وسیلہ و قر رید کی حیثیت رکھتے ہیں ...، اور ان میں خود سے کوئی ایسی خصوصیت نہیں پائی جاتی کہ انہیں مقصد قرار دیا جائے۔

یہاں تک غز آتی کے بیا ٹات وا ظہارات کا خلاصہ ذکر ہوا۔

حقیقت امریہ ہے کہ غزاتی نے درہم و دینار (چاندی اورسونا) کی بابت جومؤقف اُختیار کیا اور اُس پراپنے نظریات کا اظہار کیا اس کی اصل واساس اور اس سے مربوط فرعیں سب کچھ بنیا دی طور پرغلافہی کا نتیجہ ہے اور ایبا لگتا ہے کہ انہوں نے موضوع کی اصل حقیقت کوسمجھا ہی نہیں۔ (تفصیل ملاحظہ ہو):

(۱) انہوں نے کہا کہ ' سونا اور چا ندی اپنے طور پر کسی غرض و فائدہ کے حامل نہیں اور ان کی تخلیق خود ان میں پائے جانے والے کسی ستقل فائدہ کے پیش نظر ٹیس ہوئی بلکہ وہ دوسری اغراض کی تکمیل کے لئے پیدا کے گئے ہیں''، ان ک سیات قرین قیاس نہیں کیونکہ اگر ایسا ہوتو وہ وگر اشیاء کی مالیت کے تعین میں ہرگز مؤثر خابت نہیں ہو سکتے اور یہ کیونکر ممکن ہے کہ کوئی چیز کی مالیت کا تعین کرے جبکہ وہ خودکوئی مالیت ندر کھتی ہو ۔۔۔۔۔۔ یعنی جو چیز کسی دوسری چیز کے کسی وصف کو طاہر کرنے کا ذریعہ ہووہ خوداس وصف سے محروم ہو، یہ کیونکر ممکن ہے؟ ۔۔۔۔۔ کیا بیمکن ہے کہ کوئی پیانہ کسی چیز کے طول کا تعین کرے جبکہ طول ندر کھتا ہو؟ ۔۔۔۔۔ یا جی خودوز ان شرکھتی ہو ۔۔۔۔۔ یا جو فردوز ان شرکھتی ہو ۔۔۔۔۔ یا کہ کیونکر کر سکتا ہے؟ ۔۔۔۔۔ یا کسی چیز کا وز ان اس چیز کے ذریعے معلوم کیا جائے جو خودوز ان شرکھتی ہو ۔۔۔۔۔۔ یا جو ان کے بغیر کسی دوسری شرک کے وز ان کا تعین کیونکر کر سکتا

اس کے علاوہ غز آتی نے خوداس بات کا اعتراف کیا ہے کہ وہ دونوں (سونا اور چاندی) کمیاب اشیاء ہیں ، تو یہ بات اس صورت میں درست ہوسکتی ہے جب وہ دونوں مقصود بالندات ہوں اور استقلا لی طور پر قدر و قیمت اور غرض و فائدہ کے حامل ہوں ، کسی چیز کا نایاب ہونا اس کے ذاتی حوالہ سے مرغوب و پہندیدہ ہونے اور لوگوں میں اس کی طلب پائے جانے کے بغیر کیونکر قابل تصور ہے؟

اس کے ساتھ ساتھ سیکتہ بھی قابل توجہ ہے کہ اگر وہ دونوں مقصود بالذات نہ ہوتے بلکہ مقصود بالغیر ہوتے لین ان کی تخلیق خودان کے لئے نہیں بلکہ دوسروں کے لئے اور دوسری اغراض کی پنجیل کے لئے ہوتی توان کے درمیان مالیت و قیمت کے لحاظ سے کوئی فرق نہ ہوتا، درہم و دینار لینی سونا اور چاندی دونوں یکساں مالیت کے حامل ہوتے، جبکہ حقیقت حال اس یکسا نیت کی تکذیب کرتی ہے اور سونا، چاندی سے زیادہ مالیت رکھتا ہے، اور اس طرح تمام سکے اور دائج الوقت کرنی اس یکسا نیت کی تکذیب کرتی ہوتی ہوتی ہرکرنی دوسری کرنی کے برابر ہوتی سے اور کوئی مال دوسرے مال کے عوض خریدا یا پیچا نہ جاسکتا مثلاً چڑا، نمک اور دیگر اشیاء کا ایک دوسرے کے بدلے معاملہ ممکن نہ ہوتا سے جبکہ علی طور پران اشیاء کی با ہمی خرید وفروخت انجام پذیر ہوتی ہے اور ایک چیز کے بدلے میں دوسری چیز کالین دین ہوتا ہے ۔۔۔۔۔،

(۲) انہوں نے کہا کہ سونا اور چاندی کی ذخیرہ اندوزی حرام ہے، جبکہ اس کی حرمت سونا اور چاندی کے تخلیق طور پر مقصود بالذات ہونے اور اپنی مالیتی مستقل حیثیت کا حامل ہونے کے حوالہ سے نہیں بلکہ اس حوالہ سے ہے جس کا اظہار قرآن مجید میں اس طرح ہوا ہے:

حيراباد منده بالمطال

سوره توبه، آيت ۴ ۳:

سونا، چاندی کی خرید و فروخت بھی حرام ہوگی حالانکہ اس طرح کے اعمال کو شریعت و اسلامیہ میں نظلم و کفر .....کفران نعت .....قرار دیا گیا ہے اور نہ ہی حرام قرار دیا گیا ہے۔

(۳) غز آتی نے سود کے جس مفسدہ کا ذکر کر کے اس کی بنیاد پر سود کی حرمت کو بیان کیا ہے اگر اسے ظلم و کفران نعمت کا موجب قرار دیا جائے تو ہر کرنی کے لین دین میں اس طرح پایا جائے گا جس طرح ادھار وقرض کے سودی معاملہ میں پایا جاتا ہے اور ناپ تول والی اشیاء کے سودی معاملہ میں جاری نہ ہوگا جبکہ اصل تھم ایک ہی ہے، بنا پر ایس غز آتی کا بیان جامع و مانع نہیں، ..... جامع اس لحاظ سے نہیں کہ ناپ تول کی اشیاء کے سودی معاملات اس میں شامل نہیں ہوتے اور مانع

بہر حال سود کی حرمت کی اصل حکمت وفلسفہ کو مربوطہ آیہ مبار کہ میں ذکر کر دیا گیا ہے اور ہمارا سابق الذکر بیان اس سے کامل مطابقت رکھتا ہے جس میں ہم نے سود کامعنی کسی عوض کے بغیر اضافہ وصول کرنا ذکر کیا ہے ، ارشاد خداوندی

> صبيل مكيشر حيرراباد، سنده، پاکستان

سوره روم ، آیت ۹ سا:

ہ:

٥ "وَمَا التَّنْتُمْ مِّنْ يِّ بِالْكِيرُ بُواْفِيَ اَمُوالِ النَّاسِ فَلاَيَ رُبُواعِنْ مَاللَّهِ ۚ وَمَا التَّيْتُمُ مِّنَ زَكُوةٍ تُرِيْدُونَ وَجُهَا للهِ فَا وَلَيِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ "

(اورتم جوسود دیتے ہوتا کہلوگوں کے اموال میں اضا فہ ہو گروہ الله کے نز دیک اضا فہ نہ ہوگا اورتم جوز کو ۃ دیتے ہو خدا کی رضا حاصل کرنے کے لئے ، توالیے لوگ دگنا ...... ایم کیس کے )

اس میں سود کولوگوں کے اموال میں اضافہ ہونے سے عبارت قرار دیا گیا ہے جو کہ دوسروں کے مال کواپنے مال سے ملانے کا نتیجہ ہے ، بیاضافہ اس طرح ہے جیسے کوئی نیج زمین سے غذا پاکر پھلٹا پھولٹا ہے اور اس غذا کے ساتھ روز بروز برحتار بہتا ہے ۔۔۔۔۔اس میں اضافہ ہوتا رہتا ہے جبکہ برحتار بہتا ہے اور اس میں اضافہ ہوتا رہتا ہے جبکہ لوگوں کے اموال میں کی ہوتی رہتی ہے یہاں تک کہوہ خالی ہتھ ہوجاتے ہیں اور ان کے پاس پھے باتی نہیں رہتا ۔۔۔۔۔ بیاس میں مطلب خالی سود خور فضی مالدار ترین فرد ہوجاتا ہے ۔۔۔۔ ، بیون مطلب ہے جے ہم پہلے بھی ذکر کر بچے ہیں ، اس سے بیمطلب ظاہر و واضح ہوتا ہے کہ آیہ مبار کہ (۲۷۹) کے ذیلی جملہ ''وَ إِنْ تُنْبُثُمُ فَلَكُمُ مُنْ وُسُ اَ فَوَالِكُمْ آلَ کُا طُونَ وَ لاَ تُظُلَمُونَ وَ لاَ تُظُلَمُ وَ فَى جَمَلَ وَ وَلِي جَمَلَمُ وَ الله تعالَى كُلُمُ الله تعالَى كُلُمُ مُنْ مُورِ لِي مُعَلَمُ وَ الله تعالَى كُلُمُ فَى مُورَا کَا مُعَلِمُ وَ الله تعالَى كُلُمُ وَ مِنْ اللهِ عَلَى کُلَمُ وَ الله تعالَى كُلُمُ وَ الله تعالَى كُلُمُ وَ مِنْ اللهُ عَلَى وَلِمُ عَلَمُ وَ اللهُ عَلَمُ وَ اللهُ مُنْ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلَمُ وَلِمُ وَلَمُ وَلِمُ وَالْمُ وَالِمُ وَالْمُولِ وَلَمُ وَالْمُ

and the material particles in the effect of the experience of the properties of the properties and the end of the first of the properties of the first of the properties of the first of the properties of the first of the first

#### آیات ۲۸۲ ، ۲۸۳

يَا يُهَا الّذِينَ امَنُوَ الدَّاتَ ايَنْتُهُ إِلَى اِلْ اَجَلِ مُّسَمَّى فَا كُتْبُوهُ وَلِيَكُتُ وَلَيُكُمُ كَاتِبُ اِلْعَدُلِ وَلا يَكْتُ وَلا يَكْتُ كَمَاعَلَمُهُ اللهُ فَلْيَكُتُ وَلَيْكُمُ اللهُ وَلَيُكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَا يَلْمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَيْكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَكُمُ وَلَا يَعْمَلُوا اللهُ وَلاَ يَعْمَلُوا اللهُ وَلا يَعْمَلُوا وَلا يَعْمَلُوا وَلا يَعْمَلُوا وَلا يَعْمَلُوا وَلَا يَعْمَلُوا وَلا يَعْمَلُوا وَلَاللهُ وَلا يَعْمَلُوا وَلِلْ وَلَا وَاللهُ وَعِلَى اللهُ وَلَالُهُ وَلَا اللهُ وَلَا وَعِلْكُمُ وَلَا وَلِكُولُوا وَلِكُولُوا وَلِكُمُ وَلَا وَلِكُولُوا وَلَا وَاللهُ وَالْمُولُولُ وَلَا وَاللهُ وَلِلْكُولُ وَلَا وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِكُمُ وَلَا وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلِكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَلِلْكُمُ وَاللّهُ وَالْمُعُلِقُوا وَلِلْكُمُ وَالِلْكُمُ وَالْمُولِ وَلِلْكُمُ وَالْمُولِ وَلِلْكُم

وَإِنْ كُنْتُمْ عَلَى سَفَرٍ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبَافَرِهِنُ مَّقْبُوضَةٌ وَانَ آمِنَ بَعْضُكُمْ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّا لَّذِي كَافُتُهُ وَلَمْ تَجِدُوا كَاتِبَافَو لَيَتَّقِ اللهَ مَنَ بَعْ وَلا تَكْتُمُوا الشَّهَ الْكَوْ وَمَنْ يَكُنُتُهَا فَإِنَّهُ وَاللَّهُ مِنَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴿

#### ترجمه

'' اے ایمان لانے والو! جب تم آپس میں ایک دوسرے کوقر ضردوتو اسے لکھ لیا کرو، اور لکھنے والے پر لازم ہے کہ سیجے تحریر کرے، اور جس شخص کو لکھنے کی ذیب داری سونی گئی ہووہ خدا کے تعلیم کروہ طریقہ کے مطابق لکھنے سے ہر گزا نکارنہ کرے بلکہ اسے لکھ دینا جاہیے، اور بہتحریر وہی لکھوائے جس کے ذمہ ....دوسرے کا ....حق ہے (مقروض)، اورخدا، که جواس کا پروردگارہے ....اس کی نافر مانی ..... کا خوف دل میں رکھے اور .... تحریر میں .... کوئی چیز کم نہ کرے، لیکن اگر وہ فخض کہ جس کے ذمہ ..... دوسرے کا ....حق ہے (مقروض ) سفیہ و بے عقل ہو، یا کمز ورونا توان ہو، یا ....کی وجہے .....کھوانے سے عاجز ہوتو اس کے سر پرست کو جاہئے کہ عدل کے ساتھ ..... تصحیح صحیح ..... کصوائے ، اور اینے دومرد گواہوں کی گواہی .....اس تحریر میں ..... شامل کرو۔اگر دومرد گواہ میسر نہ آئیں تو ایک مردا ور دوعورتوں کو ان لوگوں میں سے گواہی کے لئے چن لوجن ..... کی ویا نتداری و اما نتداری .... برتمہیں اطمینان ہو ..... بیراس لئے ہے کہ .....اگران دوعورتوں میں سے ایک بھول جائے تو دوسری اسے یا دولا دے، اور جب بھی گواہوں کو گواہی دینے کے لئے بلایا جائے تو وہ اٹکارنہ کریں ، اور معینہ مدت کے قرضہ کے تحریری معاہدہ کو نا گوار خاطر نہ مجھوخواہ وہ تھوڑا ہویا زیادہ، کیونکہ بیربات خدا کے نز دیک نہایت موزوں اور عادلانہ ہے اور گواہی ویے میں بھی مضبوط ترین روش واصول ہے، اور تمہارے دلوں میں پیدا ہونے والے شک وشبہ کی راہ میں بہترین ر کا وٹ ہے، البشته نقله معاملہ ولین دین کہ جو عام طور پرتم آلیس میں انجام دیتے ہوا ہے نه لکھنے میں کوئی حرج نہیں ، تا ہم اپنے خرید وفر وخت میں گواہ بنایا کرو، اور لکھنے والے اور گواہی دینے والے کوکوئی نقصان نہیں پنچنا جا ہے کہ اگرتم ایسا کرو گے ( لکھنے والے اور گواہ کونقصان پہنچاؤ کے ) تو خودنقصان اٹھاؤ کے ..... قیامت کے دن خدا کی طرف سے سز ا کا سامنا کرونگے ..... اورتم الله .... کی نافر مانی اور اس کے عذاب .... سے ڈرتے رہو، خدامہیں تعلیم ویتا ہے (معاملات کے دستورسکھاتا ہے) اور خدا ہر چیز سے بخولی آگاہے''۔ (TAT)

O " اورگرتم حالتِ سنر میں ہواور تہمیں کوئی لکھنے والا نمل سکے تو کوئی چیز رہن رکھ دی جائے ، اور اگر تہمیں ایک دوسرے کی امانتداری پراطمینان ہے تو جے امین قرار دیا گیا ہے اسے امانت اداکر دینی چاہئے اور وہ خداوندِ عالم کہ جواس کا پرور دگار ہے اس کا تقویٰ دل میں رکھے ، اور تم گواہی کومت چھپانا کہ جو خض اسے چھپائے وہ دل کا گنہگار ہے ، اور خدا تہمارے اگرائی رکھتا ہے '' (۲۸۳)

# تفبيروبيان

### قرض لینے اور دینے کے اصول

"آيَّنْهَا الَّذِيْنَ اَمَنُوَا إِذَا تَكَالَيْنَتُمْ ....."
 (اك ايمان والواجبتم آپس ش قرض پر بني معامله كرو....)

### الفاظ کے معانی وتشریحات

" إِذَاتَكَايَئْتُمْ...."

(جب تم آپس میں قرضه دو)۔

" بِكَيْنِ" (مصدر) كامعنى ايك دوسر \_ كوقرض دينا وليناب \_ ( تفاعل ، تقابل )

" أَنْ يُبُولُ هُوَ فَلْيُمُولِلْ ...."

الماءاورا لمال دونوں كامعنى دوسرے سے كھوا ناہے۔

" وَلا يَبُخُسْ....."،

"البخس" كامعنى كى اور ناانسانى كرناب\_

" وَلا تَسْتُمُوَّا ...."،

"سامة" كامعنى ناكوارى واكتابث ب\_

" وَلا يُضَا لللهِ "...."،

" مضاره " ضررت باب مفاعله ب يعنى طرفين كاايك دوسر كوضرر ونقصان كانجانا، اسے دوافرا داور كرود،

دونول کی بابت ضررونقصان کے حوالہ سے استعال کیا جاتا ہے۔

" فَإِنَّهُ فُسُونٌ بِكُمْ "،

"فسوق" كامعنى، نافر مانى ....اوردائرة اطاعت وفر مال بردارى سے باہرنكل جانا ہے۔ "فَرِهِكُ مَّقْبُوْضَةً"،

"رهان" کامعنی گروی رکھنا ہے، اس لفظ کو دوطرح سے پڑھاجا تا ہے:"رهان" اور "رهن" ('ر' پر پیش کے ساتھ )۔ دونوں" رهن" کی جمع کے صیغے ہیں جن سے مرادگروی رکھاجانے والا مال ہے۔

''و اتقو ا.....'' صیغه ءامر ہے ، یہاں اس سے مرا دیہ ہے کہ اس آیت مبار کہ میں خداوند عالم نے اہل ایمان کو جواوامر ونو ابی صا در کئے ہیں وہ ان کی عملی یا سداری کریں ۔

اور جہاں تک جملہ ''وَیُعَلِّمُ کُمُ اللهُ اِکْلِیَ شَیْ عَلَیْمٌ ''کاتعلق ہے تو بیسابقہ جملوں سے مربوطنیس بلکہ
ایک متعقل اور نیا جملہ ہے کہ جومنت واحسان کی نثا ثد بی کرتا ہے ۔۔۔۔۔اس جملہ سے خداوندِ عالم نے ایمان والوں کو اپنے
احسان کی یا دولائی ہے ۔۔۔۔۔جیسا کہ میراث کی آیت میں ارشا وہوا: ''یُبَیِّنُ اللّٰهُ لَکُمُ اَنْ تَضِلُّوا''، (سورہُ نسا عما تا یہ اسلام علی یا دولائی ہے ۔۔۔۔۔جیسا کہ میراث کی آیت میں ارشا وہوا: ''یُبَیِّنُ اللّٰهُ لَکُمُ اَنْ تَضِلُّوا''، (سورہُ نسا عما اورہ کہ وہ شرق و دینے ایمان کرتا ہے کہ وہ شرق و دینی احکامات اور مسائل حلال وحرام کی تعلیم دے کرتم پراحسان کرتا ہے۔

### ایک قابل ذ کرمطلب

کرے .....کا الله تمہیں تعلیم دیتا ہے کیونکہ وہ ہر چیز سے آگاہ ہے اور وہ ہر چیز سے آگاہ ہے کیونکہ وہ اللہ ہے۔

یا در ہے کہ زیر مطالعہ دو آپنوں (۲۸۲ ـ ۲۸۳) میں تقریباً ہیں احکام و بنیا دی ضوابط بیان کئے گئے ہیں کہ جن

کا تعلق ویٹی دستورات اور زبن وغیرہ سے ہے اور ان سے متعلقہ امور ومسائل کی بابت کیٹرروایات موجود ہیں لیکن ان کے

بارے میں بحث واظہار خیال کرناعلم الفقہ سے تعلق رکھتا ہے لہٰذا ہم نے ان سے چیٹم پوٹی کی ہے اور جوخص ان سے آگا ہی

کے مشاق ہوں وہ فقتی کتب کا مطالعہ کر کے اسپے مقصود کو یا سکتے ہیں۔

### آیت ۲۸۴

يلْهِ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْأَنْمِ ضَ وَإِنْ تُبُنُ وَامَا فِي اَنْفُسِكُمُ اَوْتُخْفُوْ لَا يُحَاسِبُكُمُ بِهِ اللّهُ اللّهُ عَنَيْغُفِرُ لِمَنْ يَّشَا ءُ وَيُعَنِّ بُ مَنْ يَّشَاءُ وَاللّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَوِير

#### 2.7

O '' جو پھھ آسانوں میں ہے اور جو پھھ زمین میں ہے سب اللہ کی ملکیت ہے۔ اگر تم اپنے دلوں کی بات ظاہر کرویا اسے چھپاؤ، اس کے بارے میں خدا تمہارا محاسبہ کرے گا پھر جسے چاہے معاف کردے گا اور جسے چا۔ ہے سزادے گا ( مبتلائے عذاب کرے گا ) اور اللہ ہر چیز پرقدرت رکھتاہے''

(YAP)

# تفسيرو بيإن

## خداوندعالم كي ہمه كير مالكيت

O '' ریلی مافی السلوت و مافی الاکن ف - - '' (الله کے لئے ہے جو کھ آسانوں میں ہے اور جو کھ زمین میں ہے..)

یہ آیت مبارکہ تمام مخلوقات عالم پر خداوند قدوس کی مالکیت کا ثبوت فراہم کرتی ہے اور یہ کہ جو پکھ آسانوں اور زمین میں ہے اس سب کا مالک حقیقی ، خدا ہے۔

یہ جملہ در حقیقت بعد میں ذکر کے جانے والے جملہ کا مقد مہ و تہ ہیدی بیان ہے کہ جس میں ارشاد خداوندی ہے:

'' وَ إِنَ تُنْبُ لُوْ اَ مَافِیۡ اَ نُفُسِکُمْ اَوْ نُحُفُو کُا یُکُمْ بِدِ اللّٰهُ '' (اگرتم اپنے دلوں کی بات ظاہر کرویا اسے چھپا وَ ، خداتم سے

اس کا حباب کتاب کرے گا) ، لینی خدا ہی کی ملکیت ہے وہ سب پھے کہ جوآ سانوں اور زمین میں ہے کہ اس میں تم خود ،

تہارے اعمال اور تمہارے ولوں میں آنے والی تمام با تیں سساور اسرار و حقائق سسبھی شامل ہیں ، اور خدا سسکی قدرت سستم پرا حاطہ کے ہوئے ہے اور وہ تمہارے اعمال پر تسلط اور پوری نظر رکھتا ہے لہذا اس کے ذر کیک تمہارے ظاہر و آکار اور مختی و بیشیدہ اعمال کے درمیان کوئی فرق نہیں ، وہ تم سے ان سب کا حساب کتاب لے گا۔

سیجی ممکن ہے کہ آپیر مبار کہ سے اس لطیف تکتہ کا استفادہ کیا جائے کہ آسان کو قبی وروحانی اور باطنی اعمال سے اور '' زمین'' کو جسمانی اعمال سے مشابہت وسخیت حاصل ہے، لہذا جو پچھ دل وروح میں ہے وہ دراصل'' آسان' سے وابستہ اور اس کا حصہ ہے اور چونکہ آسان کی ہرشے خدا کی ملیت ہے۔۔۔۔۔اس لحاظ سے روحانی قلبی اعمال بھی خدا کی ملیت ہے۔۔۔۔۔۔اس لحاظ سے روحانی قلبی اعمال بھی خدا کی ملیت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ ہوگا اور وہ جی المقابل کی صورت میں ظاہر ہوں تو ان کا تعلق'' زمین' سے ہوگا اور وہ من زمین' سے نہیں علیہ ہوں تو ان کا تعلق '' زمین' سے ہوگا در وہ خدا کی ملیت ہے۔۔۔۔۔۔اس لحاظ سے جسمانی اعمال بھی خدا کی ملیت ہے۔۔۔۔۔۔۔۔اس لحاظ سے جسمانی اعمال بھی خدا

کی ملکیت ہوں کے ۔۔۔۔اس طرح '' بِلّٰہِ صَافِی السَّلُوتِ '' سے آسانوں اور دل و باطن میں پائے جانے والی ہرشے وامر پرخدا کی ملکیت کا ثبوت ملتا ہے اور ''وَ صَافِی الْاَئْمُ ضِ '' سے زمین اور لوگوں کے جسمانی اعمال پرخدا کی ملکیت ٹابت ہوتی ہے، اس سے بینتیجہ حاصل ہوگا کہ جو پچھلوگوں کے دلوں میں پوشیدہ ہے خواہ اسے ظاہر کریں یا پوشیدہ رکھیں وہ خدا کی ملکیت ہے اور وہ اس پرکامل تسلط رکھتا ہے اور وہ بہت جلد محاس ہے ذریعے اس میں اپنا مالکاندا ختیار استعمال کرے گا۔

### ظا مروباطن دونوں كامحاسبه موگا

O " وَإِنْ تُبُّنُ وَاصَافِيَ آنْفُسِكُمْ آوَتُحْفُونَ كُيْحَاسِبَكُمْ بِدِاللهُ " (اورا گرتم الله تم سے اس کا حساب لے گا)

"ابداء" کامعنی اظہار ہے جو کہ بمقابل انتفاء آتا ہے کہ جس کامعنی چھپانا ہے۔ جملہ: "مرافی آنفُرسگم" (جو کھر تہمارے دلوں میں گھر کرجائے (ما استقوفی انفسکم)

ہمتی ارح ولوں میں ہے ) کامعنی ہے ہے جو بات تہمارے دلوں میں گھر کرجائے (ما استقوفی انفسکم)

ہمتی اور ہا کہ علی اور لفت دان حضرات دونوں کے نزویک متفقہ ہے اور وہ ندکورہ جملے ہے بہی متی سجھتے اور کرتے ہیں اور ہا ایک مسلم وواضی اور نا قابل انکار حقیقت ہے ۔۔۔۔۔ کہ لوح نفس دقر طاس قلب پرجو چیز قبت ورقم ہوتی ہو وہ مرف اور مرف بنیا دی خصوصیات وصفات ہیں خواہ اچھی ہوں (نشائل) یا بری ہوں (رزائل) مثلاً ایمان یا کفر، دوئی یا دمشنی (محبت ونفرت) ،عزم و پختہ ارادہ یا کر ورارادہ وغیرہ ،تو ان سب کا ظہامہ وافقاء ممکن ہے ۔۔۔۔۔ان کے ظاہر کرنے اور پوشیدہ رکھنے کی مخوائش پائی جاتی ہے۔۔۔۔۔۔۔ان کے ظاہر کرنے اور جوائمال انجام یا تے ہیں وہ لوح دل پرجبت شدہ صفات کے مظہرہ حکاس ہوتے ہیں اور ان اعمال میں ان صفا وجوارح سے جوائمال انجام یا تے ہیں وہ لوح دل پرجبت شدہ صفات کے مظہرہ حکاس ہوتے ہیں اور ان اعمال میں ان صفات کی حکمان نہو تھی ہوتا ہو ان انوال کا وجود پذیر درونی ایمن نہ تھی کہ اگر وہ صفات لوح قلب پرجبت نہ ہوتیں تو ان افعال کا وجود پذیر درونی ایمن ایمن نہ تھال کا سرخ جملت نمایال طور پردکھائی دیتی ہے کہ اگر وہ صفات لوح قلب پرجبت نہ ہوتیں تو ان افعال کا وجود پذیر درونی ائین شرح ہوتی کا نتیج ہے ، بنا برایں افعال کا سرخ درونی آئینہ عشری کو ان کے سرخ شمہ ہائے فیض کی تصویریں دکھا تا ہے ، اور جہاں تک ان صفات کے اختاء و چھپانے کا کا سرز دہونا آئینہ عشری کو ان کے سرخ شمہ ہائے فیش کی تصویریں دکھا تا ہے ، اور جہاں تک ان صفات کے اختاء و چھپانے کا تحق ہوتی کو تکی گورت فراتی ہو۔

ظا صه ع کلام ہیہ ہے کہ جملہ ' صَافِی ٓ اَنْفُیسُکُم'' سے بظاہران صفات کا لوح نفس پر جبت ہونا مراد ہے البتداس کا مطلب بینیس کہ وہ قلب و باطن میں اس طرح گھر کر جا ئیس کہ ان کا زائل ہونا محال ہوجیے وہ بنیا دی صفات کہ جونئس میں مراد یہ ہو جاتی ہیں ، بلکداس ہے مراد یہ ہے کہ وہ کا ل طور پر باطن میں موجود ہوں کہ عوماً افعال کے سرز دہونے کو ان سے منسوب کیا جا سے اور یہ کہا جا سے کہ وہ کو د پذیر ورونما ہونے والے افعال کا سرچشہ نفس میں پائی جانے والی صفات و باطنی منسوب کیا جا سے اور یہ کہا جا سے کہ وہ کو د پذیر ورونما ہونے والے افعال کا سرچشہ نفس میں پائی جانے والی صفات و باطنی تو سے والتوں لیمنی ظاہر کرنا اور چھپانا (ابداء ، اختفاء) کا نفس میں پائی جانے والی صفات کی باہت ممکن الوقوع ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ ان صفات میں یہ خوب ہونا اس بات کی دلیل ہے کہ ان صفات میں بینوں یہ نہوں ، لینی وہ مرچشہ کہ اظہار قرار پائیس بانہ پائی جانہ کا نوب کہ کہ وہ خوب کی اور ان کی خوب کی اور ان کی بائیس بائی ہونے اور نہ ہونے تا ہی بانہ ہوا کا مکان پائیس بانہ پائیس ، ہنا پر ایس بیر مصنوب ہونا ہونا ہو ہونا ہونا ہونے جی اور دلی طور پر قرطاس نفس پر قم ہوجاتے ہیں اور ان کی طرح وہ خالی تھورات کہ جن کے ساتھ محملی صور شربی ہیں ہوئی ہوئی دو مصنوب کا تصور کہ جو کی محملی اقدام کے بغیر ذہن میں پیدا ہونا ہے ۔ سیدی صرف تصور بی تصور ہونا ہے اور دل ہی دل میں گناہ کے جذبات آگاد ایکاں لینے ہیں جبکہ ان کو ملی میں ہونا تا ہونے ہیں کہ ان جذبات اور تصور آئی ربخانا تا کونش میں برات اور تصور آئی ربخانا ت کونش میں برات و قرار مور ترفیل ہیں گناہ کے جذبات اور تو میا کی نبیت دی جاسے ۔

بہرحال ندکورہ بالامطالب سے بینتیجہ حاصل ہوتا ہے کہ آپیر مبار کہ صرف انہی نفسانی حالتوں اور باطنی صفات و
استعدادات کو بیان کرتی ہے جو افعال کے وجود میں آنے کا سرچشمہ ہیں خواہ وہ افعال اطاعت کے باب سے ہوں یا
معصیت کے باب سے ،اوراس مطلب کو بھی واضح کرتی ہے کہ خداوندِ عالم انہی نفسانی حالتوں اور باطنی صفات و ملکات کے
حوالہ سے انسان کا محاسبہ کر ہے گا، بنا برایں آپیر مبارکہ کا درج ذیل آپات شریفہ سے ہمریگ وہم سیاتی ہونا ٹابت ہوتا ہے:
سورہ بقرہ ، آپ سے ۲۲۵:

٥ "لايُوّاخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّغُوفِ آيُمَانِكُمُ وَالْكِنْ يُّوَّاخِذُ كُمُ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ"

(خداوند عالم، تمباری بیبوده ولغوقسمول پرتمبارا مؤاخذه نبیس کرے گالیکن وه تمهارے دلول کی کمائی پر

تهمارامؤاخذه كرككا)"

سوره بقره ، آیت ۲۸۳:

o " فَإِنَّ اَثِمَّ قَلْبُهُ "

(پس اس كادل كنامگارى)

موره اسراء، آیت ۲ س:

٥ " إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَى وَالْفُوَّادَكُلُّ أُولَيِّكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا"

( ..... ب شک کان ، آ کھ اور دل ،سب ہی کے بارے میں باز پرس ہوگی .....)

ان تمام آیات سے بیدامر ثابت ہوتا ہے کہ دل کہ جسے'' نفس'' سے تعبیر کیا جاتا ہے اس میں الی حالتیں اور مات پیدا ہوتی ہیں جن کی بناء پرانسان کا مواخذ ہ دمحاسبہ ہوگا۔

انہی آیات کے مانندورج ذیل آیت مبارکہ میں یوں ارشادی تعالی مواہے:

سوره نور، آیت ۱۹:

النَّالَّذِيْنَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيْعَ الْفَاحِشَةُ فِى الَّذِيْنَ امَنُوا لَهُمْ عَنَابٌ اللِيمَ ' فِى التَّنْيَا وَ اللهِ حَرَةٍ"

(جولوگ ایمان والول میں برائی کا پھیلاؤ جائے ہیں ان کے لئے دنیاو آخرت میں در دناک عذاب ہے) اس آیت سے واضح طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ عذاب فقط جا ہت پر ہوگا جو کہ ایک قلبی کیفیت کا نام ہے۔

بیتھا زیرنظر آیہ مبارکہ (۲۸۳) کے الفاظ سے بظاہر سمجھا جانے والا معنی ، اس بناء پر بیہ بات معلوم ہونی چاہئے کہ آیہ مبارکہ صرف اس امرکو بیان کرتی ہے کہ قیامت کے دن محاسبہ کا معیار و بنیا دولوں میں پیدا ہونے والی حالتیں و صفات اور باطنی رجحانات ہیں خواہ انہیں ظاہر کیا جائے یا پوشیدہ رکھا جائے ، اب یہ کہ آیا ظاہر کرنے اور چھپانے دونوں کی جزاوسزا کیساں ہوگی یا مختلف ؟ اور دوسر کے لفظوں میں بید کہ آیا جزاوسزا صرف عزم وارادہ پر ہوگی خواہ اس پڑل ہوا ہویانہ ہوا ہو؟ اور خواہ وہ عمل اصل حقیقت کے مطابق ہویا نہ ہو جیسا کہ جمارت پر جنی عملی اقد ام میں ہوتا ہے مثلاً سیکوئی خض شراب سمجھتے ہوئے پانی کا گلاس بے اور بعد میں معلوم ہو کہ وہ پانی تھا ۔۔۔۔۔۔ تو آیہ مبارکہ ان مسائل کے بارے میں تعلی خاموش ہوادوش ہوادوش ہوادان کی بارے میں تعلی

اس آیت مبارکه کی بابت مفسرین کرام نے گوناگوں طرز نظر پر جنی خیالات کا اظہار کیا اور مختلف و متعدد آراء کو اختیار کیا ہے، ان تمام آراء و نظریات کی بنیا دیہ ہے کہ ان حضرات نے آیہ مبارکہ کے بارے بیس بیگان کیا کہ اس سے یہ اختیار کیا ہے، ان تمام آراء و نظریات کی بنیا دیہ ہے کہ ان حضرات نے آپیم بارکہ کے بارے بیس بیگان کیا کہ اس سے بیا بہ ہوگا خواہ وہ لوح دل پر .... نقش برسٹ کی طرح میابت ہوتا ہے کہ دل بیس پیدا ہونے والے ہر خیال پر مؤاخذہ وہ اس سے ''تکلیف مالا بطاق'' لازم آئے گی یعنی خداون عالم جبت ہوجائے یا قبت نہ ہو، جبکہ بی نظر بید درست نیس کی ونکہ اس سے ''تکلیف مالا بطاق'' لازم آئے گی یعنی خداون عالم اس کام کا حکم دے اور اس چیز پر مواخذہ کرے کہ جوانسان کے دائرہ قدرت واختیار سے باہر ہے، اسے کی صورت میں صحیح

قرار نہیں دیا جاسکا، تاہم بعض حضرات اس نظریہ کے قائل ہوئے ہیں، اور بعض دانشوروں نے اس سے چھٹکارا پانے ک بابت تاویلوں سے کام لیا ہے چٹا نچہان میں سے بعض حضرات نے کہا ہے کہ آیت تو دل میں پیدا ہونے والے ہر خیال پر محاسبہ کو ثابت کرتی ہے جو کہ ''ت کے لمیف ما لابطاق'' یعنی طاقت واختیار سے خارج کام کا تھم وینا ہے، لیکن بیر آیت، بعد میں آنے والی آیت (۲۸۹) کے ذریعے منسوخ ہوگئی ہے جس میں خداوند عالم نے ارشا وفر مایا 0: ''لایکر گف الله منسوخ ہوگئی ہے جس میں خداوند عالم نے ارشا وفر مایا 0: ''لایکر گف الله کفساً اِلّا وُسْعَهَا'' (خداکی کوکوئی تکلیف (کسی کام کی بجا آوری کا تھم) نہیں و فیا سوائے اس چیز کے کہ جواس کی طاقت و اختیار میں ہو)

لیکن ان کی بیر بات درست نہیں کیونکہ: آپۂ مبارکہ اس قدر عمومیت کی حامل نہیں .....کہ '' مَافِی ٓ اَنْفُسِکُمُ''کا دائرہ اتنا وسیع ہوکہ دل میں پیدا ہونے والے ہر خیال کا محاسبہ بھی اس میں شامل قرار دیا جائے .....، اس کے علاوہ بیہ بات بھی قابل قبول نہیں کہ خداوندِ عالم تکلیف مالا پطاق کا مرتکب ہوا ہوکیونکہ ایساعمل یقینا تا جائز ہے اور خداوند عالم اس سے منزہ و بالا تر ہے کہ تا درست و ناروا امور انجام دے ، اور پھر بیر کہ خداوند عالم نے خود ہی ارشا وفر مایا ہے:

سوره حج ، آیت ۸۷:

o "وَمَاجَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الرِّيْنِ مِنْ حَرَجٍ"

( .... اوراس نے وین میں تم پر کوئی نا روائحم صا ور نیس کیا .....) ،

یعنی کوئی دینی کام اییانہیں جس کی انجام دہی کا تھم خدانے دیا ہواوراس میں دشواری ، نا گواری اور تختی و ناروا کی پائی جاتی ہوء … شریعیہ اللہ بیٹیں اس طرح کے احکامات ہرگزموجو دنہیں ……۔

ان میں سے بعض حضرات نے بوں تاویل چیش کی کہ: بیآ بت گواہی کے کتمان اور اسے چھپانے کے عظم سے مخصوص ہے اور اس کا تعلق اس سے پہلی آیت سے ہے کہ جس میں قرض کے لین وین کا مسئلہ ند کور ہے، لیکن بیرائے بھی ناقابل قبول ہے کیونکہ آیت میں اطلاق پایا جاتا ہے اور بلا دلیل اسے سی ایک موردومسئلہ سے مخصوص قرار نہیں دیا جاسکتا، بھی جواب ان حضرات کو بھی دیا جاسکتا ہے جوآیت مبار کہ کو کفار سے مخصوص قرار دیتے ہیں۔

مزيد دوآراء وتاويلين بھي سامنے آئي ٻين:

مہلی میرکہ آیت کامعنی یوں کیا جائے کہ: اگرتم اپنے اعمال کے ذریعے اپنے دلوں پرچپی ہوئی برائی کوظا ہر کرواور علی الاعلان وظاہر بظاہر برے اعمال انجام دویا دوسروں سے چپپ کر اور خلوت میں ان کا ارتکاب کرو دونو ں صورتوں میں خداوندِ عالم انجی ہابت تمہارا محاسبہ کرے گا،

دوسری رائے مید کدآیة مبارکہ سے دل میں پیدا ہوئے والا ہر خیال مراد ہے، اور محاسبہ سے مراد ،مطلع کرنا وخبر

جہاں تک ننخ (آیت کے منسوخ ہونے) کی بات ہے تو اس کی بابت متعدد دلائل موجود ہیں جن سے اس کی عدم صحت کا ثبوت ملتا ہے ( ملاحظہ ہو ):

(۱) یہ بات ظاہرالقرآن سےمطابقت وموافقت نہیں رکھتی جیسا کہ اسسلسلہ میں ہم پہلے بیان کر پچکے ہیں کہ ظاہرالآیة سے کیامطلب ثابت ہوتا ہے .....،

(۲) اس سے "تکلیف مالابطاق" کا جواز پیدا ہوتا ہے لینی جو چیز انسان کے بس میں نہ ہواس کا تھم دیا جائے ، اور الیا کرناعقی طور پڑھی ناورست ہے بالخصوص خداوندِ عالم کی مقدس ذات اس سے منزہ و پاک ہے ۔۔۔۔۔کہ اس طرح کا تھم دے جوانسان کی قدرت سے باہر ہو۔۔۔۔، اور تھم دے کر پھراسے منسوخ کردے ہیں درست نہیں بلکہ اس طرح مزیدا شکال پیدا ہوجائے گا اوروہ یہ کہ قدرت سے باہر ہو۔۔۔، اور تھم دے کر پھراسے منسوخ کردوایت کے الفاظ" فلما اقتو ٹھا القوم" (جب اصحاب نے آیت کو پڑھا) سے ثابت ہوتا ہے کہ آیت مبارکہ مملدر آمد سے پہلے ، مسلوخ ہوگئی جبکہ یہ بات نئے کی اصل حقیقت سے منافی ہے کیونکہ نئے عمل کے بعد شمل سے بہلے، (عمل کے بعد نئے کا جواز، اصل تھم میں پائی جانے والی حکمت وصلحت کے زمانی تعین سے مربوط ہے کہ مثلاً جس کا م کا تھم دیا گیاوہ فلاں وقت تک مقصودہ مسلحت کا حال تھا اور اس کے بعد اس کی افاد یہ شملے موثی لہذا اسے منسوخ قرار دیا گیا لیکن عمل سے پہلے تھم کا منسوخ کیا جانا تھم دیے والے کی لاعلی و نا دانی کا مظہر ہے اور خداو نیو عالم کی علیم و تھیم ذات اس سے منزہ و پاک ہے)

(٣) آپ بعد میں آنے والی دو آیتوں (٢٨٦،٢٨٥) کی تغییر میں ملاحظہ کریں گے کہ جملہ (لا یُکلِفُ اللّٰهُ نَفْسًا اللّٰ وَسُعَهَا) ہے تھم کامنسوخ ہونا ثابت ہی تہیں ہوسکتا بلکداس سے صرف بیر ثابت ہوتا ہے کہ قیامت کے دن ہر خض کواس کے کئے کی سزا کا سامنا ہوگا خواہ دہ اس کا متحمل ہویا نہ ہو، ..... خواہ دہ سز است ہو یا نرم ..... (وہ خوداس کا سبب ہوا ہے نہ کہ خدانے اسے اس میں مبتلا کیا ہو)، البندا اگر کوئی شخص اپنے او پر ایسا ہو جولا دلے جس کے اٹھانے کی طاقت ندر کھتا ہویا اس کے اپنے ہی کئے کی سزا کے طور پر اس پر ہو جھ ڈال دیا جائے جسیا کہ ہم سے پہلے لوگوں کے ساتھ ایسا ہوا تھا تو اس کا سبب چونکہ وہ خود آپ ہی ہے، کہ اس نے اس راہ کو احتمال کے اس کے اس کے اس کے اپنے مراسکتا، بنا بر ایس جملہ (لا یُکِلِّفُ اللّٰهُ نَفْسًا اِلّٰا وُسُعَهَا) جملہ عتر ضدے طور بر ہے کہ جے مکن عتراض کے فتی جواب کے لئے ذکر کیا گیا ہے۔

(٣) عنقریب به بات بیان کی جائے گی که ان دوآ یتوں (٢٨٥، ٢٨٦) پس ندکور مطالب کا دلوں بیں پیدا ہونے دالے خیالات سے کوئی تعلق بی نہیں اور سن کے مسئلہ میں بیات ضروری ہے کہ ناخ اور منسوخ کا موضوع ایک بی ہو ۔ . . ناتیخ پورے طور پر منسوخ پر ناظر ہو ۔ . جبکہ ان دوآ یتوں (اکس الرّسُول بِمَا اُنْزِلَ ، ، لا بُیکلِّفُ اللّهُ نَفْسًا ، ) میں آیہ مبارکہ (بلّهِ صَافِي السَّالُوتِ وَمَا فِي الْآئِنُ مِن سلمہ میں مزید مطالب پیش کے جائیں گے انشاء الله،

اوراین جربر، این منذراور این افی حاتم نے ابو ہربرہ کے حوالہ سے اس روایت کوذکر کیا ہے، اور اس کے قریب اُمعنیٰ روایت کو متعدد اسنا دوحوالوں سے ابن عباس سے ذکر کیا ہے اور آیت کے منسوخ ہونے کی بابت بھی ان کے علاوہ دیگر حوالوں مثلاً ابن مسعودا ورعائشہ کے اسنا دینے ذکر کیا ہے۔

ریج بن انس سے منقول ہے کہ میر آیت ، آیات محکمات میں سے ہے اور اسے منسوخ نہیں کیا گیااور محاسبہ سے مراد میہ کہ قیامت کے دن خداوندعالم لوگوں کوان کے دنیا میں انجام دیئے گئے اعمال سے باخبر کرےگا۔

متعددا سنادسے این عباس کا بیتول مروی ہے کہ بیآ یہ مبارکہ گوائی کے چھپانے اوراس کوادا کرنے کے حکم سے خصوص ہے اوروہ منسوخ نہیں ہوئی بلکہ آیات محکمات میں سے ہے۔

اورعا کشہ سے بھی بیروایت کی گئے ہے کہ محاسبہ سے مرادوہ غم واندوہ ہے جو گناہ ومعصیت کا ارادہ وعزم کرنے کے بعداس کے انجام نہ دینے یا نہ دے سکنے ..... کی وجہ سے لاتن ہوتا ہے، بنابرایں بیآ یت ، محکمات میں سے ہے اور منسوخ نہیں ہوئی۔

حضرت علی علیہ السلام کے حوالہ سے ابن عباس سے مروی ہے کہ آ بیمبار کہ (وَ اِنْ تُبُلُوْ اَ صَافِی ٓ اَ نَفُوسِكُمْ اَوْ تُخفُوُوُ اُ اِنسان کے ظاہر و باطن کے بارے میں حکم سے تعلق رکھتی ہے اور گویا اس میں یہ کہا گیا ہے کہ تہارا باطن اور تمہارا ظاہر ، دونوں کے بارے میں خداتم سے حساب کتاب کرے گا ، بنابرایں بیر آ بیت منسوخ نہیں لیکن جب قیا مت کے دن خداو ندعا کم لوگوں کو اکٹھا کرے گا اور اس سے کے گا کہ میں تہمیں اس چیز سے باخر کرتا ہوں جسے تم اپنے دلوں میں چھپاتے رہے ہو کہ میر فرشتے بھی اس سے مطلع نہ ہوئے تھے ، پھر آئیس آ گاہ کرنے کے بعد ان میں سے مؤمنین کو ان کے دلوں میں پیدا ہونے والے قلط خیالات کی بابت معاف کر دے گا ، ایک اور جو اللّٰہ کے ذریعے بیان کیا گیا ہے کہ جس کامعنی (یہ خبسر کم) ہے ، اور جو اہل شک ہوں گے دیکی ، اس بات کا تذکرہ اس جملہ میں ہوا ہے: (وَ لَٰکِنْ اَنْہِیں اَسْ کَلُو بُکُمْ مِیا گُورُکُمْ )

#### (تفسير درمنثور، ببجلدا بصفحه ۳۷۳)

ندکورہ بالا روایات اپنے مضامین و مندرجات میں ایک دوسرے سے مختلف ہونے کے باوجود، ظاہر القرآن سے عدم مطابقت وعدم موافقت میں قدر مشترک رکھتی ہیں جیسا کہ پہلے بیان ہو چکا ہے کہ ظاہر الآیۃ سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ کاسہا نہی اوصاف کی بابت ہوگا جودلوں نے اپنے طور پر یا اعتباء وجوارح کے ذریعے حاصل کئے ہوں گے خواہ ظاہری اعمال کے ذریعے حاصل ہوئے ہوں یا باطنی احساسات کے ذریعے سے، البتہ نفسانی خیالات کو ' حاصل کرنا' نہیں کہا جاسکتا، تا ہم اس میں مؤمن اور کافر میں کوئی فرق نہیں ، اور محاسبہ کے الفاظ ( یحاسبکم ) سے بظاہر جزا وسزا دینا مراد ہے، دلوں میں پیدا ہونے والے خیالات اور نفسانی و باطنی کاوشوں سے آگاہ کرنا مراذ نہیں۔ آیہ مبارکہ بھی اسی مطلب کو ثابت کرتی ہے اور سابق الذکر دیگر آیات سے بھی اس کی تقد بی و تا سے ہوتی ہے۔

پوری آیت کا مدلول و حاصل معنی ہے ہے کہ جو پھھ آسانوں اور زمین میں ہے وہ ،سب خدا کی ملکیت ہے اور جو پھھ تہارے دلوں میں ہے اسے ظاہر کرویا چھپاؤ وہ تم سے اس کا محاسبہ کرے گا، اس لئے کہ وہ ہر چیز پر قادر ہے، وونوں صورتوں میں سسنخواہ خدا کی قدرت کا ملہ اور ہر چیز پر اس کے کامل اختیار وافقد ارکو گنا ہوں کی معافی یا سزا دیئے سے مربوط قرار دیا جائے یا پوری آیت کے حاصل معنی کا سبب سمجھا جائے .....مراد ومقصود واضح و درست ہے ....، اور جملہ ''وَاللّٰهُ عَلَیٰ گُلِّ بَاللّٰهُ عَلَیٰ گُلِّ اللّٰہُ عَلَیٰ گُلِّ اللّٰہُ عَلَیٰ گُلِّ اللّٰہُ عَلَیٰ کُلُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ عَلَیٰ کُلُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ کَا لَٰمُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ کُلّٰ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ ال

# روایات پرایک نظر

ظا بروباطن كامحاسبه!

اى روايت كوسيوطى نے تفيير" درمنثور" ميں احمر كے حواله سے اورمسلم والوداؤد كے حواله سے كتاب الناسخ والمنسوخ ميں،

دینا ہے، لیمنی آیت کا مطلب میہ کہ جوخیالات بھی تہارے دلوں میں پیدا ہوں خواہ تم ان کا ...... علی طور پر ..... اظہار کرویا انہیں پوشیدہ رکھو، خداوندِ عالم قیامت کے دن تہمیں ان سے باخبر کرے گا، اس طرح میہ آیت سورۃ المائدہ، آیت ۵۰۱ کی ہم سیاق وہم معنی قرار پاتی ہے جس میں خداوندِ عالم نے ارشا و فرمایا: ''فَیْنَیِّنَکُمْ بِمَا کُنْتُہْ تَعْمَلُونَ'' (پھروہ تہمیں تہارے اعمال سے باخبروم طلع کرے گا)۔

لیکن بید دونوں آراء ظاہرالآ بیہ سے عدم مطابقت بلک قطعی مختلف ومخالف ہونے کی بناء پرمستر د کی جاتی ہیں جیسا کہ اس سلسلہ میں مر بوط مطالب پہلے ذکر ہو بچکے ہیں ۔

مغفرت و بخشش اور جزاء وسزاخدا کے ہاتھ میں ہے کیف آباد، بوٹ فہر ۸۔ ۱-

"فَيَغُفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَنِّ بُ مَنْ يَّشَاءُ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرٌ"
 (پس وه معاف كرے كا جے چاہے كا اور عذاب كرے كا جے چاہے كا ، اور الله ہر چيز پر قدرت ركھتاہے)

اس آیت میں مغفرت و گناہوں کی معافی اورعذاب وسرا دینے کی بابت غیر معین صورت کا اظہار پہلے جملہ '' بِلّهِ صَافَی السّلُوٰتِ وَ مَافِی الْاَ سُرُوٰسِ ) کے ذریعے خدا کی ملکت کے بیان کے بعد کیا گیا ہے جس سے اس امر کی طرف اشارہ مقصود ہے کہ '' مَافِی آنَفُسِکُمْ '' (جو کچھ تہارے دلوں میں ہے ) سے باطنی ونفسانی بری صفات مراد ہیں، سسکونکہ مغفرت و معافی اسی صورت میں قائل تصور ہے جب گناہ و معصیت کا ارتکاب ہوا ہو ۔۔۔۔ اگر چہ قرآن مجید میں لفظ مغفرت ' ومعافی کا استعال بعض موارد میں گناہوں کی بابت نہیں ہوالیکن وہ نہایت کم اور نا درمواقع ہیں اور اس طرح ' مغفرت ' ومعافی کا استعال بعض موارد میں گناہوں کی بابت نہیں ہوالیکن وہ نہایت کم اور نا درمواقع ہیں اور اس طرح کے استعال میں خصوص قرائن و شواہد کی مددر کا رہوتی ہے ( یعنی جب کسی لفظ سے اس کے عام ومعروف معنی کے علاوہ نا درو قبیل الاستعال معنی مرادلیا جائے تو اس کے لئے خاص دلیل وقرینہ کی ضرورت ہوتی ہے ور نہ اس سے مقصود معنی کا تعین نہیں ہوسکتا) .....،

جملہ: ''وَاللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىٰءَ قَلِ نِيرٌ'' آیت کے آخری جملہ یا پوری آیت کے مدلول و حاصل معنی کی تعلیل یعنی سبب کے بیان سے تعلق رکھتا ہے ۔۔۔۔۔ کیونکہ آخری جملہ میں بخش دینے اور سزا دینے کو خدا کی مشیبت سے وابستہ قرار دیا گیا ہے کہ چاہے تو معاف کر دے اور چاہے تو عذاب وسزا دے اور بیاس لئے ہے کہ وہ ہرشے پر قدرت رکھنے والا ہے، اور

THE SOUTH AND THE PROPERTY OF THE COURT OF SOUTH THE PROPERTY OF THE COURT OF THE PROPERTY OF

### آیات ۲۸۹،۲۸۵

امَنَ الرَّسُولُ بِمَا ٱنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ مَّ بِهِ وَالْمُؤُمِنُونَ لَمُكُّ امَنَ بِاللهِ وَمَلْإِكْتِهِ وَكُتُبِهِ وَمُسُلِهِ "لَانُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ مِّنَ مُّ سُلِه "وَقَالُوْا سَمِعْنَا وَاطَعْنَا الْمُعَنَا وَ غُفُرانَكَ مَ بَنَا وَ إِلَيْكَ الْمَصِيْرُ ﴿
مِرِدَ إِدِ اللَّهُ مَا لَكُ مَا لَكُ الْمُصِيْرُ ﴿
مِرِدَ إِدِ اللَّهُ مَا اللَّهُ الْمُصِيْرُ ﴿
مِرِدَ إِدِ اللَّهُ مَا لَكُ مَا لَكُ اللَّهُ الْمُصَالِحُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الْ

لا يُكِلِّفُ اللهُ نَفُسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كُسَبَتُ وَعَلَيْهَا مَا الْتَسَبَثُ لَى بَنَالَا لَا يُكِلِّفُ اللهُ ا

#### ترجمه

O '' پیغیبرایمان لایا اس پر، جو پھوان کے پروردگار کی طرف سے ان پر نازل کیا گیا اور مؤمنین بھی،سب ایمان لائے الله پر، اس کے فرشتوں پر، اس کی کتابوں پر اور اس کے رسولوں پر، اس کی کتابوں پر اور وہ کہتے ہیں کہ) ہم خدا کے رسولوں میں سے سی کے درمیان کوئی فرق نہیں سجھتے، اور انہوں نے کہا کہ ہم نے سنا اور اطاعت وفر ماں برداری کی، پروردگارا! تیری بخشش کے طلبگار ہیں اور تیری طرف ہی لوٹ کر جانا ہے''،

(110)

O " خداکسی کوکسی کام کا تھم نہیں دیتا گر صرف اس کا کہ جس کی انجام دبی اس کے بس میں ہو، ہو خص اپنے اجھے برے کی جزاخود پائے گا اور برے کئے کی سزاخود بی جھکتے گا، پروردگارا! اگر ہم سے بھول چوک ہوجائے یا غلطی سرز دہوتو ہمارا مواخذہ نہ کرنا اور ہمیں وہ بوجھ نہ دے جوتو نے ہم سے بہلے لوگوں کو دیا، پروردگارا! اور ہمیں وہ بوجھ نہ دے جس کی ہمیں طاقت ہی نہیں، ہم سے بہلے لوگوں کو دیا، پروردگارا! اور ہمیں وہ بوجھ نہ دے جس کی ہمیں طاقت ہی نہیں، ہم سے درگز رفر ما، ہمیں معاف فرما اور ہم پررم فرما کہ تو ہمارا آتا ومولا ہے، تو ہی کا فروں کے مقابلے میں ہماری مدوفرما"

(YAY)

# تفسيروبيان

ان دوآ بیوں میں ان مطالب کا خلاصہ ونچوڑ بیان کیا گیا ہے جوسورہَ بقرہ میں تفصیلی تذکرہ کے ذریعے گونا گوں حوالوں سے ندکور بیں کہ جن میں اس سورہ مبارکہ کی تنزیل کا مقصد اعلیٰ ملح ظ و مقصود ہے، چنانچہ اس سلسلہ میں بار ہا ہیم طلب بیان کیا جا چکا ہے کہ اس سورهٔ مبارکه کی تنزیل کا مقصد وغرض خدا کی عبادت و بندگی کے حقوق اور حقیقی تقاضے کو داضح و آشکار کرنا ہے اور وہ پیر کہ: جو چیز خداوند عالم نے اینے رسولوں کے ذریعے اینے بندوں برنازل کی ہے ان رسولوں کے درمیان کسی فرق کا قائل ہوئے بغیراس برایمان لایا جائے ... تمام خدائی احکامات و دستورات کو مانا اور اس برعمل کیا جائے خواہ وہ جس رسول و نبی کے ذریعے پہنچے ہوں ومقمدكوز رِنظرة بيمباركم " المَن الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إلَيْهِ مِنْ تَّ بِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ لَكُلُّ امَن بِاللهِ وَمَلْبِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَسُلِهِ " لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَلِ مِّنْ سُلِهِ" كالفاظ من بيان كيا كيا كيا كيا بداوراس سورة مباركه من مجهوا قعات بهي ذكر کئے گئے ہیں جن میں خداوید عالم کی طرف سے بنی اسرائیل کوعطا کی جانے والی نعمتوں کہ جن میں کتاب، نبوت ،حکومت واقتد اروغیرہ شامل ہیں کا تذکرہ اوران کی طرف سے ان نعتول کی شکر گزاری کی بجائے نافر مانی ،سرکشی ،عہد شکنی اور کفر کے ملی مظاہرے کی تفصیلات ندکور ہیں، چنانچہ پہلی آیت (۲۸۵) کے ذیل اور پوری دوسری آیت (۲۸۲) میں اسی مطلب کی طرف اشارہ کیا گیا ہے اور اس طرح کی روش سے اجتناب برّتے ہوئے خدا کی پناہ میں آنے کی صمنی .....وعوت اور حکم دیا گیاہے۔اس طرح ان دوآ بھول کے ذریعے سورۂ میار کہ کے آخر میں ذکر کئے محملے مطالب کواس کی ابتداء میں نہ کورمطالب سے مرحبط کر دیا گیا ہے، اس سے ان دوآ بنوں میں بیان کے گئےمطالب کی خصوصیت واہمیت ظاہر ہوتی ہے،اس کی وضاحت بیہ ہے کہ: خداوندِ عالم نے اس سور مارکہ کی ابتداءالی صفت کے ذکر سے کی ہے جس سے متصف ہونا ہراہل تقویٰ پرلا زم وضروری ہے اور وہ عبارت ہے اس بات سے ہربندہ پر برور دگار کا پوراپوراحق ادا کرنا داجب ہے چنانچہ ارشادی تعالیٰ ہے کہ اس کے بندوں میں سے جو مقی ویر میزگار ہیں وہ غیب پر ایمان رکھتے ہیں، نماز قائم کرتے ہیں، خدا کے عطا کئے ہوئے رزق سے انفاق (خداکی رہ میں خرچ ) کرتے ہیں، خدانے جو پچھا سے رسول (محمہ ) پر اوران سے پہلے رسولوں برنازل کیااس برایمان رکھتے ہیں اور آخرت بریقین رکھتے ہیں ،ان صفات سے متصف ہونے کی وجہ سے خدا دندعالم نے انہیں قرآنی ہدایت کی نعت سے نواز اہے ،اس کے بعد خدا وندعالم نے کفار ومنافقین کا تقابلی تذکر وکر کے ان میں سے ہرایک کی ہابت وضاحت کی۔

اس کے بعد اہل کتاب بالحضوص میود یوں کے بارے میں تفصیلی تذکرہ کیااور فرمایا کہ خدانے انہیں ہدایت کی یا کیزہ نعمتوں

سے نواز کران پراحسان فر مایا اور انہیں دیگر گونا گول نعمیں عطافر ما کرعزت بخشی اور ان کے مقام ومنزلت کو بلند کر دیالیکن انہوں نے اس کے بدلے بیل سرکشی ، احکام الہی کی نافر مانی ، کفران فعت ، خدا اور اس کے رسولوں کا انکار ، اس کے فرشتوں سے دشمنی ، خدا کے بھیج ہوئے رسولوں اور نازل کی ہوئی کتابوں میں تفریق کرنے اور ان کے درمیان فرق کے قائل ہونے کے سوا پچھ نہ کیا تو پھر خدا نے بھی ۔۔۔۔ ان کر نہایت خت ومشقت آ میز احکامات کا بوجھ ڈال دیا مثلاً ان کا اپنے آپ کوئل کرنا اور بھی ۔۔۔۔ ان پر نہایت تو مشقت آ میز احکامات کا بوجھ ڈال دیا مثلاً ان کا اپنی نازل ہوناوغیرہ۔۔۔ ان پر ایسابوجھ ڈالنا جس کے اٹھانے کی طاقت وہ ندر کھتے تھے مثلاً ان کا مشخ ہوجانا ، آسانی بکی اور عذاب کا ان پر نازل ہوناوغیرہ۔

بدوه مطائب ہیں کہ جن کا بیان ان دوآ تول (۲۸۲،۲۸۵) میں ملحوظ و مقصود ہے، اورای کی تائید اس سورہ مبارکہ کی مطلوبہ و حاصل غرض کے تناظر میں ملتی ہے۔ اور جو پھھ اس سلسلہ میں منسرین نے ذکر کیا ہے وہ قرین صحت نہیں، لینی ان حضرات کا یہ کہنا درست نہیں کہ ان دوآ تول کا تعلق اپنی ماقبل آئیت کے مضمون و مندرجات سے ہے کہ جس میں کہا گیا ہے: " إِنْ تُبُنُ وُ اَ مَا فِيَ اَنْفُوسُكُمْ اَ وَ تُخْفُو کُو اُورِ کَا اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ اِللَّهُ اللَّهُ ا

وَالْمُؤْمِنُوْنَ .....) سے ثابت ہوتا ہے کہ لوگوں نے خدا کی طرف سے عائد کردہ ان احکامات کو کہ جن پڑل کرنا ان کی طاقت سے باہر ہے قبول کیا اور پھردوسری آیت (لائیکِلِّفُ اللّٰهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ....) سے ثابت ہوتا ہے کہ خدانے ان احکامات کومنسوخ کردیا۔

سیقاان آخوں کے بارے بیل بعض مفرین کا اظہار خیال ، کین اس سلسلہ بیل جو پھویم نے ذکر کیا ہے وہ ان کے شان مزول کی بابت ذکر کئے مجھے مطالب سے موزوں وہمرنگ ہے اور شان نزول کی بابت کہا گیا ہے کہ بیسورہ مبارکہ لدید منورہ بیل نازل ہوا کیونکہ جب حضرت پی فیمرا سلام نے بدید منورہ کو ہجرت فر مائی اور آپ وہاں متفقر ہوگئے کہ وہاں کے اہل ایمان باسیوں نے آپ کا بھر پوراستقبال کر کے دین خداوندی کی فعرت اور رسول اللہ کے تو حدی مثن بیل آپ کے شانہ بیشانہ کھڑے اور اپ کا موال اور جا نیس آپ کے مثانہ بیشانہ کھڑے ہوگئے اور اپ کا موال اور جا نیس آپ کے خضرت کے قدموں بیل رکھ دیں اور دو مری جانب مکہ کے اہل ایمان ایمان وولت اور کھر بار کو چھوڑ کر اور خانہ و خدارے قرب و جوار سے دور ہوکر رضائے خداوندی کے حصول کے لئے حضرت رسول اللہ کے قافلہ توریل مال کو چھوڑ کر اور خانہ و خدارے قرب و جوار سے دور ہوکر رضائے خداوندی کے حصول کے لئے حضرت رسول اللہ کے قافلہ توریل میں اس کو چھوڑ کر اور خانہ و خدار ایک رخوب و جوار سے دور ہوکر رضائے خداوندی کے حصول کے لئے حضرت رسول اللہ کے قافلہ توریل بھر اس اس کا متقاضی تھا کہ اللہ تعالی کی طرف سے ان کی تعریف ہواور ان کی ہوئے جذبہ و کر وار کو سراہا جائے بلکہ اس سے بالاتر بید کہ ان کا شکر بیا جائے اور خدا کی طرف سے تعریف اور شکر بید کا اشار اتی جو دور آپ کی تور ان کی مطلب کا اشار اتی جو دور ہوئی ہوئی گئے ان کی بید عالم و بین کی بید عالم کو این کی ایم بید ہوئی اور پھر کلام کو طول دینے کی نہا ہیں موزوں و منا سب صورتیں ، عبودیت و بندگی کا اور پھر کلام کو طول دینے کی نہا ہے موزوں و منا سب صورتیں ، عبودیت و بندگی کا اور باور کام کامل صفات وصفاتی کمالات کے جائے گئے کی انہا ہوت و خوب کو کہ وریت و بندگی کا اور باور کامل کو اور ہوئی کی اور اس کام میاں کی موام میں کام کیا کو دور ہوئی ہوئی کو اور ہوئی کام کو کو اور ہوئی کی اور آپ کی کھائے کو اور ہی کھالوں دینے کی نہا ہوئی کو میاں میں کام کیا کی کو خاس میں مور قور ہیں ۔

## رسول خداً اورمؤمنین کا ایمان

O " اِمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ مَّ بِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ .... "
(ایمان لایارسول اس چزیرجواس کی طرف نازل کیا گیااس کے بروردگار کی طرف ہے، اور مونین ہی!)

اس جملہ میں رسول خداً اور مؤمنین کے ایمان کا تصدیقی تذکرہ ہوا ہے، اس میں آنخضرت کامستقل طور پرذکر کہوہ ہراس چیز پرایمان رکھتے ہیں جوان کے رب کی طرف سے ان پر نازل کی گئی، اور اس کے بعد ایمان لانے والوں کوان کے ساتھ ملا کرذکر کیا جانا دراصل آنخضرت کی تکریم واظہار عظمت وشرف کی غرض سے ہاور بیقر آنی روش ہے کہ جہاں بھی اس طرح کا مقام آتا ہے اور تکریم کا متقاضی مورد ہوتا ہے تو حضرت رسول خداً کا تذکرہ مستقل طور پر ہوتا ہے اور پہلے آنخضرت کا ذکر کر کے اس کے بعد مؤمنین کا تذکرہ آتا ہے مثلاً:

سوره فتح ،آيت ۲:

O "فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِيْنَتَهُ عَلَى مَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ"

( سیس خدانے اپنی ..... طرف سے سطمانینت واطمینان ... کی نعمت .... اینے رسول پر اور مؤمنین پر نازل کی .... سور قتح یم ، آیت ۸:

٥ "يَوْمَ لَا يُخْزِى اللهُ النَّبِيَّ وَالَّذِينَ امَنْوًا "

( ....اس دن خداء ني كواورايمان لانے والوں كورسوائيس كرے كا .....)

#### سب ایمان لائے

" كُلُّ اَمَنَ بِاللهِ وَمَلْبِكَتِهِ وَ كُنْبِهِ وَ رُسُلِهِ"
 (سب ایمان لائے الله براوراس کے فرشتوں براوراس کی کتابوں براوراس کے رسولوں بر)

میہ جملہ دراصل سابقہ جملہ میں ندکورا جمالی مطلب کی تفصیل پر شمل ہے، سابقہ جملہ میں ارشاد ہوا: رسول اور مؤمنین ہراس چیز پر جو خدانے نازل کی ایمان رکھتے ہیں لیکن میہ واضح نہیں تھی کہ جو چیز نازل کی گئی وہ کس مطلب پر مشتل ہے البندااس جملہ میں اس کی تفصیل و وضاحت کی گئی ہے کہ جو پچھر سول اللہ پر نازل کیا گیا اس میں ایمان باللہ، کتب آسانی اور رسولوں وفر شتوں کہ جو خدا کے عزت والے بندے ہیں کی تقدیق کی دعوت دی گئی ہے، بنا برایں جو شخص آنخضرت پر نازل ہونے والی ہر چیز پر ایمان لائے کو یا وہ فرصوں میں بیران لائے اس بیروں پر ایمان لایا۔

# يغيبرول ميس عدم تفريق

" لانُفَدِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ قِنْ تُنْسُلِهِ" (جم اس كرسولول ميس كى كورميان فرق نبيس كرتے)

سے جملہ مؤمنین کے بیان پر مشمل ہے، کین اس سے پہلے یہ الفاظ فرکورٹیس کہ '' وہ کہتے ہیں''یا'' انہوں نے کہا''، اس طرح کے دیگر مقامات مثلاً: '' وَ اِ ذَیرُ فَ عُ اِبُراہِ مُ الْقَوَ اِ عِن مِن الْبَیْتِ وَ اِسْلِیمُ لُّ مَ بَیّنَا تَقَبَّلُ مِنْا اَ اِ اَلَا اَنْ السَّمِیمُ عُور دوگار! الْقَعَلِیمُ '' (سورہ ء بقرہ آیت ۱۲۷) ... اور جب ابراہیم واساعیل بیت الله کی بنیادیں کھڑی کررہے ہے، اے ہمارے پروردگار! ہماری طرف سے میں میم ملس بھی '' مَ بَیْنَا'' (اے ہمارے پروردگار! ہماری طرف سے میں میم ملسب بیان ہوچکا ہے کہ ایے موارد میں عموی طور پریئلتہ ایس کے پہلے بیالفاظ فرکورٹیس کہ '' انہوں نے کہا'' ، تو اس کی تفییر میں بیہ مطلب بیان ہوچکا ہے کہ ایے موارد میں عموی طور پریئلتہ کم مؤمنی اللہ کی خاص معمور پریئلتہ کا خوبصورت ترین نمونہ ہے، اور اس مقام پر بالخصوص بیئلتہ قابل تو جہ ہے کہ اس میں مؤمنین کے بیان کا خوبصورت ترین نمونہ ہے، اور اس مقام پر بالخصوص بیئلتہ قابل تو جہ ہے کہ اس میں مؤمنین کے بیان مال کی خرف اشارہ ہے کہ بیان کے ایمان بما انزل الله کی خاص کے بیان احساسات واظہارات کی ترجمانی کے ساتھ ساتھ اس مطلب کی طرف اشارہ ہے کہ بیان کے ایمان بما انزل الله کی خاص کیفیت کا اظہار ہے۔ تو بیان کی زبان حال بی کے الفاظ ہیں نہ بی کہ انہوں نے ظاہر کی طور پریدالفاظ اوا کے ہیں، اور بالفرض کہ انہوں نے بیکہا ہوتو ہرا یک نے اپن حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت، در حقیقت ان کی زبان حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت، در حقیقت ان کی زبان حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت، در حقیقت ان کی زبان حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت، در حقیقت ان کی زبان حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت، در حقیقت ان کی زبان حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت ، در حقیقت ان کی زبان حال کی ترجمانی ہوگا، لہذا سب کی طرف اس کی نبیت کی نبیت کی ترجمانی کی ترجمانی ہوگا ، لبی خواص کی ترجمانی کی تو بائل کی ترجمانی کی تو بی کی تو بائل کی ترجمانی کی ترجمانی کی تو بائل کی ترجمانی کی ترجمانی کی تو بائل کی تو بائل کی ترجمانی کی تو بائل کی ترجمانی کی تو بائل کی ترکیب

اس آید عمبارکہ میں افتیار کئے گئے طرز بیان واسلوب خن کی خوبصورتی کا ایک نمونہ ہے کہ مؤمنین کے بیانات کو کے بعد وگر سے خلف انداز کے ساتھ ذکر کیا گیا ہے اور وہ اس طرح کہ پہلے ارشاد ہوا" لا نفوق بین احد منہ میں (اور پھر فر مایا" وَ قَالُوْا سَبِعْتُ اَوَ اَطُعْنَا،" پہلا جملہ "قَالُوْا" (انہوں نے کہا) کے بغیر اور دوسرا جملہ اس کے ساتھ نہ کور ہے جبکہ دونوں بیانات مؤمنین ہی کے بیں جود ہوت حق پر لبیک کہنے پر مشمل میں البت اس فرق کے ساتھ کہ پہلا جملہ " لَا نُفَوِّقُ" (ان کی زبان حال) اور بیبات یعنی ادکامات و دستورات کی کامل انجام دہی البیاحق ہے جو خدانے اپنے لئے اپنے بندوں پر لازم قرار دیا ہے اور وہ یہ کہ بندے اس کی بات وکھم نیں اور اس پڑل کریں سن کرا طاعت کریں ، اس کانا معباوت و بندگی ہے جیسا کہ اس نے واضح طور پر ارشا وفر مایا ہے:

وکھم نیں اور اس پڑل کریں سن کرا طاعت کریں ، اس کانا معباوت و بندگی ہے جیسا کہ اس نے واضح طور پر ارشا وفر مایا ہے:
سورہ ذار ہائے ، آ ہے ہے ۔ ۵

0وَ مَاخَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ اِلَّالِيعُبُ لُوْنِ ﴿ مَا أَي يُدُمِنَهُمُ مِّنْ بِّرُوْقٍ وَّمَا أَي يُدُانَ يُتُلْعِمُونِ " ( پی نے جنوں اور انسانوں کو پیدانہیں کیا گر صرف اس لئے کہ وہ میری عبادت کریں، مجھے ان ہے کوئی مال 1. Now white

..ورزق ....نبین چاہیے اور ندان سے کھانا کھلانے کا طالب ہوں .....)

ایک اورمقام پر بون ارشاد موا:

سوره يش ،آيت ۲۱:

٥ " اَلَمُ اَعْهَدُ اِلنَّكُمُ لِيَنِيَّ ادَمَ اَنْ لَا تَعْبُدُواالشَّيْطُنَ ۚ اِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُّبِينٌ ﴿ وَاَنِاعُبُدُونِ ۗ ﴿ الشَّيْطُنَ ۚ اِلنَّهُ مَا لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطُ وَاللَّهُ يَطْنَ الْعَبُدُولُ ۗ ﴿ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّلِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّلْمُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّا مُنْ اللَّهُ مُنَا مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّلَّا مُنْ اللَّهُ مُنَا الللللَّهُ مِنْ الللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُل

(کیامیں نے تم سے وعدہ نہیں لیا اے بنی آ دم! کہ تم شیطان کی پرستش نہ کرو کہ وہ تمہارا کھلا دشمن ہے اور یہ کہ تم صرف میری عبادت کرنا، یہی سیدهاراستہ ہے)

ان آیوں سے ظاہر ہوتا ہے کہ الله تعالی نے بندوں پر اپنا یہ ق لا زم قرار دیا ہے کہ دہ اس کی عبادت کریں ، اس کے مقابلہ میں اس نے اپنے او پر بھی بندوں کا ایک تن لازم قرار دیا ہے اور وہ ہے مغفرت و بخشش ، کہ کوئی بندہ سعادت و خشختی کے حصول میں اس سے ہرگز بے نیاز نہیں خواہ کوئی نبی ورسول ہو یا عام مؤمنین ، خداوند عالم نے سب سے یہ وعدہ کیا ہے کہ اگر وہ اس کی طاعت کریں اور اس کی بندگی کا حق اداکریں تو وہ ان کی مغفرت کرے گا چنا نچے خداوند عالم نے سب سے پہلے جو تھم صادر قرمایا وہ آدم اور اس کے بیٹوں کے لئے تھا جس میں ارشاد خداوندی ہوا:

سوره بقره ، آیت ۳۸:

٥ "قُلْنَااهُوطُوْامِنُهاجَمِيْعًا ۚ فَإِصَّا اَيَاتِيَنَّكُمْ مِّنِيُ هُلَى فَمَنْ تَبِعَهُ لَا اللهُ وَكُوهُمُ لَا هُمُ اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالل وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

( ..... ہم نے کہاتم سب بہشت سے اتر جاؤ ، کہی جب میری طرف سے تمہارے پاس ہدایت ..... کا پیغام ..... آئے تو جو مختص میری ہدایت کی پیروی کرے گا توا پسے لوگ نہ تو خوفز دہ ہوں گے اور نہ ہی ممگین ہوں گے .....،
خوض میری ہدایت کی پیروی کرے گا توا پسے لوگ نہ تو خوفز دہ ہوں گے اور نہ ہی گی صور تیں ہیں ،اس کے سوا کچوٹہیں ۔
خوفز دہ فرمگین نہ ہونا دراصل مغفرت و پخشش ہی کی صور تیں ہیں ،اس کے سوا کچوٹہیں ۔

اورمؤمنین نے جب" سَیفْنَاوَ اَطَفْنَا "کہ کردوت تن پرکافل صورت میں اعتقادی وعملی لیک کہدیا تو انہوں نے خدائی تن کو پوری طرح اداکر دیالبذا فرراً اپناوہ تن ما نگاجو خداوندعالم نے ان کے لئے مقرر فرمایا ہے بینی مغفرت و بخشش، چنانچہ انہوں نے "سَیمغْنَاوَ اَطَفْنَا" کے بعد کہا: "غُفُرانَا کَ مَ بَنَاوَ اِلَیْکَ الْہَصِدِیْر" اور "خفوان "کامعنی چھپادینا (پردہ پوٹی) ہے اور خداک مطرف ہے جو کہ بندہ کے ادائے بندگی کے مل میں واقع ہونے والی اس کی طرف ہے جو کہ بندہ کے ادائے بندگی کے مل میں واقع ہونے والی اس کی پریدہ ڈالنے سے عبارت ہے جو قیامت کے دن بندہ کی بارگاہ رہوں ہیں جا مرق شکار ہوگی ای بناء پر"غُفُوانَا کَ مَ بَارَاتُ الْهَصِدُیْر" کو یا قیامت کے دن خداکی بارگاہ میں حاضری کے حوالہ سے مغفرت کی استدعا کی بادگاہ میں حاضری کے حوالہ سے مغفرت کی استدعا

کی گئی۔



### ذمه داريون كااصول

"لَا يُتَكِلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَامَا كَسَبَتُ وَعَلَيْهَامَا الْتُسَبَتُ"
(خداكى كوكونى ذمددارى نبيس مونيا محراس كى طاقت كے مطابق ،اس كے لئے بى فائدہ ہے جودہ كمائے اوراس
پى بى ہے نقصان جودہ كر ہے)

 ا نہی امور میں ممکن ہے جوانسان کے دائر ہ اختیار میں ہوں اور وہ ان کی انجام دہی پر قادر ہو، کہ وہ اختیاری اعمال ہی ہیں جن کے فرریعی انسان نفع کما تا ہے یا نقصان اٹھا تا ہے یعنی ان کی انجام دہی سے اپنے لئے نفع یا نقصان ، آسانی یا تخی ، آرام یا تکلیف ، ثواب یا عذاب کما تا ہے اور یہ '' کمانا'' ہی اس امر کی بہترین دلیل ہے کہ جو کچھاس نے کما یا اور حاصل کیا ہے وہ اس کی طاقت وصلاحیت اور وسعت کے ذریعے ہوا اور وہ اس برقادر تھا ''

مْرُوره بالامطالب سے بیرواضح وظاہر ہوا کہ جملہ "لَا يُتِكِيِّفُ اللَّهُ نَفْسًا "ايساكلام بے جواس خدائي ضابطة عمل اور سنت اللهيه كي عين مطابق اوراس كا ترجمان ہے جواس نے اسينے بندوں ميں جاري ونافذكي ہوئي ہے اوروہ بيكه: وہ ايباكوئي تحكم ان کے لئے صادر نہیں کرتا جوان کی قدرت وطاقت سے باہر ہواوروہ اس کی تغیل سے عاجز و ٹاتواں ہوں، نیعقیدہ وایمان میں کوئی بات مسلط كرتا ہے جوان كے فہم وادراك سے بالاتر ہواورنہ بى عمل واطاعت ميں كوئى ايساكام واجب ولازم قرار ديتا ہے جوان كى وجودى صلاحیت سے زیادہ و مانوق ہو، بیضابطر محمل خدا کی مخلوق میں تمام عقلاء اور صاحبان شعور کے ماں بھی پایا جاتا ہے۔ عقل وشعور ہے بھی اس عملی اصول کی تائید ہوتی ہے۔ ،اور بیکلام" لائیکِتلفُ اللّٰهُ نَفْسًا الَّا وُسْعَهَا ، " ندکورہ بالامعنی کے ساتھ، مقابل آية مباركه مين رسول خدا اورمومنين كاس بيان كين مطابق بيجس مين انهول نے كها: "سَبِعْنَا وَ أَطَعْنَا " (جم نے سااور اطاعت وفر ماں برداری کی )، مستحویاان کا بیرکہنااس بات کی دلیل ہے کہ جو تھم ان کے لئے صادر ہوا ہے وہ ان کی طاقت وصلاحیت اوروسعت واستعداد سے مرکز خارج نہیں ، بنابرایں بدواضح موکیا کداس جملہ "لا یُکِلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا " كاتعلق، مضمون و منہوم کے حوالہ سے ماقبل اور مابعد کے ان تمام مطالب سے ہے جوان دوآ یتوں میں ذکر کئے گئے ہیں اور دہ اس طرح کہ اس سے ماقبل جملہ میں ارشاد حق تعالیٰ ہوا کہ خدااییے بندوں کواپیا کوئی تکمنہیں دیتا جس کی تنیل ان کے بس میں نہ ہواوروہ اعتقادی عملی طور پر اس فرمان کو بوراند کرسکتے ہوں، للبذااس سے ثابت ہوتاہے کہ جوتھم اس نے صادر فرمایاہے اس کی تھیل ان کی وسعت میں ہے، اور ہابعد جملہ میں حضرت پنیمبراسلام اورمؤمنین کی طرف سے پارگاہ خداوندی میں پیش کی جانے والی عرضداشت نہ کور ہے جس میں خطاء و نسیان پر مواخذہ نہ کرنے ،شدت تختی نہ کرنے اوران پران کی طافت وتو اٹائی سے خارج اعمال واحکامات کا بوجھ نہ ڈالنے کی استدعا کی گئی ہےتو بیتمام امور (خطاء ونسیان برمؤاخذہ کرنا بختی وشدت سے کام لینا اور خارج از طاقت اعمال کا حکم دینا )اگرچہ دشوار ہیں کیکن انہیں وسعت سے خارج اعمال پر منی احکامات قرار نہیں دیا جاسکتا کیونکہ '' نا قامل تحل اور خارج از طاقت بوجھ' سے ملی احکامات مراد نہیں بلکہ سرکشی ونافر مانی پروی جانے والی سز ااورعذاب ہے۔

یہاں ممکن ہے بیسوال پیدا ہوکہ خطاء ونسیان توانسان کے اختیاری افعال میں سے نہیں ، ان کامؤاخذہ کیا معنی رکھتا ہے؟ ا<u>س کا جواب بیہ ہے کہ ان کا غیراختیاری ہونا مسلم ونا قابل انکار ہے لیکن اختیاری افعال میں ان کا شماران کے مقدمات اور</u> ان امورکی وجہ سے ہوتا ہے جن کی بناء پروہ سرز دہوتے ہیں جبکہ ان سے نیچنے کے لازمی اسباب بھی فراہم کئے جائیں، بالخصوص اس صورت میں کہ جب انسان اپنے ہی غلط فیصلہ و بدتد ہیری سے ان میں مبتلا ہوا ہو، یہی بات ' اصر' بینی ہو جھ ڈالے جانے کی بابت ہے کہ جب کوئی شخص خداوند کریم کی طرف سے صادر ہونے والے نہایت آسان احکامات کی تخیل میں سرکشی و نافر مانی کا مرتکب ہوتو خداوند عالم مزا کے طور پر اس پر سخت احکامات نازل کر ویتا ہے، گویا وہ خود آسانی کوختی و دشواری میں بدلنے کا باعث ہوا ہے اور بداس کی مرکشی و تمرداور عصیان کا متیجہ ہے کہ شخت و دشوار ترین اعمال میں مبتلا ہوگیا ہے لہندا اسے خدوند عالم کی طرف سے نا قابل برداشت اور طاقت و تو انائی سے زیادہ احکامات کا صادر کیا جا ناتہیں کہا جا سکتا کیونکہ الیا ہوناعقلی طور پر بھی درست نہیں بلکہ اس کا سبب خود انسان کی اپنی بری سوچ اور بداختیاری ہے کہ جس کے نتیجہ میں اسے بیدن و کیکھنے پڑتے ہیں ، اس حوالہ سے ان احکامات کے صادر کرنے میں خدا پر اعتراض نہیں ہوسکتا ۔ اور نہ بی اس کے جواز پر انگلی اٹھائی جاسکتی ہے سیخت و دشوار اور طاقت و تحل سے خارج اعمال کا حکم سزا کے طور پر ہوتا ہے۔ ، ،

## عدم مؤاخذه كي دعا

آ رَبَّنَالَا تُوَّاخِلُنَ آ اِنْ لَسِينَ آ وَ أَخْطَانَ اً
 (اے ہمارے بروردگار! اگرہم بھول گئے یاہم سے خطاسرز دہوگئ تو ہمارا مواخذہ نہ کرنا)

 ہے تو آپ آگر چہ معصوم اور خطاء ونسیان سے پاک ومنزہ ہیں نیکن آپ کی عصمت اور خطاء ونسیان سے منزہ ہوتا بھی منجانب اللہ ہے اور آپ ، خدا ہی کی عطا کردہ قوت و تائید سے اس کمالی صفت کے حامل ہیں البندا ان کی طرف سے اس طرح کی استدعا اور بارگاہ خدا تی کی عطا کردہ قوت و تائید سے اس کم مونین کی آ وازیس آ واز مل کراپنے آپ کوان کے ساتھ شریکے عمل کریں۔ خداوندی سے مزید تحفظ کی ورخواست اس غرض سے ہے کہ مونین کی آ وازیس آ واز ملاکرا پنے آپ کوان کے ساتھ شریکے عمل کریں۔

### زياده بوجه نه ژالنے کی دعا

" تَرَبَّنَاوَ لا تَعْمِلُ عَلَيْنَا إَصُوا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا "
 (اے ہارے پروردگار! ہم پرکوئی بوجھ ندوال جس طرح تونے ان لوگوں پروالا جوہم سے پہلے تھے)

لفظ" إَضْرً" كامعن" بوج "كيا كيا كيا بها ايك قول بيه كداس كامعنى كى چيز كوز بردى قابوي كرنا اوراس قبضه وحراست ش ليما ب يدقول بھى پہلے قول كے قريب المعنى بے كيونكه قبضه وحراست ميں ليما بھى ايسا بى بے جيسے كى چيز پر بوجھ ۋال ديا جائے اوروہ اس كے لئے ناگوارو بھارى ہو،

آیت میں "الَّنِیْنَ مِنْ قَبْلِنَا" سے اہل کتاب اور بالحضوص یہودی مراد ہیں چنانچہ اس سورہ مبارکہ میں ان سے متعلق کثیرواقعات سے اس کا شرواقعات سے اس کے ملاوہ سورہ اعراف میں بھی اس کا اشارہ موجود ہے :

" وَيَضَعُ عَنْهُمُ إِصْهَاهُمُ وَالْا غُللَ الَّتِي كَانَتُ عَلَيْهِمْ" (سوره واعراف، آیت ۱۵۷).....اوروه ان سان کے بوجھ کودور کرتا ہے اور ان پر پڑی زنچروں کو ہٹا تا ہے .....،

### نا قابل برداشت بوجه ندر النے كى دعا

٥ " كَابَّنَا وَ لَا تُحَيِّلُنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَابِهِ"
 (اے ہمارے رب! ہم پروہ ہو جھ نہ ڈال جس کے اٹھانے کی ہمیں طاقت نہیں)

یہاں" مَالاَ طَاقَتَ لَکَابِهِ" ہے ابتدائی طور پرواجب کئے مجھے نا قائل برواشت اور طاقت وتوان ہے خارج اعمال مراو نہیں یعنی پیٹھو دنہیں کے الله تعالی نے بندوں پران اعمال کی انجام دہی لازم قرار دی جوان کی طاقت واستعداد ہے باہر تھے ..... کیونکہ آپ اس حقیقت ہے آگاہ ہو بھے ہیں کے عقل ایسا کرنے کو ہرگز اور کسی صورت میں روا قرار نہیں وہتی اور کلام اللی میں مؤمنین کے اس بیان سے بھی ایسا کرنے کی نفی ونا درست ہونا ٹابت ہوتا ہے کہ ''ہم نے سنا اور اطاعت کی'' (سَبِعْنَا وَ اَطَعْنَا) بلکہ ''مَالَا طَافَتَ لَنَابِهِ" سے ان کے کئے کی سزا کے برے آٹارونتا کے مراد ہیں خواہ وہ ان سخت وہا مشقت اعمال کی صورت میں ہوں جو عام طور پر قابل برداشت نہیں ہوتے یانازل ہونے والے عذاب کی شکل میں ہوں یا انہیں سٹے کردیتے اور اس جیسے امور کی صورت میں ہوں۔

## طلب عفوه بخشق

O " وَاعْفُ عَنَّا " وَاغْفِرُ لَنَا " وَالْهِ حَبْنَا " (اورہم سے درگز رفر ما، اورہم برم کر)

'' عنو'' کامعنی کسی چیز کا نشان منادیناہے۔ ''مغفرت'' کامعنی کسی چیز کو چھپادیناہے۔

"رحت" كامعني مشهور ومعروف بيسيعني مهرياني، مهروشفقت فضل وكرم اورعطاء وعنايت

یہ ہیں فرکورہ بالا الفاظ کے لغوی و عام فہم معانی ، اور جہال تک ان کے مصداق کا تعلق ہے تو اس حوالہ سے لغوی معانی کو کوظ رکھتے ہوئے بیرائے قائم کی جاسکتی ہے کہ یہ تینوں جملے ، فرع سے اصل کی طرف جانے کے تدریجی مراحل کی ایک صورت سے عبارت ہیں ، اور دو اس کے نظوں میں یہ کہ ان جملوں کی ترتیب ، خاص فائدہ کی حال چیز سے عمومی فائدہ کی حامل چیز سے عمومی فائدہ کی حامل چیز کی طرف جانے کا ایک عمل ہیں ، اور دو اس سے نظوں میں یہ کہ ان جملوں کی ترتیب ، خاص فائدہ کی حامل چیز سے عمومی فائدہ کی حامل چیز کی طرف جانے کا ایک عمل ہے ، بنا پر ایں خدا کی طرف سے ' عفو' و دگر رسے مراد ، گناہ کے آٹا وروکو کردینا ہے مثل اس مزاد عقاب کو ختم کردینا جو گناہ کر نے والے مخص کے لئے مقرد ہے ، اور ' مغفر ت' سے مراد ، اس اثر کو دور کرنا اور اس پر پردہ ڈالنا ہے جو گناہ اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی صورت و کیفیت پر پردہ ڈال دینا جا تا ہے ، اور ' رحمت' اس عطیہ ' خداوندی سے عبارت ہے جو گناہ اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی صورت و کیفیت پر پردہ ڈال دینا ہے ، اور ' رحمت' ' اس عطیہ ' خداوندی سے عبارت ہے جو گناہ اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی صورت و کیفیت پر پردہ ڈال دینا ہے ، اور ' رحمت' ' اس عطیہ ' خداوندی سے عبارت ہے جو گناہ اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی صورت و کیفیت پر پردہ ڈال دینا ہے ، اور ' رحمت' ' اس عطیہ ' خداوندی سے عبارت ہے جو گناہ اور اس کے نتیجہ میں پیدا ہونے والی صورت و کیفیت پر پردہ ڈال دینا

ان تمن جملوں لیمن: "وَاعْفُ عَنَّا"، "وَاغْفِرُ لَنَا"، "وَالْمَحَمُنَا" كاان سے پہلے جملہ "كَابَالَا تُوَّافِنُ نَا إِنْ نَالْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَل

"عنو"" مغفرت" اور" رحمت" سے مراد وہ امور ہیں جن کا تعلق لوگوں کے ان گناہوں سے ہجن کے مرز دہونے کی وجہ خطاء و نسیان وغیرہ ہے، ای سے میکی ظاہر ہوتا ہے کہ یہاں جس" مغفرت" کی درخواست کی گئی ہے وہ اس" غفر ان" (مغفرت) سے مختلف ہے جس کا ذکر پہلے جملہ "وَاغْفِرُ لَنَا" میں ہوا ہے کیونکہ وہاں دعوت میں پرمطلق وہمہ جہت سے لیک کہنے کے مقابلے میں مطلق مغفرت طلب کی گئی ہے جبکہ یہاں (وَاغْفِرُ لَنَاء میں) نسیان یا خطاء سے سرز دہونے والے گناہ کی بخشش مطلوب ہے، البذا میں مغفرت طلب کی گئی ہے جبکہ یہاں (وَاغْفِرُ لَنَاء میں) نسیان یا خطاء سے سرز دہونے والے گناہ کی بخشش مطلوب ہے، البذا

يهال بينكته بھی دلچسی وتوجہ سے خالی نہيں كه آية مباركه ميں فدكورہ چاردعاؤں ميں لفظ ' رب' ' چارمر تبدذ كر مواہے:

"غُفُرانك مَابَّنا"،

"مَبَّنَالاثُوَّاخِذُنَا"،

" مَ بَّنَاوَ لَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِصْرًا"،

"مَبَّنَاوَلَاتُحَيِّلْنَامَالِاطَاقَةَلَنَابِهِ"،

### كافرول برغلبه كي دعا

اَنْتَ مَوْللنَافَانُصُو نَاعَلَى الْقَوْ مِر الْكُفِوِيْنَ
 (توحارا مولا ہے، پُس تو کا فروں کے مقابلے میں حاری مدفر ما)

یمستقل دعایر شمتل سنیا اور سابقہ جملوں سے الگ ..... جملہ ہے، یہال "مولیٰ" سے مراد، مددگار ہے البتہ جرمددگار مراد نہیں بلکہ دہ مددگار مراد ہے جوید د کئے گئے تحض کے امور کا فرمہ داروس پرست ہو کیونکہ لفظ" مولیٰ" ولایت سے شتق ہے کہ جس کا معنی سر پرست دامور کی ذمہ داری اور حاکمیت داختیار ہے، اور چونکہ خداوند عالم مؤمنین کا ولی وحاکم ہے لہذاوہ جن موارد میں اس کی مدد کے مختاج ہوں وہ ان کی سر پرتی کرتا ہے اور مولائیت کی بناء پران کی مدد کرتا ہے چنانچہ اس نے داختے طور پرارشاد فرمایا ہے:

نوانله و الله و

مؤمنین کی اس دعاہے بہ ثابت ہوتا ہے کہ جب انہوں نے "سَمِعْمَا وَ اَطَعْمَا" کہدکراصل دین کو قبول کرنے اوراس پر ایمان لانے کے ساتھ ساتھ علی فرمال برداری کا اظہار کرلیا تو ان کی تمام تر تو جہات و تو انائیاں اور کاوشیں ان امور پرمرکوز ہوگئ: دین کی سربلندی، دینی معارف واقد ارکی عملی وسعت، اعلاء کلمہ حق اور آگاہی حقائق کے لئے جہادو عملی اقد امات اور اقوام عالم کا دین پر اتحاد وا تفاق رائے، چنانچہ اس مطلب کو خداوند عالم نے درج ذیل آیہ مبار کہ میں بیان فرمایا ہے:

O "قُلْ هٰنِ السَّدِيْ لِيِّ أَدْعُوَّا إِلَى اللَّهِ "عَلَى بَصِيْرَ فِيْ أَنَاوَ مَنِ اتَّبَعَنِى ..." (سورة بوسف ١٠٨) ..... كهدوك ير المسترة من المسيرت وآكان كساته الله كاطرف بلاتا بول، من اور مير يروكار، اور الله باك ومنزه ب، اور ميل مشركول من سينيس بول .... ،

بنابرای قوحیدی دین کی دعوت بی دین کاراست به که جس پرچل کرانسان دنیاو آخرت میں کامیا بی سے جمکنار ہوسکتا ج اور اسی سے جہاد، قال، امر بالمعروف، نبی عن المئکر اور تبلیغ و ترویج دین کی دیگراقسام کی راہیں لگتی ہیں، ان تمام امور کے ذریعے ایک بی مقصد کا حصول ملح ظ ومطلوب ہوتا ہے اور وہ یہ کہ بنی نوع انسان کے درمیان باہمی اختلاف کی بیخ کئی ہو، چنانچہ اس کی اہمیت کا اشارہ خداوندعالم کے سے کہ جواس دین کا بانی ہے۔ مقدس کلام ہیں اس طرح ہواہے:

سوره شوري ،آيت ۱۲:

" شَرَعَ لَكُمُ مِّنَ الرِّيْنِ مَا وَشَّى بِهِ نُوُحًا وَّالَّنِ ثَنَ اَوُ حَيْنَا اِلَيْكَ وَمَا وَصَّيْنَا بِهَ اِبُرْهِ يُمَ وَمُوسَى وَعِيْسَى اَنُ اَقِيْهُ وَالرِّهِ يَهُ وَافِيهُ " وَعِيْسَى اَنُ اَقِيْهُ وَالرِّيْنَ وَلاَ تَتَقَرَّقُوا فِيْهِ "

(تمہارے لئے دین کے وی احکام واصول مقرر کئے جن کی تاکید وہدایت .....نوح کو کی، اور جو کچھ تھے وہی کیا اور اس میں اس کی تاکید ایران میں اس کی تاکید ایران میں اس کی تاکید ایران میں تفرقہ واختلاف پیدانہ ہونے دو .... )

مومنین کابیکہنا " اَنْتَ مَوْللنَافَانْصُرْ نَا" (قوجارامولاوسر پرست ہے، توجاری دوفرما)، اس مطلب کو ثابت کرتا ہے کرانہوں نے دین کی تبلیغ اورلوگوں کواس کی طرف بلانا بی اینااولین فریعت مجمااوردل کی گہرائی سے "سَبِعْنَاوَ اَطَعْنَا" کہنے اورفکری و

اعتقادی اور عملی طور پراس کی پاسداری کے اظہار کے بعدان کی تمام تر تو جہات دین کے فروغ ادراعلاء کلمہ کشتی پرمرکوز ہوگئیں ، والله اعلم ،

000

خدادندعالم کے فضل وکرم اور حضرات محمدوآ ل محمیلیہم السلام کی نظرعنایت سے المیز ان فی تغییر القرآن کی دوسری جلد کے اردوتر جمہ کا مرحله کمل ہوا۔

خدایا! اس قلیل مگر پرخلوص عمل کواچی بارگاہ میں شرف قبولیت عطا فرما اور ادائے نذر کی اس دوسری کاوش کی تحمیل کے ساتھ ساتھ دیگر مراحل طے کرنے میں آسانی عطا فرما۔ (اللهم صل علی حجمہ وآل مجمد وعجل فرجھم وسھل مخرجھم)

> العبد حسن رضاغد ريى ابن العلامه مقتى مزال حسين ميثمى الغديريُّ حوزة علميه جامعته المنظر، ما خچسٹر